
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Die morgenländischen Kirchen und ihr Verhältnis zum Staate

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404151

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404151
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


161

Die morgenländischen Kirchen und ihr Verhältnis zum Staate.

In den jüngsten Jahren regt sich in den Kirchen des Orients
neues Leben, das in zwiefacher Weise zum Ausdrucke kommt:
einmal in dem Versuche, den inneren Zusammenhalt der Gemeindemitglieder

neu zu beleben (etwa in der assyrischen Kirche), zum
andern in dem Bestreben, das Verhältnis zum mohammedanischen
Staate auf eine andere Grundlage zu stellen. Hierdurch soll die
wohlwollende Zustimmung der verschiedenen muslimischen Staaten

gewonnen werden, die zum Neuausbau notwendig ist ; es soll aber
auch bewiesen werden, dass die christlichen Kirchen gewillt sind,
am öffentlichen Leben teilzunehmen und sich zu dem Staate zu
bekennen, in dem sie leben. War es doch bisher vielfach so, dass

der Unterschied des religiösen Bekenntnisses die Bewohner
desselben Gebietes in feindliche Gruppen spaltete, die die Schlagkraft

des Staates lähmten. Diese Spaltungen hatten häufig die
Tatsache überdeckt, dass in den einzelnen Ländern des Ostens
Christen und Mohammedaner vielfach in völkischer Hinsicht kaum
unterschieden sind, dass sie im wesentlichen ein Volk bilden. In
jüngster Zeit ist man sich des gemeinsamen Schicksals stärker
bewusst geworden und beginnt, in der Religion — ohne bekennt -

nismässig gleichgültig zu werden — doch nicht mehr ein Hindernis
zu gemeinsamer Auffassung der Stellung zum Vaterlande zu sehen x).

Daraus sind verschiedene Kundgebungen zu erklären, die etwa
das Bestehen eines überwiegend christlich-arabischen Staates

Anmerkungen.
Es wurden benutzt: Die Zeitungen „al-Ahräm" (die Pyramiden) in

Kairo, „al-Biläd" (die Lande) und „al-Achbär" (die Nachrichten), sowie
„Käskül" in Bagdad, „ad-Difäc" (die Abwehr) in Jaffa, „Alif-Bä5" (Alphabet)
und „al-Ajjäm" (die Tage) in Damaskus, „Sürija '1-gadida" (Das neue
Syrien) zu Säo Paulo in Brasilien (für die ausgewanderten Syrer), alle in
arabischer Sprache. — „Cumhuriyet" (die Republik) in Konstantinopel
(türkisch) und „Iran" in Teheran (persisch). — „L'Orient" in Beirut (franz.)
und „Egyptian Gazette" in Kairo (engl.). — Ferner an Zeitschriften: „Oriente
Moderno" in Rom (ital.); „Ekklesia" des Athener orth. Patriarchats (griech.);
„Misionarul" der rumänischen orth. Mission (Kisinëv, rumän.) und
„Cürkoven Vestnik" des bulgarischen Patriarchats in Sofia (bulg.).

1) Vgl. K. Friz: Zur kirchlichen Lage im Vorderen Orient, in: Kyrios I
(1936), S. 273—291.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1939. 11



— 162 —

„Gross-Libanon" 2) neben der mohammedanisch-arabischen
Republik Syrien nicht mehr für zeitgemäss halten.

Die arabisch sprechenden Christen unterstreichen immer
wieder, dass sie in der politischen Zielsetzung mit ihren
mohammedanischen „Brüdern" eins seien. Die Patriarchen und die
übrigen Bischöfe der orthodoxen und etwa der westsyrischen
monophysitischen Nationalkirche der Jakobiten in Antiochien,
in Damaskus, in Jerusalem und anderswo wiederholen diese

Versicherung stets von neuem 3).

Auch die mit Rom unierten, d.h. der Oberherrschaft des

Papstes unterstellten Kirchen können sich dieser Forderung des

nationalen Arabertums nicht entziehen. Freilich haben sich hier
— durch die Verbindung mit dem Westen, mit der Kurie und
Frankreich — Schwierigkeiten ergeben. So hat der Patriarch der
unierten Jakobiten (Syrianer), Tabunï (Tappouni), seiner

Hinneigung zu Frankreich wiederholt Ausdruck verliehen *). Das

war der Grund, weshalb man annahm, dass gerade er und nicht
der Patriarch der ältesten und einzig vollkommen unierten
Kirchengemeinschaft des Ostens, der Maroniten, cArîd.a, vor
wenigen Jahren zum Kardinal ernannt wurde 5) (er hat auch an
der Wahl des Papstes Pius XII. teilgenommen)6). So ist der Vatikan
den nationalen Bestrebungen durch die betonte Bevorzugung
westlich eingestellter Geistlicher — Tabunï rechnet sich zu den
„französischen" Kardinälen — in gewisser Weise in den Rücken
gefallen. Und doch hält man im Osten selbst den Patriarchen
cArïd.a, der der Kurie zu sehr arabisch eingestellt ist, nur für einen
Sprecher Frankreichs 7).

2) Schon 1860 nach den Unruhen der Drusen war unter türkischer
Herrschaft ein besonderer Bezirk des Libanons (6500 km2) errichtet worden.
Vgl. K. Friz: Die maronitische Kirche (in: Kyrios III, 1938, S. 97—103),
S. 98, 102; Hans Kolin: Geschichte der nationalen Bewegung im Orient,.
Berlin-Grunewald 1928, S. 220—222, 232—236 (hier auch Angaben über
frühere Ansätze zu einer Zusammenarbeit in Syrien).

3) Vgl. „ad-Difä*" 22.11., 16. V., 9. VI., 10. VIL, 31. VII. 1938. —
„al-Achbâr" 27. X., 6. XL, 14. XII. 1938. — „al-Bilâd" 12.11. 1939. —
„al-Ahräm" 2. XL 1938. — „Le Temps" (Paris) 26. XII. 1938.

4) Friz, Kirchl. Lage (wie Anm. 1) 286—289; „Oriente Moderno" 1937,.
S. 329—333.

5) Friz 287.
6) „al-Biläd" 19.11. 1939.
') „Cumhuriyet" 26. I. 1939. — Kennzeichnend ist auch, dass er den

neuen franz. Oberkommissar Gabriel Puaux gleich nach dessen Ankunft,
aufsuchte: „al-Bilâd" 16.1. 1939.



— 163 —

Eine derartige Haltung der Kurie legt nicht nur weiteren
Unionsversuchen Schwierigkeiten in den Weg; sie hat auch zu
Gerüchten Anlass gegeben, die eben genannten Maroniten wollten
sich von der Union mit Rom lösen, Gerüchte, die sich allerdings
bis jetzt noch nicht bewahrheitet haben. Die Voraussetzung für
solche Mutmassungen ist dabei die unter den Arabern verbreitete
Überzeugung, dass nur eine wirklich unabhängige, arabische und
arabisch geleitete Kirche sich den wirklichen Bedürfnissen der
einheimischen Nation anpassen könne. Unter diesem Eindrucke
haben in jüngster Zeit auch die Häupter der unierten Kirchen
(und übrigens auch evangelische Geistliche arabischer Nation,
wie Bischof Farg Allah von Jerusalem)8), sich als Anhänger des

völkischen Gedankens ausgesprochen und dadurch die öffentliche
Meinung wieder für sich einzunehmen versucht9). Trotzdem muss
die Republik Gross-Libanon mit ihrer vielfach unierten Bevölkerung
auch heute noch als das einzige, wenn auch geschwächte
Widerstandszentrum gegen ein Zusammengehen des Arabertums
angesehen werden 10). Die Leiter national selbständiger Kirchen
nehmen gegen dieses Verhalten der Unierten verschiedentlich
Stellung, und eine seit neuestem zu Säo Paulo in Brasilien
erscheinende syrische Wochenschrift in arabischer Sprache hat die
Anhänger der Jesuiten in Beirut direkt in Zusammenhang mit den
Vertretern der Mandatsherrschaft gebracht u).

Man könnte vielleicht einwenden: derartige christliche
Bekenntnisse besagen nicht allzuviel. Die Leiter der christlichen
Gemeinden und überhaupt die Gläubigen sind zu dieser Stellungnahme

gezwungen, wenn sie nicht — jetzt oder später — der
Rache ihrer muslimischen Landsleute zum Opfer fallen wollen 12).

8) „al-Achbär" 21. XL 1938.
9) „al-Biläd" 16.11. 1938. — „ad-Difä*" 16. V. 1938. — „al-Achbär"

21. XL 1938.
10) Die libanesische Regierung hat ihren Willen zur Unabhängigkeit

wiederholt betont, vgl. z. B. „al-Achbär" 15. VIII. 1938 und „al-Biläd"
16. I. 1939. — Denselben Zweck verfolgte die demonstrative Feier des
„Unabhängigkeitstages" am LIX. 1938: „al-Achbär" 24. VIII. 1938
(Ankündigung). Gelegentlich benützt die libanesische Regierung Spannungen
zwischen den einzelnen Bekenntnissen in ihrem politischen Interesse, indem
sie z. B. vom 4.—8. III. 1938 den orthodoxen Patriarchen von Antiochien,
Alexander III., T.ah.h.än, aus Damaskus zu sich einlud: „Alif-Bä3" 4. III.
1938; „L'Orient" 8. III. 1938.

u) „Sürija '1-gadida" (orthodox) 11. III., LIV. 1939.
12) Frühere Bestrebungen zu einer Zusammenarbeit (vgl. Kohn 214

bis 217, 220) wird man sehr wesentlich von diesem Standpunkte aus
beurteilen müssen.



_ 164 —

Die Richtigkeit solcher Überlegungen soll keineswegs völlig
in Abrede gestellt werden. Derartige Gedankengänge können aber
nicht allein massgebend sein. Gerade in jüngster Zeit hat sich
nämlich gezeigt, dass nicht allein die Christen ihre Einstellung
ändern. Das wäre, wie gesagt, auch anders deutbar. Nun ist aber
auch ein Wechsel in der Einstellung der Mohammedaner
eingetreten. Die gegenseitige Teilnahme an religiösen Festen des

andern Bekenntnisses hat es schon immer gegeben, und so will es

nicht viel besagen, wenn 1936 das Bairamfest, das höchste Fest der
Mohammedaner, auch von den Christen mitgefeiert wurde. Immerhin

ist bemerkenswert, dass man es dabei als „allarabisches"
Fest kennzeichnete.

Das Jahr 1938 hat auch in einer der schwierigsten Fragen
einen vollkommenen Umschwung gebracht: in der sogenannten
Assyrer-Angelegenheit. Die assyrischen Christen sind die
letzte Fortsetzung der einst weitverbreiteten nestorianischen Kirche,
soweit sie nicht (als Chaldäer) uniert sind. Im Weltkriege hatten
sie geglaubt, in Russland eine Stütze gegen ihre muslimische
Umgebung zu finden, mit der sie sich deshalb überwarfen und die
sie zur Auswanderung aus ihren Sitzen am Urmia-See zwang.
Sie wandten sich nach dem Nord-Irak. Nachdem 1936/37 Pläne,
die Assyrer am Flusse Chäbür im nordöstlichen Syrien
anzusiedeln, gescheitert waren 13), hatte man sich anfangs 1938

erneut mit dem Gedanken getragen, die christliche Gemeinschaft
nach Kypern (wo schon Teile von ihnen sitzen) und nach der Insel
Sokotra südlich von Arabien zu verpflanzen 14). Im englischen
Unterhause wurden im März entsprechende Anfragen gestellt und
hinsichtlich der Kosten 15) ein Übereinkommen zwischen der
irakischen und der englischen Regierung sowie dem Völkerbunde
erzielt 16). Noch im August 1938 sollte der damalige irakische
Aussenminister Taufïq as-Suwaidï diese Frage in Genf behandeln17).
Was geschah anstatt dessen Die irakische Regierung, die noch
1937 jegliche Siedlungspläne zurückgewiesen hatte, liess nun
erkennen, dass sie gegen ein Verbleiben der Assyrer im nördlichen

13) Vgl. „Evangelisches Deutschland" 1937, S. 103, 336. — K. Friz:
Zur neuesten Geschichte der Nestorianer, in: Kyrios I (1936), S. 399—402.

") „al-Biläd" 13. III. 1939.
15) Vgl. „ad-Difäc" 13. IV. 1938. Die Kosten betrugen seit 1932:

118 942 irakische Dinar; für 1938/39 waren 17 000 Dinar vorgesehen.
16) „al-Biläd" 13. III. 1938.
17) „al-Achbär" 28. VII. 1938.



— 165 —

Zweistromlande nichts mehr einzuwenden habe, wenn diese nur
die irakische Staatsangehörigkeit annähmen 18). Der englische
Staatssekretär des Äussern, Butler, bestätigte im englischen
Unterhause im Dezember des vergangenen Jahres, dass die Lage
der Assyrer sich weitgehend beruhigt habe; die Umsiedlungsfrage
sei nicht mehr vordringlich 19). Freilich hat Patriarch Simon XXI.
(seit 1920), der schon seit längerer Zeit aus Irak abwesend ist und
seine Ausbildung in England genoss, die irakische Staatsbürgerschaft

nicht erhalten 20). Er konnte so, englischer Untertan
geworden, nur die Gemeinden auf Kypern und in den Vereinigten
Staaten von Amerika aufsuchen (Frühjahr 1939) 21).

Das Entgegenkommen der irakischen Regierung ist
kennzeichnend für den Umschwung: jetzt betonen nicht mehr nur die
Christen ihre Verbundenheit mit dem Volkstum ihrer Heimat,
jetzt sieht auch die mohammedanische Regierung die christlichen
Gemeinden nicht mehr als fremden Bestandteil an.

Das ist weder für den Irak, noch überhaupt ein Einzelfall.
Um zunächst beim Irak zu bleiben: der antiochenische Patriarch
der selbständigen jakobitischen Nationalkirche der Westsyrer
(so genannt, weil ihr Ursprung im Westen Syriens lag), Mär Ignatios
Afrem Bars.aum (Ephraem Bar S.aumâ), der jetzt in H.ims.
(Syrien) lebt, hat den zweithöchsten Geistlichen dieser Kirche,
den Primas des Ostens (MaphrSjän), Mär Athanasios Thomas
Qas.ir, aus seiner Residenz Mossul zu sich berufen 22), um mit ihm
über die Einstellung dieser Kirche zum irakischen Staate zu
beraten. Gleich darauf erschien auch der Gouverneur des Bezirkes
Mossul auf deren Einladung bei den beiden Kirchenfürsten 23).

Dabei handelte es sich nicht um einen reinen Höflichkeitsbesuch:
kaum nach Hause zurückgekehrt, hat der Primas des Ostens

1S) „ad-Difäc" 7. VIII. 1938.
19) „al-Achbär" 20. XII. 1938.
20) „Egyptian Gazette" 1. VI. 1938.
21) „Ekklesia" 11. III. 1939. — Die Beziehungen der anglikanischen

Kirche zur assyrischen waren seit je freundschaftlich: seit 1886 bestand
ein Hilfswerk für die Assyrer, dessen Leitung im Mai 1939 an den anglikanischen

Bischof von Jerusalem übertragen wurde („The Living Church"
31. V. 1939, nach liebenswürdiger Mitteilung des H. H. Bischofs Prof.
Dr. Küry). Über die Assyrer gibt es ein ziemlich umfängliches Schrifttum
gerade in englischer Sprache; zuletzt erschienen ist: A. R. Vine: The
Nestorian churches, London 1937.

22) „al-Achbär" 18. IX., 30. X., 4. XL 1938.
23) „al-Achbär" 29. IX. 1938.



— 166 —

von der irakischen Regierung Gelder zum Bau und zur Erweiterung
eigener Schulen erhalten 24). Auch das war eine demonstrative
Handlung des Wohlwollens einer mohammedanischen Regierung
gegenüber den einheimischen Christen! Dass nun auch der
Patriarch und ein weiterer Bischof der unierten Syrer (Syrianer),
der Patriarch der Chaldäer (unierten Nestorianer), Mär Josef
Immanuel IL, Thomas 25), sowie der Erzbischof der unierten
Armenier, Nerses Tirojan 2e), in Bagdad zu Verhandlungen mit
der Regierung eintrafen, sei nur zur Abrundung des Bildes erwähnt.
— Der Tod König Ghâzîs am 4. April 1939 gab allen Kirchen
Gelegenheit, durch Absage der weltlichen Osterfeierlichkeiten und
das Lesen von Trauermessen ihrem Mitgefühl Ausdruck zu
verleihen und in gewisser Weise ihren Dank für diese Haltung der
Regierung abzustatten 27). Die Aufmerksamkeit, die die
muslimische Presse diesen Tatsachen widmete, zeigt, dass man diese
Gesten wohl verstanden hat!

Wie schon gesagt, beschränkte sich diese Einstellung nicht nur
auf Irak : ebenso deutlich ist es, wenn die arabischen Kämpfer in
Palästina den Gottesdienst der Christen in der Geburtskirche des

Heilands zu Bethlehem beschützen, auf den von ihnen
herausgegebenen Briefmarken neben einer Moschee eine christliche
Kirche abbilden 28), oder wenn umgekehrt die Glocken der christlichen

Kirchen einen aus nationalen Gründen eingeleiteten Streik
der Araber in Jaffa einläuten 29).

Auch für Ägypten ist diese Entwicklung der gegenseitigen
Beziehungen kennzeichnend. Die Kopten, im öffentlichen Leben
überhaupt ziemlich einflussreich 30), waren als typisch ägyptische
Nationalkirche an der völkischen Bewegung schon immer beteiligt,
sie haben Minister — und auch Ministerpräsidenten — gestellt

2i) Ebd. 23.X. 1938.
25) Ebd. 4., 28. X., 27. XL 1938.
26) Ebd. 20. XI. 1938.
27) „al-Biläd" 6.—12., 17., 20., 28. IV., 8., 16. V. 1939.
28) Vgl. die Abbildung in „Cumhuriyet" 24. XII. 1938.
29) „Cumhuriyet" 29. III. 1939.
30) Nach „al-Ahräm" 11. XI. 1938 ist die Mehrzahl der Offiziere koptischen

Bekenntnisses. — Die Zeitung „Käskül" 25. IL, 9. XII. 1938 gibt
auch für andere Berufe ziemlich erhebliche (ob richtige Zahlen. — Die
Zahl der Kopten betrug 1937 in Kairo 128 050 und in Oberägypten 778 688
(nach „al-Ahräm" 28. V. 1939), in ganz Ägypten nach Rudolf Strothmann:
Die koptische Kirche in der Neuzeit, Tübingen 1932 (Beiträge zur hist.
Theol. VIII) etwas über 1 000 000.



— 167 —

und hatten in der Wafd-Partei führende Stellen inne 31). So war
es auch nicht weiter verwunderlich, dass Erstminister Muh.ammad
Mah.müd Pasa den Kopten Anfang 1938 zur Wiederherstellung
der Heiligen Grabeskirche in Jerusalem 32), an der auch sie ihren
Anteil haben, Gelder zur Verfügung stellte, und zwar mit der
ausdrücklichen Versicherung, eine christlich-mohammedanische
Frage bestehe für ihn nicht, die Ägypter seien alle Brüder und die
Kopten hätten deshalb ein Anrecht auf diese Beihilfe 33). Als
Gegengeschenk — in Form einer nachträglichen Hochzeitsgabe —
überreichte Patriarch Johannes XIX. (seit 1928) König Färüq
eine goldene Krone Si).

Noch bestand aber eine Schwierigkeit: die Lösung der Frage
der koptischen Kirche in Abessinien, die vom ägyptischen Patriarchate

abhängt. Die Italiener hatten das dortige rechtmässige
Kirchenoberhaupt, den Abbuna Kyrill, abgesetzt und an seiner
Stelle den Geistlichen Abraham ernannt, der sich römischen
Unionswünschen geneigter zeigte, aber im Dezember 1937 vom
Patriarchen Johannes XIX. gebannt wurde 35). Die Lage der
einheimischen Christen in Abessinien war dadurch schwierig
geworden, und so wandte sich das Patriarchat im April 1938 an
die englische Regierung, um sie zu bitten, die Belange der
koptischen Kirche in Abessinien beim Abschlüsse des Ostervertrages
(16. April 1938) zu wahren 36). Während man beim Ausgleiche
innerer Schwierigkeiten seitens der koptischen Kirche eine Ver-

31) Strothmann, Kopt. Kirche S. 98. — Die jüngste Arbeit über
die Wafd-Partei von Ernst Klingmüller: Geschichte der Wafd-Partei
im Rahmen der gesamtpolitischen Lage Ägyptens, Berlin 1937, geht auf
diese Frage leider nicht ein.

32) Andere Kirchen liessen sich in der gleichen Frage von England
unterstützen: Rudolf Strothmann: Heutiges Orientchristentum und
Schicksal der Assyrer (in: Zeitschr. f. Kirchengesch., 3. Folge, Bd. VI

Bd. LV, 1936, S. 16—82), S. 54 f.
33) In Aussicht gestellt waren 30 000 ägypt. Pfund: „Egyptian Gazette" '

25. III. 1938; „ad-Difäc" 20. IV. 1938. — Die Kopten veranstalteten auch
eigene Sammlungen: „Egyptian Gazette" 31. V., 1. VI. 1938; vgl. „al-
Ahräm" 9. III. 1938.

34) „al-Ahräm" 3. V. 1938. — Über die allgemeine Teilnahme der Ägypter

an dem fünfzigsten Regierungsjubiläum des Patriarchen Kyrill V. (gest.
7. VIII. 1927, etwa 103jährig) am 1. XL 1924 vgl. Strothmann, Kopt.
Kirche S. 45.

35) „al-Biläd" 31. XII. 1937.

36) „The Times" (London) 14. IV. 1938.



— 168 —

mittlung Englands oder anderer Mächte stets abgelehnt hatte 37),

wird man diese Handlung angesichts ihrer aussenpolitischen
Bedeutung nicht unmittelbar als gegen Ägypten gerichtet
bezeichnen dürfen.

Immerhin war die Möglichkeit von Missverständnissen dabei
keineswegs ausgeschlossen 38). (Meines Wissens ist übrigens der
genannte Punkt im Ostervertrage nicht berührt worden.) Dagegen
nahm die ägyptische Regierung nun eine ganz neue Haltung ein.
Sie war es, die für die Belange der koptischen Kirche bei Itahen
eintrat, und sie hat eine Bereinigung dieser Frage und eine
Wiederherstellung des Abbunas Kyrill auf ihr Verhandlungsprogramm
mit Italien gesetzt 39). Auch das war ein mohammedanischer
Schritt zur Annäherung an die Christen!

Dieses nicht mehr einseitige, dieses gegenseitige Einschwenken
musste das bisher Trennende des religiösen Bekenntnisses zwischen
den Angehörigen des gleichen Volkstums immer mehr in den

Hintergrund drängen: es entstand naturnotwendig eine Stärkung
des beiderseitigen Vertrauens. Daraus ergab sich als weitere
Folge, dass sich die Christen auch für die Belange ihrer Landsleute

einsetzten dort, wo ihre Fürsprache besonders wirksam sein
konnte: bei den europäischen Mächten. Die Christen sind durch
ihr Volkstum der arabischen Sprachgemeinschaft, durch ihre
Religion den Europäern verbunden. Sie waren also die gegebenen
Vermittler zwischen Ost und West. Das ist von beiden Seiten
erkannt worden. Einer der Hauptführer der arabischen Belange
in London, Dr. cIzzet T.annüs, ist Christ40); der Überbringer der
Wünsche Englands an den ausserhalb seiner Heimat lebenden

37) Vgl. Strothmann, Kopt. Kirche S. 29, 33, 133. — Bei Spannungen

griff auch der Rektor der Azhar-Universität in Kairo, der Hochburg
des Islams, Mus.t.afä al-Maräghi, beruhigend ein: vgl. „Oriente Moderno"
1938, S. 142.

38) Vgl. dagegen die bei Friz, Kirchl. Lage (wie Anm. 1) S. 276,
geschilderten Ereignisse sowie die Ermordung verschiedener Kopten 1882,
als man sie — zu Unrecht — in dem Verdachte hatte, mit den Alexandrien
bombardierenden Engländern zu sympathisieren: Strothmann, Kopt.
Kirche S. 97, 149.

39) „Cumhuriyet" 23. X. 1938; „al-Ahräm" 20. XII. 1938. — Bemerkenswert

ist, dass noch am Ende des abessinischen Krieges die innerchristlichen
Gegensätze so stark waren, dass der orthodoxe Patriarch von Antiochien
Gebete für die monophysitischen, „ketzerischen" Abessinier für verwerflich
erklärte: „L'Orient" 3. V. 1936 nach Friz, Kirchl. Lage S. 275.

40) „al-Achbär" 9. 16., 18. XII. 1938.



— 169 —

Gross-Mufti von Jerusalem, Amin al-H.usainï, das religiöse
Oberhaupt der Mohammedaner, ist der christliche Araber Shibley
Efendi Dschamäl 41) Schliesslich gehörten der palästinischen
Vertretung bei der vom 7. Februar bis Mitte März 1939 in London
stattgehabten Palästina-Tagung, die der Mufti ernannt hatte,
zwei christliche Vertreter an 42).

Das Bild hat sich vollkommen gewandelt: früher
intervenierten fremde Mächte bei den mohammedanischen Regierungen
zugunsten der Christen ; heute gehören Christen zu den wichtigsten
Wortführern der arabischen Belange in London und zu den
Vertrauensleuten der englischen Regierung bei den Mohammedanern.
Aus einer früher gefährdeten Minderheit ist bis zu einem gewissen
Grade der Drehpunkt der Politik geworden! Wenn auch bei
dieser Entwicklung die Auswirkungen der Eingriffe Europas im
Nahen Osten nicht zu übersehen sind, so ist doch die Tatsache,
dass sich auch in weitgehend unabhängigen Staaten, dem Irak
und Ägypten, gleiche Erscheinungen geltend machen, meines
Erachtens ein Zeichen dafür, dass wir in dem Verhältnisse von
Christentum und Islam im Orient an einem entscheidenden Wendepunkte

stehen.

Ganz anders ist die Lage der armenisch-gregorianischen
(monophysitischen) Kirche. Ihre Angehörigen leben zu einem
sehr grossen Teile als Fremdlinge unter andern Nationen, und
dort, wo die Armenier in geschlossener Masse sitzen, in Russisch-

Armenien, sind sie hinsichtlich der Ausübung ihrer Religion
starken Drangsalen ausgesetzt: Anfang April 1938 drang nach
einer Meldung der armenischen Zeitung „Arac" eine Abteilung
von Bolschewisten beim Katholikos Choren in Ecmiadzin ein, um
die Zahlung von 40 000 Rubeln zu verlangen. Die Eindringlinge
verboten die Absendung eines Telegramms an die Auslands-
Armenier zur Aufbringung der Summe und ermordeten zwei
Bischöfe und einen Mönch. An der Aufregung über diesen Vorfall

41) Ebd. 8. I. 1939. — „Iran" 10. I. 1939.

42) „Iran" 17. I. 1939. — Dieses Zusammenarbeiten von Christen und
Muslimen hat der syrische Politiker Dr. cAbd ar-Rah.män Sahbandar als
für einen erhofften unabhängigen Staat Syrien (vgl. oben) vorbildlich
hingestellt: „al-Achbär" 12. XII. 1938.



— 170 —

«färb der Katholikos Choren 43). Es ist erstaunlich, dass trotzdem
in der auslandsarmenischen Kirche noch verschiedentlich
Hinneigungen zum Rätebunde zu verzeichnen sind 44).

Neben dem Verluste ihres Oberhauptes hat der Tod des
armenischen Patriarchen von Jerusalem (seit 1931), Thorgom
Kusakian, am 10. Februar 1939 45), die Kirche ihres
hauptsächlichsten Leiters im Auslande beraubt; auch der Erzbischof
der Armenier in Bulgarien, Erivan Perdachöian, hat am 10.
Dezember 1938 in Sofia seine Augen geschlossen 46).

Neben diesem Leid traf die armenische Kirche ein weiterer
Schicksalsschlag dadurch, dass eines der wenigen Gebiete des

Nahen Ostens, wo die Armenier verhältnismässig ruhig leben
konnten, eine Veränderung seiner Regierungsform erlitten hat:
das frühere Sandschak von Alexandrette. Hier gibt es noch
aus der Zeit des mittelalterlichen kleinarmenischen Königreiches
in Kilikien Armenier in grösserer Zahl47). Solange das Gebiet
im Verbände des französischen Mandates Syrien blieb, geschah
ihnen kaum Schlimmes. So wandten sich die Armenier gleich
nach dem Bekanntwerden des Planes, die Türken, mit denen sie

seit alters in Auseinandersetzungen begriffen sind, dort
einmarschieren zu lassen, gegen diese Absicht 48). Auch die in den
Vereinigten Staaten von Amerika lebenden Armenier suchten die
Öffentlichkeit gegen diesen Plan einzunehmen. Vergebens: Am
5. Juli 1938 rückten türkische Truppen ein, neben denen noch
eine kleine französische Abteilung dort hegt. Die Türken
veranlassten nun den Stellvertreter des Konstantinopler armenischen
Patriarchen Narojan, Bischof Aslanian, diese Entwicklung zu
„begrüssen", und tatsächlich schien es, als ob ein gewisser
Ausgleich zustande komme und die beim Einmärsche der Türken

43) „Misionarul" Okt. 1938, S. 636; „The Times" 13. IV. 1938. —
Lebensbeschreibung vgl. „Alt-kath. Volksblatt" (Freiburg im Breisgau)
1938, S. 141.

44) Vgl. A. Partizian: Hay yekelecwo tagnape (Die Krise der
armenischen Kirche), Boston 1937 (armen.).

45) „The Times" 11. IL 1939. — „al-Biläd", „Cumhuriyet" 12. II. 1939.
—- Lebensb. vgl. „Volksblatt" 1939, S. 79.

46) „Cürkoven Vestnik" 25. XII. 1938, S. 569.
47) Nach der freilich von den Türken durchgeführten Zählung gab es

5504 wahlberechtigte Armenier und 2098 Orthodoxe unter im ganzen
56 972 Wahlberechtigten: „Cumhuriyet", „Ulus" 3. VIII. 1938.

4S) „ad-Difä^" 23. VI., 29. VII. 1938.



— 171 —

geflohenen Armenier zurückkehrten 49). Den Armeniern wurden
zwei Abgeordnete im Parlament der „Republik Hatay", wie das
Gebiet jetzt heisst, zugebilligt, die nach Konstantinopel reisten und
dort ausser vom Patriarchen auch von der türkischen Regierung
empfangen wurden 50). Doch scheinen seither Schwierigkeiten
aufgetreten zu sein, die in der Rückwanderung der Armenier eine

Stockung eintreten liessen 51); immerhin ist den Armeniern der
eigentlichen Türkei anlässlich der Neuwahl des Abgeordnetenhauses

der bisherige einzige Abgeordnete weiterhin zugestanden
"worden 52). Gleichwohl bleibt die Lage, besonders angesichts der
Bestrebungen, Hatay völlig — auch rechtlich — in die Türkei
einzugliedern, nach wie vor ungeklärt.

Göttingen, Juni 1939. Bertold Spuler.

49) „Cumhuriyet" 28. VI., 6. VIL, 13. X. 1938.

50) Ebd. 5. XL 1938.

51) „al-Achbär" 29. XII. 1938 nach dem „Manchester Guardian".
62) „Cumhuriyet" 27. III. 1939.


	Die morgenländischen Kirchen und ihr Verhältnis zum Staate

