Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Pérennité du jansénisme

Autor: Hegelbach, Marcel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404150

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 05.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Pérennité du jansénisme.

,,Les ruines de Port-Royal”, ,,Les derniers jansénistes”, ,,Gran-
deur et décadence du jangénisme”, ,,I.’agonie du jansénisme®, ete.. . .
les oraisons funebres (sans absoute) ont été prodiguées & ce mouve-
ment avec une singuliere générosité, sans lui causer grand dommage
pour autant. Le jansénisme est un sujet immense et nous n’entre-
prenons ici que d’en tracer un apercu schématique. Nous n’avons en
outre aucune prétention a la neutralité, étant partisans autant qu’il
est possible de I’étre. Puissent seulement ces notes faire comprendre
aux lecteurs de la ,,Revue™ le prodigieux attrait, la fascination que
Port-Royal ne cesse d’exercer sur les ames bien nées.

Qu’est-ce que le jansénisme ? S’il est une question embarras-
sante, c’est bien celle-la. Allez décrire en quelques phrases ce
mouvement qui embrasse & la fois tous les domaines de la religion
et pourtant reste si étroitement caractérisé! Dresser seulement
la bibliographie qui le concerne serait une ceuvre de longue haleine,
déja en 1752 il fallait au P. Colonia S.J. quatre gros volumes
pour en établir une liste approximative. Au cours des siécles on
a abrité cent tendances disparates sous le couvert de ce nom, soit
quun pourfendeur ait voulu mettre son adversaire au ,,bénéfice”
de fulgurantes condamnations, soit que de vagues sectaires aient
désiré s’auréoler du rayonnement dun grand idéal, sans oublier
en outre la foule des croyants hétérodoxes en quéte d’une généa-
logie glorieuse.

On ne saurait, & proprement dire, faire naitre le jansénisme
au XVIIe siécle, puisque rarement des penseurs se sont davantage
inspirés du passé ... ,ardent amateur de la sainte antiquité®
lit-on sur plus d’une de nos épitaphes. C’est donc une tendance,
un état d’esprit, qui remonte bien au-dela du Grand Siecle. De
méme on ne saurait lier le mouvement au génie francais, car la
morale de Pascal et d’Arnauld n’est rien moins qu’adaptée au
tempérament souvent léger du Gaulois. Cependant c¢’est au X VIIe,
prés de Versailles, que le jansénisme (on a tout dit sur le non-sens
de ce terme, Monsieur d’Ypres ayant ét¢ ultramontain), c’est &
cette époque et cet endroit — disons-nous — que le mouvement
a pris une forme définie. Son ampleur, cependant, ne s’est
révélée que peu & peu, au début il s’agissait essentiellement d’une
renaissance de l'augustinisme provoquée par les étranges aber-



— 154 —

rations de membres de la Compagnie de Jésus sur quelques ques-
tions de dogme. A ce point de vue il est juste de parler, comme
ses tenants 'ont toujours fait, du ,,fantéme™ du jansénisme, puisque
ses adversaires y ont vu une ,hérésie imperceptible“. Dans la
suite, les écrivains port-royalistes passérent & l'épuration dans le
domaine des meeurs et de la discipline, finalement & tout ce qui
a rapport au service de Dieu, jusqu’a la liturgie, jusqu’aux arts.
Mais il ne faut jamais perdre de vue que la doctrine conditionne
et inspire tout (comme chez les jésuites). Un auteur, méme aussi
averti qu’Augustin Gazier, a tort de vouloir faire tenir le mouve-
ment dans le dogme et 1’éthique, il nous semble que les bonnes
relations de cet historien avec certains prélats dénoncent bien sa
tendance, qui est d’amenuiser autant que possible les divergences
et de restreindre le jansénisme au domaine le moins compromettant.
Loin de 1a! au fur et & mesure des polémiques, les Solitaires en sont
venus & définir leur opinion sur toutes les branches de la théologie,
et 'on n’a pas encore suffisamment mis en relief la profondeur, la
justesse et l'importance de leurs vues au sujet du gouvernement
de I'Hglise: qu’il s’agisse de ’épiscopat, du pape ou de la supé-
riorité des conciles. D’autres apologistes sont d’avis que le jan-
sénisme n’est qu'une réapparition du pur christianisme primitif;
si flatteuse que soit cette opinion, nous devons avouer que Port-
Royal n’eut jamais cette prodigieuse largeur. Il représente une
des tendances, une des écoles dont 1’ensemble seulement développe
toute la plénitude et la totalité du catholicisme. Le jansénisme ne
saurait étre le fait des masses, ne serait-ce que par suite de ses
exigences ascétiques et de cette ,,obligation de lire I’Ecriture et de
g’instruire de la religion” qu’il comporte. Il restera 'apanage d’une
élite. Ses endances fortement monastiques (I’aspect le moins étudié)
montrent bien que g’il veut rester pur il doit demeurer restreint;
ce n'est quune des lampes suspendues dans le sanctuaire, mais une
des lampes nécessaires pour bien voir le tabernacle. Le jansénisme
n’a pas la prétention d’étre la forme unique selon laquelle il soit
permis a une ame d’étre chrétienne, Dieu n’a pas introduit 1'uni-
formité dans sa création. Remarquons par ailleurs que le jansé-
nisme possede tellement une atmosphére, un état d’esprit, une
facon de vivre, de prier, d’écrire particuliers, qu’on le distingue
aisément entre cent. On ne peut vraiment lui comparer que la
socletas Jesu qui posseéde, a défaut d'une spiritualité et de moeurs
comparables, une semblable force et cohésion.



— 155 —

Nous disons: ,,pérennité du jansénisme”, et c¢’est en effet une
des erreurs de base de 'ouvrage de Sainte-Beuve que de chanter
requiem a propos de la destruction du monastére des Champs,
la dispersion des Messieurs n’a fait que mieux répandre leur idéal,
c’est ce que nous allons rapidement esquisser.

Le XVIIIe siecle fut avant tout, dans I'Eglise, le siécle de la
Bulle Unigenitus (du 8 septembre 1717). L’examen attentif de
ses 101 propositions fait éclater 'orthodoxie de la pensée ques-
nelliste. Le document fut imposé aux pontifes romains, puisque
Benoit XIV jugeait l'oratorien parfaitement orthodoxe, étant
lui-méme convaincu de la Grace efficace par elle-méme et de la
Prédestination gratuite, au point de s’étre fait traiter de demi-
janséniste par sa cour. Pie VI finit par faire le sacrifice de la Bulle
en la déclarant d’un intérét purement historique, ,historice, non
dogmatice”; mais auparavant elle eut le temps de mettre en
ébullition toute la France croyante et laissa I'lglise déchirée et
ravagée a la veille de la Révolution, impuissante, par manque
d’unité, & se défendre contre les philosophes de I'Encyclopédie.
La lutte se concentra d’abord autour du Parlement et de la Sor-
bonne, probablement parce que les gens de robe et les maitres en
théologie possédaient la piété la plus éclairée. Méme quand le
roi eut fait enregistrer la Bulle comme loi d’Etat, les parlementaires
persisterent a la considérer comme nulle et non avenue; tous les
avocats de Paris furent en gréve pour cela, d’aolit & novembre
1731. La Sorbonne ne s’opposait pas avec moins d’acharnement,
et plus de cent docteurs se virent exiler en province. La faculté
de Louvain, la seconde d’Europe en célébrité, également favorable
a4 laugustinisme, connut aussi les foudres romaines; le docteur
van KEspen, la gloire de cette université, dut, a I’age de 82 ans,
chercher refuge en Hollande avec d’autres théologiens. Parmi les
évéques il y en eut de farouchement appelants et réappelants,
ils furent persécutés ou emprisonnés, tel le pieux Soanen; Rastignac,
archevéque de Tours, mourut empoisonné. Certains d’entre
eux réussirent néanmoins & se maintenir fort longtemps et &
marquer profondément leur diocése. Mais les jésuites surent
changer peu & peu la face de I’Eglise de France par leur influence
sur la nomination des prélats, choisis parmi les plus éhontés pa-
pistes; le cardinal de Rohan (le triste héros de I’Affaire du Collier)
et I'innommable Talleyrand sont de leurs créatures. Les ,,Amis
de la vérité“, comme ils se désignaient, furent nombreux également



— 156 —

dans le bas clergé, on en eut raison par l'interdit et les lettres de
cachet (envoyées par milliers sous le cardinal-ministre Fleury);
quant aux laics, on tenta de les méater au moyen des billets de
confession, du refus de sacrements et de sépulture ecclésiastique,
scandales qui se répéterent pendant tout le siecle suivant. Mais
c’est principalement dans les monastéres que les doctrines port-
royalistes trouverent les plus acharnés défenseurs: I’Oratoire et
la Trappe regorgeaient de jansénistes militants, les bénédicting
de Saint-Maur et ceux de Saint-Vannes rejetérent ouvertement la
Bulle et entrerent en foule dans la voie de l'appel au concile,
plus de 500 furent incarcérés. Il y eut des abbayes intraitables
qu’il fallut détruire pour en venir a bout, comme Saint-Polycarpe
au diocese de Narbonne et le monastere des bénédictines de Saumur.
Dans d’autres cas les exécuteurs du pape se contentaient de l'inter-
diction d’accepter des novices, de la défense d’enseigner (Ursulines),
de la dispersion dans les cas obstinés, comme pour les Filles du
Calvaire. Cependant, il faut 'avouer, ces religieux, ces religieuses
ont résisté de leur mieux, mais ce n’est plus Port-Royal, hélas!
Les coeurs n’ont plus la méme trempe. Pour soutenir 'ardeur des
combattants on édita des ouvrages en masse, imprimés clandestine-
ment et répandus grace & un réseau d’agents secrets. Les fameuses
»Nouvelles ecclésiastiques” ne cessérent de paraitre hebdomadaire-
ment de 1728 & 1803. (Comment Gazier peut-il prétendre que les
port-royalistes manquaient de cohésion dans l'action, lorsqu’on
connait la prodigieuse organisation camouflée qui couvrait tout
le pays de ses ramifications et franchissait méme la frontiére ?)
Le XVIIIe¢ se signale par une foule de réimpressions jansénistes, qui
songerait qu’a cette époque, jugée frivole entre toutes, le seul
Nicole fut publié & plus de 100 000 exemplaires! Sans préjudice
d’ceuvres nouvelles, de Mésenguy par exemple, admirable figure
a mettre au rang des premiers Solitaires.

Evidemment que les fils de Loyola ne demeureérent pas en
reste, le P. Pichon dans sa ,,Fréquente Communion® qui fit tant
de bruit, ravale une fois de plus I’Eucharistie au niveau d’un
remeéde & tout faire (les jansénistes ne s’opposérent jamais a la
réception fréquente du sacrement, mais au manque de préparation
des Ames qui s’en approchent). (Pest en ce siécle également qu’on
voit poindre I’hérésie moderniste, chez le jésuite Hardouin entre
autres, qui penche singuliérement vers le déisme. Mais le haut
fait de la Compagnie c¢’est 'introduction de la dévotion nouvelle



— 157 —

au Sacré-Ceeur, dont la triple invocation afflige & jamais la fin
de toutes les messes basses romaines.

Il est normal que les nations asservies depuis longtemps a
la papauté, au point d’en perdre tout vestige de colonne verté-
brale, resterent fermées au jansénisme, mais il sut conquérir au
XVIIIe les Pays-Bas autrichiens et la Hollande. L’Eglise d’Utrecht
surtout brillait alors d’un éclat sans pareil par 'orthodoxie de sa
pensée et la sévérité de ses meeurs. Je n’ai pas besoin de rappeler
les étroites relations de 'évéque de Castorie avec Port-Royal, et
Pon connait les démeélés de Mér Codde avec le Saint-Siege &
propos du Formulaire. Combien d’éminents port-royalistes trou-
verent la-bas un refuge hospitalier! A I'époque que nous étudions,
le chanoine Legros professa durant 25 ans & Amersfoort, et ’'abbé
d’Etemare (qui avait célébré sa premiére messe & N. D. de Port-
Royal) fonda le séminaire de Rhynwick; c’est & un autre janséniste
pourchassé, Du Pac de Bellegarde, I'éditeur d’Arnauld, que nous
devons une des meilleures histoires de cette Kglise métropolitaine.
L’on sait quelle étonnante quantité d’in-folio, de manuscrits, de
tableaux, de nos reliques les plus précieuses ont été mis en streté
la-bas. Mais nous aurons a revenir sur ce point .... avec quelque
amertume malheureusement.

Sous la Révolution, M#8r Grégoire fut la figure janséniste la plus
en vue (c’est lui qui étreint dom Gerle et le pasteur Rabaud dans le
»Serment du jeu de paume™ si connu). On a tout dit sur son désin-
téressement, ses vertus, sa charité. Il fonda en 1795 la ,,Société
de philosophie chrétienne” qui resta durant tout I’Empire un lieu
de rencontre des fervents de Port-Royal. Nous ne pouvons qu’ef-
fleurer ici cette ,,Constitution civile du clergé” dans laquelle nombre
d’historiens découvrent bien plus de jansénisme qu’il y en a réelle-
ment. N’oublions pas que cette constitution de 1790 divisa pas-
sagérement nos amis en deux camps, il y eut parmi eux presque
autant de réfractaires que d’assermentés, et je mets au défi de
distinguer dans I’élaboration de ce texte l'inspiration gallicane de
celle du jansénisme. L’influence du second est par contre assez
visible dans l'encyclique des ,.évéques réunis® du 15 mars 1795.

I’avénement de Bonaparte prélude a un coup de barre ultra-
montain que sanctionna définitivement le Concordat (,la plus
grande faute de ma vie“ confessait Napoléon a Sainte-Hélene).
Alors qu’autrefois les familles, on devrait dire: les tribus jansé-
nistes, habitaient de préférence & Paris le triangle délimité par les



— 158 —

trois pelerinages de Saint-Jacques-du-Haut-Pas, Saint-Etienne-du-
Mont et Saint-Médard, elles commenceérent dés le Consulat & se
grouper dans la paroisse Saint-Séverin dont les douze desser-
vants étaient des leurs. Rien n’est émouvant comme I’évocation
des meeurs patriarchales et dévotes de ce milieu. Les campagnes
connurent quelques foyers semblables, fondés par d’admirables
curés dont Francgois Jacquemond, desservant du village de Saint-
Médard-en-Forez, reste le modele. Le Lyonnais était alors une
marche janséniste par l'influence de son archevéque Malvin de
Montazet, comme Troyes le devint sous Mgr Bossuet (il s’agit du
neveu). Mais la disparition de ces protecteurs et le triomphe de
Pesprit jésuitique sous la Restauration, accompagnés d’une recru-
descence de refus de sacrements et de sépultures, marque le signal
d’une nouvelle vague de tribulations plus pénibles. En ce XIXe
siecle cependant, I'idéal janséniste se répandait hors des Gaules, en
Ttalie entre autres, contrée qui envoyait une foule de pélerins dans le
val de Chevreuse. C’est & cette époque aussi que le mouvement com-
menga d’exercer son attrait sur quelques protestants de marque, qui
se convertirent, séduits par ce catholicisme digne des siecles anciens.
Des 1834 les jansénistes constituerent a Paris la ,,Réunion catho-
lique™, organisation présidée par le premier vicaire de Saint-
Séverin; elle posa les fondements de I'importante bibliotheque qui
existe toujours. Leur publication: ,La Revue Kcclésiastique®,
succédant aux ,Nouvelles KEcclésiastiques”, combattait avec
acharnement dom Guéranger, ce fléau majeur de I'Eglise, ainsi
que linfaillibilité que les P. P. Jésuites commencaient & proner
sans vergogne comme le panacée miraculeux. La publication
était tirée a 300 exemplaires, chiffre qui indique avec assez de
précision le nombre des familles jansénistes d’alors.

Aprés la mort de MT Silvy (1847), ce pieux janséniste qui
avait acquis le domaine des Champs et recueilli mainte relique,
la propriété passa entierement aux Fréres Saint-Antoine, une
congrégation janséniste qui eut ses années de grandeur. Au début
du XVIIIe siecle 'abbé Tabourin fondait cette communauté dans
le but d’instruire et de catéchiser les enfants du faubourg Saint-
Antoine, elle se chargea également de plusieurs écoles paroissiales
gratuites et en eut un moment 17. Plus en vue, ces fréres subirent
évidement de plus vives persécutions et finalement furent remplacés
en 1887, dans leur ultime fief de Saint-Lambert (proche de Port-
Royal des Champs) par des instituteurs laics.



— 159 —

Avec la loi Falloux du 15 mars 1850, donnant toute licence &
I’enseignement libre, les jésuites commencerent & se répandre comme:
Parianisme au temps de saint Athanase, et les notres furent pour-
chassés a I'instar des tenants de ce céleébre Pére. Le Second Empire.
vit paraitre une nouvelle publication janséniste: ,,I’Observateur
catholique™ qui contient des articles fort intéressants sur 'immaculée-
conception, car les port-royalistes furent toujours autant enne-
mis de la mariolatrie que des dévotionnettes.

La déclaration de linfaillibilité marque un tournant décisif
dans le mouvement janséniste, et c’est ici la place d’évoquer les
pieuses, les courageuses, les admirables sceurs de Sainte-Marthe,
auxquelles revient la gloire immarcescible d’avoir sauvé
alors mnotre honneur. La communauté fut fondée en 1713,
avec la permission du cardinal de Noailles, poursuivi de remords.
apres la destruction du monastere de Port-Royal. Les Filles de
Sainte-Marthe se vouaient aux malades et & l'instruction gratuite
des jeunes filles. La fameuse ,,Boite a Perrette”, établie par le
testament de Nicole et augmentée de legs importants, constituait
le plus clair de leurs ressources. (En 1789 cette caisse de secours
se montait & 750 000 livres.) Pendant le XVIIIe les sceurs dirigérent
de nombreuses écoles parisiennes, deés 1801 elles desservent tous
les grands hépitaux de la capitale, ainsi que les infirmeries de Poly-
technique et de plusieurs lycées. Mais 'idolatrie vaticane de 1870
marque la ruine de leur prospérité. Le pur jansénisme — nous
le disons bien haut —, fidele au mot d’ordre de Saint-Cyran: , Non
erit vobis veritas nova®, se cabra toujours devant le blasphéme de
Pinfaillibilité. Voici un passage de la lettre historique que la
Supérieure générale adressa a la direction de I'assistance publique
dont elle dépendait: ,,LLa communauté de Sainte-Marthe n’a jamais
pu accepter les nouveaux dogmes que I'HEglise moderne impose:
a la foi catholique.“ Quel fier langage! et quelle douleur déchirante
on sent percer dans la phrase suivante: ,Le clergé ne lui a pas
pardonné sa résistance.” En effet, on leur arracha les novices, on
les chassa de partout, sans que leur force d’ame ait jamais fléchi;
elle furent en tous points dignes des Méres du Grand Siecle. Finale-
ment elles se réfugiérent & Magny-les-Hameaux, la nécropole jansé-
niste, ou la derniére survivante, sceur Simon, est morte en 1918,
révérée comme un symbole par ses amis, et longuement pleurée.

Quant au sort du jansénisme au X Xe¢ siecle, c’est un théme qui
nous remplit de tristesse. A la ,,Réunion” succéda la ,,Société Saint-



— 160 —

Augustin®, aujourd’hui passablement inféodée & Rome (j’en pos-
séde des preuves tangibles). Sous prétexte que le schisme est
pire que I’hérésie, ils trahirent lamentablement en 1870; (bien
str que le schisme papal est encore plus grave que 1’hérésie moli-
niste!). Depuis que la mort leur a enlevé 2 ou 3 historiens de
valeur, il ne reste qu'un petit cercle de braves gens certes, mais
ridiculement pusillanimes, ne gardant de Port-Royal que le nom

et les pierres. En outre nous connaissons un certain nombre
de moines et d’ecclésiastiques qui se croient jansénistes, mais qui
trembleraient de 'avouer devant leur supérieur hiérarchique; ,,orare,
pati”, oui c’est notre lot, mais ,silere” jamais! Se taire c’est ab-
diquer, un janséniste authentique ne cede pas! Il ne subsiste
aujourd’hui de véritablement port-royalistes qu’un petit noyau de
prétres vivant en marge ou hors de I’Eglise romaine, et qui con-
servent de leur mieux ce prodigieux patrimoine.

Avant de clore il nous reste a définir la position du jansénisme
en face des vieux-catholiques. Léon Séché, dans un de ses ouvrages,
apparente jansénisme et catholicisme libéral, c’est une grossiere
erreur; il y a des rapports (comme avec le gallicanisme) mais
minimes. Or le vieux-catholicisme fut singuliérement influencé a
ses débuts par la pensée des Darboy, Gratry, Montalembert,
Bordas-Demoulin, Loyson, Michaud, Jean Wallon. . . ¢’est dire qu’on
n’oserait le considérer comme I’héritier 1égitime de Port-Royal, pas
plus que I’Eglise hollandaise, qui a passablement ,,évolué”. On peut
déceler, ¢’est vrai, de nombreuses similitudes dans la constitution et
le dogme, mais le jansénisme se distingue foncierement par plusieurs
points importants de discipline ou concernant lessacrements. Je glisse
la-dessus pour ne pas susciter une vaine polémique. Selon nous,
les vieux-catholiques auraient tout avantage et profit a revenir,
ne serais-ce qu’un peu, au rigorisme des confesseurs de Port-Royal.

Concluons. Nous avons intitulé ces lignes: Pérennité du jan-
sénisme, en essayant de peindre ce ,filet d’eau douce qui refuse de se
perdre au sein des flots amers™; méme si I'importance numérique
des jansénistes est faible de nos jours, un idéal qui a survécu & des
épreuves pareilles est invulnérable, il trouvera sans cesse des étres
enthousiastes pour s’y vouer corps et d4me. Port-Royal est un tel
enrichissement pour I'Eglise, un parfum si particulier et si suave
répandu sur les pieds du Seigneur, un joyau si pur, qu’il ne doit

t qu’il rir, 5
pas et quil ne peut pas périr Marcel Hegelbach, prétre.




	Pérennité du jansénisme

