
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Pérennité du jansénisme

Autor: Hegelbach, Marcel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


153

Pérennité du jansénisme.
„Les ruines de Port-Royal", „Les derniers jansénistes", „Grandeur

et décadence du jansénisme", „L'agonie du jansénisme", etc....
les oraisons funèbres (sans absoute) ont été prodiguées à ce mouvement

avec une singulière générosité, sans lui causer grand dommage

pour autant. Le jansénisme est un sujet immense et nous
n'entreprenons ici que d'en tracer un aperçu schématique. Nous n'avons en
outre aucune prétention à la neutralité, étant partisans autant qu'il
est possible de l'être. Puissent seulement ces notes faire comprendre
aux lecteurs de la „Revue" le prodigieux attrait, la fascination que
Port-Royal ne cesse d'exercer sur les âmes bien nées.

Qu'est-ce que le jansénisme S'il est une question embarrassante,

c'est bien celle-là. Allez décrire en quelques phrases ce

mouvement qui embrasse à la fois tous les domaines de la religion
et pourtant reste si étroitement caractérisé! Dresser seulement
la bibliographie qui le concerne serait une œuvre de longue haleine,
déjà en 1752 il fallait au P. Colonia S. J. quatre gros volumes

pour en établir une liste approximative. Au cours des siècles on
a abrité cent tendances disparates sous le couvert de ce nom, soit
qu'un pourfendeur ait voulu mettre son adversaire au „bénéfice"
de fulgurantes condamnations, soit que de vagues sectaires aient
désiré s'auréoler du rayonnement d'un grand idéal, sans oublier
en outre la foule des croyants hétérodoxes en quête d'une généalogie

glorieuse.
On ne saurait, à proprement dire, faire naître le jansénisme

au XVIIe siècle, puisque rarement des penseurs se sont davantage
inspirés du passé „ardent amateur de la sainte antiquité"
lit-on sur plus d'une de nos épitaphes. C'est donc une tendance,
un état d'esprit, qui remonte bien au-delà du Grand Siècle. De
même on ne saurait lier le mouvement au génie français, car la
morale de Pascal et d'Arnauld n'est rien moins qu'adaptée au
tempérament souvent léger du Gaulois. Cependant c'est au XVIIe,
près de Versailles, que le jansénisme (on a tout dit sur le non-sens
de ce terme, Monsieur d'Ypres ayant été ultramontain), c'est à

cette époque et cet endroit — disons-nous — que le mouvement
a pris une forme définie. Son ampleur, cependant, ne s'est
révélée que peu à peu, au début il s'agissait essentiellement d'une
renaissance de l'augustinisme provoquée par les étranges aber-



— 154 —

rations de membres de la Compagnie de Jésus sur quelques questions

de dogme. A ce point de vue il est juste de parler, comme
ses tenants l'ont toujours fait, du „fantôme" du jansénisme, puisque
ses adversaires y ont vu une „hérésie imperceptible". Dans la
suite, les écrivains port-royalistes passèrent à l'épuration dans le
domaine des mœurs et de la discipline, finalement à tout ce qui
¦a rapport au service de Dieu, jusqu'à la liturgie, jusqu'aux arts.
Mais il ne faut jamais perdre de vue que la doctrine conditionne
et inspire tout (comme chez les jésuites). Un auteur, même aussi

averti qu'Augustin Gazier, a tort de vouloir faire tenir le mouvement

dans le dogme et l'éthique, il nous semble que les bonnes
relations de cet historien avec certains prélats dénoncent bien sa

tendance, qui est d'amenuiser autant que possible les divergences
et de restreindre le jansénisme au domaine le moins compromettant.
Loin de là au fur et à mesure des polémiques, les Solitaires en sont
venus à définir leur opinion sur toutes les branches de la théologie,
et l'on n'a pas encore suffisamment mis en relief la profondeur, la
justesse et l'importance de leurs vues au sujet du gouvernement
de l'Eglise: qu'il s'agisse de l'épiscopat, du pape ou de la
supériorité des conciles. D'autres apologistes sont d'avis que le
jansénisme n'est qu'une réapparition du pur christianisme primitif;
si flatteuse que soit cette opinion, nous devons avouer que Port-
Royal n'eut jamais cette prodigieuse largeur. Il représente une
des tendances, une des écoles dont l'ensemble seulement développe
toute la plénitude et la totalité du catholicisme. Le jansénisme ne
saurait être le fait des masses, ne serait-ce que par suite de ses

exigences ascétiques et de cette „obligation de lire l'Ecriture et de

s'instruire de la religion" qu'il comporte. Il restera l'apanage d'une
élite. Ses endances fortement monastiques (l'aspect le moins étudié)
montrent bien que s'il veut rester pur il doit demeurer restreint;
ce n'est qu'une des lampes suspendues dans le sanctuaire, mais une
des lampes nécessaires pour bien voir le tabernacle. Le jansénisme
n'a pas la prétention d'être la forme unique selon laquelle il soit
permis à une âme d'être chrétienne, Dieu n'a pas introduit
l'uniformité dans sa création. Remarquons par ailleurs que le jansénisme

possède tellement une atmosphère, un état d'esprit, une
façon de vivre, de prier, d'écrire particuliers, qu'on le distingue
aisément entre cent. On ne peut vraiment lui comparer que la
societas Jesu qui possède, à défaut d'une spiritualité et de mœurs
comparables, une semblable force et cohésion.



— 155 —

Nous disons: „pérennité du jansénisme", et c'est en effet une
des erreurs de base de l'ouvrage de Sainte-Beuve que de chanter
requiem à propos de la destruction du monastère des Champs,
la dispersion des Messieurs n'a fait que mieux répandre leur idéal,
c'est ce que nous allons rapidement esquisser.

Le XVIIIe siècle fut avant tout, dans l'Eglise, le siècle de la
Bulle Unigenitus (du 8 septembre 1717). L'examen attentif de
ses 101 propositions fait éclater l'orthodoxie de la pensée ques-
nelliste. Le document fut imposé aux pontifes romains, puisque
Benoît XIV jugeait l'oratorien parfaitement orthodoxe, étant
lui-même convaincu de la Grâce efficace par elle-même et de la
Prédestination gratuite, au point de s'être fait traiter de demi-
janséniste par sa cour. Pie VI finit par faire le sacrifice de la Bulle
en la déclarant d'un intérêt purement historique, „historiée, non
dogmatice"; mais auparavant elle eut le temps de mettre en
ebullition toute la France croyante et laissa l'Eglise déchirée et
ravagée à la veille de la Révolution, impuissante, par manque
d'unité, à se défendre contre les philosophes de l'Encyclopédie.
La lutte se concentra d'abord autour du Parlement et de la
Sorbonne, probablement parce que les gens de robe et les maîtres en
théologie possédaient la piété la plus éclairée. Même quand le
roi eut fait enregistrer la Bulle comme loi d'Etat, les parlementaires
persistèrent à la considérer comme nulle et non avenue; tous les

avocats de Paris furent en grève pour cela, d'août à novembre
1731. La Sorbonne ne s'opposait pas avec moins d'acharnement,
et plus de cent docteurs se virent exiler en province. La faculté
de Louvain, la seconde d'Europe en célébrité, également favorable
à l'augustinisme, connut aussi les foudres romaines; le docteur
van Espen, la gloire de cette université, dut, à l'âge de 82 ans,
•chercher refuge en Hollande avec d'autres théologiens. Parmi les

évêques il y en eut de farouchement appelants et réappelants,
ils furent persécutés ou emprisonnés, tel le pieux Soanen ; Rastignac,
archevêque de Tours, mourut empoisonné. Certains d'entre
eux réussirent néanmoins à se maintenir fort longtemps et à

marquer profondément leur diocèse. Mais les jésuites surent
changer peu à peu la face de l'Eglise de France par leur influence
sur la nomination des prélats, choisis parmi les plus éhontés
papistes ; le cardinal de Rohan (le triste héros de l'Affaire du Collier)
et l'innommable Talleyrand sont de leurs créatures. Les „Amis
de la vérité", comme ils se désignaient, furent nombreux également



— 156 —

dans le bas clergé, on en eut raison par l'interdit et les lettres de
cachet (envoyées par milliers sous le cardinal-ministre Fleury);
quant aux laïcs, on tenta de les mater au moyen des billets de
confession, du refus de sacrements et de sépulture ecclésiastique,
scandales qui se répétèrent pendant tout le siècle suivant. Mais
c'est principalement dans les monastères que les doctrines port-
royalistes trouvèrent les plus acharnés défenseurs: l'Oratoire et
la Trappe regorgeaient de jansénistes militants, les bénédictins
de Saint-Maur et ceux de Saint-Vannes rejetèrent ouvertement la
Bulle et entrèrent en foule dans la voie de l'appel au concile,
plus de 500 furent incarcérés. Il y eut des abbayes intraitables
qu'il fallut détruire pour en venir à bout, comme Saint-Polycarpe
au diocèse de Narbonne et le monastère des bénédictines de Saumur.
Dans d'autres cas les exécuteurs du pape se contentaient de
l'interdiction d'accepter des novices, de la défense d'enseigner (Ursulines),
de la dispersion dans les cas obstinés, comme pour les Filles du
Calvaire. Cependant, il faut l'avouer, ces religieux, ces religieuses
ont résisté de leur mieux, mais ce n'est plus Port-Royal, hélas!
Les cœurs n'ont plus la même trempe. Pour soutenir l'ardeur des

combattants on édita des ouvrages en masse, imprimés clandestinement

et répandus grâce à un réseau d'agents secrets. Les fameuses

„Nouvelles ecclésiastiques" ne cessèrent de paraître hebdomadairement

de 1728 à 1803. (Comment Gazier peut-il prétendre que les

port-royalistes manquaient de cohésion dans l'action, lorsqu'on
connaît la prodigieuse organisation camouflée qui couvrait tout
le pays de ses ramifications et franchissait même la frontière
Le XVIIIe se signale par une foule de réimpressions jansénistes, qui
songerait qu'à cette époque, jugée frivole entre toutes, le seul
Nicole fut publié à plus de 100 000 exemplaires! Sans préjudice
d'œuvres nouvelles, de Mesenguy par exemple, admirable figure
à mettre au rang des premiers Solitaires.

Evidemment que les fils de Loyola ne demeurèrent pas en
reste, le P. Pichon dans sa „Fréquente Communion" qui fit tant
de bruit, ravale une fois de plus l'Eucharistie au niveau d'un
remède à tout faire (les jansénistes ne s'opposèrent jamais à la
réception fréquente du sacrement, mais au manque de préparation
des âmes qui s'en approchent). C'est en ce siècle également qu'on
voit poindre l'hérésie moderniste, chez le jésuite Hardouin entre
autres, qui penche singulièrement vers le déisme. Mais le haut
fait de la Compagnie c'est l'introduction de la dévotion nouvelle



— 157 —

au Sacré-Cœur, dont la triple invocation afflige à jamais la fin
de toutes les messes basses romaines.

Il est normal que les nations asservies depuis longtemps à
la papauté, au point d'en perdre tout vestige de colonne vertébrale,

restèrent fermées au jansénisme, mais il sut conquérir au
XVIIIe les Pays-Bas autrichiens et la Hollande. L'Eglise d'Utrecht
surtout brillait alors d'un éclat sans pareil par l'orthodoxie de sa

pensée et la sévérité de ses mœurs. Je n'ai pas besoin de rappeler
les étroites relations de l'évêque de Castorie avec Port-Royal, et
l'on connaît les démêlés de Ms1 Codde avec le Saint-Siège à

propos du Formulaire. Combien d'éminents port-royalistes
trouvèrent là-bas un refuge hospitalier! A l'époque que nous étudions,
le chanoine Legros professa durant 25 ans à Amersfoort, et l'abbé
d'Eternare (qui avait célébré sa première messe à N. D. de Port-
Royal) fonda le séminaire de Rhynwick; c'est à un autre janséniste
pourchassé, Du Pac de Bellegarde, l'éditeur d'Arnauld, que nous
devons une des meilleures histoires de cette Eglise métropolitaine.
L'on sait quelle étonnante quantité d'in-folio, de manuscrits, de

tableaux, de nos reliques les plus précieuses ont été mis en sûreté
là-bas. Mais nous aurons à revenir sur ce point avec quelque
amertume malheureusement.

Sous la Révolution, M§r Grégoire fut la figure janséniste la plus
en vue (c'est lui qui étreint dom Gerle et le pasteur Rabaud dans le

„Serment du jeu de paume" si connu). On a tout dit sur son
désintéressement, ses vertus, sa charité. Il fonda en 1795 la „Société
de philosophie chrétienne" qui resta durant tout l'Empire un lieu
de rencontre des fervents de Port-Royal. Nous ne pouvons
qu'effleurer ici cette „Constitution civile du clergé" dans laquelle nombre
d'historiens découvrent bien plus de jansénisme qu'il y en a réellement.

N'oublions pas que cette constitution de 1790 divisa
passagèrement nos amis en deux camps, il y eut parmi eux presque
autant de réfractaires que d'assermentés, et je mets au défi de

distinguer dans l'élaboration de ce texte l'inspiration gallicane de
celle du jansénisme. L'influence du second est par contre assez

visible dans l'encyclique des „évêques réunis" du 15 mars 1795.

L'avènement de Bonaparte prélude à un coup de barre
ultramontain que sanctionna définitivement le Concordat („la plus
grande faute de ma vie" confessait Napoléon à Sainte-Hélène).
Alors qu'autrefois les familles, on devrait dire: les tribus
jansénistes, habitaient de préférence à Paris le triangle délimité par les



— 158 —

trois pèlerinages de Saint-Jacques-du-Haut-Pas, Saint-Etienne-du-
Mont et Saint-Médard, elles commencèrent dès le Consulat à se

grouper dans la paroisse Saint-Séverin dont les douze desservants

étaient des leurs. Rien n'est émouvant comme l'évocation
des mœurs patriarchates et dévotes de ce milieu. Les campagnes
connurent quelques foyers semblables, fondés par d'admirables
curés dont François Jacquemond, desservant du village de Saint-
Médard-en-Forez, reste le modèle. Le Lyonnais était alors une
marche janséniste par l'influence de son archevêque Malvin de

Montazet, comme Troyes le devint sous Msr Bossuet (il s'agit du
neveu). Mais la disparition de ces protecteurs et te triomphe de

l'esprit jésuitique sous la Restauration, accompagnés d'une
recrudescence de refus de sacrements et de sépultures, marque le signal
d'une nouvelle vague de tribulations plus pénibles. En ce XIXe
siècle cependant, l'idéal janséniste se répandait hors des Gaules, en
Italie entre autres, contrée qui envoyait une foule de pèlerins dans le
val de Chevreuse. C'est à cette époque aussi que le mouvement
commença d'exercer son attrait sur quelques protestants de marque, qui
se convertirent, séduits par ce catholicisme digne des siècles anciens.
Dès 1834 les jansénistes constituèrent à Paris la „Réunion
catholique", organisation présidée par le premier vicaire de Saint-
Séverin; elle posa les fondements de l'importante bibliothèque qui
existe toujours. Leur publication: „La Revue Ecclésiastique",
succédant aux „Nouvelles Ecclésiastiques"', combattait avec
acharnement dom Guéranger, ce fléau majeur de l'Eglise, ainsi

que l'infaillibilité que les P. P. Jésuites commençaient à prôner
sans vergogne comme le panacée miraculeux. La publication
était tirée à 300 exemplaires, chiffre qui indique avec assez de

précision le nombre des familles jansénistes d'alors.
Après la mort de Mr Silvy (1847), ce pieux janséniste qui

avait acquis le domaine des Champs et recueilli mainte relique,
la propriété passa entièrement aux Frères Saint-Antoine, une
congrégation janséniste qui eut ses années de grandeur. Au début
du XVIIIe siècle l'abbé Tabourin fondait cette communauté dans
le but d'instruire et de catéchiser tes enfants du faubourg Saint-
Antoine, elle se chargea également de plusieurs écoles paroissiales
gratuites et en eut un moment 17. Plus en vue, ces frères subirent
évidement de plus vives persécutions et finalement furent remplacés
en 1887, dans leur ultime fief de Saint-Lambert (proche de Port-
Royal des Champs) par des instituteurs laïcs.



-— 159 —

Avec la loi Falloux du 15 mars 1850, donnant toute licence à

l'enseignement libre, tes jésuites commencèrent à se répandre comme
l'arianisme au temps de saint Athanase, et tes nôtres furent
pourchassés à l'instar des tenants de ce célèbre Père. Le Second Empire
vit paraître une nouvelle publication janséniste: „L'Observateur
catholique" qui contient des articles fort intéressants sur l'immaculée
conception, car les port-royalistes furent toujours autant ennemis

de la mariolâtrie que des dévotionnettes.
La déclaration de l'infaillibilité marque un tournant décisif

dans le mouvement janséniste, et c'est ici la place d'évoquer les

pieuses, les courageuses, tes admirables sœurs de Sainte-Marthe,
auxquelles revient la gloire immarcescible d'avoir sauvé
alors notre honneur. La communauté fut fondée en 1713,

avec la permission du cardinal de Noailles, poursuivi de remords
après la destruction du monastère de Port-Royal. Les Filles de

Sainte-Marthe se vouaient aux malades et à l'instruction gratuite
des jeunes filles. La fameuse „Boîte à Perrette", établie par le

testament de Nicole et augmentée de legs importants, constituait
le plus clair de leurs ressources. (En 1789 cette caisse de secours
se montait à 750 000 livres.) Pendant te XVIIIe les sœurs dirigèrent
de nombreuses écoles parisiennes, dès 1801 elles desservent tous
tes grands hôpitaux de la capitale, ainsi que les infirmeries de

Polytechnique et de plusieurs lycées. Mais l'idolâtrie vaticane de 1870

marque la ruine de leur prospérité. Le pur jansénisme — nous
le disons bien haut —, fidèle au mot d'ordre de Saint-Cyran : „Non
erit vobis veritas nova", se cabra toujours devant le blasphème de

l'infaillibilité. Voici un passage de la lettre historique que la
Supérieure générale adressa à la direction de l'assistance publique
dont elle dépendait : „La communauté de Sainte-Marthe n'a jamais
pu accepter tes nouveaux dogmes que l'Eglise moderne impose
à la foi catholique." Quel fier langage! et quelle douleur déchirante
on sent percer dans la phrase suivante: „Le clergé ne lui a pas
pardonné sa résistance." En effet, on leur arracha les novices, on
les chassa de partout, sans que leur force d'âme ait jamais fléchi;
elle furent en tous points dignes des Mères du Grand Siècle. Finalement

elles se réfugièrent à Magny-les-Hameaux, la nécropole janséniste,

où la dernière survivante, sœur Simon, est morte en 1918,
révérée comme un symbole par ses amis, et longuement pleurée.

Quant au sort du jansénisme au XXe siècle, c'est un thème qui
nous remplit de tristesse. A la „Réunion" succéda la „Société Saint-



— 160 —

Augustin", aujourd'hui passablement inféodée à Rome (j'en
possède des preuves tangibles). Sous prétexte que le schisme est

pire que l'hérésie, ils trahirent lamentablement en 1870; (bien
sûr que te schisme papal est encore plus grave que l'hérésie
moliniste!). Depuis que la mort leur a enlevé 2 ou 3 historiens de

valeur, il ne reste qu'un petit cercle de braves gens certes, mais
ridiculement pusillanimes, ne gardant de Port-Royal que le nom

et les pierres. En outre nous connaissons un certain nombre
de moines et d'ecclésiastiques qui se croient jansénistes, mais qui
trembleraient de l'avouer devant leur supérieur hiérarchique ; „orare,
pati", oui c'est notre lot, mais „silere" jamais! Se taire c'est
abdiquer, un janséniste authentique ne cède pas! Il ne subsiste

aujourd'hui de véritablement port-royalistes qu'un petit noyau de

prêtres vivant en marge ou hors de l'Eglise romaine, et qui
conservent de teur mieux ce prodigieux patrimoine.

Avant de clore il nous reste à définir la position du jansénisme
en face des vieux-catholiques. Léon Séché, dans un de ses ouvrages,
apparente jansénisme et catholicisme libéral, c'est une grossière

erreur; il y a des rapports (comme avec le gallicanisme) mais
minimes. Or le vieux-catholicisme fut singulièrement influencé à

ses débuts par la pensée des Darboy, Gratry, Montalembert,
Bordas-Demoulin, Loyson, Michaud, JeanWallon... c'est dire qu'on
n'oserait le considérer comme l'héritier légitime de Port-Royal, pas
plus que l'Eglise hollandaise, qui a passablement „évolué". On peut
déceler, c'est vrai, de nombreuses similitudes dans la constitution et
le dogme, mais te jansénisme se distingue foncièrement par plusieurs
points importants de discipline ou concernant lessacrements. Je glisse
là-dessus pour ne pas susciter une vaine polémique. Selon nous,
les vieux-catholiques auraient tout avantage et profit à revenir,
ne serais-ce qu'un peu, au rigorisme des confesseurs de Port-Royal.

Concluons. Nous avons intitulé ces lignes : Pérennité du
jansénisme, en essayant de peindre ce „filet d'eau douce qui refuse de se

perdre au sein des flots amers" ; même si l'importance numérique
des jansénistes est faible de nos jours, un idéal qui a survécu à des

épreuves pareilles est invulnérable, il trouvera sans cesse des êtres
enthousiastes pour s'y vouer corps et âme. Port-Royal est un tel
enrichissement pour l'Eglise, un parfum si particulier et si suave
répandu sur les pieds du Seigneur, un joyau si pur, qu'il ne doit
pas et qu'il ne peut pas périr. „, „ „ 7Marcel Hegelbach, prêtre.


	Pérennité du jansénisme

