
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Der Heilige Willibrordus

Autor: Lagerwey, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404149

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 146

Der Heilige Willibrordus.
(739 — 7. November — 1939.)

Anlässlich der ZwölfJahrhundertfeier des himmlischen
Geburtstages seines Apostels hat das niederländische Volk, das sonst
kirchlich und politisch sehr zerrissen ist, eine bisher fast
unbekannte Einmütigkeit an den Tag gelegt. Diese Tatsache erfüllt
uns mit grosser Freude und Genugtuung, denn sie zeigt uns in
kirchlicher Beziehung, dass die ökumenische Gesinnung Fortschritte
gemacht hat, und in politischer Hinsicht, dass dem hohen Worte
unserer Königin, die ihr Volk für die geistige und moralische
Wiederaufrüstung begeistert, praktischer Wert beigemessen wird.

Wie es sich bei solchen Gelegenheiten geziemt, wird die
Persönlichkeit, der die Feier gilt, allseitig beleuchtet, ihrer
Lebensgeschichte wird von neuem nachgespürt und diese mehr oder weniger
objektiv dargestellt. Fachwissenschaftliche und volkstümliche
Bücher und Broschüren versuchen uns zu belehren; bei deren
Lektüre wird uns aber eines klar: wie schwer es den kirchlich
orientierten Verfassern fällt, ihre einseitige Meinung, ihre
verschiedenartigen Vorurteile loszuwerden. So freut sich der
Romkatholik besonders darüber, dass Sankt Willibrord seine erzbischöfliche

Würde vom Papste erhalten hat, jedoch fällt es ihm nicht
ein, sich darauf zu besinnen, dass der h. Sergius in einem ganz
anderen Sinne Papst war, als die jetzigen Päpste es sind. Ein
evangelischer Professor hingegen schliesst seine sehr volkstümliche
Veröffentlichung ab mit der unbestreitbaren Wahrheit: hätten
Luther und Calvin vor Willibrord gelebt, so hätte in unserem Lande
das Christentum eine andere Form angenommen; er bedenkt aber
nicht, dass gerade von der Form, in der Sankt Willibrord das

Evangelium verbreitet hat, bis heute so gut wie nichts bekannt
ist, während es gerade die Pflicht eines Geschichtsschreibers wäre,
selbst für die Kleinen und Einfältigen das Wie und Warum zu
beleuchten.

Weil es uns Altkatholiken von Jugend auf eine Selbstverständlichkeit

ist, der Wissenschaft nicht sklavisch, sondern in Freiheit
zu dienen, dürfen wir in der Person des Apostels der Friesen
den Apostel an und für sich sehen, nicht den Fürstendiener,
auch nicht den romfreundlichen Stifter einer dem Universal-
Bischof unterworfenen Kirche (was er übrigens auch gar nicht war).



— 147 —

Ohne Zweifel war der Mann, dessen Leben in Gottes Hand
wie eine Fackel der himmlischen Gnaden strahlt und die Kirche
Gottes bis heute erleuchtet, ein Kind seiner Zeit und hat uns nicht
mehr geben können, als er selbst in Ripon und im irischen Kloster
zu Rathmelsigi sich als geistiges Eigentum erworben hatte. Daher
ist es wichtiger, die Zeitverhältnisse, in denen der heilige Willibrord

lebte und tätig war, zu kennen, als zu versuchen, ein mehr
oder weniger genaues Bild seiner Persönlichkeit zu entwerfen.
Aus diesen Zeitverhältnissen heraus ist zwar der grösste Teil der
westeuropäischen Kirche hervorgegangen, die Person des Stifters
der niederländischen Kirche und der Echternacher Abtei wurde
aber während des Mittelalters fast ganz vergessen. Im Utrechter
Bistum fand Willibrord fast keine kirchliche oder volkstümliche
Verehrung, weil fast ausschliesslich der fränkische Heilige und
Patron des Stiftes, Sankt Martin, als Volksheiliger und nationale
Figur ersten Ranges bekannt war. Sogar in der Utrechter
Domkirche war der siebente November ein Festtag zweiter Ordnung,
Sankt Martin aber ein hohes Fest wie Ostern und Weihnachten.
Doch lassen sich Spuren einer Verehrung Willibrords bis in das
entfernte Bistum von Kämmerich nachweisen, und mehrere
Büchereien besitzen Plenarien mit Sequenzen und vielen Antiphonen,
die zu Ehren des Apostels der Friesen gedichtet sind. Es ist aber
fraglich, ob wir berechtigt sind, aus diesen Gegebenheiten mehr
abzuleiten als die Vermutung, dass es dem weit verbreiteten Bene-
diktinerorden gelungen ist, seinem grossen Sohne die gebührende
Ehre darbringen zu lassen. Dem anglo-irischen Mönche, der den

„guten König Oswald" wie einen Heiligen verehrte, musste die
Regierungsform, die er im Reiche der Franken vorfand, ein Greuel
sein; sein Gehorsam gegen den fränkischen Hofmarschall hatte
also den Sinn einer Unterwerfung unter das Wort Gottes, das den
Christen lehrt, sich den von Gott gesetzten Machthabern zu fügen.
Der Mann, dem in seiner Jugend das episkopale System unbekannt
war, der weder in seinem Geburtslande noch im übrigen England
eine bischöfliche Hierarchie anerkannte, der gesehen hatte, dass,
falls man einen Bischof brauchte, man sich einen mietete oder

borgte, kann unmöglich, und als Benediktiner noch weniger, von
einer Kirche geträumt haben, wie wir sie heute kennen. Er lebte
aber in einem Zeitraum, in welchem Westeuropa solchen

Veränderungen unterworfen war, dass man im anglo-sächsischen
Prediger bald einen Zeugen der altherkömmlichen Dinge, bald den



— 148 —

Bringer einer neuen Zeit glaubte sehen zu können. Daher dürfen
wir den heiligen Willibrord nie als Beispiel einer kirchlichen
Verfassung für die gegenwärtige Lage anführen, noch auch ihn als
den Urheber des nationalen Kirchenwesens betrachten. Er war
einfach Prediger und hat sich mehr den Umständen angepasst, als
dass er sie nach seinem Willen geordnet hat. An dieser Tatsache
erkennt man den Schüler des Columban, aus ihr erklärt sich auch
die geringe Zahl von Willibrord-Erinnerungen in der kirchlichen
Liturgie wie in der Volkskunst des Mittelalters. Ein paar
Holzskulpturen, eine Kette aus Silber, seit 1304 dem Schützenkönige
des brabantischen Dörfleins Bakel gehörend, das ist mit einigen
Reliquien ungefähr alles, was im materiellen Sinn an einen Willi-
brordkult erinnert.

Die starkbewegten Zeiten der Reformation, besser gesagt die
Zeit der sogenannten Gegenreformation in den sieben Provinzen,
zeigen uns ein ganz anderes Bild. Von 1602 an bis heute ist der

heilige Willibrord nicht mehr vergessen worden in der Kirche,
welche ihr Bestehen seiner Predigt dankt. Schwere Zeiten rufen
vielfach die besseren Zustände vergangener Jahrhunderte in
Erinnerung. Angefochtenes Volksleben veranlasst das Volk zur
Wiederbelebung des Nationalismus, regt die Führer dazu an, die
meistens stark idealisierte Vergangenheit zu erneuern und ruft
in den Seelen Kräfte wach, welche an heiligen Beispielen sich
stärken. Die profane, ebensogut wie die Geschichte der Kirche
kennt Epochen, an denen diese Wahrheit so offenkundig wird,
dass man diese Epochen sogar nach ihren Regenerationsversuchen
benannt hat: Renaissance, Empire usw. So lebte auch zu Anfang
des 16. Jahrhunderts in den Niederlanden die Verehrung der

Nationalheiligen ganz unerwartet, aber auch sehr nachhaltig
wieder auf.

Wir werden wohl die Umstände dieses Wiederauflebens nicht
mehr alle erklären können; im allgemeinen aber dürfen wir sagen,
dass die Reformation, die bei der Regierung der Niederlande
Anklang gefunden hatte und deren Anhänger die Obrigkeit zum
Krieg gegen Spanien veranlassten, die Stellung der dem
katholischen Glauben treu Gebliebenen — und das waren nicht wenige —
erschwerte, und zwar nicht nur im religiösen, sondern ebenso
stark im gesellschaftlichen und staatlichen Leben. Den Katholiken

war die öffentliche Ausübung ihrer Religion verboten, die
Übernahme von Ämtern war ihnen untersagt, und an vielen Orten



— 149 —

war die Gesinnung der Reformierten gegen die Katholiken sehr
feindselig, so dass mehrere Anhänger der alten Kirche ihre Treue
mit dem Leben bezahlen mussten. Und doch kämpften die Katholiken

mancherorts mit den „Ketzern" zusammen gegen die spanischen

Unterdrücker. In dieser Verwirrung war es mitunter
wünschenswert, die Obrigkeit von der politischen Zuverlässigkeit der
katholischen Bevölkerung zu überzeugen. Die Erzbischöfe in
partibus infidelium haben die Zeichen der Zeit verstanden und
dem Volke seine Nationalheiligen zurückgegeben. Dadurch haben
sie Zweierlei erreicht: die Gläubigen fanden wieder erneut die
Verbindung mit dem Vaterlande, mit dem Erbteil der Väter,
das durch die heiligen Gottesboten einst für Gott erobert worden

war, den Feinden aber wurde die Gelegenheit genommen, ihren
katholischen Mitbürgern spanische Gesinnung vorzuwerfen oder
sie als Landesverräter zu verschreien.

Der erste sogenannte apostolische Vikarius, Sasbold Vosmaer,
ein aufrichtiger Patriot und frommer Katholik aus der durch und
durch holländischen Stadt Delft, war ein rechter Vorkämpfer
dieser Theorie. Sein Seminar in Köln unterstellte er dem Patronate
der Heiligen Willibrordus und Bonifatius; die Pfarrergesellschaft
zu Utrecht, die aus dem 13. Jahrhundert stammt, erneute er,
oder, wie er selbst sagt, stellte er wieder her zu einem Collegium
Pastorum S. S. Willibrordi et Bonifatii. Dazu stiftete er eine
Bruderschaft der Gnaden Gottes unter dem Schutze der Heiligen
Bonifatius und Willibrordus. Dass wir die beiden grössten Landesheiligen

hier in umgekehrter Reihenfolge antreffen, findet seine

Erklärung wohl nicht darin, dass Vosmaer den Erzbischof von
Mainz für römischer als Willibrord gehalten hat, sondern in der
Tatsache, dass die Bruderschaft mithelfen sollte beim Neuaufbau
der zerstörten Kirche, gleich wie der heilige Bonifatius einst
seinem Freund und Mitarbeiter geholfen hat, als der „böse König
Radboud" das ganze Land erobert und die junge Kirche
niedergeworfen hatte. So galt es auch jetzt, nicht eine Kirche neu zu
gründen, sondern eine zerstörte zu retten. Diese Reihenfolge
besagt also nichts über die moderne Kontroversfrage, ob
Bonifatius römischer gewesen sei als der Papst. Diese Frage hat die
alte katholische Kirche in den Niederlanden nie berührt: sie war
dankbar gegen Gott für ihre zwei Nationalheiligen, von denen der
eine für das Volk gelebt und für das Land gearbeitet hat, der andere
noch dazu sein Blut dahingegeben und des Landes Boden damit
gesegnet hat.



— 150 —

Zu dieser Confraternitas oder Sodalitas de gratia Dei sub

protectione S.S. Bonifatii et Willibrordi gehörten Laien so gut wie
Welt- und Ordensgeistliche, Rheinländer und Holländer, Flamen
und später auch ausgewanderte Franzosen. Alle wollten dem
Glauben Treue halten, der Kirche Hilfe leisten, die Irrenden
zurückbringen zur Kirche und die Heiligen verehren, besonders
diese Heiligen, die für Land und Volk ein Segen gewesen waren.

Der Zeit entsprechend haben die Vorsteher der Kirche es

nicht bei Worten bewenden lassen, sondern auch durch Gemälde,
Kupferstiche, kleine Andachtsbilder und den Schmuck der
kirchlichen Gefässe das Volli belehrt. Demzufolge besitzen fast alle
unsere niederländischen Kirchen mehrere Bildsäulen der Heiligen
Bonifatius und Willibrord; ihre Statuen stehen auf Monstranzen,
Ciborien, Leuchtern, Messbuchbänden, Kelchen, sogar auf
Weihrauchfässern und Altarglocken; darunter hat es Gegenstände von
hohem künstlerischem Wert.

Blieb auf diese Weise das Gedächtnis der beiden Apostel und
vor allem das des heiligen Willibrord in unserer niederländischen
Schwesterkirche lebendig, so hat die fromme Gesinnung der
Vorfahren die innere Verehrung immer über die materielle gestellt
und das Wort verstanden, das ihr der selige Thomas van Kempen
hinterlassen hat: es ist besser, den Heiligen nachzufolgen, als sie

mit dem Munde zu verehren. So lebt der heilige Willibrord noch
immer unter uns weiter; er ist im Geiste und im Gedächtnis aller
Gläubigen das Muster eines Christen, der für Gottes Sache und die
seines Volkes alles geopfert hat. Eigentlich dürfte man sagen,
dass die altkatholische Kirche Hollands immer aus dem Geiste
ihres Stifters heraus gelebt hat und ihn vor sich sah als den Mann,
der Völker verschiedener Art zusammengeführt hat. Dieser
Tradition und diesem Geiste gemäss haben die Vorsteher der
katholischen Kirche des Erzbistums Utrecht und des Bistums Harlem
im Jahre 1911, als sie die Kirche mit einer Liturgie in der Landessprache

beschenkten, nicht nur viele Festtage von Landesheiligen
aufgenommen, sondern auch die speziell römischen Heiligen aus
den Messgebeten ausgemerzt und an deren Stelle die Heiligen
Willibrordus und Bonifatius, die Apostel des eigenen Vaterlandes
aufgenommen und die ebenfalls nationalen Figuren der Diözesan-

patrone, Martinus für Utrecht, Bavo für Haarlem und Lebuinus
für Deventer, in das Gebet der Erinnerung und damit in den
Geist der betenden Kirche eingepflanzt. So lebt bis heute der



— 151 —

heilige Willibrord unter uns fort und findet bei uns eine Verehrung
in spirituellem Sinne.

Welche Macht eine so wohlbegründete und fortdauernde
kirchliche Praxis haben kann, ist uns klar geworden, als nach dem
Vatikanum die ökumenische Bewegung in Form von
Unionsbestrebungen sich einen Weg suchte. Zwischen der niederländischen
und der deutschen Kirche bestanden fast keine nationalen
Berührungspunkte. Ihre Führer waren noch stark römisch beeinflusst

durch ihre im römisch-katholischen Boden wurzelnde Liturgie
und ihre von tridentinischem Geiste genährten Studien. Daher
vermissen wir bei den Unionskonferenzen, bei der Erklärung der
Bischöfe von 1889 und überall sonst die Namen unserer nationalen
Apostel. Das ändert sich, als sich die anglikanische Kirche um
eine Wiedervereinigung mit dem festländischen Katholizismus zu
bemühen anfängt. Ihr praktischer Sinn findet die Form eines

Vereins, ihr katholisches Bewusstsein sucht sich einen Patron und
findet feinfühlend den Engländer Willibrord, der für einen grossen
Teil von Westeuropa zugleich der Heilsverkündiger kat'exochen
ist. Nicht dem umstrittenen Bonifatius, obwohl auch er
Engländer und sein Name in der Kirche viel berühmter war, sondern
dem bescheidenen Willibrord übergab man im Jahre 1908 das

Patronat über die neue Freundschaftsbewegung. Der Sankt Willi -

brordverein wählte sich den heiligen Willibrord zum himmlischen,
seinen Nachfolger auf dem Utrechter Thron zu seinem irdischen
Beschirmer, und unter der Mitarbeit der Bischöfe der altkatholischen
Kirchen und einigen der Anglican Communion erreichte man eine
achtenswerte Anhängerschaft. Wenn nun am siebenten November
dieses Jahres die niederländische Kirche mit grosser Freude und
mit Dank gegen Gott die ZwölfJahrhundertfeier ihres Apostels
begeht, hoffen wir, in der allen bekannten Sankt Gertrudkirche
den Erzbischof begrüssen zu können und als seine Gäste die
Vertreter der Schwesterkirchen, um in der Einigkeit des Lebens, in
der Gleichheit der Überzeugung und der Hoffnung das Opfer
darzubringen, mit dem auch der heilige Willibrord seine Kirche dem
Schutze dessen unterstellt hat, „der durch die heiligen Apostel
seine Kirche hütet, damit sie durch die Führer geleitet werde,
welche Er als Helfer für seine Arbeit gefunden und der Kirche
als Hirten bestellt hat". Dann wird dieses Festamt zu einer
Kundgebung vor der ganzen Welt und vor der Kirche Christi werden,
zum Zeichen einer Einheit, in der Katholiken verschiedener Na-



— 152 —

tionalität bezeugen, dass die alte, echte Kirche des heiligen
Willibrordus, früher gering an Zahl, fast untätig und arm an geistigem
Leben, erneut, vergrössert und hoffnungsvoll dasteht, indem sie,

zusammen mit den anderen romfreien katholischen Kirchen zu
Gott betet, dass die Eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche in ihrer ökumenischen Gestalt wieder mit der Kirche von
Rom vereint werde, die mit ihr den heiligen Willibrordus
verehrt als Werkzeug in Gottes Hand, „durch die die Vorfahren
gerettet wurden aus Satans böser Hand".

Utrecht. Kan. E. Lagerwey.


	Der Heilige Willibrordus

