Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Der Heilige Willibrordus

Autor: Lagerwey, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404149

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404149
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 146 —

Der Heilige Willibrordus.

(739 — 7. November — 1939.)

Anlésslich der Zwolfjahrhundertfeier des himmlischen Ge-
burtstages seines Apostels hat das niederldndische Volk, das sonst
kirchlich und politisch sehr =zerrissen ist, eine bisher fast un-
bekannte Einmiitigkeit an den Tag gelegt. Diese Tatsache erfiillt
uns mit grosser Freude und Genugtuung, denn sie zeigt uns in
kirchlicher Beziehung, dass die 6kumenische Gesinnung Fortschritte
gemacht hat, und in politischer Hinsicht, dass dem hohen Worte
unserer Konigin, die ihr Volk fiir die geistige und moralische.
Wiederaufriistung begeistert, praktischer Wert beigemessen wird.

Wie es sich bei solchen Gelegenheiten geziemt, wird die Per-
sonlichkeit, der die Feier gilt, allseitig beleuchtet, ihrer Lebens-
geschichte wird von neuem nachgespiirt und diese mehr oder weniger
objektiv dargestellt. Fachwissenschaftliche und volkstiimliche
Biicher und Broschiiren versuchen uns zu belehren; bei deren
Lektiire wird uns aber eines klar: wie schwer es den kirchlich
orientierten Verfassern fillt, ihre einseitige Meinung, ihre ver-
schiedenartigen Vorurteile loszuwerden. So freut sich der Rom-
katholik besonders dariiber, dass Sankt Willibrord seine erzbischof-
liche Wiirde vom Papste erhalten hat, jedoch féllt es ihm nicht
ein, sich darauf zu besinnen, dass der h. Sergius in einem ganz
anderen Sinne Papst war, als die jetzigen Pépste es sind. Ein
evangelischer Professor hingegen schliesst seine sehr volkstiimliche
Veroffentlichung ab mit der unbestreitbaren Wahrheit: hétten
Luther und Calvin vor Willibrord gelebt, so hétte in unserem Lande
das Christentum eine andere Form angenommen; er bedenkt aber
nicht, dass gerade von der Form, in der Sankt Willibrord das
Evangelium verbreitet hat, bis heute so gut wie nichts bekannt
1st, withrend es gerade die Pflicht eines Geschichtsschreibers wire,
selbst fiir die Kleinen und KEinfaltigen das Wie und Warum zu
beleuchten.

Weil es uns Altkatholiken von Jugend auf eine Selbstverstind-
lichkeit ist, der Wissenschaft nicht sklavisch, sondern in Freiheit
zu dienen, diirfen wir in der Person des Apostels der Friesen
den Apostel an und fiir sich sehen, nicht den Fiirstendiener,
auch nicht den romfreundlichen Stifter einer dem Universal-
Bischof unterworfenen Kirche (was er iibrigens auch gar nicht war).



— 147 —

Ohne Zweifel war der Mann, dessen Leben in Gottes Hand
wie eine Fackel der himmlischen Gnaden strahlt und die Kirche
Gottes bis heute erleuchtet, ein Kind seiner Zeit und hat uns nicht
mehr geben kénnen, als er selbst in Ripon und im irischen Kloster
zu Rathmelsigi sich als geistiges Eigentum erworben hatte. Daher
ist es wichtiger, die Zeitverhdltnisse, in denen der heilige Willi-
brord lebte und tétig war, zu kennen, als zu versuchen, ein mehr
oder weniger genaues Bild seiner Personlichkeit zu entwerfen.
Aus diesen Zeitverhéltnissen heraus ist zwar der grosste Teil der
westeuropéischen Kirche hervorgegangen, die Person des Stifters
der niederlindischen Kirche und der Echternacher Abtei wurde
aber wihrend des Mittelalters fast ganz vergessen. Im Utrechter
Bistum fand Willibrord fast keine kirchliche oder volkstiimliche
Verehrung, weil fast ausschliesslich der frinkische Heilige und
Patron des Stiftes, Sankt Martin, als Volksheiliger und nationale
Figur ersten Ranges bekannt war. Sogar in der Utrechter Dom-
kirche war der siebente November ein Festtag zweiter Ordnung,
Sankt Martin aber ein hohes Fest wie Ostern und Weihnachten.
Doch lassen sich Spuren einer Verehrung Willibrords bis in das
entfernte Bistum von Kédmmerich nachweisen, und mehrere Bii-
chereien besitzen Plenarien mit Sequenzen und vielen Antiphonen,
die zu Ehren des Apostels der Friesen gedichtet sind. Es ist aber
fraglich, ob wir berechtigt sind, aus diesen Gegebenheiten mehr
abzuleiten als die Vermutung, dass es dem weit verbreiteten Bene-
diktinerorden gelungen ist, seinem grossen Sohne die gebiihrende
Ehre darbringen zu lassen. Dem anglo-irischen Ménche, der den
»guten Kénig Oswald” wie einen Heiligen verehrte, musste die
Regierungsform, die er im Reiche der Franken vorfand, ein Greuel
sein; sein Gehorsam gegen den frinkischen Hofmarschall hatte
also den Sinn einer Unterwerfung unter das Wort Gottes, das den
Christen lehrt, sich den von Gott gesetzten Machthabern zu fiigen.
Der Mann, dem in seiner Jugend das episkopale System unbekannt
war, der weder in seinem Geburtslande noch im tbrigen England
eine bischéfliche Hierarchie anerkannte, der gesehen hatte, dass,
falls man einen Bischof brauchte, man sich einen mietete oder
borgte, kann unméglich, und als Benediktiner noch weniger, von
einer Kirche getriumt haben, wie wir sie heute kennen. Er lebte
aber In einem Zeitraum, in welchem Westeuropa solchen Ver-
dnderungen unterworfen war, dass man im anglo-sidchsischen
Prediger bald einen Zeugen der altherkommlichen Dinge, bald den



— 148 —

Bringer einer neuen Zeit glaubte sehen zu koénnen. Daher diirfen
wir den heiligen Willibrord nie als Beispiel einer kirchlichen Ver-
fassung fiir die gegenwirtige Lage anfiithren, noch auch ihn als
den Urheber des nationalen Kirchenwesens betrachten. Er war
einfach Prediger und hat sich mehr den Umstdnden angepasst, als
dass er sie nach seinem Willen geordnet hat. An dieser Tatsache
erkennt man den Schiiler des Columban, aus ihr erklirt sich auch
die geringe Zahl von Willibrord-Erinnerungen in der kirchlichen
Liturgie wie in der Volkskunst des Mittelalters. Ein paar Holz-
skulpturen, eine Kette aus Silber, seit 1304 dem Schiitzenkdnige
des brabantischen Dérfleins Bakel gehérend, das ist mit einigen
Reliquien ungefihr alles, was im materiellen Sinn an einen Willi-
brordkult erinnert.

Die starkbewegten Zeiten der Reformation, besser gesagt die
Zeit der sogenannten Gegenreformation in den sieben Provinzen,
zeigen uns ein ganz anderes Bild. Von 1602 an bis heute ist der
heilige Willibrord nicht mehr vergessen worden in der Kirche,
welche ihr Bestehen seiner Predigt dankt. Schwere Zeiten rufen
vielfach die besseren Zustinde vergangener Jahrhunderte in Er-
innerung. Angefochtenes Volksleben veranlasst das Volk zur
Wiederbelebung des Nationalismus, regt die Fiithrer dazu an, die
meistens stark idealisierte Vergangenheit zu erneuern und ruft
in den Seelen Krifte wach, welche an heiligen Beispielen sich
stirken. Die profane, ebensogut wie die Geschichte der Kirche
kennt Epochen, an denen diese Wahrheit so offenkundig wird,
dass man diese Epochen sogar nach ihren Regenerationsversuchen
benannt hat: Renaissance, Empire usw. So lebte auch zu Anfang
des 16. Jahrhunderts in den Niederlanden die Verehrung der
Nationalheiligen ganz unerwartet, aber auch sehr nachhaltig
wieder auf.

Wir werden wohl die Umstéinde dieses Wiederauflebens nicht
mehr alle erkliren konnen; im allgemeinen aber diirfen wir sagen,
dass die Reformation, die bei der Regierung der Niederlande
Anklang gefunden hatte und deren Anhinger die Obrigkeit zum
Krieg gegen Spanien veranlassten, die Stellung der dem katho-
lischen Glauben treu Gebliebenen — und das waren nicht wenige —
erschwerte, und zwar nicht nur im religidsen, sondern ebenso
stark im gesellschaftlichen und staatlichen Leben. Den Katho-
liken war die 6ffentliche Ausiibung ihrer Religion verboten, die
Ubernahme von Amtern war ihnen untersagt, und an vielen Orten



— 149 —

war die Gesinnung der Reformierten gegen die Katholiken sehr
feindselig, so dass mehrere Anhéinger der alten Kirche ihre Treue
mit dem Leben bezahlen mussten. Und doch kimpften die Katho-
liken mancherorts mit den ,Ketzern® zusammen gegen die spani-
schen Unterdriicker. In dieser Verwirrung war es mitunter wiin-
schenswert, die Obrigkeit von der politischen Zuverldssigkeit der
katholischen Bevolkerung zu iiberzeugen. Die Erzbischofe in
partibus infidelium haben die Zeichen der Zeit verstanden und
dem Volke seine Nationalheiligen zuriickgegeben. Dadurch haben
sie Zweierlel erreicht: die Gldubigen fanden wieder erneut die
Verbindung mit dem Vaterlande, mit dem FErbteil der Viter,
dag durch die heiligen Gottesboten einst fiir Gott erobert worden
war, den Feinden aber wurde die Gelegenheit genommen, ihren
katholischen Mitbiirgern spanische Gesinnung vorzuwerfen oder
sie als Landesverriter zu verschreien.

Der erste sogenannte apostolische Vikarius, Sasbold Vosmaer,
ein aufrichtiger Patriot und frommer Katholik aus der durch und
durch hollindischen Stadt Delft, war ein rechter Vorkimpfer
dieser Theorie. Sein Seminar in Kéln unterstellte er dem Patronate
der Heiligen Willibrordus und Bonifatius; die Pfarrergesellschaft
zu Utrecht, die aus dem 13. Jahrhundert stammt, erneute er,
oder, wie er selbst sagt, stellte er wieder her zu einem Collegium
Pastorum S. S. Willibrordi et Bonifatii. Dazu stiftete er eine
Bruderschaft der Gnaden Gottes unter dem Schutze der Heiligen
Bonifatius und Willibrordus. Dass wir die beiden grossten Landes-
heiligen hier in umgekehrter Reihenfolge antreffen, findet seine
Erklarung wohl nicht darin, dass Vosmaer den Erzbischof von
Mainz fiir romischer als Willibrord gehalten hat, sondern in der
Tatsache, dass die Bruderschaft mithelfen sollte beim Neuaufbau
der zerstorten Kirche, gleich wie der heilige Bonifatius einst
seinem Freund und Mitarbeiter geholfen hat, als der ,bése Konig
Radboud®“ das ganze Land erobert und die junge Kirche nieder-
geworfen hatte. So galt es auch jetzt, nicht eine Kirche neu zu
grinden, sondern eine zerstorte zu retten. Diese Reihenfolge
besagt also nichts tiber die moderne Kontroversfrage, ob Boni-
fatius romischer gewesen sei als der Papst. Diese Frage hat die
alte katholische Kirche in den Niederlanden nie beriihrt: sie war
dankbar gegen Gott fiir ihre zwei Nationalheiligen, von denen der
eine fiir das Volk gelebt und fiir das Land gearbeitet hat, der andere
noch dazu sein Blut dahingegeben und des Landes Boden damit
gesegnet, hat.



— 150 —

Zu dieser Confraternitas oder Sodalitas de gratia Dei sub
protectione S. S. Bonifatii et Willibrordi gehérten Laien so gut wie
Welt- und Ordensgeistliche, Rheinlander und Holldnder, Flamen
und spiter auch ausgewanderte Franzosen. Alle wollten dem
(Glauben Treue halten, der Kirche Hilfe leisten, die Irrenden
zuriickbringen zur Kirche und die Heiligen verehren, besonders
diese Heiligen, die fiir Land und Volk ein Segen gewesen waren.

Der Zeit entsprechend haben die Vorsteher der Kirche es
nicht bei Worten bewenden lassen, sondern auch durch Gemilde,
Kupferstiche, kleine Andachtsbilder und den Schmuck der kirch-
lichen Gefisse das Volk belehrt. Demzufolge besitzen fast alle
unsere niederldndischen Kirchen mehrere Bildsdulen der Heiligen
Bonifatius und Willibrord ; ihre Statuen stehen auf Monstranzen,
Ciborien, Leuchtern, Messbuchbédnden, Kelchen, sogar auf Weih-
rauchfiassern und Altarglocken; darunter hat es Gegenstédnde von
hohem kiinstlerischem Wert.

Blieb auf diese Weise das Gedéchtnis der beiden Apostel und
vor allem das des heiligen Willibrord in unserer niederléndischen
Schwesterkirche lebendig, so hat die fromme Gesinnung der Vor-
fahren die innere Verehrung immer iiber die materielle gestellt
und das Wort verstanden, das ihr der selige Thomas van Kempen
hinterlassen hat: es ist besser, den Heiligen nachzufolgen, als sie
mit dem Munde zu verehren. So lebt der heilige Willibrord noch
immer unter uns weiter; er ist im Geiste und im Gedédchtnis aller
Glaubigen das Muster eines Christen, der fiir Gottes Sache und die
seines Volkes alles geopfert hat. FKigentlich diirfte man sagen,
dass die altkatholische Kirche Hollands immer aus dem Geiste
ihres Stifters heraus gelebt hat und ihn vor sich sah als den Mann,
der Volker verschiedener Art zusammengefithrt hat. Dieser Tra-
dition und diesem Geiste geméss haben die Vorsteher der katho-
lischen Kirche des Erzbistums Utrecht und des Bistums Harlem
im Jahre 1911, als sie die Kirche mit einer Liturgie in der Landes-
sprache beschenkten, nicht nur viele Festtage von Landesheiligen
aufgenommen, sondern auch die speziell rémischen Heiligen aus
den Messgebeten ausgemerzt und an deren Stelle die Heiligen
Willibrordus und Bonifatius, die Apostel des eigenen Vaterlandes
aufgenommen und die ebenfalls nationalen Figuren der Ditzesan-
patrone, Martinus fiir Utrecht, Bavo fir Haarlem und Lebuinus
fir Deventer, in das Gebet der Erinnerung und damit in den
Geist der betenden Kirche eingepflanzt. So lebt bis heute der



— 151 —

heilige Willibrord unter uns fort und findet bei uns eine Verehrung
in spirituellem Sinne.

Welche Macht eine so wohlbegriindete und fortdauernde
kirchliche Praxis haben kann, ist uns klar geworden, als nach dem
Vatikanum die 6kumenische Bewegung in Form von Unions-
bestrebungen sich einen Weg suchte. Zwischen der niederlidndischen
und der deutschen Kirche bestanden fast keine nationalen Be-
riihrungspunkte. Ihre Fiihrer waren noch stark rémisch beein-
flusst durch ihre im rémisch-katholischen Boden wurzelnde Liturgie
und ihre von tridentinischem Geiste gendhrten Studien. Daher
vermissen wir bei den Unionskonferenzen, bei der HErkldrung der
Bischofe von 1889 und tberall sonst die Namen unserer nationalen
Apostel. Das édndert sich, als sich die anglikanische Kirche um
eine Wiedervereinigung mit dem festléindischen Katholizismus zu
bemiihen anfdngt. Ihr praktischer Sinn findet die Form eines
Vereins, ihr katholisches Bewusstsein sucht sich einen Patron und
findet feinfiithlend den Englinder Willibrord, der fiir einen grossen
Teil von Westeuropa zugleich der Heilsverkiindiger kat’exochen
ist. Nicht dem umstrittenen Bonifatius, obwohl auch er KEng-
linder und sein Name in der Kirche viel berithmter war, sondern
dem bescheidenen Willibrord iibergab man im Jahre 1908 das
Patronat iiber die neue Freundschaftsbewegung. Der Sankt Willi-
brordverein wihlte sich den heiligen Willibrord zum himmlischen,
seinen Nachfolger auf dem Utrechter Thron zu seinem irdischen
Beschirmer, und unter der Mitarbeit der Bischofe der altkatholischen
Kirchen und einigen der Anglican Communion erreichte man eine
achtenswerte Anhéngerschaft. Wenn nun am siebenten November
dieses Jahres die niederlindische Kirche mit grosser Freude und
mit Dank gegen Gott die Zwolfjahrhundertfeier ihres Apostels
begeht, hoffen wir, in der allen bekannten Sankt Gertrudkirche
den Erzbischof begriissen zu koénnen und als seine Giiste die Ver-
treter der Schwesterkirchen, um in der Kinigkeit des Lebens, in
der Gleichheit der Uberzeugung und der Hoffnung das Opfer dar-
zubringen, mit dem auch der heilige Willibrord seine Kirche dem
Schutze dessen unterstellt hat, ,,der durch die heiligen Apostel
seine Kirche hiitet, damit sie durch die Fiihrer geleitet werde,
welche Er als Helfer fiir seine Arbeit gefunden und der Kirche
als Hirten bestellt hat”. Dann wird dieses Festamt zu einer Kund-
gebung vor der ganzen Welt und vor der Kirche Christi werden,
zum Zeichen einer Einheit, in der Katholiken verschiedener Na-



— 152 —

tionalitdt bezeugen, dass die alte, echte Kirche des heiligen Willi-
brordus, frither gering an Zahl, fast untétig und arm an geistigem
Leben, erneut, vergrossert und hoffnungsvoll dasteht, indem sie,
zusammen mit den anderen romfreien katholischen Kirchen zu
Gott betet, dass die Eine, heilige, katholische und apostolische
Kirche in ihrer 0kumenischen Gestalt wieder mit der Kirche von
Rom vereint werde, die mit ihr den heiligen Willibrordus ver-
ehrt als Werkzeug in Gottes Hand, ,durch die die Vorfahren
gerettet wurden aus Satans boéser Hand".

Utrechi. Kan. E. Lagerwey.




	Der Heilige Willibrordus

