Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Die Bischofskonferenz von 1889 in ihrer Bedeutung flr die
altkatholische Kirche der Niederlande

Autor: Riel, C.G. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404148

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 137 —

Die Bischoiskonferenz von 1889 in ihrer Bedeutung
fiir die altkatholische Kirche der Niederlande.

Die Bischofskonferenz von 1889 wurde von entscheidender
Bedeutung nicht nur fiir die Organisation der verschiedenen alt-
katholischen Kirchen untereinander, sondern auch und ganz
besonders fiir die geistige Entwicklung der Utrechter Kirche
selbst.

Diese Konferenz ist einer der kritischsten Momente in der
Geschichte der ,,Alten Klerisei” gewesen, deren Gedankenleben in
jenen Tagen eine Kvolution durchmachte, die in mancher Hinsicht
einer geistigen Revolution gleichkam. Aber wie sie die grossen
Gefahren, die in der ersten Halfte des 18. und des 19. Jahrhunderts
ihr Leben bedrohten, mit Gottes Hilfe besiegt hat, so hat die
Utrechter Kirche auch diese Krise glinzend bestanden und ist
— nach innen und aussen bedeutend gefestigt — daraus hervor-
getreten.

Die ,,Alte Klerisei“ hat sich immer als die gesetz- und recht-
miéssige Fortsetzung des Werkes des heiligen Willibrord betrachtet
und damit als einen wesentlichen Bestandteil jener einen heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche, die durch Christus auf
Erden gestiftet wurde, und die sich seit den Aposteln auch iiber
den Westen ausgedehnt hat.

Wir wissen, wie durch eine in mancher Hinsicht sonderbare
Entwicklung die Begriffe ,,abendlindisch-katholisch® und ,,rémisch-
katholisch™ (letzteres im Sinne von ,katholisch nach der Auf-
fassung der réomischen Kurie) sich immer mehr deckten. Indem
die Utrechter Kirche an ihre Zeit gebunden war, hat auch sie
sich nicht in jeder Hinsicht dieser Entwicklung entziehen kénnen.
Bis in die zweite Hilfte des 19. Jahrhunderts war auch fir sie die -
romisch-katholische Kirche die einzige und wahre Verkérperung
der durch Christus gestifteten und von seinem Geist gefiihrten
Kirche. Im Papst ehrte sie den ,,Statthalter Christi auf Erden®
und ,,den Mittelpunkt der Einheit“. Der Inhalt des katholischen
Glaubens war auch fiir sie im Glaubensbekenntnis Pius’ 1V., dem
dogmatischen Niederschlag des Tridentiner Konzils, festgelegt.
Dennoch war auch sie keineswegs blind fir die Irrtiimer, die sich



— 138 —

im Laufe der Jahrhunderte eingeschlichen hatten. Von den
pseudoisidorischen Dekretalen und den sich daraus ergebenden
ultramontanen Anspriichen wollte sie nichts wissen. Sie be-
hauptete ihre historischen und nationalen Rechte, wodurch sie
oft in scharfen Konflikt mit Rom geriet. Aber trotz allem hielt
sie fest an der Kinheit der rémisch-katholischen Kirche. Frei-
willige Trennung von dieser Kirche hétte fiir sie Losreissung vom
Korper Christi bedeutet. Sogar nach der Spaltung im Jahre 1702,
als der Erzbischof von Utrecht, Petrus Codde, unter Verletzung
aller Rechtsbegriffe durch Rom seines Amtes entsetzt worden
war, hielt die Klerisei nach wie vor an der Einheit der Kirche fest,
indem sie sich dabei auf den Ausspruch eines allgemeinen Konzils
und auf einen besser informierten Papst beriet (vgl. die Beschliisse
des Konzils von Utrecht 1763). War sie doch davon tiberzeugt,
dass kein einziges pipstliches Verdammungsurteil, es sei denn, dass
dieses zugleich ein Ausspruch der ganzen Kirche wére, sie von
dieser Kirche losreissen kénne. Sie versdumte denn auch nie, bei
jeder angemessenen Gelegenheit dem Papst als dem , Vater der
Christenheit” ihre Ehrerbietigkeit und ihren kanonischen Gehorsam
zu bezeugen. Immer, wenn die Wahl eines neuen Bischofs statt-
finden sollte, teilte sie Rom die Ernennung oder Wahl mit, unter
Vorlegung aller erforderlichen Akten und mit der gehorsamsten
Bitte um Genehmigung. Wenn nach der bestimmten Frist die
Antwort Roms nicht eingetroffen war, wurde zur Weihe geschr:ittén.
Aber auch davon wurde dem Papst sofort Mitteilung gemacht.
Ausserdem wurde das Glaubensbekenntnis Pius’ IV. eingereicht
mit der Bitte um Genehmigung und Bestédtigung der vollzogenen
Weihe. Die Antwort war gewohnlich die schwerste aller kirch-
lichen Strafen: die Exkommunikation. Allein all diesen Ver-
dammungsurteilen zum Trotz betrachtete sie sich nach wie vor
als einen wesentlichen Teil der romischen Kirche. Immer wieder
bot sie alles auf, mit Erhaltung der Wahrheit und des Glaubens,
den Frieden mit Rom wieder herzustellen. Diese Wiedervereini-
gungsversuche bilden wohl die tragischsten Seiten in der Geschichte
dieser Mirtyrerkirche. Rom aber wich keinen Fuss breit. Die
Klerisei hatte sich den Forderungen, welche die p#pstliche Kurie
ihr stellte, ohne weiteres zu unterwerfen: bedingungslose Unter-
zeichnung des Formulars Alexanders VII., bedingungslose An-
nahme der Bulle Unigenitus und die Bitte um Freisprechung von
allen iiber sie verhingten Exkommunikationen. Dass es sich hier



— 139 —

nicht mebhr um eine Frage der Lehre, sondern nur um die Macht-
frage handelte, geht deutlich hervor aus den Worten, die Capaccini,
der Bevollmichtigte Papst Leos XII. am Hofe Kénig Willems 1.,
auf der Audienz am 18. November 1828 in Briissel zu den Bischofen
der Klerisei, Van Santen, Bon und Vet, gesprochen hat.

Infolge einer schriftlichen Aufforderung des Kultusausschusses
waren die Hochwiirdigen Herren Bischofe in Begleitung ihres
allgemeinen Sekretéirs, Pf. M. Glasbergen, nach Briissel gezogen,
um dort mit dem pépstlichen Bevollméchtigten iiber die Wieder-
herstellung der Gemeinschaft zwischen der Klerisei und dem
Heiligen Stuhl zu verhandeln. Bei dieser Unterredung erklirte
Capaccini, Seiner Heiligkeit sei nichts wohlgefilliger, als die
Wiederherstellung der Hinheit. In erster Linie solle man aber
gehorchen und sich demjenigen, was Seine Heiligkeit forderte,
unterwerfen, namentlich die bedingungslose Unterzeichnung der
Bulle und des Formulars. Darauf antworteten die Bischofe: ,,Aber
diese Unterzeichnung gehort doch nicht zum Glauben; man kann
doch sehr gut katholisch sein ohne dieselbe ¢ Capaccini: ,,Meine
Herren, ich bin iiberzeugt von der Reinheit Threr Lehre
und der Tadellosigkeit Ihrer Sitten. Ich zolle Ihnen alle
mogliche Achtung. Ich schétze Sie hoch — hoch; und ich kann
kaum meiner Hochachtung in entsprechenden Worten Ausdruck
verleihen. Und auch in Rom ist man dariiber der gleichen Mei-
nung.“ Die Bischofe: ,,Nun, Monseigneur, warum besteht man
denn auf einer solchen Unterzeichnung, da Glaube und Sitten bei
uns untadelig sind ?“ Capaccini: ,,Weil Rom es als notwendig
erachtet. Es will, es fordert es. Konnte der Papst seiner eigenen
Denkungsart folgen, so konnte er trotz der Beurteilungen anderer
nachgeben; er kann aber nicht... Unterzeichnen ist conditio sine
qua non. Konnen Sie nicht irgendwie Ihr Gemiit befriedigen ?
Nun, denken Sie einmal dariiber nach. Wéire nicht, um mit den
Jesuiten zu sprechen (lachend und anscheinend in scherzendem
Tone), nicht irgendeine restrictio mentalis oder etwas Ahnliches -
zu finden 2 Die Bischofe, mit einem missbilligenden Blick: , Nein,
Monseigneur! Aber Ew. Exzellenz, die Sie mit allen Ausdriicken
und Gepflogenheiten bekannt sind, sollten darauf bedacht sein,
etwas abzufassen, das wir gemiss unserer Uberzeugung unter-
schreiben koénnten.“ Capaccini: ,,Non, le Pape cesserait d’étre
Pape, §’il voulait s’en départir” (der Papst wiirde aufhoren, Papst
zu sein, wenn er seinen Standpunkt preisgibe).



— 140 —

Eindeutiger hat wohl niemand je das Dilemma ausgesprochen:
ohne bedingungslosen Gehorsam und unbedingte Unterwerfung
dem Papst gegeniiber keine kirchliche Gemeinschaft mit Rom!

Aber sogar dieser freche Anschlag auf das Gewissen der
Klerisei vermochte ihre Treue der rémisch-katholischen Kirche
gegeniiber nicht zum Wanken zu bringen. Sie betrachtete sich
nach wie vor als die einzige und wahre Vertreterin der rémisch-
katholischen Kirche in den Niederlanden.

Als solche hatte auch die Republik sie immer anerkannt und
behandelt. Gegen das Kifern und Intrigieren der Jesuiten und
anderer Regulierten hatte die Regierung den Erzbischéfen der
Klerisei immer ihren Schutz angedeihen lassen. Aufihren Plakaten
hatte sie ausdriicklich bestimmt, ,,dass niemand als Vikar (d. h. als
Kirchenvogt) anerkannt werden darf als derjenige, der gemiiss
der in diesem Lande iiblichen Weise gewdhlt und von der Re-
gierung zugelassen sein wird”. Letzteres geschah nur in bezug auf
den Erzbischof der Klerisei.

Die Staatsumwilzung von 1795 hatte aber auch der ,,Partei”,
d. h. denen, die die rechtméssige Gewalt der Utrechter Bischofe
nicht anerkennen wollten, Religionsfreiheit gebracht. Im Jahre
1805 folgte das Konkordat zwischen Napoleon und Pius VII.
Gemiiss diesem Konkordat nahm Konig Ludwig Napoleon auch
die Umgestaltung der romisch-katholischen Kirche in Angriff.
Wenn irgend moglich, sollten die beiden bis jetzt getrennten Teile
dieser Kirche episkopal vereinigt werden. Die Wiedervereinigungs-
versuche begannen aufs neue, blieben jedoch ergebnislos. Im
neuen Konigreich der Niederlande ressortierten beide Teile noch
immer zu einem und demselben Ministerium der romisch-katho-
lischen Kultusangelegenheiten. Freilich war dies den rémischen
Ministern De Paluchy und Van Son ein Dorn im Auge. Immer
wieder haben denn auch diese beiden die Klerisei aus diesem
Ministerium zu entfernen und ihr als einer besonderen Sekte einen
Platz unter den ,,Mennisten, Methodisten und Juden“ zu geben
gesucht, um ihr so, als nichtkatholisch, den Todesstoss zu geben.
Jedoch mit Hilfe Konig Willems I. hat die Klerisei dies immer zu
verhiiten gewusst. Sogar, als Minister De Paluchy ihr das Messer
an die Kehle setzte, gab sie nicht nach. Das war in den vierziger
Jahren des 19. Jahrhunderts, als die Konkordatsverhandlungen
wieder aufgenommen wurden und wieder iiber die KErnennung
romischer Bischofe verhandelt wurde. Infolgedessen wurde die



— 141 —

Weihe von Mgr. Van Buul zum Bischof von Haarlem von der
Regierung aufs schérfste missbilligt; sie erkannte den Neu-
geweihten nicht als Bischof von Haarlem an.

Nachdem Erzbischof Van Santen sich zu wiederholten Malen
an den Minister und den Ko6nig mit der dringenden Bitte um
(GGenehmigung gewandt hatte, da das Leben der Klerisei davon
abhing, richtete De Paluchy am 10. November 1843 folgende
Frage an den Erzbischof: Ob die Klerisei der Meinung sei, dass
sie zu der rémisch-katholischen Kirche in diesem Reich gehore,
deren kirchliche Organisation in den Akten beschrieben sei, welche
durch koniglichen Erlass vom 2. Oktober 1827 bekanntgemacht
wurden.

»50 lange die altbischofliche Klerisei auf obige Frage eine
bejahende Antwort gibt, bleibt Seine Majestdt bei seiner Ver-
figung vom 23. Mai 1843.“ (Das heisst: die Klerisei, als Teil der
romisch-katholischen Kirche in den Niederlanden, unterliegt den
Bestimmungen des Konkordats von 1827 und darf also nicht die
Weihe eines neuen Bischofs von Haarlem vornehimen.)

,Wenn die Klerisei verneinend antwortet (also nicht mehr
einen Teil der romisch-katholischen Kirche von 1827 zu bilden
wiinscht), wird die Regierung die altbischéfliche Klerisei gemiiss
ihrem Wunsche als eine selbstéindige, von der rémisch-katholischen
getrennte Kirche in diesem Reich anerkennen und gemiss den
Grundsiitzen der Staatsverfassung regeln.”

Obige Frage wurde am 28. Januar 1844 vom Hrzbischof in
bejahendem Sinne beantwortet, worauf die Regierung bei ihrer
Weigerung, Van Buul als Bischof von Haarlem anzuerkennen,
beharrte. Die Klerisei wollte also jedenfalls nach wie vor zur
romisch-katholischen Kirche von 1827 gehdren und nicht zu einer
besonderen Sekte herabgesetzt werden, sogar auf die Gefahr hin,
dass ihr damit die Sonderexistenz abgenommen wiirde.

Nicht weniger bezeichnend fiir die Haltung der Klerisei der
romisch-katholischen Kirche gegeniiber war ihr Standpunkt zur -
sogenannten ,,Petite Eglise” in Frankreich, welche seit dem Kon-
kordat von 1801 nicht mehr eine Gemeinschaft mit der rémisch-
katholischen Kirche hatte. Die Leiter dieser Petite Kglise hatten
sich schon ofters an den Erzbischof gewandt mit der insténdigen
Bitte, ihnen einen Priester zu senden oder fiir sie einen Priester
zu weihen, da sie jeder geistlichen Hilfe entblosst und so zum
Untergang verurteilt seien. Noch 1853 antworteten die Bischofe



— 142 —

der Klerisei, sie kénnten dieser Bitte nicht entsprechen, weil die
Petite Eglise sich im Schisma befinde und die Klerisei, indem sie
einen Priester sende oder weihe, dieses Schisma nur fortdauern
lassen wiirde. Dazu wollte die Utrechter Kirche aber keineswegs
die Hand bieten. Die Mitglieder der Petite Eglise mussten in den
Schoss der Mutterkirche zuriickkehren.

Unwillkiirlich erhebt sich jetzt die Frage: Warum gab denn
die Klerisei nicht selbst dazu das Beispiel ? Und die Antwort muss
lauten: Weil die Klerisei sich nicht im Schisma befand. Trotz
aller Verdammungsurteile der romisch-katholischen Kirche war sie
in der Mutterkirche geblieben.

Den Wiedervereinigungsversuchen, die sich aus den Ver-
handlungen iiber das Konkordat von 1827 ergaben, war mit der
Einfithrung der pépstlichen Hierarchie in den Niederlanden (1853)
ein Ende bereitet worden. Fortan sah die Welt das sonderbare
Schauspiel, dass in einer und derselben Stadt zwei Erzbischofe
waren, die sich ,,romisch-katholisch® nannten, mit diesem Unter-
schied aber, dass der eine die alte Utrechter Kirche vertrat und
der andere als Proselyt der romischen Kurie fungierte.

Mit der Verkiindung der Dogmen der unbefleckten Emp-
fangnis Marid (8. Dezember 1854) vergrosserte sich die Spannung
zwischen beiden Teilen der romisch-katholischen Kirche nicht
wenig. Die Bischofe der Klerisei protestierten heftig in einem
Schreiben an den Papst. Sie sahen darin einen Angriff auf den
reinen katholischen Glauben, wie dieser durch die Heilige Schrift
gelehrt und durch die Tradition bestétigt wird.

Wenn die altkatholische Klerisei der Niederlande vor 1870
immer wieder Versuche unternommen hatte, eine Wiedervereinigung
mit Rom zu erzielen, weil sie sich noch immer als einen Teil der
rémisch-katholischen Kirche betrachtete und weil die Verdam-
mungsurteile Roms eine Notlage geschaffen hatten, die sie zwang,
sich weiter zu organisieren, bis ein allgemeines Konzil ihre An-
gelegenheit untersucht und entschieden haben wiirde, so wurde
ihr durch das Vatikanische Konzil mit seiner Verkiindung der
neuen Dogmen der pépstlichen Unfehlbarkeit und Allgewalt die
Tir auf immer zugeworfen. Wiedervereinigung war unmoglich
geworden, solange Rom bei seiner Irrlehre beharrte.



— 143 —

Aber auch noch nach 1870 nannten sich die Mitglieder der
Utrechter Kirche ,,Rémisch-Katholisch®, jedoch mit dem Zusatz
,der altbischoflichen Klerisei”, indem sie damit bekundeten, dass.
sie zum Klerus gehorten, der den alten Bischofen treu geblieben
war.

Der urspriinglich kirchenrechtliche Streit mit Rom war nach
1870 zu einer dogmatischen Kontroverse ausgewachsen. Mit der
Aufstellung der neuen Lehrsiitze hatte die romisch-katholische:
Kirche das alte Glaubensgut preisgegeben.

Trotzdem konnte die Utrechter Kirche die Furcht vor einem.
endgiiltigen Bruch mit Rom noch nicht ganz iitberwinden. Darum.
- vermied sie sorgfiltig alles, was in den Augen Roms der Reinheit
ihrer Katholizitdt schaden konnte. Darum hielt sie an vielen
Auffassungen und Gebrduchen fest, denen sie innerlich schon
entwachsen war. Daher zog sie sich auch instinktiv hinter ihre
eigenen Winde zuriick, als die altkatholischen Kirchen Deutsch-
lands und der Schweiz zu allerlei Reformen iibergingen, welche
die romische Kurie noch mehr als bis jetzt gegen alles, was sich
altkatholisch nannte, in Harnisch bringen mussten.

Aber der Same, den die wissenschaftlichen Werke der grossen
deutschen und schweizerischen Fiithrer: Von Doéllinger, von Schulte,
Reusch, Langen, Herzog u.a. ausstreuten, schlug auch in der
Utrechter Kirche Wurzel. Und damit begann auch fiir sie jene
geistige Krise, die wir eingangs erwihnten und von der die
Bischofskonferenz von 1889 eine der wichtigsten Phasen gewesen
ist. Namentlich durch die miindlichen Unterredungen mit den
deutschen und schweizerischen Bischéfen auf dieser Konferenz
besann man sich in Utrecht auf das geistige Erbe, das die Klerisei
im Anfang des 18.Jahrhunderts aus der romisch-katholischen
Kirche mitgenommen hatte. Man begann Unterschied zu machen
zwischen dem Wesentlichen und dem Nebensdchlichen, zwischen
dem Unveridnderlichen und demjenigen, was sich mit den ver-
dnderten Zeitverhiltnissen dndern muss. Noch sind in der Bischofs-
erklirung von 1889 die beiden Standpunkte, der der Klerisei und
der der Auslinder, deutlich zu erkennen.

Einerseits wird mit keinem Wort das Glaubensbekenntnis.
Piusg’ IV. erwidhnt, das bis dahin auch von der Klerisei als Formulie-
rung des Glaubensinhaltes angenommen worden war. Hier wird an
dem Glauben der alten Kirche festgehalten, wie er in den 6kume-
nischen Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen



— 144 —

Entscheidungen der 6kumenischen Synoden der ungeteilten Kirche
des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist. Zu gleicher Zeit wird
damit deutlich ausgedriickt, dass nach der Spaltung der katho-
lischen Kirche in zwei Teile (im 11. Jahrhundert), die rémisch-
katholische Kirche nicht mehr als die einzige Fortsetzung dieser
Kirche anzusehen ist. Daraus ergibt sich ausserdem, dass das
Tridentiner Konzil nicht mehr als ein allgemeines Konzil anerkannt
werden darf. Anderseits sieht man auch, wie man doch dieses
Konzil nicht ganz und gar ablehnen will. Man nimmt seine dog-
matischen Entscheidungen an, soweit sie der Lehre der alten
Kirche entsprechen. Die Utrechter Kirche beharrt auch in dieser
Bischofserkldrung bei ihrem Protest gegen die Bullen Unigenitus
und Auctorem fidei; ein Protest, der einzig und allein von ihr
erhoben worden war und an dem die anderen altkatholischen
Kirchen keinen Teil hatten.

Um allen freisinnigen Ideen den Weg zu verlegen, wurde eine
deutliche Erklirung in bezug auf die heilige Eucharistie abgefasst,
in der kurz und deutlich gesagt wird, dass im heiligen Altarsakra-
ment der Leib und das Blut Christi selbst unter den Gestalten
von Brot und Wein empfangen werden. Gleich darauf folgt dann
wieder eine Ablehnung des rémischen Standpunktes, als wére die
eucharistische Feier eine Wiederholung des Sthnopfers. Auch der
siebente Artikel mit seiner Betonung der okumenischen Aufgabe
der Kirche stammte ohne Zweifel von deutscher oder schweize-
rischer Seite, da die Klerisei bis dahin ihre Kraft immer in ihrer
Isoliertheit gesucht hatte.

Obwohl nach 1889 die Grundgedanken dieser Bischofs-
erklirung immer mehr Gemeingut der Geistlichen und Laien
der Klerisei wurden, fiihlten die Bischofe hinsichtlich dieser
Gedanken trotzdem ihre schwere Verantwortlichkeit. Sogar noch
1892 teilte der damalige Erzbischof, Mgr. Gul, dem Papst seine
Wahl und Weihe mit, weil er das Haupt der réomisch-katholischen
Kirche nicht tbergehen wollte. Die Antwort war das stereotype
Verdammungsurteil. Und als einige Jahre spiter die in Deutsch-
land und in der Schweiz schon seit langem eingefithrten Reformen
(u. a. die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie, die Auf-
hebung des obligatorischen Priesterzolibats, die Einsetzung einer
Synode) auch in der Klerisei auf die Tagesordnung gebracht
wurde, musste das Episkopat einen fast instinktiven Widerstand
iiberwinden. Es war schliesslich nicht mehr moglich, gegen den



— 145 —

Strom zu schwimmen. Zaudernd haben die Bischofe endlich in
vielen Punkten nachgeben miissen. Die damaligen kirchlichen
Leiter und ihre Geistesverwandten haben einen inneren und
dusseren Kampf bestehen miissen, den wir uns jetzt nicht vergegen-
wiartigen konnen. Mit ihrem ganzen Gedankenleben waren sie mit
der romisch-katholischen Kirche von vor 1870 verwachsen. Kein
Wunder, dass es fiir sie dusserst schwierig und peinlich war, sich
von derselben lésen zu miissen. Sollte diese Losreissung ihnen
nicht in mancher Hinsicht eine Verleugnung des Standpunktes
bedeutet haben, den die Viter auf dem Konzil von 1763 ein-
genommen hatten ?

Die spéteren Bischofe haben dieses Dilemma vollkommen
begriffen, als sie am 7. Juni 1922 im Namen der ganzen altkatho-
lischen Kirche erklirten: ,,Wir verstehen die schwierige Lage, in
der sich im 18. Jahrhundert unsere Viter infolge ihres Protestes
gegen die rémische Ubermacht befanden und darum bereit waren,
g0 weit wie moglich nachzugeben. Wir erkennen dankbar ihr
aufrichtiges Streben an, den katholischen Standpunkt aufrecht-
zuerhalten und dariiber keinen Zweifel entstehen zu lassen. Wir
erblicken eine Frucht dieser Bemiihungen in den Verhandlungen
und Beschliissen des Utrechter Konzils im Jahre 1763, namentlich
in den Sédtzen, die sich auf die damals geltende Meinung iiber die
Gerichtsbarkeit des Papstes von Rom alg Mittelpunkt der Einheit
beziehen. Wir geben zu, dass nach dieser Meinung die griechische
oder orientalische Kirche wegen ihrer Trennung von Rom als
schismatisch betrachtet werden musste, wie das erwiahnte Konzil
geurteilt hat. Aber wir stellen fest, dass das Streben der rémischen
Kirche seit Jahrhunderten darauf gerichtet war, das Episkopat
und die Unabhingigkeit der nationalen Kirche zu vernichten.
Auf Grund dieser Erwigungen erkldren wir, Bischofe und Priester
der altkatholischen Kirche der Niederlande, dass wir, die wir den
aufrichtigen Versuch unserer Viter schétzen, doch nicht mehr auf
dem Standpunkt stehen, den sie 1763 dem Papsttum gegeniiber
einnahmen, und dass wir demzufolge unbedingt den katholischen
Charakter der griechischen oder orientalischen Kirche anerkennen.

Amsterdam. C.G. van Riel 7.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1939. 10



	Die Bischofskonferenz von 1889 in ihrer Bedeutung für die altkatholische Kirche der Niederlande

