
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 3

Artikel: Die Bischofskonferenz von 1889 in ihrer Bedeutung für die
altkatholische Kirche der Niederlande

Autor: Riel, C.G. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404148

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404148
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 137

Die Bischofskonferenz von 1889 in ihrer Bedeutung

für die allkaiholische Kirche der Niederlande.

Die Bischofskonferenz von 1889 wurde von entscheidender
Bedeutung nicht nur für die Organisation der verschiedenen
altkatholischen Kirchen untereinander, sondern auch und ganz
besonders für die geistige Entwicklung der Utrechter Kirche
selbst.

Diese Konferenz ist einer der kritischsten Momente in der
Geschichte der „Alten Klerisei" gewesen, deren Gedankenleben in
jenen Tagen eine Evolution durchmachte, die in mancher Hinsicht
einer geistigen Revolution gleichkam. Aber wie sie die grossen
Gefahren, die in der ersten Hälfte des 18. und des 19. Jahrhunderts
ihr Leben bedrohten, mit Gottes Hilfe besiegt hat, so hat die
Utreehter Kirche auch diese Krise glänzend bestanden und ist
— nach innen und aussen bedeutend gefestigt — daraus
hervorgetreten.

Die „Alte Klerisei" hat sich immer als die gesetz- und
rechtmässige Fortsetzung des Werkes des heiligen Willibrord betrachtet
und damit als einen wesentlichen Bestandteil jener einen heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche, die durch Christus auf
Erden gestiftet wurde, und die sich seit den Aposteln auch über
den Westen ausgedehnt hat.

Wir wissen, wie durch eine in mancher Hinsicht sonderbare

Entwicklung die Begriffe „abendländisch-katholisch" und
„römischkatholisch" (letzteres im Sinne von „katholisch nach der
Auffassung der römischen Kurie") sich immer mehr deckten. Indem
die Utrechter Kirche an ihre Zeit gebunden war, hat auch sie
sich nicht in jeder Hinsicht dieser Entwicklung entziehen können.
Bis in die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts war auch für sie die
römisch-katholische Kirche die einzige und wahre Verkörperung
der durch Christus gestifteten und von seinem Geist geführten
Kirche. Im Papst ehrte sie den „Statthalter Christi auf Erden"
und „den Mittelpunkt der Einheit". Der Inhalt des katholischen
Glaubens war auch für sie im Glaubensbekenntnis Pius' IV., dem
dogmatischen Niederschlag des Tridentiner Konzils, festgelegt.
Dennoch war auch sie keineswegs blind für die Irrtümer, die sich



— 138 —

im Laufe der Jahrhunderte eingeschlichen hatten. Von den
pseudoisidorischen Dekretalen und den sich daraus ergebenden
ultramontanen Ansprüchen wollte sie nichts wissen. Sie

behauptete ihre historischen und nationalen Rechte, wodurch sie

oft in scharfen Konflikt mit Rom geriet. Aber trotz allem hielt
sie fest an der Einheit der römisch-katholischen Kirche.
Freiwillige Trennung von dieser Kirche hätte für sie Losreissung vom
Körper Christi bedeutet. Sogar nach der Spaltung im Jahre 1702,
als der Erzbischof von Utrecht, Petrus Codde, unter Verletzung
aller Rechtsbegriffe durch Rom seines Amtes entsetzt worden

war, hielt die Klerisei nach wie vor an der Einheit der Kirche fest,
indem sie sich dabei auf den Ausspruch eines allgemeinen Konzils
und auf einen besser informierten Papst berief (vgl. die Beschlüsse
des Konzils von Utrecht 1763). War sie doch davon überzeugt,
dass kein einziges päpstliches Verdammungsurteil, es sei denn, dass

dieses zugleich ein Ausspruch der ganzen Kirche wäre, sie von
dieser Kirche losreissen könne. Sie versäumte denn auch nie, bei

jeder angemessenen Gelegenheit dem Papst als dem „Vater der
Christenheit" ihre Ehrerbietigkeit und ihren kanonischen Gehorsam

zu bezeugen. Immer, wenn die Wahl eines neuen Bischofs
stattfinden sollte, teilte sie Rom die Ernennung oder Wahl mit, unter
Vorlegung aller erforderlichen Akten und mit der gehorsamsten
Bitte um Genehmigung. Wenn nach der bestimmten Frist die
Antwort Roms nicht eingetroffen war, wurde zur Weihe geschritten.
Aber auch davon wurde dem Papst sofort Mitteilung gemacht.
Ausserdem wurde das Glaubensbekenntnis Pius' IV. eingereicht
mit der Bitte um Genehmigung und Bestätigung der vollzogenen
Weihe. Die Antwort war gewöhnlich die schwerste aUer
kirchlichen Strafen: die Exkommunikation. Allein all diesen

Verdammungsurteilen zum Trotz betrachtete sie sich nach wie vor
als einen wesentlichen Teil der römischen Kirche. Immer wieder
bot sie alles auf, mit Erhaltung der Wahrheit und des Glaubens,
den Frieden mit Rom wieder herzustellen. Diese Wiedervereinigungsversuche

bilden wohl die tragischsten Seiten in der Geschichte
dieser Märtyrerkirche. Rom aber wich keinen Fuss breit. Die
Klerisei hatte sich den Forderungen, welche die päpstliche Kurie
ihr stellte, ohne weiteres zu unterwerfen: bedingungslose
Unterzeichnung des Formulars Alexanders VIL, bedingungslose
Annahme der Bulle Unigenitus und die Bitte um Freisprechung von
allen über sie verhängten Exkommunikationen. Dass es sich hier



— 139 —

nicht mehr um eine Frage der Lehre, sondern nur um die Machtfrage

handelte, geht deutlich hervor aus den Worten, die Capaccini,
der Bevollmächtigte Papst Leos XII. am Hofe König Willems L,
auf der Audienz am 18. November 1828 in Brüssel zu den Bischöfen
der Klerisei, Van Santen, Bon und Vet, gesprochen hat.

Infolge einer schriftlichen Aufforderung des Kultusausschusses
waren die Hochwürdigen Herren Bischöfe in Begleitung ihres
allgemeinen Sekretärs, Pf. M. Glasbergen, nach Brüssel gezogen,
um dort mit dem päpstlichen Bevollmächtigten über die
Wiederherstellung der Gemeinschaft zwischen der Klerisei und dem

Heiligen Stuhl zu verhandeln. Bei dieser Unterredung erklärte
Capaccini, Seiner Heiligkeit sei nichts wohlgefälliger, als die

Wiederherstellung der Einheit. In erster Linie solle man aber
gehorchen und sich demjenigen, was Seine Heiligkeit forderte,
unterwerfen, namentlich die bedingungslose Unterzeichnung der
Bulle und des Formulars. Darauf antworteten die Bischöfe: „Aber
diese Unterzeichnung gehört doch nicht zum Glauben; man kann
doch sehr gut katholisch sein ohne dieselbe?" Capaccini: „Meine
Herren, ich bin überzeugt von der Reinheit Ihrer Lehre
und der Tadellosigkeit Ihrer Sitten. Ich zolle Ihnen alle

mögliche Achtung. Ich schätze Sie hoch — hoch; und ich kann
kaum meiner Hochachtung in entsprechenden Worten Ausdruck
verleihen. Und auch in Rom ist man darüber der gleichen
Meinung." Die Bischöfe: „Nun, Monseigneur, warum besteht man
denn auf einer solchen Unterzeichnung, da Glaube und Sitten bei

uns untadelig sind?" Capaccini: „Weil Rom es als notwendig
erachtet. Es will, es fordert es. Könnte der Papst seiner eigenen
Denkungsart folgen, so könnte er trotz der Beurteilungen anderer

nachgeben ; er kann aber nicht. Unterzeichnen ist conditio sine

qua non. Können Sie nicht irgendwie Ihr Gemüt befriedigen
Nun, denken Sie einmal darüber nach. Wäre nicht, um mit den
Jesuiten zu sprechen (lachend und anscheinend in scherzendem

Tone), nicht irgendeine restrictio mentalis oder etwas Ahnliches -

zu finden ?" Die Bischöfe, mit einem missbilligenden Blick: „Nein,
Monseigneur! Aber Ew. Exzellenz, die Sie mit allen Ausdrücken
und Gepflogenheiten bekannt sind, sollten darauf bedacht sein,
etwas abzufassen, das wir gemäss unserer Überzeugung
unterschreiben könnten." Capaccini: „Non, le Pape cesserait d'être
Pape, s'il voulait s'en départir" (der Papst würde aufhören, Papst
zu sein, wenn er seinen Standpunkt preisgäbe).



— 140 —

Eindeutiger hat wohl niemand je das Dilemma ausgesprochen:
ohne bedingungslosen Gehorsam und unbedingte Unterwerfung
dem Papst gegenüber keine kirchliche Gemeinschaft mit Rom!

Aber sogar dieser freche Anschlag auf das Gewissen der
Klerisei vermochte ihre Treue der römisch-katholischen Kirche
gegenüber nicht zum Wanken zu bringen. Sie betrachtete sich
nach wie vor als die einzige und wahre Vertreterin der
römischkatholischen Kirche in den Niederlanden.

Als solche hatte auch die Republik sie immer anerkannt und
behandelt. Gegen das Eifern und Intrigieren der Jesuiten und
anderer Regulierten hatte die Regierung den Erzbischöfen der
Klerisei immer ihren Schutz angedeihen lassen. Auf ihren Plakaten
hatte sie ausdrücklich bestimmt, „dass niemand als Vikar (d. h. als

Kirchenvogt) anerkannt werden darf als derjenige, der gemäss
der in diesem Lande üblichen Weise gewählt und von der
Regierung zugelassen sein wird". Letzteres geschah nur in bezug auf
den Erzbischof der Klerisei.

Die Staatsumwälzung von 1795 hatte aber auch der „Partei",
d. h. denen, die die rechtmässige Gewalt der Utrechter Bischöfe
nicht anerkennen wollten, Religionsfreiheit gebracht. Im Jahre
1805 folgte das Konkordat zwischen Napoleon und Pius VII.
Gemäss diesem Konkordat nahm König Ludwig Napoleon auch
die Umgestaltung der römisch-katholischen Kirche in Angriff.
Wenn irgend möglich, sollten die beiden bis jetzt getrennten Teile
dieser Kirche episkopal vereinigt werden. Die Wiedervereinigungs-
versuche begannen aufs neue, blieben jedoch ergebnislos. Im
neuen Königreich der Niederlande ressortierten beide Teile noch
immer zu einem und demselben Ministerium der römisch-katholischen

Kultusangelegenheiten. Freilich war dies den römischen
Ministern De Paluchy und Van Son ein Dorn im Auge. Immer
wieder haben denn auch diese beiden die Klerisei aus diesem
Ministerium zu entfernen und ihr als einer besonderen Sekte einen
Platz unter den „Mennisten, Methodisten und Juden" zu geben
gesucht, um ihr so, als nichtkatholisch, den Todesstoss zu geben.
Jedoch mit Hilfe König Willems I. hat die Klerisei dies immer zu
verhüten gewusst. Sogar, als Minister De Paluchy ihr das Messer

an die Kehle setzte, gab sie nicht nach. Das war in den vierziger
Jahren des 19. Jahrhunderts, als die Konkordatsverhandlungen
wieder aufgenommen wurden und wieder über die Ernennung
römischer Bischöfe verhandelt wurde. Infolgedessen wurde die



— 141 —

Weihe von Mgr. Van Buul zum Bischof von Haarlem von der
Regierung aufs schärfste missbilligt; sie erkannte den
Neugeweihten nicht als Bischof von Haarlem an.

Nachdem Erzbischof Van Santen sich zu wiederholten Malen
an den Minister und den König mit der dringenden Bitte um
Genehmigung gewandt hatte, da das Leben der Klerisei davon
abhing, richtete De Paluchy am 10. November 1843 folgende
Frage an den Erzbischof: Ob die Klerisei der Meinung sei, dass
sie zu der römisch-katholischen Kirche in diesem Reich gehöre,
deren kirchliche Organisation in den Akten beschrieben sei, welche
durch königlichen Erlass vom 2. Oktober 1827 bekanntgemacht
wurden.

„So lange die altbischöfliche Klerisei auf obige Frage eine

bejahende Antwort gibt, bleibt Seine Majestät bei seiner
Verfügung vom 23. Mai 1843."' (Das heisst: die Klerisei, als Teil der
römisch-katholischen Kirche in den Niederlanden, unterliegt den

Bestimmungen des Konkordats von 1827 und darf also nicht die
Weihe eines neuen Bischofs von Haarlem vornehmen.)

„Wenn die Klerisei verneinend antwortet (also nicht mehr
einen Teil der römisch-katholischen Kirche von 1827 zu bilden
wünscht), wird die Regierung die altbischöfliche Klerisei gemäss
ihrem Wunsche als eine selbständige, von der römisch-katholischen
getrennte Kirche in diesem Reich anerkennen und gemäss den
Grundsätzen der Staatsverfassung regeln."'

Obige Frage wurde am 28. Januar 1844 vom Erzbischof in
bejahendem Sinne beantwortet, worauf die Regierung bei ihrer
Weigerung, Van Buul als Bischof von Haarlem anzuerkennen,
beharrte. Die Klerisei wollte also jedenfalls nach wie vor zur
römisch-katholischen Kirche von 1827 gehören und nicht zu einer
besonderen Sekte herabgesetzt werden, sogar auf die Gefahr hin,
dass ihr damit die Sonderexistenz abgenommen würde.

Nicht weniger bezeichnend für die Haltung der Klerisei der
römisch-katholischen Kirche gegenüber war ihr Standpunkt zur
sogenannten „Petite Eglise" in Frankreich, welche seit dem
Konkordat von 1801 nicht mehr eine Gemeinschaft mit der
römischkatholischen Kirche hatte. Die Leiter dieser Petite Eglise hatten
sich schon öfters an den Erzbischof gewandt mit der inständigen
Bitte, ihnen einen Priester zu senden oder für sie einen Priester
zu weihen, da sie jeder geistlichen Hilfe entblösst und so zum
Untergang verurteilt seien. Noch 1853 antworteten die Bischöfe



— 142 —

der Klerisei, sie könnten dieser Bitte nicht entsprechen, weil die
Petite Eglise sich im Schisma befinde und die Klerisei, indem sie
einen Priester sende oder weihe, dieses Schisma nur fortdauern
lassen würde. Dazu wollte die Utrechter Kirche aber keineswegs
die Hand bieten. Die Mitglieder der Petite Eglise mussten in den
Schoss der Mutterkirche zurückkehren.

Unwillkürlich erhebt sich jetzt die Frage: Warum gab denn
die Klerisei nicht selbst dazu das Beispiel Und die Antwort muss
lauten: Weil die Klerisei sich nicht im Schisma befand. Trotz
aller Verdammungsurteile der römisch-katholischen Kirche war sie
in der Mutterkirche geblieben.

Den Wiedervereinigungsversuchen, die sich aus den
Verhandlungen über das Konkordat von 1827 ergaben, war mit der
Einführung der päpstlichen Hierarchie in den Niederlanden (1853)
ein Ende bereitet worden. Fortan sah die Welt das sonderbare
Schauspiel, dass in einer und derselben Stadt zwei Erzbischöfe

waren, die sich „römisch-katholisch" nannten, mit diesem Unterschied

aber, dass der eine die alte Utrechter Kirche vertrat und
der andere als Proselyt der römischen Kurie fungierte.

Mit der Verkündung der Dogmen der unbefleckten
Empfängnis Maria (8. Dezember 1854) vergrösserte sich die Spannung
zwischen beiden Teilen der römisch-katholischen Kirche nicht
wenig. Die Bischöfe der Klerisei protestierten heftig in einem
Schreiben an den Papst. Sie sahen darin einen Angriff auf den
reinen katholischen Glauben, wie dieser durch die Heilige Schrift
gelehrt und durch die Tradition bestätigt wird.

Wenn die altkatholische Klerisei der Niederlande vor 1870

immer wieder Versuche unternommen hatte, eine Wiedervereinigung
mit Rom zu erzielen, weil sie sich noch immer als einen Teil der
römisch-katholischen Kirche betrachtete und weil die
Verdammungsurteile Roms eine Notlage geschaffen hatten, die sie zwang,
sich weiter zu organisieren, bis ein allgemeines Konzil ihre
Angelegenheit untersucht und entschieden haben würde, so wurde
ihr durch das Vatikanische Konzil mit seiner Verkündung der

neuen Dogmen der päpstlichen Unfehlbarkeit und Allgewalt die
Tür auf immer zugeworfen. Wiedervereinigung war unmöglich
geworden, solange Rom bei seiner Irrlehre beharrte.



— 143 —

Aber auch noch nach 1870 nannten sich die Mitglieder der
Utrechter Kirche „Römisch-Katholisch", jedoch mit dem Zusatz
„der altbischöflichen Klerisei", indem sie damit bekundeten, dass
sie zum Klerus gehörten, der den alten Bischöfen treu geblieben
war.

Der ursprünglich kirchenrechtliche Streit mit Rom war nach
1870 zu einer dogmatischen Kontroverse ausgewachsen. Mit der
Aufstellung der neuen Lehrsätze hatte die römisch-katholische
Kirche das alte Glaubensgut preisgegeben.

Trotzdem konnte die Utrechter Kirche die Furcht vor einem
endgültigen Bruch mit Rom noch nicht ganz überwinden. Darum
vermied sie sorgfältig alles, was in den Augen Roms der Reinheit
ihrer Katholizität schaden könnte. Darum hielt sie an vielen
Auffassungen und Gebräuchen fest, denen sie innerlich schon
entwachsen war. Daher zog sie sich auch instinktiv hinter ihre
eigenen Wände zurück, als die altkatholischen Kirchen Deutschlands

und der Schweiz zu allerlei Reformen übergingen, welche
die römische Kurie noch mehr als bis jetzt gegen alles, was sich
altkatholisch nannte, in Harnisch bringen mussten.

Aber der Same, den die wissenschaftlichen Werke der grossen
deutschen und schweizerischen Führer : Von Döllinger, von Schulte,
Reusch, Langen, Herzog u. a. ausstreuten, schlug auch in der
Utrechter Kirche Wurzel. Und damit begann auch für sie jene
geistige Krise, die wir eingangs erwähnten und von der die
Bischofskonferenz von 1889 eine der wichtigsten Phasen gewesen
ist. Namentlich durch die mündlichen Unterredungen mit den
deutschen und schweizerischen Bischöfen auf dieser Konferenz
besann man sich in Utrecht auf das geistige Erbe, das die Klerisei
im Anfang des 18. Jahrhunderts aus der römisch-katholischen
Kirche mitgenommen hatte. Man begann Unterschied zu machen
zwischen dem Wesentlichen und dem Nebensächlichen, zwischen
dem Unveränderlichen und demjenigen, was sich mit den
veränderten Zeitverhältnissen ändern muss. Noch sind in der
Bischofserklärung von 1889 die beiden Standpunkte, der der Klerisei und
der der Ausländer, deutlich zu erkennen.

Einerseits wird mit keinem Wort das Glaubensbekenntnis
Pius' IV. erwähnt, das bis dahin auch von der Klerisei als Formulierung

des Glaubensinhaltes angenommen worden war. Hier wird an
dem Glauben der alten Kirche festgehalten, wie er in den ökumenischen

Symbolen und in den allgemein anerkannten dogmatischen



— 144 —

Entscheidungen der ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche
des ersten Jahrtausends ausgesprochen ist. Zu gleicher Zeit wird
damit deutlich ausgedrückt, dass nach der Spaltung der
katholischen Kirche in zwei Teile (im 11. Jahrhundert), die
römischkatholische Kirche nicht mehr als die einzige Fortsetzung dieser
Kirche anzusehen ist. Daraus ergibt sich ausserdem, dass das

Tridentiner Konzil nicht mehr als ein allgemeines Konzil anerkannt
werden darf. Anderseits sieht man auch, wie man doch dieses

Konzil nicht ganz und gar ablehnen will. Man nimmt seine
dogmatischen Entscheidungen an, soweit sie der Lehre der alten
Kirche entsprechen. Die Utrechter Kirche beharrt auch in dieser

Bischofserklärung bei ihrem Protest gegen die Bullen Unigenitus
und Auctorem fidei; ein Protest, der einzig und allein von ihr
erhoben worden war und an dem die anderen altkatholischen
Kirchen keinen Teil hatten.

Um allen freisinnigen Ideen den Weg zu verlegen, wurde eine

deutliche Erklärung in bezug auf die heilige Eucharistie abgefasst,
in der kurz und deutlich gesagt wird, dass im heiligen Altarsakrament

der Leib und das Blut Christi selbst unter den Gestalten
von Brot und Wein empfangen werden. Gleich darauf folgt dann
wieder eine Ablehnung des römischen Standpunktes, als wäre die
eucharistische Feier eine Wiederholung des Sühnopfers. Auch der
siebente Artikel mit seiner Betonung der ökumenischen Aufgabe
der Kirche stammte ohne Zweifel von deutscher oder schweizerischer

Seite, da die Klerisei bis dahin ihre Kraft immer in ihrer
Isoliertheit gesucht hatte.

Obwohl nach 1889 die Grundgedanken dieser
Bischofserklärung immer mehr Gemeingut der Geistlichen und Laien
der Klerisei wurden, fühlten die Bischöfe hinsichtlich dieser
Gedanken trotzdem ihre schwere Verantwortlichkeit. Sogar noch
1892 teilte der damalige Erzbischof, Mgr. Gul, dem Papst seine

Wahl und Weihe mit, weil er das Haupt der römisch-katholischen
Kirche nicht übergehen wollte. Die Antwort war das stereotype
Verdammungsurteil. Und als einige Jahre später die in Deutschland

und in der Schweiz schon seit langem eingeführten Reformen
(u. a. die Verwendung der Muttersprache in der Liturgie, die
Aufhebung des obligatorischen Priesterzölibats, die Einsetzung einer
Synode) auch in der Klerisei auf die Tagesordnung gebracht
wurde, musste das Episkopat einen fast instinktiven Widerstand
überwinden. Es war schliesslich nicht mehr möglich, gegen den



— 145 —

Strom zu schwimmen. Zaudernd haben die Bischöfe endlich in
vielen Punkten nachgeben müssen. Die damaligen kirchlichen
Leiter und ihre Geistesverwandten haben einen inneren und
äusseren Kampf bestehen müssen, den wir uns jetzt nicht vergegenwärtigen

können. Mit ihrem ganzen Gedankenleben waren sie mit
der römisch-katholischen Kirche von vor 1870 verwachsen. Kein
Wunder, dass es für sie äusserst schwierig und peinlich war, sich
von derselben lösen zu müssen. Sollte diese Losreissung ihnen
nicht in mancher Hinsicht eine Verleugnung des Standpunktes
bedeutet haben, den die Väter auf dem Konzil von 1763

eingenommen hatten
Die späteren Bischöfe haben dieses Dilemma vollkommen

begriffen, als sie am 7. Juni 1922 im Namen der ganzen altkatholischen

Kirche erklärten: „Wir verstehen die schwierige Lage, in
der sich im 18. Jahrhundert unsere Väter infolge ihres Protestes

gegen die römische Übermacht befanden und darum bereit waren,
so weit wie möglich nachzugeben. Wir erkennen dankbar ihr
aufrichtiges Streben an, den katholischen Standpunkt
aufrechtzuerhalten und darüber keinen Zweifel entstehen zu lassen. Wir
erblicken eine Frucht dieser Bemühungen in den Verhandlungen
und Beschlüssen des Utrechter Konzils im Jahre 1763, namentlich
in den Sätzen, die sich auf die damals geltende Meinung über die
Gerichtsbarkeit des Papstes von Rom als Mittelpunkt der Einheit
beziehen. Wir geben zu, dass nach dieser Meinung die griechische
oder orientalische Kirche wegen ihrer Trennung von Rom als
schismatisch betrachtet werden musste, wie das erwähnte Konzil
geurteilt hat. Aber wir stellen fest, dass das Streben der römischen
Kirche seit Jahrhunderten darauf gerichtet war, das Episkopat
und die Unabhängigkeit der nationalen Kirche zu vernichten.
Auf Grund dieser Erwägungen erklären wir, Bischöfe und Priester
der altkatholischen Kirche der Niederlande, dass wir, die wir den

aufrichtigen Versuch unserer Väter schätzen, doch nicht mehr auf
dem Standpunkt stehen, den sie 1763 dem Papsttum gegenüber
einnahmen, und dass wir demzufolge unbedingt den katholischen
Charakter der griechischen oder orientalischen Kirche anerkennen."

Amsterdam. C. G. van Riel f.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1939. 10


	Die Bischofskonferenz von 1889 in ihrer Bedeutung für die altkatholische Kirche der Niederlande

