
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


121 —

Bibliographie.
Zur ökumenischen Bewegung.

Die Kirche Christi und die Welt der
Nationen. Verlag Huber & Cie.,
AG., Frauenfeld und Leipzig. Geb.
Fr. 8.50.
Dieser neue Band der Studien und

Dokumente, herausgegeben vom
Forschungsinstitut des Ökumenischen Rates

für Praktisches Christentum,
enthält folgende Beiträge : Lord Lothian :

Der dämonische Einfluss nationaler
Souveränität; Sir Alfred Zimmern:
Die ethischen Voraussetzungen einer
internationalen Ordnung; O. H. von
der Gablentz in Berlin : Die materiellen
Grundlagen einer internationalen
Ordnung; Max Huber in Zürich: Einige
Betrachtungen zum christlichen
Verständnis der internationalen
Rechtsordnung; John Foster Dulles in
U. S. A. : Das Friedensproblem in einer
dynamischen Welt; V. A. Demant:
Die Tragödien des Krieges und die
Hoffnung auf Frieden; W. Menn in
Andernach: Die Kirche Christi und
die internationale Ordnung; O. Piper
in Princeton: Krieg und Friedenstiften;

Ch. E. Raven in Cambridge:
Die religiösen Grundlagen des
Pazifismus. — Aus dem Vorwort, das
einen Einblick in die umsichtige und
sorgfältige Arbeitsweise des
Forschungsinstitutes gibt, erfahren wir,
dass es sich im vorliegenden Buch wie
in den bis jetzt publizierten Studienbüchern

um Aufsätze als Ergebnis der
Studien zur Vorbereitung der Welt-
konferenz von Oxford des Jahres 1937
handelt. Die fähigsten Köpfe in den
verschiedenen Kirchen und Ländern
suchte man für ein gemeinsames
Durchdenken der wichtigsten mit dem
Konferenzthema gegebenen Fragen
zu gewinnen. Während drei Jahren
wurden die Studien von der
Forschungsabteilung in Genf mit zwei
hauptamtlichen Leitern und mit
Unterstützung eines Arbeitszentrums in
London mit zwei ebenfalls hauptamt¬

lich tätigen Mitarbeitern und einer in
Amerika arbeitenden Forsehungsstelle
durchgeführt. Die Beiträge wurden
in einem ersten Entwurf einer Reihe
von Sachkundigen in den verschiedenen

Ländern und Kirchen zur
kritischen Stellungnahme vorgelegt, daran

beteiligten sich oft dreissig bis
vierzig oder mehr Mitarbeiter. Fast
alle Beiträge wurden umgearbeitet
und in einigen Fällen anband der
erfahrenen Kritik völlig neu gesehrieben.
Dem Verfasser des Vorwortes, J. H.
Oldham, dem Präsidenten der
Forschungskommission des Ökumenischen
Rates, wird man zustimmen, wenn er
sagt : „ Die Reichweite und Art der
Beiträge und die Tatsache, dass die
gegenwärtige Gestalt der Arbeiten
den Ertrag eines umfassenden
weltweiten Gedankenaustausches darstellt,
geben diesen Büchern einen
ökumenischen Charakter, der einen neuen
Ansatz in der Behandlung der erörterten

Fragen bezeichnet. Sie schaffen
so eine in dieser Weise kaum je zuvor
gegebene Möglichkeit für eine sich in
ökumenischer Sicht vollziehende
Beschäftigung mit einigen der
schwerwiegenden und drängenden Fragen,
die heute die Kirche Christi in aller
Welt beunrunigen." Die Arbeiten
dieses Bandes sind tatsächlich vielfach
von neuen wüklichen christlichen
Voraussetzungen aus abgefasst. Mit
allem eindringlichen Ernst sprechen die
Verfasser von der hohen Verantwortung

der Kirche gegenüber den schwer-.
wiegenden Problemen der heutigen
Welt wie Völkerbund, internationale
Rechtsordnung, Krieg, Abrüstung,
Frieden, ohne etwa in den Fehler zu
fallen, konkrete Vorschläge,
Reformprogramme internationaler, sozialer,
wirtschaftlicher, politischer Natur
aufzustellen, aber sie weisen auf neue
Gesichtspunkte hin, um die Kirchen
zur weitern ökumenischen Arbeit an-



— 122 —

zuregen und das Gefühl der
Verantwortung ihrer Glieder zu steigern.
Wenn dem ökumenischen Zusammenschluss

der Kirchen Abfall in die Politik

vorgeworfen wird, sind die sorgsam
abgewogenen Aufsätze des vorhegenden

Studienbuches der schlagendste
Gegenbeweis.

Baton, W. Das Christentum im Ringen
des Ostens. Verlag Huber & Cie., AG.
Frauenfeld und Leipzig. Fr. 4.80.
Der Verfasser ist Herausgeber der

Internationalen Missionsrundschau —
also berufen, über dieses Thema zu
sehreiben, zumal da er Japan, China,
Indien und den nahen Osten bereist
hat, um mit führenden Christen und
Missionaren die Pläne einer
Weltkonferenz des Internationalen
Missionsrates zu besprechen. Sie ist
unterdessen in Madras abgehalten
worden. Im ersten Teil des Buches
gibt er die Eindrücke wieder, die er
auf seiner Reise empfangen hat, und
bespricht die Lage und die Zukunft
der Kirche in den erwähnten Gebieten.
Die Zahl der Christen ist dem Prozentsatz

nach klein, ihr Einfluss verschieden,

ihre Gemeinden zum Teil in ihrer
Existenz bedroht, zum Teil winkt
ihnen Zuwachs und Ausdehnung. So
sind die Aussichten der Kirche nicht
glänzend, aber auch nicht hoffnungslos.

Bei aller Ablehnung und Kritik,
der sie ausgesetzt ist — ihr wird
allgemein zu starke Verbundenheit mit
der abendländischen Kultur
vorgeworfen — ist Interesse für die Person
des Erlösers mancherorts unter der
gebildeten Jugend vorhanden. Der
Verfasser versäumt nicht, die Fehler
des Westens — auch solche der Politik
einzelner Mächte — zu nennen. In
eine kritische Lage kann die Kirche
nach seiner Meinung durch die
Auseinandersetzungen zwischen Faschismus

und Kommunismus geraten. Den
einheimischen Religionen und
Kulturen spricht er keine grosse
Widerstandskraft gegen den letztern zu.
Eindrucksvoll ist der zweite Teil des
Buches: „Besinnung." Der Verfasser

setzt auseinander, wie einzig das
Evangelium als Botschaft des Heils in
Christus und die daraus folgenden
Konsequenzen wirksam seien. Zu der
Verkündigung komme der Dienst am
Volk als Erziehungsarbeit, soziale und
ärztliche Hilfe, um den Völkern den
christlichen Geist in seinen Auswirkungen

kund zu tun. Eine grosse
Bedeutung komme u. a. dem liturgischen
Gottesdienst zu, der vor allen den
Unberührbaren in Indien den innersten

Sinn des Glaubens fasslich mache
(S. 161). Wichtig sei die Schaffung
von Ausbildungsmöglichkeiten für eine
fähige Führerschaft und für freiwillige
Arbeitskräfte in der Evangelisation.
Einheimische Kirchen werde es so
lange nicht geben, als man an
ausländischen Namen mit der ihnen
anhaftenden Geschichte festhalte S. 174).
Hier liegt ein Grund der Abneigung
gegen die Kirche vor allem in China.
So wird es verständlich, dass die
Einigungsbestrebungen unter den Missionaren

viele Anhänger zählen. Besprochen

wird die Pflicht der Christenheit
gegenüber den sozialen Gegebenheiten
und die Anregung, eine christliche
Gesellschaftsordnung auf dem Wege
von Genossenschaften zu schaffen.
Der Verfasser selbst sieht das christliche

Zeugnis auf sozialem Gebiet in
der Aufgabe, der Welt durch die
Heranbildung von Männern und
Frauen zu dienen, die den Geist und
die Erkenntnis besitzen, die der Welt
so nötig sind. Durch das Buch weht
ökumenischer Geist. Als eine der
grossen Aufgaben der Christenheit
erscheint ihre Einigung. Sie ist besonders

für das Missionsgebiet notwendig.
Für die ökumenische Bewegung wird
aber mehr Wirklichkeit nach aussen
und grössere Entschiedenheit im Handeln

als wünschenswert gefordert. Das
sind einige Gedanken aus dem reichen
Inhalt des Buches. Der Forschungsabteilung

des ökumenischen Rates für
praktisches Christentum ist zu danken,

dass sie es in ihre Sammlung
„Kirche und Welt — Studien und
Dokumente" aufgenommen hat.



123

Siegmund-Schultze, F. Ökumenisches
Jahrbuch 1936/37. Max Niehans
Verlag, Zürich-Leipzig. Fr. 11.50.
Die Aufgabe des Jahrbuches ist,

über die ökumenische Lage und über
wichtige Geschehnisse in einzelnen
Kirchen genauen Aufschluss zu
vermitteln. Der Herausgeber und sein
Stab berufener Hilfskräfte verbürgen
für richtige Durchführung des Planes.
Aus dem stattlichen Band von 434
Seiten, in dem ein weitschichtiges
Material mit Sachkenntnis verarbeitet ist,
möchten wir zunächst die beiden
Aufsätze dos Herausgebers über die
Weltkonferenzen von Oxford und Edinburg
des Jahres 1937 hervorhoben. Der
Verfasser ist eine der wenigen
Persönlichkeiten, die seit 1914 an allen
wichtigen Konferenzen der
ökumenischen Bewegung aktiven Anteil
genommen haben. Ausgezeichnet durch
unabhängiges Urteil hat soin Wort
stets Beachtung gefunden. Aus äusseren

Gründen musste er sich in Oxford
und Edinburg in der Rolle eines
Beobachters bescheiden. Um so schwerer
fällt seine Darstellung, die er als
kritische bezeichnet, ins Gewicht. Mit
seiner Kritik hält er tatsächlich nicht
zurück. Man nimmt davon sicher
allgemein gerne Notiz, weil sie nicht bloss
negativ lautet, sondern reich an
praktischen Hinweisen auf künftige
Konferenztätigkeit ist, abgesehen davon,
dass er die Konferenzen in ihrer
Bedeutung richtig zu würdigen weiss.
Von der Oxforder Konferenz entwirft
er ein lebhaftes Bild, gliedert den Stoff
klar, charakterisiert die verschiedenen
Strömungen und Persönlichkeiten mit
kurzen Strichen, so dass der Aufsatz
in mancher Hinsicht wertvoller als
der offizielle deutschsprachige Bericht
ist. Wichtig ist insbesondere die
Schilderung und Beurteilung der
Vorgänge, die deutschen kirchlichen Kreisen

Anlass gegeben haben, Oxford
und die ökumenische Bewegung
überhaupt anzugreifen. Der Teilnehmer
der Edinburger Konferenz wird
erstaunt sein, Wichtiges darüber zu
erfahren, das ihm völlig entgangen ist.

Der Verfasser schildert nicht nur
meisterhaft, was er selbst erlebt hat,
sondern er hat aus mündlichen und
schriftlichen Berichten über die
Verhandlungen und Versammlungen und
aus der seither erschienenen Literatur
alles Wissenswerte fleissig gesammelt
und verwertet. Dass dem scharfen
Beobachter die Schwächen der
Konferenz nicht entgangen sind, sei bloss
angedeutet. Manche Anregung ist
für die Zukunft beherzigenswert.

Im übrigen enthält der Band : Eine
Rundschau des Herausgebers, Nachrufe

für J. F. A. Spiecker, Bischof
Ammundsen, Prof. A. Deissmann,
Präsident Walter Simons, Berichte über
die Zweige der ökumenischen Bewegung

und die konfessionellen Welt-
verbände, Artikel und Dokumente
über die ChristenVerfolgung in Russland,

die Evangelische Kirche von
Polnisch-Oberschlesien, die Deutsche
Evangelische Kirche, die protestantische

Kirche in Spanien, die
Einigungsbestrebungen der amerikanischen

Kirchen, die Kirchenvereinigung

in Südindien. Besonders
erwähnenswert ist die Rundschau des
Herausgebers mit einem tapferen Wort
zur Lage des Christentums in Deutschland,

die Artikel über Russland auf
Grund authentischer Nachrichten und
über die deutsche evangelische Kirche
in Deutschland mit nicht leicht
zugänglichen Dokumenten. Liest man
das Vorwort des Jahrbuchs, horcht
man auf, wenn man vernimmt: Der
Herausgeber „äussert sich ebenso
rückhaltlos über das Verhältnis von
Staat und Kirche in Deutschland wie
in Polen oder in Russland. Die Kirche
Christi muss heute erkennen, dass sie.
in der ganzen Welt zum
Entscheidungskampf aufgerufen ist. Die
Einheitsbewegung der Christenheit hat
sich nicht zufällig zu diesem Zeitpunkt
eingestellt. Sie ist von Gottes Geist
wie von der Not der Christenheit
gerufen." Legt man das Buch aus der
Hand, wird man demHerausgeber recht
geben und ihm in Anerkennung danken
müssen, dass er seinWort eingelöst hat.



124

Balanos, D. S. Kirche und Volk
(griechisch) — Abzug aus Praktika der
Akademie von Athen 1938.
Der Verfasser beschäftigt sich mit

den Berichten der Konferenz von
Oxford, stimmt der Ansicht zu, dass die
Scheidung in Völker auf Gottes
Ratschluss beruhe, lehnt jedoch die
Meinung der Konferenz ab, wonach der
Krieg ohne Vorbehalt und Einschränkung

als Folge und Ausfluss der Sünde
verurteilt werden müsse. Die
griechische Kirche, die sich am Kampfe
für Glaube und Vaterland beteiligt
habe, könne dem unmöglich
zustimmen. Sie bekenne sich zur
Überzeugung ihrer grossen Väter, dass der
unvermeidlicheVerteidigungskrieg „für
die Rechte der Natur" berechtigt sei.
Eine Kirche, die das nationale Empfinden

nicht achte, könne keine lebendige
Kirche im Volke sein.

Rademacher, A. Der religiöse Sinn
unserer Zeit und der ökumenische
Gedanke. Bonn 1939. P. Hanstein.
M. 1.20.
Die kleine, wertvolle Schrift, die

aus Vorträgen entstanden ist, ist ein
neues Zeugnis, wie in römisch-katholischen

Kreisen um den ökumenischen
Gedanken gerungen wird. Der Verfasser,

der sich schon wiederholt dazu
geäussert hat, stellt ihn in Zusammenhang

mit dem religiösen Erleben unserer

Zeit. Er betrachtet die Geschichte
als eine fortgesetzte Ansprache Gottes
an die Menschen und als Lehrmeisterin
des religiösen Lebens. Wenn wir auch
nicht alles Geschehen erfassen können
— nichts geschehe gegen Gottes
Willen, können wir daraus doch
Belehrung schöpfen. Es weise heute
darauf hin, dass wir des heldischen
Charakters des christlichen Glaubens
bewusst werden, die christliche
Persönlichkeit verselbständigen, das
religiös-kirchliche Leben läutern, den
Zusammenschluss der Jünger Jesu
anstreben. Mit besonderer Eindringlichkeit

erinnert uns die Zerklüftung
der gegenwärtigen Welt an die
wesensverwandte Zusammengehörigkeit aller

Christen und mahnt die getrennten
christlichen Gemeinschaften zur
Wiedervereinigung in der einen
ökumenischen Kirche. Im zweiten Teil der
Schrift beschäftigt sich nun der
Verfasser mit dem ökumenischen
Gedanken in unserer Zeit. Er kommt
darin auf Ausführungen zurück, die
er in früheren Schriften niedergelegt
hat. Er sieht den Weg weder in
Einzelkonversionen noch in blosser
Unterwerfung etwa unter die römische Kirche,

auch nicht in andern verschiedenen

Vorschlägen wie Kirchenbund
und ähnliches, sondern einfach in der
Jüngerschaft Jesu : „durch wahre
Christlichkeit, durch das Leben und
den Glauben aus dem Geist des
Evangeliums können wir, die Katholiken,
die Protestanten, die Orthodoxen und
alle, die sich aufrichtig zu Jesu
bekennen, so viel an uns liegt, jenen
gesegneten Tag heraufführen". Seinen
deutschen Glaubensgenossen stellt er
die Aufgabe, den ökumenischen
Gedanken zu pflegen, der noch ein
zarter Keim sei und „durch unsere
Christlichkeit dazu beizutragen, dass
unsere Kirche würdig werde, einstmals

wieder der Mittelpunkt einer im
Glauben und in der Liebe geeinten
ökumenischen Christenheit zu sein".
Das erste Anliegen soi nicht, „dass
die andern Kirchen zu uns kommen,
sondern dieses, dass wir selbst katholisch

und nicht bloss katholizistisch
seien...". Wir möchten nur
wünschen, die irenischen Gedanken dieser
Schrift möchten in weitem Umkreis
der römisch-katholischen Christenheit
allgemeinen Anklang finden.

Zum Gespräch zwischen den Konfessionen.

Verlag Kösel-Pustet,
München. Preis RM. 1.20.
Es ist erfreulich, festzustellen, dass

sich nicht nur Einzelne, sondern weitere
Kreise in der römisch-katholischen
Kirche um die Verständigung unter
den Konfessionen sorgen. Dazu gehört
auch die bekannte Zeitschrift „Hochland".

Wiederholt hat sie sich mit
diesem wichtigen Gegenstand be-



12,"

schäftigt. Um den Geist ihrer Arbeit
bekanntzugeben, hat die Schriftleitung

drei Aufsätze römisch-katholischer

und protestantischer
Autoren in dieser Broschüre zusammengefasst.

Paul Simon sehreibt über
„Kirche und Kirchen", K. A.
Meissinger über „Luther ökumenisch" und
Otto Urbach „Zum Gespräch zwischen
den Konfessionen". Besonders
bemerkenswert ist der erste Aufsatz.
Bis jetzt stiess man bei den
ökumenischen Verhandlungen in Lausanne
und Stockholm in letzter Linie stets
auf die Frage „Was ist die Kirche ?"
Hier scheiden sich die Geister, denn
der Kirchenbegriff ist der schwierigste
Punkt. Von ganz anderer Erkenntnis
her kommt der Verfasser zur selben
Einsicht. Er redet deshalb einer weiten

Auffassung des Begriffes von der
Kirche das Wort als dem Wege zur
Anbahnung der Einigung. Er
unterscheidet zwischen dem göttlichen und
dem menschlichen Element der Kirche.
Die von Christus gewollte Kirche wäre
nicht mit den geschichtlichen Formen
identisch. Die Einheit wäre gegeben
durch die Gemeinsamkeit der Liebe
zu dem Ideal der einen Kirche. In
der Begeisterung für das gemeinsame
Ideal könnte man über die Verschiedenheit

der Standpunkte hinwegsehen.

Die Vielheit der Kirchen wäre
nur der Beweis, dass viele Menschen
auf verschiedenen Wegen dem einen
und selben Ziel der Kirche zustreben,
dass sie alle unterwegs sind, indes
nicht zum Ziel gelangen, aber wohl
wissend, dass die Endzeit die
Verklärung und Vollendung einer Kirche
bringen wird. Es ist überraschend, wie
der Verfasser von hier aus seine eigene
und die andern Kirchen beurteilt und
dabei zu Schlüssen kommt, wie sie
ein französischer Dominikaner, Con-
gar, und ein englischer Jesuit, A.Gille,
in grösseren Publikationen vertreten
haben. Die beiden andern Aufsätze,
besonders der letzte, enthalten
gescheite und beherzigenswerte Urteile,
die in beiden Lagern, dem römisch-
katholischen und protestantischen,vor¬

erst noch mehr Widerspruch als
Zustimmung hervorrufen werden, aber
dass sie gesagt sind, wird nicht ohne
gute Folgen bleiben.

Union of Christendom. International
Convention 1940. H. Beevor: Some
Observations on the Fourth Reports
of Study Groups. — H. T. Wisdom:
Some Observations on the Fifth
Report of Study Groups. 238 Abbey
House Westminster S. W. 1.

Die fünf Serien von Aufsätzen der
Union of Christendom sind in Studiengruppen

eingehend behandelt worden.
Die beiden Hefte geben einen knappen
Überblick über die Meinungsverschiedenheiten,

die über die zwei letzten
Serien „The Possibility of a United
Christendom" und „The Essential
Principles of Catholicisme" in den
verschiedenen Gruppen und Ländern
zutage getreten sind. Dieselben Themen
und Fragestellungen begegnen uns,
wie sie in den Diskussionen über die
Wiedervereinigung im Schosse der
Weltkonferenz für Glauben und
Verfassung und bei den Verhandlungen
zwischen der Kirche von England und
den Freikirchen aufgeworfen worden
sind. Auch hier stehen einander
Anschauungen gegenüber, über die eine
Einigung nicht so leicht wird erreicht
werden können. — Die ganze Sammlung

der fünf Reihen mit 23
Aufsätzen ist jetzt in einem Band „Union
of Christendom" erschienen.

A.K.

Bairactaris, A. Natürliche
Offenbarung. Verlag A. Töpelmann. Berlin

1937.
Die Frage nach der natürlichen

Offenbarung beantwortet dieser
athenische Gelehrte auf Grund der Heiligen
Schrift, dass es eine solche gebe, der
Gott des ausserbiblischen Typus kein
Abgott, sondern der echte Gott sei,
dass die übernatürliche Offenbarung
als Ergänzung der natürlichen
verstanden werden müsse und dass die



126

imago Dei nicht völlig verloren sei,
weil der Mensch vor Gott verantwortlich

sei.

Frost, Stanley B. Die Autoritätslehre
in den Werken John Wesleys.
Verlag Ernst Reinhardt, München.
Preis RM. 3.80.
Der Verfasser beschreibt, wie John

Wesley seine ursprüngliche anglikanische

Auffassung von der Kirche
aufgegeben hat, um eine Erfahrungs-
theologie zu vertreten. Konsequent
hat er seine Anschauungen nicht
durchgeführt; er hält an drei Formen
der Autorität fest : Kirche, Erfahrung
und Bibel. Kirche und Erfahrung
spricht er nicht nur Wert, sondern
auch Autorität zu, aber nicht
Unfehlbarkeit, hingegen sucht er die der
Bibel zu retten, trotzdem er als Basis
für die Autorität nur den Glauben
anerkennt. Der Glaube an die
Göttlichkeit der Bibel erklärt er als eine
Gabe Gottes, sucht also nach keinem
Beweise dafür. Nur dem Gläubigen
ist sie verständlich. So kommt er
dazu, seine Inspiration über die der
Bibel zu stellen und zu behaupten,
dass jene diese kontrolliere. Die
Schrift wirkt gerade gegenwärtig
anregend, da diese Themen durch die
ökumenische Bewegung wieder neu
zur Diskussion gelangen. A. K.

Lexikon für Theologie und Kirche.
2. Auflage. Freiburg i. B., Herder,
IX. Band, Rufina bis Terz. X.Band.
Terziaren bis Zytomierz, geb. je
30 M.
Mit diesen zwei Bänden ist das

Lexikon zum Abschluss gekommen.
Was von den vorhergehenden Bänden
gesagt worden ist, gilt auch für diese.
Es ist ein wertvolles Nachschlagewerk
und ein wichtiges Hilfsmittel für jeden,
der sich mit kirchlichen Fragen irgendeines

Gebietes beschäftigt. Die
Mitarbeiter befleissen sich grosser Objektivität

in der Darstellung der Dinge,
soweit es ihre konfessionelle,
römischkatholische Auffassung zulässt und
sie ihrem Temperament Zügel anzu¬

legen verstehen. Das gelingt nicht
immer, so dass man auch auf
Schönheitsfehler stösst, die leicht hätten
vermieden worden können. Das soll
aber der Bedeutung des Werkes keinen
besonderen Eintrag tun, da doch nach
dieser Richtung ein Fortschritt zum
Guten zu konstatieren ist. Man muss
dem Herausgeber wie den Mitarbeitern

zugestehen, dass sie in zehn
Jahren Anerkennenswertes geleistet
haben. Dass die Ausstattung auf der
Höhe der Zeit steht, braucht kaum
besonders erwähnt werden. Der Preis
des Lexikons beträgt in Leinwand
gebunden RM. 294.—. A.K.
Oleksander Lotockyj. Avtokefalija

(Autokephalie). Bd. 1: Zasady av-
tokefaliji (Die Grundlagen der
Autokephalie), Warschau 1935. Bd. 2 :

Narys istoriji avtokefal'nych cerkov
(Abriss der Geschichte der
autokephalen Kirchen), Warschau 1938.
VI und 207 S., IV und 559 S. (Praci
Ukrajinskoho naukovoho Instytutu
XVI, XXX).

Die vorhegende, in ukrainischer
Sprache abgefasste Arbeit LotockyJT;
bildet ein umfangreiches Nachschlagewerk

über die Grundlagen und die
geschichtliche Entwicklung der orthodoxen

Kirchen des Ostens. — Der
erste Band behandelt die kirchen-
geschichtlichen und kirchenrechtlichen
Grundsätze (S. 145 ff.) der Selbständigkeit

der östlichen Kirchen, weist
ihre Berechtigung auf Grund der
Heiligen Schrift nach (S. 8, 35 ff., 65—70,
123 ff.) und verfolgt ihr Werden im
Laufe der Geschichte (S. 91 ff.), nicht
ohne die gleichzeitigen Einflüsse von
aussen, die Versuche eines Ausgleichs
zwischen Ost und West und die
tatsächlich erfolgten Abschlüsse einer
Union (als wichtigste die von Brest
1596, S. 40 ff.) zu berühren. Die
nationalen Kirchenbildungen und
Bestrebungen des Abendlandes werden
wenigstens erwähnt (S. 114 f.).

Der zweite Band bespricht nicht
alle Zweige und alle Perioden der
Ostkirche mit gleicher Ausführlichkeit;



127

dem Volkstum des Verfassers
entsprechend finden besonders die
slawischen Kirchen Berücksichtigung,
und zwar neben der bulgarischen vor
allem die russische und die ukrainische

(vgl. unten). Von der serbischen
(S. 146—176) und daneben der
rumänischen (S. 177—223) Kirche wird
nur ein Überblick gegeben, der
jeweils die Ausbreitung des Christentums

und die Lage im Mittelalter
streift, um bei der durch die Politik
bedingten Zersplitterung des Kirchenwesens

bis 1918 ausführlicher zu
verweilen. Interessant ist dabei die Rolle
des Griechentums in der orthodoxen
Kirche. Dieses stützt sich im 16. und
17. Jahrhundert auf den immer mehr
erstarkenden Feind der Türkei, Russland,

was verschiedenen Patriarchen
und andern Kirchenfürsten das Leben
oder wenigstens die Stellung kostete.
Im 18. Jahrhundert gelang es den
Griechen dann aber, dank der
zunehmenden Schwäche der Pforte, ihren
Einfluss in Rumänien durchzusetzen
und 1766 die Aufhebung des serbischen
Patriarchats von Ochrida beim Sultan
zu erreichen. Dass die osmanische
Regierung sich hierauf cinliess, hatte
seinen Grund nicht nur in dem
Einflüsse der Griechen (so S. 145, 159),
sondern auch darin, dass hier eine Art
von geistlichem Landesfürstentum in
der Ausbildung begriffen war, wie es
sich in Montenegro tatsächlich hat
entwickeln können. Die Pforte glaubte,
durch Aufhebung des genannten
Patriarchats dieso Gefahr bannen zu
können. Die Vormachtstellung der
Griechen in der Umgebung des
Herrschers hielt bis zur Erhebung von
1821 unverändert an; die Leitung
der orthodoxen Kirchen des Balkans
war inzwischen fast ganz in griechische
Hände übergegangen, und hieraus
ergaben sich dio Schwierigkeiten und
völkischen Auseinandersetzungen dieses

Gebietes im 19. Jahrhundert.
Der Verfasser gibt von den

griechischen Kirchen (mit den
Mittelpunkten in Konstantinopel, Athen,
Kypern, Antiochien, Jerusalem und

Alexandrien) (vgl. auch Bd.I, S.127 ff.)
nur einen ganz kurzen Abriss, der
kaum den Anforderungen auch nur
der knappsten Orientierung genügt
und in dem nicht einmal wenigstens
die Grundzüge der nationalen Fragen
behandelt werden. Im Gegensatz
hierzu wird der Kampf der bulgarischen

Kirche (S. 51—142) gegen den
griechischen (bzw. byzantinischen)
politischen und kulturellen Einfluss im
Mittelalter (S. 87 ff.) und in der Neuzeit

(S. 117 ff., 133 ff.) recht ausführlich

verfolgt. Nach dor Zeit der
einseitigen Loslösung der bulgarischen
Kirche von Konstantinopel (S. 137)
1870, auf Grund von welcher das
ökumenische Patriarchat sich 1872 zur
Feststellung des Grundsatzes der
nationalen Kirchenleitung entschloss
(Bd. I, S. 113 ff.), wird die Darstellung
wieder gedrängter. Von den jüngsten
Ereignissen in Bulgarien und den
Abmachungen über die Beilegung des
Schismas ist nicht mehr die Rede,
da das Buch die Schilderung nur bis
an den Anfang dor 30er Jahre unseres
Jahrhunderts führt. — Auch die
Geschichte der georgischen Landeskirche,
die seit etwa dem 11. Jahrhundert von
der antiochenischen tatsächlich
unabhängig und autokephal war (S.31),
wird mit einiger Ausführlichkeit erst
seit dem Jahro 1811 gegeben, in dem
dor georgische Katholikos seines Amtes

enthoben und durch einen georgischen

Erzbischof Varlaam Eristov
(eigentlich georgisch Eristcavi
Fürst) ersetzt wurde. Schon nach
sechs Jahren musste auch Varlaam
zurücktreten, um einem Nationalrussen

Platz zu machen. Nach
vergeblichen Versuchen der einheimischen
Geistlichkeit 1905/06 ist die georgische
Kirche erst 1917 wieder selbständig
geworden, hat seither freilich unter
der räterussischen Bedrückung zu
leiden. Eine gewisse Parallele zur
Kirchengeschichte des Balkans ist
nicht zu vorkennen.

Der überwiegende Teil des Buches
ist der russischen und der ukrainischen
Kirche vorbehalten S. 228—501 Dass



— 128

Lotockyj dabei die ukrainische Kirche
an erster Stelle behandelt und schon
zu Zeiten Vladimirs des Heiligen (um
1000) von einem ukrainischen Volkstum

in gewissem Gegensatze zum
(gross-)russischen spricht, liegt in der
Nationalität des Verfassers begründet.
In Wirklichkeit wird man bis ins
15. Jahrhundert hinein von einer
bewussten Auseinandersetzung dieser
Nationen kaum sprechen können, eine
Tatsache, die sich u. a. gerade aus
der Verflechtung der gesamtrussischen
Kirche ergibt und die auch den
Verfasser nötigt, ukrainische und (gross-)
russische Orthodoxie in dauerndem
Nebeneinander zu behandeln (die
Metropoliten von Kiov, Halicz im
heutigen Polen, S. 291 ff., und schliesslich
Moskau, wobei sich im Titel des
Metropoliten die Bezeichnung Kiev freilich

bis 1461 hält: S. 368 f.). Nach
der Vereinigung der „Ukraine", d. h.
des Hetman-Staates der Kosaken, der
sich im 15. und 16. Jahrhundert
gebildet hatte, mit Russland seit 1654
wurde die ukrainische Orthodoxie,
durch die mehrhundertjährige
Zugehörigkeit des Landes zu Polen mit
römischer, unierter und evangelischer
Theologie in Berührung gekommen,
deren Vermittlerin an die russische
Orthodoxie. Es sei hier nur an den
bekannten kirchenrechtlichen Berater
Peters des Grossen, Theophan Pro-
kopovyc (grossrussisch Prokopovic)
erinnert. Der zunehmende Zentralismus

des russischen Reiches gegen
Ende des 17. Jahrhunderts nötigte die
Staatsgewalt, auch die ukrainische
orthodoxe Kirche, die aus der Zeit
der polnischen Herrschaft durch den
Metropoliten von Kiev noch mittelbar
dem Konstantinopler Patriarchen
unterstand, dem Patriarchat Moskau

einzuverleiben (1686) (S. 368 ff., vgl.
auch Bd. 1, S. 83 ff.). Die realen
politischen Beweggründe dieses
Handelns streift Lotockyj nur wenig;
er schliesst sich hier der allgemeinen
ukrainischen Geschichtsauffassung an,
die in dieser Handlungsweise der Zaren
nur den Ausfluss grossrussischen
Machtstrebens und unberechtigter Ein-
flussnahme auf „fremdes Volkstum"
sieht.

Für die Zeit nach der Reform der
Kirchenbücher durch den Patriarchen
Nikon 1666 und nach den Massnahmen
Peters des Grossen gibt der Verfasser
vor allem eine Darstellung der Staats-
kirche. Die Altgläubigen (Razkol'niki)
und andere Seitenzweige des
russischen kirchlichen Lebens werden nur
im Vorübergehen berührt. Den
Beschluss bildet eine Beschreibung der
Leiden der Orthodoxie unter
bolschewistischer Herrschaft und eine kurze
Übersicht über die im Gefolge des

Weltkrieges aus der russischen Kirche
hervorgegangenen autokephalen Me-
tropolitien in Finnland, Estland, Lettland,

Litauen, Polen und ausserdem
in der ehemaligen Tschechoslowakei.

Am Ende des Buches findet sieh
ein Personen- und Ortsregister sowie
ein Verzeichnis des Schrifttums, das
weitaus überwiegend slawische (meist
russische und ukrainische) Werke
anführt, daneben wenige rumänische und
einzelne deutsche und französische.
Leider hat der Verfasser darauf
verzichtet, in Anmerkungen durch Zitate
den wissenschaftlichen Unterbau des
Werkes erkennbar werden zu lassen;
das nach Sachgebieten aufgeteilte
Literaturverzeichnis kann das nur
teilweise ersetzen.

Göttingen. Bertold Spuler.

Gedruckt bei Stampili & Cie. in Bern.


	Bibliographie

