Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)
Heft: 2
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Die orthodoxen Kirchen. Nicht weniger als drei orthodoxe National-
kirchen des Ostens haben in den letzten Monaten ihr Oberhaupt verloren:
die griechische, die ruminische und die dgyptische. Die dadurch ausgeléste
Trauer gibt der Entwicklung der Ostkirchen um die Jahreswende 1938/39 ihr
Gepriige; daneben boten die Todesfille aber auch Gelegenheit zu einer
erneuten Betonung der Verbundenheit der einzelnen orthodoxen Landes-
kirchen, wie sie nicht nur in den gegenseitigen Beileidsbezeugungen,
sondern auch in den Gliuckwunschadressen anldsslich der Neuwahl des
griechischen Patriarchen Chrysanthos zum Ausdruck kam?!). Allerdings
handelte es sich bei solchen Kundgebungen der Anteilnahme nicht nur
um eine Erscheinung, die sich lediglich auf die orthodoxen Kirchen be-
schrinkte; der Tod des Papstes Pius XI.2) und des armenischen Patriarchen
von Jerusalem gaben dem 6kumenischen Patriarchen Benjamin Gelegenheit,
auch tiber die Grenzen des eigenen Bekenntnisses hinaus der Verbunden-
heit der Christenheit Ausdruck zu verleihen 3). Besonders deutlich kam
das anlisslich des Hinscheidens des um das gegenseitige Verstehen der
Konfessionen besonders verdienten Patriarchen Nikolaus V. von Alexandrien
zur Geltung, an dessen Beisetzungstage auch die Vertreter der koptischen,
assyrischen (nestorianischen), der uniert-griechischen (melkitischen), der

Zur folgenden Ubersicht wurden benutzt: A. An Zeitschriften: Ekklesia
(Exxinoie), Organ des griechischen Patriarchats in Athen; Anaplasis (" dvdiniaos),
Organ des Griechischen Heiligen Synods; Pantainos (Hdvramves), Organ des Pa-
triarchats in Alexandrien; Orthodoxia, Organ des dkumenischen Patriarchats in
Konstantinopel (alle in griechischer Sprache). — Vistnik bratstva pravoslavnych
bogoslovov v Pol’s¢ (Bote des Verbandes der orthodoxen Priester in Polen), in
Warschau erscheinend, in russischer Sprache (als « Véstnik» angefiihrt). — Misionarul
(Der Missionar), Organ des Verbandes der ruménischen Missionen, in ruménischer:
Sprache in Chisiniu (Kiginév) in Bessarabien erscheinend. — Glasnik, Organ des
siidslawischen (serbischen) Patriarchats in Belgrad; Bogoslovlje, theologische Zeit-
schrift aus Belgrad (beide in serbischer Sprache). — Ciirkoven Vestnik (Kirchen-
bote), Organ des bulgarischen Patriarchats in Sofia; Duchovna kultura (Geistliche
Kultur), Beilage des Vorgenannten in Abstinden (beide in bulgarischer Sprache).
— B. Tageszeitungen: Al-Bilad (Die Lande) in Bagdad, woflir wihrend eines mehr--
monatigen Verbotes «al-Achbiar» (Die Nachrichten) erschien; ad-Difac (Die Ab-
wehr) in Jaffa (jetzt verboten) (alle in arabischer Sprache). — Cumbhuriyet (Die
Republik) in Konstantinopel (tiirkisch). — Gelegentlich wird das «Alt-katholische
Volksblatt» (woéchentlich zu Freiburg im Breisgau erscheinend) angefiihrt (ab-
gekiirzt: «Vbl.»). — Die Zitierung der Zeitschriften und Zeitungen (mit Ausnahme
des Vbl.) geschieht nach dem Erscheinungstag und der Seite, weil bei der grossen
Zahl der nicht niher datierten Ereignisse nur so eine ungefihre zeitliche Festlegung
moglich ist. — Samtliche Daten werden im gregorianischen Stile gegeben.

1) Uber all dies vgl. Niheres unten.

2) Orthodoxia Febr. 1939, S. 62; Pantainos ¢. IIl. 1939, S. 168. (Die Namen
der Zeitschriften wurden der Einfachheit halber nach der alt-griechischen Aussprache.
angefiihrt.)

3) Orthodoxia a. a. O.



95

uniert-armenischen und der rémischen Kirche im Patriarchenpalaste er-
schienen 1).

Waren aber derartige Kundgebungen christlichen Gemeinschaftsgefiihls
doch im wesentlichen aus dem Augenblick heraus bestimmt, so hat die
Zusammenarbeit der Orthodoxen eine planmissige Pflege erfahren.
Es handelte sich hierbei um die Aufbringung von Mitteln fiir die Wieder-
herstellung der Heiligen Grabeskirche in Jerusalem und der Geburts-
kirche des Erlésers in Bethlehem, die beide durch Naturereignisse im Laufe
der letzten Jahre stark gelitten haben. Hierfiir wurde ein Bauverein mit
dem Sitze in Athen gegriindet, zu dessen Gunsten der griechische 2) und
der Alexandriner Patriarch Aufrufe erlassen haben 3). Vom gleichen Geiste
des gemeinsamen Wirkens beseelt war auch die Zusammenkunft der bul-
garischen, serbischen, ruminischen und albanischen Landes-Abteilung des
«Internationalen Freundschaftsbundes der Kirchen» in Sofia vom 18. bis
31. Dezember 1938 4).

Zur Fihlungnahme iiber das eigene Bekenntnis hinaus mit den be-
freundeten Kirchen fand vom 4.—7. Juli 1938 eine englisch-russische
Besprechung zur Vorbereitung der Lambeth-Konferenz von 1940 in High
Leigh bei London statt ®). Freilich hat die Anndaherung noch nicht zu einer
vollkommenen Ubereinstimmung gefithrt; das betont sowohl das Rund-
schreiben des Patriarchen Nikolaus V. von Alexandrien ®) als auch der
Aufruf des bulgarischen Heiligen Synods an die in den Vereinigten Staaten
und Kanada lebenden bulgarischen Orthodoxen 7), der sie zum Festhalten
an ithrem Glauben ermahnt 8). Patriarch Nikolaus V. bentitzte die Gelegen-
heit dieses Rundschreibens, um der Freundschaft der orthodoxen Kirchen
mit dem Alt-Katholizismus zu gedenken, der «an der Lehre der ersten
7 heiligen Konzilien und an den wahren Grundlagen des Katholizismus
festhalt». Diese Verbundenheit wurde auch durch das Gliickwunsch-
schreiben des H. H. Bischofs der Schweizerischen Christ-Katholiken, Prof.
Dr. Adolf Kiiry, an den 6kumenischen Patriarchen zum Jahreswechsel 9)
und durch den Bericht des ruminischen Geistlichen Oreste Tarangul
betont, der als Teilnehmer am Internationalen Altkatholiken-Kongresse
in Ziirich Ende August 1938 in seinem Berichte des ernsthaften Strebens

1) Pantainos 9. III. 1939, S. 165 f.; Ekklesia 18. IIl. 1939, S. 88.

2) Am 8. Mirz 1939: Ekklesia 11. III. 1939, S. %6 f.

8) Pantainos z. I1I. 1939, S. 137—1309.

4) Ekklesia 28. 1. 1939, S. 31.

5) Misionarul Sept. 1938, S. 565 f.; ders. Nov./Dez. 1938, S.736—738.

%) Pantainos 23. II. 1939, S. 127.

7) In Amerika gab es 1914: 30—50 0oo bulgarische Orthodoxe. Sie besitzen
jetzt 10 Kirchen in den Vereinigten Staaten, deren erste 19og zu Granit City in
Illinois errichtet wurde, und eine in Kanada (Toronto). Vgl. Petiir Atanasov:
Bilgarski cirkvi v Amerika (Die Bulgarischen Kirchen in Amerika), in: Duchovna
kultura Okt. 1938, S. 313—316.

8) Ciirkoven Vestnik 13. I. 1939, S. 35; Ekklesia 11. II. 1939, S. 47.

%) Orthodoxia Dez. 1938, S. 388.



nach Erreichung einer Interkommunion mit warmen Worten gedenkt 1).
— Neben andern Fragen (Wiederverheiratung der Priester, stirkere Be-
teiligung der Laien am kirchlichen Leben usw.) wird zur weiteren Beratung
und eventuellen Beschlussfassung tiber die Frage einer Interkommunion
in der Ostkirche erneut die Einberufung des 1931 aufgeschobenen Konzils
verlangt 2).

Wenden wir uns dem Schicksale der einzelnen rechtgliubigen Landes-
kirchen zu, so ist es eine Ehrenpflicht der ganzen Christenheit, zuerst
der Leiden und des immer wieder siegreich behaupteten Glaubens der
Kirche in Russland zu gedenken. Erneut hat eine besonders heftige Ver-
folgungswelle der Gottlosenverbinde (besonders seit September
1938) eingesetzt ®), die neben der geplanten Einfithrung einer wéchent-
lichen Gottlosenstunde im Schulunterricht 4) auch zur Schliessung fast
simtlicher Kirchen anlésslich des Weihnachtsfestes 1938 gefiithrt hat und
die Gldubigen zwang, die Feier in aller Heimlichkeit zu begehen, wihrend
auf den Strassen Demonstrationsziige der Gottlosenverbidnde stattfanden %).
Der neue «Funfjahresplan der Gottlosen» sieht fiir die Jahre 1938—1942
die Niederreissung von 29oo Kirchen, 63 Klostern und 19 Moscheen vor
und will fiir 100 oco (eingetragene) Glidubige nur einen Priester zur Ver-
figung stellen ¢). Die Aktion wurde mit der Abtragung der anlésslich
des Befreiungskrieges von 1812 errichteten Freiheitskirche in Moskau 7)
und der Errichtung eines Judas-Denkmales in Svjatska an der Wolga
(gemeinc Vjatka??) «gebiihrend» eingeleitet ®).

Trotz alledem macht die Gottlosen-Bewegung keine rechten Fort-
schritte; ihr jidischer Leiter, Emil’jan Jaroslavskij (eigentlich Gubelmann)
musste zugeben, dass in Russland 33 839 (eingetragene) religiose Gemein-
den bestehen und dass 1937 im Innenkommissariat 15 ooo Gesuche um
Zulassung einliefen. Freilich sind 28 ooo Gemeinden ohne amtierende
Geistliche 9). Das ist leicht zu erkliren, wenn man von den immer neuen

1) Misionarul Okt. 1938, S. 63z.

2) Misionarul Sept. 1938, S. 572—574, unter Berufung auch auf (eine mir nicht
zugingliche Nummer von) Glasnik.

3) Ekklesia 6. IV. 1939, S. 110.

4) Ebd. 4. I1. 1939, S. 39; Ciirkoven Vestnik 17. ITI. 1930, S. 143.

5) Cirkoven Vestnik 27. 1. 1939, S. 57; Ekklesia 11. II. 1939, S. 46; 18. I1.

1939, S. 55 f.
8) Misionarul Nov./Dez. 1938, S.757; Ciirkoven Vestnik 16. XII. 1938,

S. 559.

7) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 750.

8) Glasnik 18. II. 1939, S. 67. — Ausserdem soll in der Kirche des Heiligen
Vladimir in Moskau eine Gottlosen-Ausstellung stattfinden: Ekklesia 11. II1. 1930,
S. 79. ‘

9) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 758. — Nach einer weiteren Aussage Jaro-
slavskijs gibt es in Russland noch 30000 Kirchen, davon 18 in Moskau. Dort leben
83 Priester, davon 3 unter 40 Jahren. In ganz Russland gibt es 98 oco Kleriker.
Im Bezirke Moskau waren am 1. August 1938: 227 ooo Personen in den Verband
der kimpfenden Gottlosen eingetragen, darunter 75 ooo Frauen: Ekklesia 11. II1.

1939, S.79.



— 97 —

Verfolgungen hort, denen die Priester ausgesetzt sind. So wurden der
Sekretdr des Heiligen Synods, ein Bischof, sechs Priester, 41 weitere geist-
liche Personen und iiber 200 Laien verhaftet; der Metropolit von NiZnij
Novgorod und zahlreiche Geistliche und Laien wurden erschossen. Im
Nordkaukasus biissten die Bischofe Taljatnikov und Benedikt ihre Glaubens-
treue mit dem Leben. In Penza wurden 36 Geistliche vor Gericht gestellt,
die sich gegen die Massnahmen der Gottlosenverbinde gewehrt hatten.
Weitere Verhaftungen erfolgten in Smolensk, Vetluga und Cerkassk, wo
die Bischoéfe und Geistlichen wegen angeblicher Spiherei und staatsfeind-
licher Titigkeit zur Verantwortung gezogen wurden?!). Von Anhingern
der «Lebenden Kirche» wurden die Erzbischéfe Pitirim und Juvenal sowie
die Bischofe Vitalius, Bessarion, Korobkov und Gregor verhaftet, ebenso
die Bischéfe von Kursk und Tula 2). Eine andere Meldung spricht davon,
dass in Penza, Orenburg und Samara zahlreiche Wanderprediger ver-
haftet und erschossen wurden 3); der Bischof von Tambov wurde er-
mordet 4). '

Ohne Ricksicht hierauf haben sich anldsslich der verschiedenen
Feiertage zahlreiche Menschen zu den ehemaligen Klostern in der Um-
gegend von Moskau und Kiev begeben, um dort zu feiern %), und auch
Klgster konnen sich — obgleich nur «im geheimen» — weiterhin am Leben
erhalten. Die GPU hat solche in der Ukraine ¢) und im Norden des Be-
zirkes Vologda entdeckt, von denen das letztgenannte unter der Erde lag
und von den Bauern der Umgegend versorgt wurde 7).

Die Arbeit der russischen Kirche im Auslande ist unter diesen
Umstinden naturgemiss beschrinkt. Von der Kirchenverwaltung, die
ihren Mittelpunkt zu Karlowitz in Syrmien (Siidslawien) hat, ist zu melden:
Zum Bischof der westeuropiischen Metropolitie und zugleich fiir Deutsch-
land wurde Seraphim (Lade), bisher in Finnland tdtig, ernannt, wihrend
der seitherige Bischof fiir Deutschland, T'ychon, die Leitung des rus-
sischen Missions-Seminars in Belgrad iibernommen hat 8). Ausserdem ist
in Neuyork in Durchfithrung eines Beschlusses der 6. gesamtamerikani-
schen Kirchenversammlung ein geistliches Seminar gegriindet worden °).

Auch die orthodoxe Kirche in Polen hat mit Schwierigkeiten zu
kimpfen 19). Die rémisch-katholische polnische Regierung fiihrt einen

1) Misionarul Sept. 1938, S. 570 f., nach einer mir nicht zugédnglichen Notiz
aus Ekklesia.

2) Ekklesia 28. I. 1939, S. 30; Ciirkoven Vestnik 1o0. Il. 1939, S. 83.

%) Glasnik 29. III. 1939, S. 143

4) Misionarul Okt. 1938, S. 637.

%) Glasnik 7. III. 19309, S. 107.

8) Misionarul Sept. 1938, S. 570 f., nach der mir nicht zuginglichen Notiz
in Nr. 17 von Ekklesia.

7) Ekklesia 11. III. 1939, S.79.

8) Ciirkoven Vestnik 23. XII. 1938, S. 570.

9 Ebd. 24. II. 1939, S. 107.

10) In Polen leben jetzt 3 023 8oo Orthodoxe und 3 336 200 Unierte.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1939. 7



— 98 —

dauernden Kampf gegen den byzantinischen Ritus und versucht, die
Ukrainer zum Ubertritt zur rémischen Kirche und zur Annahme des gre-
gorianischen Kalenders zu veranlassen?!). Vor allem verfolgt sie damit
eine Assimilierungspolitik, die aber manchmal unerwartete Friichte zeitigt.
Die orthodoxe Kirche, die aus 1400 Gemeinden und 14 Kléstern besteht,
am 19. November 1938 endgiiltig ihre Autokephalie erhalten hat und deren
Synode sich unter dem Vorsitz des Metropoliten von Warschau, Dionysos,
aus zwel Geistlichen und drei Laien jeder Dibzese, zwei orthodoxen Heeres-
pfarrern und zwei vom Wehrministerium bestimmten Priestern, zwei
Abten und zwei Vertretern der orthodoxen Fakultit in Warschau zusammen-
setzt %), ist weitgehend zum Gebrauche der polnischen Sprache verpflichtet
worden, obschon ihr nur wenige Glieder dieses Volkes angehérten. Das
hat in letzter Zeit, wie die polnische Zeitung «Illustrowany Kurjer Cc-
dzienny» (Illustrierter tiglicher Bote) berichtet, den Ubertritt einer nicht
unbetrichtlichen Anzahl von Polen zu dieser Kirche veranlasst, da hier
anstatt des Lateins ihre Muttersprache verwendet wird 3).

Trotz des Besuches des Metropoliten Dionysos beim ruménischen
Patriarchen Miron und trotz dessen Gegenbesuchs, von dem man infolge
der zwischenstaatlichen Riickwirkungen eine gewisse Erleichterung er-
hofft hatte 4), wurde von der polnischen Regierung in Ausfithrung einer
Ubereinkunft mit dem Vatikan vom 8. Juli 1938 das Verméogen der
Di6zesen Chelm und Podlesien beschlagnahmt und teilweise den Unierten
iiberantwortet. Von 370 Kirchen der Ditzese wurden schon iiber 150
in romisch-katholische verwandelt, ausserdem wurden 1938: 35 weitere
geschlossen und 33 zerstort oder verbrannt. Der Vertreter des 6kumenischen
Patriarchen fiir Westeuropa, Erzbischof Germanos von Thyatira, hat dies
in einem offiziellen Rundschreiben ausdriicklich festgestellt 5). Freilich
glaubt die bulgarische Zeitschrift «Duchovna kultura» (Die Geistliche
Kultur) 6), dies Verfahren durch die Tatsache erkliren zu kdnnen, dass
zur Zeit der russischen Herrschaft zahlreiche romisch-katholische und unierte
Kirchen in orthodoxe verwandelt wurden. Immerhin hat sich der
Abgeordnete Baran im Parlament genétigt gesehen, gegen diese polni-
schen Massnahmen Verwahrung einzulegen 7), und auch der unierte Erz-
bischof von Lemberg, Andreas, Graf Septyckyj, hat es fiir nétig gehalten,

1) Antrag eines romisch-katholischen Geistlichen aus Lublin im Sejm: Glas-
nik 29. III. 1939, S. 142.

2) Orthodoxia Jan. 1939, S. 31; Cirkoven Vestnik 5. I. 1939, S. 23; Ekklesia
11. 1. 1939, S. 46 f.; Glasnik 18, II. 1939, S. 67; Pantainos 2. III. 1939, S. 150.

8) Glasnik 7. I11. 1939, S. 107. — Nach Glasnik 29. IIl. 1939, S. 142 fand in
17 Kirchen tatsichlich polnischer Gottesdienst statt.

4) Vistnik 1938, S. 110 f.

5) In «Church Times», abgedruckt in Pantainos 6.X. 1938, S. 630 bis 63z.

5) Dez. 1938, S. 28¢—=293.

") Ekklesia 28. 1. 1939, S. 30; Ciirkoven Vestnik 3. III. 1939, S. 119. — Vgl.
auch Pantainos 23. II. 1939, S. 134 und Ciirkoven Vestnik 23. XII. 1938, S. 570.



— 99

vor einer Ubertreibung dieser Politik zu warnen, die sich ja auch gegen
das Nationalbewusstsein der unierten Ukrainer richtet!). Maéglicher-
weise hat an der Betonung der volkischen Belange seitens dieses Kirchen-
fiirsten auch der Umstand schuld, dass in Amerika 75 ooo unierte Ukrainer
(Ruthenen) aus nationalen Griinden zur orthodoxen Kirche zuriickgekehrt
sind, die auf ihre Bitte Orestios Surnok als Bischof (mit dem Titel von
Agathonikeia) erhielten, der dem amerikanischen Erzbischof Athenagoras
beigegeben ward 2).

Die orthodoxe (apostolisch-katholische) Kirche in Estland hat eben-
falls die Anerkennung ihrer Autokephalie erreicht®). Der orthodoxe Bi-
schof Eleutherios von Kauen (Kaunas) in Litauen musste dagegen den
Titel eines Erzbischofs von Wilna ablegen — das die Litauer bisher als
ithre «eigentliche Hauptstadt» betrachtet hatten —, um die Beziehungen mit
Polen nicht zu gefihrden 4).

Die Grenzinderungen der Tschecho-Slowakei im Oktober und No-
vember 1938 hatten es mit sich gebracht, dass 1391 Orthodoxe (= 3,7
v. H. des Bestandes dieser Kirche in Béhmen und Mihren) ithren Wohn-
sitz in Deutschland (Sudetengau) bekamen ®). Durch die Gebietsab-
tretung der Karpaten-Ukraine an Ungarn erhielt dieser Staat 31 ooo
rémische Katholiken, 43 oo Unierte, 1278 (wohl zu lesen: 12 %80) Ortho-
doxe und 95200 Juden. In der Karpaten-Ukraine verblieben 36 100
Rémischkatholische (6,5 v. H.), 315 400 Unierte (57,1 v. H.), 110756
Orthodoxe (20,1 v. H.) und go ooo Juden. Vor November 1938 bildeten
die Orthodoxen nur 15,4 v. H. der Gesamtbevélkerung ¢). Unter diesen
trat zu Beginn des Jahres 1939 eine Verwirrung dadurch ein, dass der
Bischof Savatij (ein gebtirtiger Tscheche namens Anton Heinrich Vrabec),
dessen frithere Versuche in dieser Richtung fehlgeschlagen waren, nunmehr
nach seiner Ankunft in Chust versuchte, sich selbst zum «Bischof der
orthodoxen ukrainischen Kirche in den Karpaten» zu ernennen. Die Mehr-
zahl der Gldubigen hielt aber an dem rechtmissigen Bischof Vladimir
(Rai¢) von Munkatsch-Eperjes (PreSov) fest 7), der am 30. Oktober 1938
in Belgrad vom serbischen Patriarchen Gabriel (Do8i¢) zum Bischof ge-
weiht worden war. Er hat in und bei Moskau studiert und war 31 Jahre
lang Lehrer, bevor er im Mai 1937 in den Ménchsstand eintrat 8).

Das Leben der orthodoxen Kirchen in den Staaten Siidosteuropas
blieb von dusseren Erschiitterungen, wie den eben erwihnten, verschont.
In Rumainien hat der Staat vielmehr ein neues Gesetz gegen die «Sekten»

1) Cirkoven Vestnik 5. 1. 1939, S.23; Ekklesia 28. I. 1939, S. 30.
2) Pantainos 6. X. 1938, S. 6309.

3) Orthodoxia Febr. 1939, S. 64.

1) Glasnik 30. I. 1939, S. 33.

5) Ebd. S. 35.

6) Ebd. 18. Il. 1939, S. 67.

7y Ebd. z9. II1. 1939, S. 142.

8) Ciirkoven Vestnik 16. XII. 1938, S. 558.



— 100 —

erlassen, das fiir die Staatskirche vorteilhaft ist. Die Bildung neuer Ge-
meinden dieser Art wird von einer Zahl von 1oo Mitgliedern an jedem
Orte abhingig gemacht; sinkt sie unter 50, so erlischt die Gemeinde 1).
Zu diesen «¢andern Bekenntnissen» gehéren auch die Altgliubigen (Staro-
obrjadcy; Razkol'niki), die in der Zahl von 8o ooo in Ruminien, besonders
im Buchenlande, leben, wo ihr Mittelpunkt, das Kloster Bélokrinica (rum.
Fontana albd), liegt, in dem ihr Patriarch Paphnutios residiert. Sie verfiigen
im Staate tiber vier Bistimer, 73 Pfarreien, 70 Geistliche, 8 Hieromonachen,
1o Diakonen, 6 Minner- und 5 Frauenkloster 2). Ihre Glaubensgenossen
in Polen, Preussen (?), Litauen, Lettland und Estland haben einen Aus-
schuss von 14 Mitgliedern gebildet, der von Kauen aus ihre Angelegenheiten
leiten soll 3).

Ausser der staatlichen Gesetzgebung hat die ruminische Kirche aber
noch ein anderes Mittel angewandt, um den Ubertritt zu den «Sekten»
zu unterbinden. Die Synode hat nimlich die Wiedereinfithrung der alt-
slawischen Sprache im Gottesdienst (iiberall ?) verfiigt, da viele (anders-
nationale) Glaubige das Ruminische nicht verstehen und sich eben deshalb
anderen Kirchen zuwenden, die sich des Alt-Kirchenslawischen oder Rus-
sischen im Gottesdienste bedienen?). In dem zwischen Ruminen und
Russen (bzw. Ukrainern) voélkisch am meisten umstrittenen Gebiete, in
Bessarabien, wurde aber immerhin die Einfiigung speziell russischer Hei-
liger in den Kalender der Kirche untersagt 3). Auch die Ende 1938 statt-
gehabte Tagung der Mitglieder der «Ruminischen orthodoxen Briider-
schaft» in Siebenbiirgen, die eine Aktivierung der Laien im Glaubensleben
zum Ziele hat®), unterstiitzt damit sicher den Kampf der nationalen
Kirchenleitung, die am 6. Mirz 1939 ihr Oberhaupt, den ersten gesamt-
ruminischen Patriarchen (seit 1925), Miron Cristea, im Alter von 70 Jahren
zu Cannes verlor 7).

Auch die bulgarische Kirche hat das Hinscheiden von vier Metro-
politen zu beklagen: Maxim von Philippopel 8), Philipp von Tirnowa
(1936 zuriickgetreten) am 12. Januar®), Anthemios von Lovet am 4. Mirz10)
und Hilarion von Sliven am 13. Mirz11). Die Metropolitensitze sind einst-

1) Misionarul Jan./Febr. 1939, S. 1o5—108; Ciitkoven Vestnik 24. II. 19309,
S. 107.

2) Glasnik 3o. 1. 1939, S. 33.

3) Glasnik =29. III. 1939, S. 142. — In Preussen vielleicht die Philipponen?

%) Pantainos 6. X. 1938, S. 6309.

5) Ebd.

8) Ekklesia 4. III. 1939, S. 70 f.

) Ebd. 11.III. 1939, S. 73 f.; Glasnik 29. II1. 1939, S. 132 f. — Eine kurze
Lebensbeschreibung findet sich Vbl. 1939, S. 93.

8) Glasnik ... 1938, S.237.

9) Ciirkoven Vestnik z2o0. I. 1939, S. 37 f.; Ekklesia 11. II. 1939, S. 47. — Le-
bensbeschr. vgl. Vbl. 1939, S. 62.
5 10) Ciirkoven Vestnik 10.III. 1939, S.121—123; Lebensb. vgl. Vbl. 1939,

. 103.
11) Ciirkoven Vestnik 17. III. 1939, S. 133 f.; Lebensb. vgl. Vbl. 1939, S. 118.



— 101 —

weilen der Verwaltung anderer Kirchenfiirsten uibertragen; uber die Neu-
besetzung ist bislang noch nichts verfiigt worden. Immerhin fand in den
letzten Monaten die Wethe von finf neuen Bischéfen (meist Titular-
bischofen) statt ).

Die siidslawische Kirche trauerte um den Tod — 11. November
1938 — des Metropoliten Basileios von Banjaluka 2). In diesem Lande
machen sich gewisse Reformbestrebungen innerhalb des Mdonchstums
bemerkbar 3). Moglicherweise steht damit die vom Patriarchen Gabriel
am 31. Miérz 1939 auf den 8. Mai nach Belgrad zusammenberufene Synode
im Zusammenhang 4).

Das Haupt der orthodoxen Kirche Griechenlands, Patriarch Chry-
sostomos (Papadopulos), ist am 22. Oktober 1938 in Athen gestorben ).
Nach einer kurzen Verweserschaft des Metropoliten von Phthiodis, Am-
brosios ), wurde der Metropolit von Trapezunt, Chrysanthos, der am
Begribnisse seines Vorgingers als Vertreter des Alexandriner Patriarchen
teilgenommen hatte 7), am 10. November mit 11 Stimmen gewihlt. Je
vier Stimmen fielen auf die Metropoliten von Lemnos und von Drama
(in Makedonien) 8). Aus seiner Wahl ergab sich ein Briefwechsel mit allen
andern orthodoxen Kirchen ?) sowie mit dem Leiter des Aussenamtes der
deutschen evangelischen Kirche, Bischof D. Heckel, und dem Erzbischof
von Canterbury?). Am 20. Mérz 1939 erhielt er von Koénig Georg II.
den Orden des Grosskreuzes Georgs I.11).

Auch die griechische Kirche ist mit Reformen beschiftigt. Sie hat
die Anrufung des Staatsrates durch Geistliche verboten, um die geistliche
Rechtsprechung nicht zu gefihrden 12), und hat es abgelehnt, Nichttheo-
logen zum Predigen zuzulassen!®). Im Einvernehmen mit ihr hat schliess-
lich die Regierung eine Reorganisation des Klosterlebens vorgesehen, das
diesem bei seiner Entwicklung behilflich sein und ihm den Dank fiir seine
nationalen und wissenschaftlichen Verdienste — vor allem der Athos-

1) Ciirkoven Vestnik 3. II. 1939, S.70; Glasnik 30.1. 1939, S. 34.

2) Glasnik ... 1938, S. 727; Ciirkoven Vestnik 16. XII. 1938, S. 559.

3) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 749.

4) Glasnik 8.1IV. 1939, S. 166 f.

5) Pantainos 27.X. 1938, S.678—681; Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 733
bis 736; Bogoslovlje 1938, S. 335—339; Glasnik 30. I. 1939, S. 30 f.

6) Pantainos 27. X. 1938, S. 686.

) Ebd.

8) Orthodoxia Dez. 1938, S. 352 f.; Ciirkoven Vestnik 5.1. 1939, S.22f.;
Glasnik 30. 1. 1939, S. 34.

9) Misionarul Sept. 1938, S. 570.

10) Pantainos z. II. 1939, S.76—%8; Ekklesia 4. II. 1939, S.33—36; 11.II.
1939, S. 42 f.; 25. I1. 1939, S. 57, 58; 18. III. 1939, S. 81 f.; Orthodoxia Jan. 1939,
E‘Sal 118—fI4; Glasnik 18. II. 1939, S. 54—56; Ciirkoven Vestnik 10. IIIL. 1930,

. 128 f.

11y Pantainos 3o. III. 1939, S. 214,

12) Ebd. 26. 1. 1939, S. 70.

13) Ebd. 23. III. 1939, S. 199.



— 102 —

Kloster — abstatten soll 1). Fir die Kandidaten der Theologie wurde die
Beibringung gewisser Zeugnisse 2) und die Absolvierung der Studien auf
der Universitit in Athen oder dem Seminar auf Chalki, einer der Prinzen-
inseln bei Konstantinopel — unter dem Vorbehalte von Ausnahmen —
vorgeschrieben ®). Von der Geistlichkeit wird ein christlicher Lebens-
wandel verlangt 4). — Die Athener Musikgesellschaft «Odeon», die mit
der Pflege der Kirchenmusik betraut ist, hat einen musikalischen Wett-
bewerb mit einem Preise von 15 ooo Drachmen ausgeschrieben ®). — Das
Gesetz, dass ein Metropolit sich nicht linger als einen Monat aus seiner
Diczese entfernen darf und fiir den Fall, dass er auf Aufforderung nicht
dorthin zuriickkehrt, sein Amt verliert %), ist offensichtlich mit Riick-
sicht auf das Verhalten des Metropoliten Damaskinos von Korinth er-
lassen worden, der sich seit lingerer Zeit in einem Kloster auf der Insel
Salamis aufhidlt und tatsichlich am 24. Mérz auf Beschluss des Heiligen
Synods seines Amtes verlustig ging 7). Ein Gesetz zum Schutze der Or-
thodoxie und gegen das Eindringen anderer Glaubensformen hat eine
Kritik franzosischer Zeitschriften und Zeitungen, wie der klerikalen «La
Croix» und des «Figaro» ausgelost 8), was den griechischen Gesandten
in Paris, Nikolaus Politis, zu einer Entgegnung veranlasste ?).

In einer besonderen Lage befindet sich der 6kumenische Patriarch
von Konstantinopel. Friither der Vertreter aller Orthodoxen unter os-
manischer Herrschaft, der griechischen und der nicht-griechischen, beim
Sultan, und innerhalb seines Lebensbereiches durch die Macht der Pforte
unumschrinkter Herr, ist Patriarch Benjamin jetzt nur noch Oberhaupt
der in der Tiirkei lebenden Rechtgliubigen, ferner derjenigen des (ita-
lienischen) Zwolf-Insel-Gebiets (Dodekanes) und einiger Kirchen der
Diaspora, wobet er freilich nach wie vor eine geistliche Sonderstellung ein-
nimmt. Die orthodoxe Kirche der Tirkei ist in den letzten Jahrzehnten,
wie so manche andere, durch gewisse nationale Auseinandersetzungen ge-
schwicht worden, die in Anatolien zur Bildung einer orthodoxen Kirche
tirkischen Volkstums unter dem Priester Euthymios (tiirk. Eftim) gefiihrt
haben?), der die Regierung aus begreiflichen Griinden mit einem gewissen
Wohlwollen gegeniiberstand. Der eine der anlisslich der Wahlen am

1) Misionarul Sept. 1938, S. 570.

2) Pantainos g. I1. 1939, S. 102.

3) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 748 f.

4) Glasnik 29. III. 1939, S. 141.

5} Ebd. 7. I11. 1939, S. 106; Ciirkoven Vestnik 27. I. 1939, S. 58.

6) Ekklesia 18. II. 1939, S. 49; Pantainos 2. 1I1. 1939, S. 139.

") Ekklesia 24. III. 1939, S. 89.

8) Curkoven Vestnik 9. XII. 1938, S. 547 f.

%) Pantainos 16. II. 1939, S. 116 f.

10) Vgl. Rudolf Strothmann: Heutiges Orientchristentum und Schicksal
der Assyrer (in: Ztschr. f. Kirchengesch., 3. Folge, Bd. VI = Bd. LV, 1936, S. 16
bis 82), S. 48 f. und ders.: Die orthodoxe Kirche der Gegenwart in der Tiurkei
und in Egypten (in: Theologische Blatter VIII, 1929, Sp.25—34), Sp. 3o f.



— 103 —

26. Mérz 1939 wieder ernannten orthodoxen Abgeordneten, Istramat
Ozdamar 1), gehort dieser Richtung an, wihrend der andere, Dr. Taptas,
wenigstens gewillt ist, die Minderheitenrechte preiszugeben ?). Wenn auch
das Griechentum also keinen voll und ganz zu ihm stehenden Abgeordneten
besitzt, so hat sich die Lage in der jlingsten Zeit doch wieder beruhigt,
was auch darin zum Ausdruck kam, dass die tiirkische Regierung nach
dem Tode des Staatspridsidenten Kamal Atatiirk am 10. November 1938
neben der mohammedanischen Geistlichkeit auch die christlichen Kirchen,
darunter die orthodoxe, aufforderte, fiir das Seelenheil des Abgeschie-
denen zu beten ?). Umgekehrt hat ein Vertreter des Patriarchen den neuen
Oberprisidenten (Vali) von Konstantinopel, Litfi Kirdar, am 8. Dezember
1938 bei seinem Eintreffen begriisst 4) und der Patriarch sich an den Stadt-
ratswahlen Anfang Oktober beteiligt 5).

Mit der Betreuung der Diaspora hingt die Einberufung der Synode
im Dezember 1938 zusammen, die sich mit kirchlichen und kanonischen
Fragen zu befassen hatte, welche sich auf das Erzbistum Amerika, die
Metropolitie Australien, die damals endgiiltig konstituiert wurde ), und
diejenige des Zwolf-Insel-Gebietes beziehen 7). Hier haben die Italiener
inzwischen eine eigene Gerichtsbarkeit fir die Orthodoxen, die Moham-
medaner und die Juden eingerichtet 8). Im eigenen Bereich des Patriarchen,
der von Konig Peter II. von Siidslawien das Band des Ordens der sid-
slawischen Krone verliehen erhielt ?), ist die Metropolitie Maroneia und
Thasos durch den bisherigen Bistumssekretir, Archimandriten Spyridon,
besetzt worden 19).

In die Frage der Verwaltung des Erzbistums Kypern haben die Eng-
linder eingegriffen durch den Erlass eines Gesetzes (November 1937), das
die Freiheit der Kandidatenaufstellung beschrinkt und die Bestitigung
des Gewihlten als Voraussetzung fiir seine Einfithrung verlangt. Der Vor-
sitzende des kypriotischen Heiligen Synods, Bischof Leontios von Paphos,
hat diese Massnahme in einem in London erscheinenden Blatte bedauert
und seiner Uberzeugung Ausdruck verliehen, dass die Griechen auf Kypern
ohnehin nur einen Mann wihlen wiirden, der in Ubereinstimmung mit
den Gesetzen handle 11).

1} Frither hiess er «Zihni». Durch die Ablegung dieses aus dem Arabischen
stammenden Namens und die Annahme eines rein tlirkischen wolite er gewiss sein
Volkstum unterstreichen. i

%} Cumbhuriyet 27. I11. 1939. — Vgl. Strothmann, Orientchristentum, wie
oben, S. 49.

3) Al-Achbar z21. XI. 1938.

%) Orthodoxia Dez. 1938, S. 388.

5) Cumbhuriyet 10. X. 1938.

8) Orthodoxia Jan. 1939, S. 3o f.

7) Orthodoxia Dez. 1938, S. 390; Pantainos 2. II. 1939, S. 87.

8) Ciirkoven Vestnik 13. 1. 1939, S. 36; Glasnik 7. I11. 1939, S. 107.

9) Orthodoxia Febr. 1939, S. 62; Ekklesia 6. IV. 1939, S. 110.

10) Orthodoxia Febr. 1939, S. 64.

1) Cirkoven Vestnik g. XII. 1938, S. 547; Pantainos 16. I1. 1939, S. 110.



— 104 —

Wihrend im Patriarchat Antiochien, das fast ausschliesslich arabisch
sprechende Gliubige umfasst, keine besondern Vorfille gemeldet werden —
der Patriarch hat vom neuen franzosischen Oberkommissar Gabriel Puaux
feierlich den hochsten franzoésischen Orden tiberreicht bekommen ') und
zur Uberpriifung des Ausbildungsstandes die Priesterschule im Kloster
des Grabes der Gottesmutter besucht 2) —, ringt das Patriarchat Jerusalem
unter Leitung seines Oberhauptes Timotheos um die Neugestaltung seiner
Grundlagen, besonders in volkischer und finanzieller Hinsicht. Mitte des
vergangenen Jahres wurde ein neuer Verfassungsentwurf fiir das Patriarchat
ausgearbeitet, der die Oberhoheit des Patriarchen auf Paléstina und Trans-
jordanien festsetzte, ihn mit einem beratenden Ausschusse von Geistlichen
umgab und die Kenntnis der arabischen Sprache als Voraussetzung zur
Ubernahme des Amtes erklirte. Gleichzeitig wurde die Sorge fiir das
Pilgerwesen ®) und das Heilige Grab durch die Bildung entsprechender
Briiderschaften neu geregelt ). Die Briiderschaft des Heiligen Grabes ist
inzwischen gebildet worden; sie besteht aus 54 Archimandriten, 39 Hiero-
monachen, 21 Hierodiakonen und 76 Monchen mit dem Sitze in Jerusalem.
Sie iiberwacht auch die Schulen: das Gymnasium in Jerusalem, die sechs
gemischten minnlichen und weiblichen Schulen an verschiedenen Orten
sowie die drei Knaben- und drei Midcheninternate. Dazu kommen in
Transjordanien eine Schule sowie zwei Knaben- und funf Midchen-
internate 5). Fiir die Wiederherstellung des Heiligen Grabes und der
Geburtskirche des Erlgsers ist dem Patriarchen inzwischen die Mithilfe
verschiedener rechtgliubiger Landeskirchen zugesichert worden ).

Auch das Patriarchat Alexandrien ist durch das Bemiihen eines
Ausgleichs zwischen den Griechen und den arabisch sprechenden An-
gehorigen der Kirche beschiftigt. Patriarch Nikolaus V. hat zu Ende des
Jahres 1938 ein Wahlgesetz erlassen, das die Wihlbarkeit aller Erzpriester
vorsieht, die den kanonischen Bestimmungen entsprechen. Sie miissen
eine abgeschlossene theologische Bildung besitzen, mindestens 40 Jahre
alt sein und eine bestimmte Wirksamkeit im geistlichen Berufe hinter sich
haben. Der Synod besteht aus mindestens sieben Metropoliten, zu denen
noch sieben weitere aus andern griechischen Kirchen (Konstantinopel,

1) Ekklesia 11. III. 1939, S. 79.

2) Ebd. 18. III. 1939, S. 88.

3) Solche kamen 1938 in geschlossenen Gesellschaften aus Estland, dem Fernen
Osten und Syrien. Fiir 1939 werden solche aus Bulgarien erwartet: Glasnik 2g9. III.
1939, S. 141 (gemeint sind natiirlich Orthodoxe).

4) Ad-Difa¢ 1., 2., 3., 4., 5., 8. und 10. VIIIL. 1938; vgl. Vbl. 1938, S. 299.

%) Die Zahl der Rechtgliubigen in Palistina betrug 1931: 39 727, zusammen
mit Transjordanien 45—50 coo. Die Bevolkerung Palistinas, 1 414 259 Personen,
bestand aus 103 831 Christen aller Bekenntnisse, 895 144 Mohammedanern, 403 497
Juden und einigen andern. So der «Nieuwe Rotterdamsche Courant» vom 24. .
1939, abends auf Grund der amtlichen Zihlung. Die Zeitschrift «Nea Zion» gibt
nach Misionarul Sept. 1938, S. 638, etwas andere (jeweils niederere) Zahlen.

6) Vgl. oben S. 95. — Das Rundschreiben des Patriarchen Timotheos vom
7. 11. 1939: Pantainos 2. III. 1939, S. 140.



— 105 —

Antiochien, Jerusalem, Kypern oder Athen) ernannt werden konnen ).
Diese Frage ist durch das unerwartete Ableben des Patriarchen am 3. Mirz
1939 2) wieder aktuell geworden. Einstweilen wurde der Metropolit von
Tripolis, Theophanes, ein Grieche, zum Verweser bestellt 3). Die Liste
der Teilnehmer an der Neuwahl, 38 Geistliche und 79 Laien, enthilt
nur verhiltnismissig wenig Araber bzw. arabisch redende Agypter 4).
Unter diesen befindet sich der Bischof von Axum (in Italienisch-Abessinien),
der durch seine Volkszugehorigkeit besonders geeignet ist, die Verbindung
mit den Staatsbehoérden aufrecht zu erhalten, was der koptischen Kirche
vermoge ihres speziell dgyptischen Gepriges leichter gelingt. So war er
es, der am 11. Februar 1939 Konig FarQiq anldsslich seines 19. Geburts-
tages die Gliickwiinsche der Kirche ibermittelte®), wihrend der Verweser
Theophanes sich anlidsslich der Hochzeit der Prinzessin Fauzijja mit dem
iranischen Kronprinzen am 15. Midrz 1939 mit der Absendung von Drah-
tungen begniigte ©).

Zu den letzten Amtshandlungen des entschlafenen Patriarchen ge-
hérten ein Rundschreiben an die Priester vom 14. Juni 1938, das im Ok-
tober wiederholt wurde und die Sicherstellung der finanziellen Mittel fiir
die geistliche Versorgung der Gemeinden und fiir die Priester in ithrem Alter
vorsieht 7), die Griindung einer Anstalt fiir byzantinische Kirchenmusik %)
und schliesslich das schon erwihnte Rundschreiben ®), das die Gldubigen
in der Zerstreuung zum Festhalten am Glauben aufforderte und ihnen ver-
sprach, sie so bald als mdéglich mit Priestern zu versorgen.

Gottingen, April 1939, Bertold Spuler.

Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung. Tagung des Fort-
setzungsausschusses in Clarens am Genfersee, vom 2g. August bis 1. Sep-
tember 1938. In Edinburg war beschlossen worden, die Arbeit der
Konferenz weiterzufithren ohne Riicksicht auf die geplante Zusammen-
fassung der okumenischen Bewegung. In seinem Bericht wusste der
Generalsekretir davon zu erzihlen, wie verschiedene Kirchen begonnen
hitten, sich mit den Berichten von Edinburg zu befassen, und wie die
Einigungsversuche zu weiteren Ergebnissen gefithrt und durch die Edin-
burger Weltkonferenz neue Anregungen erhalten hitten. Uber die einzelnen

1) Ekklesia z1. II. 1939, S. 24. .

2) Pantainos 9. IIl. 1939, S.154—157, 158—161; Ekklesia 4. 1II. 1939,
S. 65; Anaplasis Mirz 1939, S. 33, 42—44. — Lebensb. vgl. Vbl. 1939, S. 103.

3) Pantainos 9. III. 1939, S. 167; Ekklesia 18. III. 1939, S. 88.

4) Pantainos 16. IIl. 1939, S. 175—1%8.

5) Ebd. 16. II. 1939, S. 118.

8) Ebd. 16. IIl. 1939, S. 180 f.; 23. IIl. 1939, S. 196; Ekklesia 18. IIl. 1939,
S. 88.

7) Pantainos 13. X. 1938, S. 644 f.

8) Glasnik 18. II. 1939, S. 67.

9) Oben, S.g95. — Pantainos 21. 1. 1939, S. 24.



— 106 —

Fille wurde und wird in der «Chronik» Aufschluss gegeben. Das erste
wichtige Geschift der Verhandlungen drehte sich um die Haltung der
Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung zum Projekt des « Okumenischen
Rates der Kirchen». Wie in Edinburg so wurde auch in Clarens die Befiirch-
tung ausgesprochen, durch die neue Organisation werde die Aufgabe der Kon-
ferenz eingeschrinkt, ja ginzlich aufhéren, was dem Sinn der Konferenzen
in Lausanne und Edinburg widerspreche. Nach langen Debatten wurden Zu-
sitze zu der vorliegenden Vorlage tiber die Verfassung des 6kumenischen Rates
beschlossen, die dann auch aufgenommen worden sind. Der erste Zusatz,
der dem III. Abschnitt der Verfassung, Funktionen, beigefigt ist, lautet:
«In Angelegenheiten, die das Gebiet von ,,Glauben und Kirchenverfassung*
betreffen und von gemeinsamem Interesse sind, soll der Rat stets in Uber-
einstimmung mit der Grundlage handeln, auf der die Konferenzen von
Lausanne (1927) und Edinburg (1937) einberufen und gefiihrt wurden 1).»
Der zweite Zusatz ist a. a. O. unter VI., S. 64, oben abgedruckt. Ferner
wurde noch beschlossen, dass die Bewegung fiir «Glauben und Verfassung»
unabhingig bleiben soll, bis sich der kumenische Rat der Kirchen durch
den Kirchentag definitiv konstituiert hat. Im {brigen wurde der Vorlage
mit grosser Mehrheit zugestimmt.

Die erwihnten Forderungen der 1937 in Edinburg abgehaltenen
Weltkonferenz sind folgende:

a) Die Kommission des okumenischen Rates fiir «Glauben und
Kirchenverfassung» soll zuerst aus dem durch diese Konferenz ernannten
Fortsetzungsausschuss bestehen.

b) Im Falle weiterer Ernennung von Mitgliedern der Kommission
tiir «Glauben und Kirchenverfassung» sollen die Ernannten stets Glieder
der Kirchen sein, die unter die Bedingungen der Einladung der Bewegung
fiir «Glauben und Kirchenverfassung» fallen, die an «alle christlichen
Kérperschaften der Welt, die unsern Herrn Jesus Christus als Gott und
Heiland annehmen», gerichtet ist.

c) Die Arbeit der Kommission fiir «Glaube und Kirchenverfassung»
soll unter der allgemeinen Verantwortung eines theologischen Sekretariats
weitergefiihrt werden, das nach Beratung mit dem Okumenischen Rat
durch die Kommission ernannt wird und in enger Zusammenarbeit mit
dessen anderen Sekretariaten vorgeht. Der Rat soll nach Beratung mit der
Kommission angemessene finanzielle Vorsorge fiir die Arbeit der Kom-
mission treffen.

d) In Angelegenheiten, die das Gebiet von «Glauben und Kirchen-
verfassung» betreffen und von gemeinsamem Interesse fiir alle Kirchen sind,
soll der Rat stets in Ubereinstimmung mit der Grundlage handeln, auf der
die Konferenz fiir «Glauben und Kirchenverfassung» einberufen wurde
und geleitet wird.

1 1. K. Z. 1939, S. 63.



SR | .

e) Der 6kumenische Rat soll aus offiziellen Vertretern der beteiligten
Kirchen bestehen.

f) Jeder vor der ersten Sitzung des Kirchentages gebildete Rat ist als
vorldufiger zu bezeichnen, und der alle Kirchen vertretende Kirchentag
soll véllige Freiheit haben, die Konstituierung des Zentralausschusses
festzulegen. _

Die zweite grosse Aufgabe der T'agung in Clarens war die Umschreibung
des Studienprogrammes, das an die Hand genommen werden soll. In
Edinburg hat sich ergeben, dass eine griindliche Erorterung des Wesens
der Kirche eine erste Notwendigkeit der Weiterarbeit ist. Die Anregung
wurde reiflich erwogen und nach ausgiebiger Diskussion beschlossen, eine
Kommission zu bestellen. Als Thema wurde ihr einfach bestimmt: «Die
Kirche.» Die Kommission soll in einer europiischen und amerikanischen
Kommission arbeiten unter Leitung von Dr. R. N. Flew, einem Fiihrer der
englischen Methodisten.

Als zweites Geschift lag der Tagung der Auftrag der Edinburger-
konferenz vor, zum Studium liturgischer Fragen eine Kommission zu
bestellen oder eine andere Methode zu wihlen. Drei Vorschlige kamen zur
Behandlung, der eine ging dahin, zur Orientierung tiber das Thema eine
Schrift und Beschreibungen der verschiedenen liturgischen Uberlieferungen
zu verfassen, der zweite regte eine kleine liturgische Konferenz an, und
der dritte befiirwortete eine griindliche Untersuchung der liturgischen
Traditionen und der Anschauungen iiber die Liturgie. Beschlossen wurde,
im August 1939 eine Konferenz einzuberufen. Ihr Hauptverhandlungs-
gegenstand soll die Aufstellung eines Planes zum Studium der liturgischen
Fragen mit Einschluss des Problems der Interkommunion sein. Dr. Flew
soll Gelegenheit gegeben werden, mit dem Komitee die Arbeit der Kom-
mission fiur «Die Kirche» zu beraten.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Verhand-
lungen der Kirche von England mit den lutherischen Kirchen Est-
lands und Lettlands sind zum Abschluss gekommen. Ihr Ergebnis ist in
einem Bericht niedergelegt, der kiirzlich erschienen ist'). Im Mirz 1936
hatten Vertreter der beiden baltischen Kirchen England besucht und in
mehreren Sitzungen mit Vertretern der Kirche von England die einschli-
gigen Themen: Heilige Schrift, Bekenntnisse, Sakramente und Amt, be-
sprochen. Im Juni 1938 wurden die Konferenzen in Riga und in Tallinn
fortgesetzt und beendet. Das Resultat wurde in einem Bericht niedergelegt,
der von Mitgliedern der Kommissionen unterzeichnet ist. Ihre Prisidenten
sind der Bischof Headlam von Gloucester, der Bischof Rahamigi von Est-
land und der Erzbischof Griinsberg von Lettland. Im Bericht wird fest-
gelegt, dass mit grosser Sorgfalt die Ubereinstimmungen und Differenzen
in Lehre und Disziplin untersucht und dass iiber die meisten wichtigen

1) Verlag S.P. C. K. London 1938.



— 108 —

Punkte der Lehre Ubereinstimmung festgestellt worden sei. Die Be-
ziehungen zwischen den drei Kirchen, wie sie der Bericht empfiehlt, ver-
langen von keiner die Annahme aller Lehrmeinungen und aller sakramen-
talen oder liturgischen Eigentiimlichkeiten der andern Kirchen, setzen aber
voraus, dass jede von der andern glaubt, dass sie an den wichtigsten Lehren
des christlichen Glaubens festhilt. «Wir sind der Meinung, dass alle drei
Kirchen an den wichtigsten Lehren des christlichen Glaubens festhalten.»
Der Bericht empfiehlt, dass kiinftig auf erfolgte Einladung hin ein angli-
kanischer Bischof an Bischofsweihen in Estland und Lettland teilnehmen
soll, ebenso werden Bischofe aus den beiden Kirchen sich an Bischofs-
weihen in England beteiligen. Die anglikanische Delegation empfiehlt die
Zulassung von Mitgliedern der beiden Kirchen zur Kommunion in der
Kirche von England und nimmt von der Erkldrung der Bischéfe der beiden
Kirchen Kenntnis, dass ihre Kirchen bereit sind, Mitglieder der Kirche
von England zur Kommunion an ihren Altiren zuzulassen. Ferner wird
empfohlen, dass anldsslich der Lambeth-Konferenz oder wenn andere
Bischofskonferenzen stattfinden, Bischofe der beiden baltischen Kirchen
dazu eingeladen werden sollen und dass diese Gegenrecht halten. Der
anglikanische Klerus soll bereit sein, Angehorige der beiden Kirchen in
England oder in den Kolonien zu taufen oder kirchlich zu trauen, welche
Amtshandlungen die Geistlichen an Angehorigen der Kirche von England
vornehmen sollen, sofern kein anglikanischer Geistlicher erreichbar sei. In
solchem Fall sollen Tauf- und Trauscheine ausgestellt werden.

In dem Begleitschreiben an den Erzbischof von Canterbury zu dem
Bericht bemerkt der Bischof von Gloucester, dass die theologischen und
kirchlichen Probleme gréssten Teils dieselben gewesen seien wie bei den
Verhandlungen mit der Kirche von Finnland, der Bericht mit diesem im
wesentlichen {ibereinstimme. Wie erwihnt, sei im Wichtigsten Einigung
erzielt worden, nur nicht beziiglich der Rechtfertigung aus dem Glauben.
Das treffe bei allen lutherischen Kirchen zu. Doch mdge man sich mit der
Feststellung, wie sie in Edinburg einstimmig entgegengenommen worden
sei, zufriedengeben. Bei der Firmung erfolge wie bei allen lutherischen
Kirchen die Handauflegung durch den Pfarrer. Dieser Feier werde wie tiber-
all im Luthertum grosse Bedeutung zugemessen. Die Firmung sei in der
Kirche von Estland Bedingung der kirchlichen Trauung. Schwierigkeiten
bot wie in Finnland das Amt. Die lutherischen Kirchen messen der dussern
Form keine Bedeutung bei. Die Situation sei in den baltischen Kirchen
dhnlich wie in Finnland. Wie die Kirche dieses Landes die Wiederher-
stellung eines ordnungsgemissen Amtes gewiinscht habe, so auch die beiden
baltischen Kirchen. Zu diesem Zweck méogen Bischofe der Kirche von
England an Bischofsweihen teilnehmen.

Das Haus der Bischéfe der Convocation von Canterbury hat in der
Januar-Sitzung 1939 dem Ubereinkommen zugestimmt. Das Unterhaus
im Mai 1939. In der Resolution wurde ausserdem der Hoffnung Aus-



— 109 —

druck gegeben, das Ubereinkommen méchte auf Grund des gemeinsamen
Glaubens und des gemeinsamen bischéflichen Amtes zur vélligen Inter-
kommunion weitergefithrt werden.

Einigungsbestrebungen in den Freikirchen in England. Der
Plan, die beiden Gruppen der Freikirchen in England — das Executive
Committee of the National Free Church Council und den Federal Council
of the Free Churches — zusammenzuschliessen, ist nach eingehenden Be-
ratungen ausgefiihrt worden. Am 7. Mirz 1939 wurde der Zusammenschluss
auf der Konferenz der britischen Freikirchen, an der 600 Delegierte teil-
nahmen, perfekt. Die gemeinsame Organsiation fithrt den Namen «The
Free Church Federal Councily. Der neue «Freikirchen-Bundesrat» ist
das Organ der Freikirchen zur Erfilllung gemeinsamer Aufgaben, beson-
ders zur Pflege der Beziehungen mit der Kirche von England. Er soll die
Einheit unter den Freikirchen vertiefen, die Einheit in der Verkiindigung
der Predigt darstellen, fiir die christliche Unterweisung des heranwachsenden
Geschlechtes segensreich wirken — die beteiligten Denominationen
werden in ihrer bisherigen Selbstindigkeit und Freiheit nicht beschrinkt.
Generalsekretir 1st Rev. S. J. Scott Lidgett.

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischoflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Uber den Stand der Verhandlungen
zwischen der bischéflichen und der presbyterianischen Kirche!) gab im
Haus der Bischéfe, das vom 1.—3. November in Memphis gevagt hat,
Bischof Parsons, der Priasident der Unionskommission, Auskunft. Der
Bischof gab bekannt, dass nicht nur mit den Presbyterianern, sondern auch
mit den bischéflichen Methodisten, den Lutheranern und der reformierten
bischéflichen Kirche unterhandelt werde, dass aber erst die Beratungen
mit den Presbyterianern zu bestimmten Vorschldgen gefiihrt hétten. Am
27. und 28. Oktober kamen die Kommissionen der beiden Kirchen in New
York zusammen. Es wurden neun Punkte des gemeinsamen Glaubensgutes
und ein Programm gemeinsamer Arbeit aufgestellt und ein Konkordat in
Vorschlag gebracht. Beides wird den Kirchen zur Beratung empfohlen.
Das Haus der Bischéfe nahm Kenntnis vom Stand der Dinge, ohne auf die
Behandlung einzutreten, da man der Lambethkonferenz 1940 nicht vor-
greifen will und dhnliche Verhandlungen zwischen der presbyterianischen
und bischéflichen Kirche in Schottland im Gange sind. Die beiten Doku-
mente2) lauten:

I. Gemeinsames Glaubensgut. 1. Die in Verhandlungen ste-
henden Kirchen stimmen darin iiberein, dass sie die heiligen Schriften des
A.T. und N. T. annehmen. Sie enthalten Gottes Wort und sind oberste
Regel fiir Glauben und Sitten. Sie glauben, dass diese Schrift allen Men-

1 Vgl. 1. K. Z. 1938, S. 179 f.
2) Der Text — tibersetzt von Pfarrer Neuhaus — findet sich in der Liv. Church

vom 9. November 1938.



— 110 —

schen frei erreichbar gemacht werden solle und dass in der katholischen
Gemeinschaft Raum fiir verschiedene Auslegung ist.

2. Sie stimmen darin iiberein, dass sich der Glaube und die Lehre der
Kirche in allgemein anerkannten Sédtzen und Formeln ausdriicken. Dem-
gemiss halten sie das apostolische und nizénische Glaubensbekenntnis
als klassischen Ausdruck dieses Glaubens in Ehren. Diese Bekenntnisse
haben dazu gedient, die Gesamtkirche auf einer gemeinsamen Grundlage
der Wahrheit und der Tatsachen der Schrift zu einigen und sie vor grund-
legenden Irrtiimern zu bewahren. Sie anerkennen dieselben als histo-
rischen Ausdruck des christlichen Glaubens, wie er spiter je nach Bedirfnis
verschiedentlich formuliert wurde (39 Artikel und Westminsterkonfession).

3. Unter Annahme der vereinbarten Form auf der Lausanner Welt-
konferenz 1927 erkliren sie freudig das Evangelium von Gottes Gnade als
gottliches Werkzeug der Wiedergeburt des einzelnen wie der Gesellschaft.

4. Beide Kirchen anerkennen iibereinstimmend, dass die Sakramente
der Taufe und des Herrenmahles gottlicher Einsetzung und wirksame
Zeichen und Siegel der rettenden Gnade Gottes sind. Durch sie werden
die Glieder in den Leib Christi aufgenommen, innerlich erneuert und dazu
gestirkt, um eine Gemeinschaft im Leben und Gottesdienst im Glauben
und in dankbarer Abhidngigkeit vom Heiligen Geiste zu bilden.

5. Sie stimmen darin tiberein, dass das kirchliche Amt die Gabe des
Herrn Jesu Christi an seine Kirche ist. Nach seiner Absicht ist es ein
Amt nicht eines Teiles der Kirche, sondern der Gesamtkirche. Er beruft
zu seinem heiligen Dienste, wen er will. Die Zulassung zu diesem Amte
erfolgt durch Gebet und Handauflegung, und zwar durch Personen, die
hierzu ermichtigt sind, im Glauben, dass Gott denen die Gnade verleihen
will, die er durch seinen Sohn berufen hat.

6. Sie stimmen darin {iberein, dass die Kirche nicht auf Menschen-
willen, sondern auf Gottes ewigem Willen begriindet ist, der die Menschen
in eine Gemeinschaft zusammenbringt, die in Christus ithre Wurzeln hat
und die durch die Kraft seines Heiligen Geistes zusammengehalten wird.
Das Leben der Kirche ist ein Leben auf Gott hin, ein Leben in wachsender
Gnade und in Gottesdienst fiir die Menschheit. Die Kirche 1st mit einer
goéttlichen Sendung beauftragt, Zeugnis von Christus abzulegen und die
Heilsbotschaft von der erlésenden Gnade Gottes durch Christus zu ver-
kiindigen.

7. Sie stimmen darin iiberein, dass die innere Einheit derer, die an
Christus glauben, in einem gemeinsamen kirchlichen Leben und in kirch-
licher Gemeinschaft sichtbar gemacht werden soll. Sie anerkennen iiber-
einstimmend die Verpflichtung, die sichtbare Einheit der Kirche zu suchen
und zu fordern, wo immer das reine Wort Gottes gepredigt wird und
die Sakramente nach der Anordnung Christi recht gespendet werden.

8. Sie stimmen darin tberein, dass die Kirche ihren Zusammenhang
durch alle Jahrhunderte und in der ganzen Welt als eine Gemeinschaft



— 111 —

bekundet, deren Haupt Jesus Christus ist. Das bedeutet Glaubenseinheit
im wesentlichen bei Abweichungen in den Andachtsiusserungen, im
Gottesdienst und im Denken. Das heisst, dass sie in ihrer eigenen geist-
lichen Sphire ithrem Herrn allein Treue schuldet.

9. Sie stimmen darin tiberein, dass sie das souverine Recht des Herrn
Jesu Christi anerkennen, das menschliche Leben zu leiten und auf allen
Gebieten zu fiihren. Sie suchen mit vercinten Kriften die Unterwerfung
unter seinen Geist nicht nur in der kirchlichen Ordnung, sondern auch
in der gesamten menschlichen Lebensordnung: in der Familie, im &ffent-
lichen, nationalen und internationalen Leben. Sie suchen ihre Richtung
im Lichte und in der Kraft des Heiligen Geistes.

II. Gemeinsames Programm. Wir empfehlen:

1. dass, da ja die verhandelnden Kirchen sich auf dieselbe Schrift be-
rufen und dieselben Bekenntnisse bekennen, geeignete Massnahmen
getroffen werden sollten, auf einer reguliren und durch die kirch-
lichen Autorititen gebilligten Grundlage die gegenseitige Zulassung
zu den Kanzeln, wo sich dazu Gelegenheit bietet, und die Zulassung
der Geistlichen zur Verkiindigung des Evangeliums zu veranlassen.
Die Geistlichen miissen nach der Regel und Praxis ihrer Kirchen
von den dazu ermichtigten Personen durch Gebet und Handauflegung
richtig ordiniert sein;

2. dass Mittel und Wege gesucht werden, um allgemeine Regeln auf-
zustellen, wodurch Kommunikanten beider Gemeinschaften zu
Hause und im Ausland als Glieder der katholischen Kirche Christi
am Tische des Herrn willkommen geheissen werden;

3. dass von Zeit zu Zeit Delegationen eingeladen werden, um bei offi-
ziellen Anldssen Griisse und Berichte von der andern Kirche zu
iiberbringen, um so die briiderliche Anerkennung auszudriicken und
freundschaftliche Beziehungen in Christus zu férdern;

4. dass, um den Geist gegenseitigen Verstindnisses zwischen den
Kirchen zu pflegen, der Klerus, die Kandidaten der Theologie und
die Laien ermuntert werden, sich gegenseitig besser kennen zu
lernen, indem sie die Geschichte und den Geist der andern Kirche
studieren, insbesondere in theologischen Seminarien, im Professoren-
austausch und in gegenseitiger Teilnahme an den offentlichen
Gottesdiensten.

Beiden Kirchen wird ein Konkordat zur Behandlung, das eine orga-
nische Union anbahnen soll, vorgelegt:

«Der unmittelbare Zweck dieser Vereinbarung ist es, dafiir zu sorgen,
dass jede Kirche, wo es ortlich wiinschenswert erscheint, die Mitglieder
der andern seelsorgerisch betreut und ihnen die Méglichkeit zum Empfang
der heiligen Kommunion bietet. Dadurch stellen sie eine Gemeinschaft her.
Die Hauptschwierigkeit besteht in den abweichenden Ansichten iiber das



— 112 —

kirchliche Amt. Aber auch hier herrscht eine weitreichende Ubereinstim-
mung. Beide Kirchen glauben, dass das Amt nach Gottes Willen zur
Kirche gehort. Beide glauben, dass die Amtssukzession ein fortlaufendes
Zeichen des bestindigen Lebens der Kirche ist, und dass die Handauflegung
die apostolische Methode 1ist, diese Sukzession zu ibertragen. Beide
glauben an eine episkopale Ordination, hier durch einen Bischof, dort
durch ein Presbyterium, das in episkopaler Befugnis handelt. Schliesslich
glauben beide Kirchen, dass beziiglich des Amtes nach einer Praxis gesucht
werden sollte, die allgemein anerkannt wird. Die Ordination der Geist-
lichen in der episkopalen Kirche wird von den Presbyterianern anerkannt.
Andrerseits miissen sich Geistliche der presbyterianischen Kirche, die in
den Dienst der episkopalen Kirchen treten wollen, einer neuen Ordination
unterziehen. Unter Beriicksichtigung des ausdriicklichen Zweckes einer
organischen Einheit anerkennen beide Kirchen gegenseitig die geistliche
Wirksamkeit des Dienstes am Wort und Sakrament. Um die volle An-
nahme des nachfolgenden Entwurfes sicherzustellen und um den Unter-
schied zwischen kanonischer oder gesetzlicher Giiltigkeit und geistlicher
Wirksamkeit zu bezeichnen, wo und wann immer von den eigenen kirch-
lichen Autorititen ein Geistlicher beauftragt wird, den Mitgliedern der
andern Kirche Dienste zu leisten und ihnen die Sakramente zu spenden,
soll der wesentliche Akt dieser Beauftragung folgendermassen ge-
schehen:

Bei einem Geistlichen der presbyterianischen Kirche soll thm der
betreffende Bischof, falls ihm der Kandidat geeignet erscheint, die Hinde
aufs Haupt legen und sprechen: ,,Empfange Deine Ermichtigung, das
Amt eines Presbyters in dieser Kirche auszuiiben, das Dir durch Auflegung
unserer Hinde iibertragen wird. Im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes. Amen.*

Bei einem Geistlichen der bischéflichen Kirche soll der Moderator
des entsprechenden Presbyteriums in der gleichen Weise verfahren und die-
selben Worte sprechen. Beim nachfolgenden Installationsgottesdienst
sollen beide Kirchen vertreten sein.

Alle getauften Mitglieder beider Kirchen, die konfirmiert sind oder
ihr Glaubensbekenntnis abgelegt haben, sind zum Empfange der heiligen
Kommunion in der andern Kirche berechtigt, wo diese Vereinbarung in
Kraft getreten ist.

Wenn ein Geistlicher der einen Kirche zum Dienst in der andern
ermichtigt ist, so bleibt er der Disziplin seiner eigenen Kirche unter-
worfen. Es wird von ihm erwartet, dass er regelmissig dem Bischof bzw.
dem Presbyterium Bericht erstattet, z. B. tiber die Kommunikanten der
andern Kirche, welche seiner Obhut anvertraut sind. Falls er in der Pasto-
ration versagt oder sich einer Pflichtversiumnis schuldig macht, kann
die kirchliche Autoritit jeder Gemeinschaft den Fall vor die Stelle bringen,



— 113 —

die die Jurisdiktion ausiibt, und nach ihrem Ermessen die Beziehungen
l6sen. Ferner bringt dieser Auftrag, in der andern Kirche zu amtieren,
die Erlaubnis mit sich, dieses nur in dem zuerst ermichtigten Bistum bzw.
Presbyterium zu tun. Er bedarf wieder einer besondern Erlaubnis, wenn
er in eine andere Dibzese bzw. in ein anderes Presbyterium ibertritt.
Wenn eine solche Abmachung zwischen einem Bistum und einem Pres-
byterium erfolgt, so sollen die also bestallten Geistlichen in der Synode
bzw. im Presbyterium der andern Kirche Sitz, aber keine Stimme haben. . .

Diese Vereinbarung gilt interimistisch. Beide Parteien werden Kon-
ferenzen und Verhandlungen bis zur vollen organischen Einheit abhalten
und den Behérden beider Kirchen regelmissig hiertiber Bericht erstatten.»

Das Konkordat stisst besonders auf seiten der anglokatholischen Rich-
tung in der bischoflichen Kirche auf starken Widerstand. Die Church
Union, die Organisation der Anglokatholiken, auf ihrer Tagung hat sich
entschieden dagegen ausgesprochen und die Vorschlige geradezu als ein
Hindernis und nicht als einen Weg zur kirchlichen Union bezeichnet !).
Es findet aber auch in weiten Kreisen beider Kirchen Zustimmung, was
auf grossen Versammlungen von Angehérigen beider Bekenntnisse zum
Ausdruck kommt. Das Konkordat soll der Lambethkonferenz 1940 von
den amerikanischen Bischéfen unterbreitet werden 2). Die in Cleveland
Ende Mai versammelte Generalkonferenz der «Presbyterian Church in
the U.S.A.» hat mit starker Mehrheit beschlossen, die Verhandlungen
auf Grund der Vorschlige fortzusetzen.

Die Liv. Church berichtet in der Nummer vom 19. Oktober 1938 von
dem Versuch einer Anniherung zwischen der bischéflichen Kirche und
den Kongregationalisten. Schon einmal sind Schritte dazu unternommen
worden (vgl. I. K. Z. 1919, S. 176 ff.), die aber erfolglos geblieben sind. Sie
wurden im Winter 1933/34 in Chicago wieder aufgenommen. Die Be-
sprechungen hatten zunichst informatorischen Charakter, mit dem Er-
gebnis in vielem Ubereinstimmung trotz grosser Differenzen, i. J.
traten von beiden Kirchen je zehn Vertreter zusammen, um die Diskussion
weiterzufithren. Die Schwierigkeit zeigte sich in dem Versuch, zu de-
finieren, was wesentlich und was nicht wesentlich sei. Man glaubte den
Weg gefunden zu haben, indem man den bekannten Satz: In necessariis
unitas, in dubiis libertas, in omnibus caritas interpretierte: In consensis
unitas, in non consensis libertas, in utrisque caritas. Es wurde festgestellt, -
dass zwischen beiden Kirchen wesentliche Verschiedenheiten in den An-
schauungen iiber das Amt bestehen. Es sollte nicht einfach Reordination
oder bedingungsweise Ordination, sondern eine erweiterte Vollmacht auf
gegenseitiger Basis in Betracht gezogen werden. Das hitte aber eine
Anderung des r1. Canons der Verfassung der bischoflichen Kirche zur

1) Liv. Church vom 11. Januar 1939.
2) The Guardian vom 19. Mai 1939, S. 319.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1939. 8



— 114 —

Folge. Ebenso wichtig ist das Wesen der Kirche, der sakramentale Cha-
rakter des kirchlichen Lebens wie ithr Verhiltnis zum menschgewordenen
Gottessohn. Es sind das menschlich gesprochen uniiberwindliche Diffe-
renzen, trotzdem wird dieser neue Versuch begrisst im Glauben, dass
mit Hilfe Gottes alle Dinge moglich seien ).

Einigungsbestrebungen der Lutheraner in den Vereinigten
Staaten. Die Verhandlungen der Kommissionen der «Vereinigten luthe-
‘rischen Kirche in Amerika» — sie zihlt 1,503,803 Anhinger — und der
«Amerikanischen Lutherischen Kirche» mit 512,477 Mitgliedern sind am
2. Mirz mit einem positiven Ergebnis zum Abschluss gekommen. Das
Ubereinkommen, das den organischen Zusammenschluss der beiden
Kirchen durchfiihrt, wird 1940 auf einer gemeinsamen Konferenz bestiitigt
werden konnen, da keine Differenzen mehr bestehen. Die grosste Schwie-
rigkeit bot die Inspiration der Heiligen Schrift. Mit folgender Formel wurde
sie aus dem Wege geriumt: «Auf Grund eines einzigartigen Wirkens des
Heiligen Geistes, wodurch er den heiligen Verfassern den Inhalt und das
rechte Wort eingab, sind die verschiedenen Biicher der Bibel miteinander
verbunden und bilden zusammen ein vollstindiges, irrtumloses, unteil-
bares Ganzes, dessen Zentrum Christus ist 2).»

Andere lutherische Kirchen Amerikas streben ebenfalls eine Ver-
stindigung unter den Lutherianern an. In Racine (Wisc.) trat im November
eine Konferenz zusammen, der finf lutherische Gruppen angehéren:
die amerikanisch-lutherische, die norwegisch-lutherische, die Augustana,
die Vereinigte didnische lutherische Kirche und die lutherische Freikirche.
Es wurde auf die Notwendigkeit des Zusammenschlusses aller lutherischen
Kirchen hingewiesen und ein «Ausschuss zur Forderung lutherischer Zu-
sammenarbeity gewihlt. Thm gehoren je zwei Vertreter der fiinf Gruppen
an. Seine Mission ist, «Fragen der Foérderung der Bruderschaft und der
Zusammenarbeit aller lutherischen Gruppen in Amerika» zu studieren.
Im Juni 1938 beauftragte die Missouri Synode der Evangelischen Luthe-
raner, die in U. S. A. und in Canada tber eine Million Anhinger zihlt,
eine Kommission, die Unionsarbeit mit der «Vereinigten Lutherischen
Kirche in Amerika» fortzusetzen. — Die Gesamtzahl der Lutheraner
betrdgt in U. S. A. gegen fiinf Millionen.

Rom und die orthodoxe Kirche. Die Weltgebetsoktav zur Vereini-
gung der Kirche vom 18. bis 25. Januar wurde dies Jahr in der rémisch-
katholischen Kirche mit besonderer Auszeichnung gefeiert — so zum
erstenmal in der lateinischen Kathedrale in Athen. Der lateinische Erz-
bischof und der griechisch-katholische Bischof nahmen daran teil. Es

Yy The Basic Formula for Church Union, by 10 Anglican and 10 Congrega-
tional ministers of the city of Chicago, edited by Douglas Horton. Published
jointly by the Chicago Theological Seminary and Seabury-Western Theological
Seminary, 1938. For sale by Morehouse-Gorham Co. Price 50 cts.

%) Liv. Church vom 15. Mirz 1939.



— 115 —

wurden verschiedene Vortrige gehalten, so von P. Gano iiber die Be-
miithungen der Pipste zur Verwirklichung der Union, von P. Stefanu
tber die Trinitit, von Don Ci Cernia iiber die Ursache der Spaltung,
die der Referent in erster Linie auf den Mangel an christlicher Liebe und
die politische Rivalitit zwischen dem Westen und Osten zuriickfiihrte.

In Miinchen wurde wihrend der Oktav durch das Andreaskolleg fiir
orientalische Mission eine Unionswoche veranstaltet. Am Sonntag wurde
die Chrysostomusliturgie seltsamerweise in deutscher Sprache mit Kom-
munion unter beiden Gestalten gefeiert. In allen bedeutenden Stidten
Frankreichs fanden grissere, zum Teil von Angehérigen verschiedener
Kirchen veranstaltete Kundgebungen statt. Dariiber berichtet das April-
heft der «Oecumenica» ausfithrlich. Von Lyon aus hielten am 22. Januar
Kirchenminner des reformierten, des anglikanischen, des rémischkatho-
lischen und des russisch-orthodoxen Bekenntnisses Radioansprachen, die
im genannten Heft publiziert sind.

Ende Januar wurden in Koln vom Verein katholischer Akademiker
Vortrige tiber die Wiedervereinigung gehalten, bei welchem Anlass die
Chrysostomusliturgie in griechischer Sprache gefeiert wurde.

Im Dezember gaben die «Blitter der Catholica Unio» die Themen
bekannt, die in den Seminarien am «Dies orientalis» (vgl. 1. K. Z. 1938,
S. 63) behandelt werden sollen. Sie sind dem Dekret der Studienkongre-
gation beigegeben:

1. Die Geschichte der Trennung der Ostkirche von Rom. 2. Situation
und Geschichte der einzelnen Zweige der Ostkirche. 3. Das kirchliche
Schrifttum des christlichen Orients. 4. Die unierten Katholiken der orien-
talischen Riten. 5. Die Bestrebungen fiir die Riickkehr der Ostkirche zur
katholischen Kirche. 6. Die Mission bei den von Rom getrennten Ost-
kirchen und ihre Geschichte. 7. Psychologische Hindernisse der Wieder-
vereinigung. 8. Wege zur Riickkehr der getrennten Ostkirchen. 9. Die
Bemiihungen der Pipste um die Wiedervereinigung im Laufe der Jahr-
hunderte. r10. Der Kirchenbegriff bei Katholiken und Schismatikern.
11. Der Primat Petri und die orientalischen Christen. 12. Das Filioque
auf dem Konzil von Toledo. 13. Die Verehrung der Gottesgebirerin Maria
bei den Orientalen. 14. Die Sakramentenlehre bei den getrennten Orien-
talen. 15. Die eucharistische Frommigkeit bei der Ostkirche. 16. Die
Epiklese (ein Gebet, das Verwandlung und Segensfiille der eucharistischen
Opfergaben durch den Heiligen Geist erfleht) in den &stlichen Liturgien.
17. Die Liturgie in der Ostkirche. 18. Die verschiedenen Liturgien des
byzantinischen Ritus und ihre Geschichte. 19. Die Verschiedenheit der
Feste der lateinischen und der orientalischen Kirchen. 20. Der heilige
Chrysostomus als Kirchenlehrer der Ostkirche. 21. Die Unterschiede
zwischen der kirchlichen Disziplin bei den Lateinern und den Orientalen.
22. Der heilige Josaphat als Vorkdmpfer der kirchlichen Einheit. 23. Die
bolschewistische Christenverfolgung in Russland. 24. Das Gebet um die



— 116 —

Riickkehr der getrennten Orientalen. 25. Das pipstliche Institut fiir die
orientalischen Studien und seine Zeitbedeutung.

Von einem nicht alltiglichen Zusammentreffen von Angehorigen
der romischkatholischen und orthodoxen Kirche wird aus der alten
Abtei Saint-Vincent in Senlis berichtet. «Als Nachklang des g5o0. Jahres-
tages der Taufe des heiligen Wladimir feierte man im November das An-
denken einer Enkelin des russischen Firsten und Heiligen, die 1044 Konig
Heinrich 1. von Frankreich geheiratet und die sich nach dessen Tod nach
Senlis in ein Kloster zuriickgezogen hatte. In der Kathedrale zu Senlis
wurde eine Messe gefeiert, der der Vertreter des russischen Metropoliten
Eulogius in Paris, der Erzpriester Sakharov, beiwohnte. In der alten
Abtei hielt der orthodoxe Gast eine Rede auf das historische Ereignis und
wiinschte zum Schluss, dass die Bande der Freundschaft und der Ver-
stindigung zwischen den beiden Kirchen wieder verwirklicht werden
mochten. Es sprachen ferner Prof. Gautherot vom romischkatholischen
Institut in Paris, der Maire von Senlis und der Vorsteher des Instituts Saint-
Vincent. Die Feier, an der einige hundert Rémischkatholiken und Ortho-
doxe teilnahmen, wurde mit russischen liturgischen Gesingen umrahmt
und mit dem Te Deum geschlossen.»

In Wilna fanden Besprechungen zwischen Vertretern der rémisch-
katholischen und orthodoxen Kirche iiber die kirchliche Union statt.
Es wurde iiber die Ursachen der Spaltung und iiber die Moglichkeit einer
Herstellung der Einheit unterhandelt. Als Grundlage der Diskussion
wurde eine Resolution gefasst, in der es heisst: «Die Wiedervereinigung
der Kirchen ist ein Werk der Nichstenliebe, an dem jeder Christ mit-
arbeiten kann und soll. Zu diesem Zweck miissen wir uns gegenseitig kennen
lernen, um jahrhundertealte Vorurteile zu beseitigen. Aus der Vergangen-
heit muss gelernt werden, damit wir nicht die Fehler des konfessionellen
Hasses wiederholen. Wir wollen aber nicht nur das kennen lernen, was uns
trennt, sondern mehr noch das, was uns eint, und dabei wollen wir mehr
auf Gehalt und Inhalt des Glaubens schauen, als auf die dusseren Formen,
die nicht wesentlich sind.»

Nach der Papstwahl richtete der Sekretir der Kongregation fir die
orientalische Kirche, Kardinal Tisserant, ein Rundschreiben an die Bi-
schofe der Unierten Kirchen, in dem es heisst: «Die Freude der katho-
lischen Welt iiber die Wahl des Kardinals Eugenio Pacelli zum Obersten
Pontifex mit dem Namen Pius XII. darf sich bei der Christenheit des
Ostens auf ganz besondere Griinde stiitzen. Pius XII., der in den reli-
giosen Fragen des Ostens kein Neuling mehr ist, sondern in seinen viel-
seitigen Amtern oftmals damit beschiftigt war — jederzeit aber als
Priester und Apostel von der Hoffnung und dem Verlangen nach Ver-
wirklichung der Einheit beseelt —, tibernimmt nun als Prifekt die Leitung
der Kongregation fiir die Orientalische Kirche, nachdem er ihr schon seit
mehreren Jahren mit seinem weisen Rate fiir eine bessere Verwaltung



— 117 —

zur Seite gestanden und auch an der Kodifizierung des kanonischen Rechts-
buches fiir die Ostkirche in kluger und eifriger Weise mitgearbeitet hat.
Sein Werk als Oberster Pontifex wird gewiss — wie die Wahl des Namens
schon anzuzeigen scheint — den hochherzigen Spuren seines genialen und
frommen Vorgingers Pius XI. folgen; der Orient weiss daher, dass er in
Pius XII. wieder einen Hirten besitzt, der mit ihm aus vollem Herzen
alle seine No6te und Hoffnungen teilt. Und wenn man von seinem Leit-
spruch ,Opus iustitiae pax‘ auf ein Programm schliessen kann, so darf
man sagen, dass der Orient auch weiterhin mit jener Giite und Gerechtig-
keit geleitet werden wird, die allein die Quelle des Friedens darstellen.
Fiir den Katholizismus beginnt eine neue Ara der Grésse und des Ruhmes;
der christliche Orient wird an dieser gemeinsamen Freude reichsten
Anteil haben.»

In Lemberg wurde ein Ukrainisches rémischkatholisches Institut
zur Pflege kirchlicher Wiedervereinigungsbestrebungen gegriindet. In
einem besonderen Schreiben bemerkt dazu Metropolit Andreas Schep-
titzky: Gottes Vorsehung habe dem ukrainischen Volk und in erster
Linie den ukrainischen Katholiken die grosse Aufgabe zugedacht, die
getrennten Briider in die Einheit der universalen katholischen Kirche
zuriickzufithren. Diese Aufgabe sollen nicht nur die Mitglieder der leh-
renden Kirche, sondern auch alle ithre Kinder durch riickhaltlosen Ein-
satz und Firbitte vollbringen. In dem Bestreben, dieses grosse heilige
Unternehmen in der galizischen Kirchenprovinz auszubauen und den
breitesten Volksschichten die Modglichkeit zur Beteiligung zu schaffen,
sei das nach dem Metropoliten Rutski benannte Ukrainische Katholische
Institut fiir kirchliche Wiedervereinigung in Lemberg gegriindet worden.
Das Institut werde Biicher und Zeitschriften herausgeben, Konferenzen,
Vortrige, Diskussionsgruppen organisieren und weitere in der gleichen
Richtung verlaufende Aufgaben erfiillen.

Die «Orthodoxia» vom Mai berichtet S. 158 f., dass am 27. April
der Vertreter des Papstes in Konstantinopel, Roncali, den 6kumenischen
Patriarchen Benjamin im Auftrage Pius XII. aufsuchte, um ihm dessen
Dank fiir sein Beileid zum T'od Pius XI. und seine Gliickwiinsche zu seiner
Wahl zu iibermitteln.

Die Weltmissionskonferenz in Madras. Die Weltmissionskonferenz,
die vom 12.—29. Dezember 1938 in Tambaram bei Madras in Indien statt-
gefunden hat, war von 464 Delegierten besucht, die folgenden Lindern ange-
héren: Angola 1, Australien 7, Belgisch Kongo 1, Belgien 1, Brasilien g,
Chinag 8, Dinemark 3, Deutschland 6, Frankreich 3, Franz. Westafrika 1,
Goldkiiste 1, Grossbritannien und Irland 16, Indien §8, Burma 15, Ceylon 7,
Japan 19, Kanada 3, Kenya 3, Korea 10, Lateinamerika (Argentinien,
Cuba, Chile, Columbien) 14, Lettland 1, Liberia 1, Madagaskar 2, Ma-
layen 8, Mexiko 6, naher Osten (Armenische Apostolische Kirche, Agypten,



— 118 —

Iran, Palidstina, Syrien, Tirkei usw.) 17, Nord-Rhodesien 1, Norwegen z,
Nyassaland 3, Niederlande 3, Niederlindisch Ostindien 15, Neuseeland 3,
Nigeria 2, Ozeanien 5, Philippinen 18, Portugiesisch Ostafrika 1, Siam +,
Sierra Leone 1, Schweden 2, Siidafrika 13, Siid-Rhodesien 2, Siidwest-
afrika 1, Tanganjika 1, Turkestan 3, Uganda 2, Vereinigten Staaten 36
Vertreter. Darunter befanden sich iiber 5o Frauen. Ausserdem waren
40 kooptierte Teilnehmer befreundeter Organisationen da. Zwei Drittel der
Plitze fielen auf die eingeborenen Kirchen. Ohne Zweifel ist die zukiinftige
Missionsarbeit in die Hand dieser emporsteigenden Kirchen gelegt. In
ithrer Mehrheit waren die Delegierten Geistliche, Erzieher waren gut
vertreten. Die Konferenz war in Sektionen geteilt, die bestimmte Themen
der christlichen Weltmission behandelten. Wir miissen uns auf Angaben
einiger dieser Themen beschrinken: Der Glaube, aus dem die Kirche
lebt. Die Kirche — ihr Wesen und ihr Dienst. Die Stellung der Kirche
in der Mission. Das Zeugnis der Kirche im Blick auf die nichtchrist-
lichen Glaubensrichtungen und das kulturelle Erbe der Vélker. Das
Zeugnis der Kirche: Praktische Fragen der Arbeit. Das innere Leben
der Kirche. Die christliche Arbeit auf erzieherischem, drztlichem und
sozialem Gebiet im Verhiltnis zum missionarischen Ziel. Die wirtschaft-
liche Grundlage der Kirche.

Die Konferenz hat weiterhin die Frage studiert, wie es moglich ist,
die Organisation der jungen Kirchen wirksamer zu gestalten; sie hat
das Problem des Wesens und der Glaubensgrundlagen der Kirche erértert
und hat die Verantwortung, die die eingeborenen Kirchen dadurch auf
sich nehmen, dass sie sich in immer stirkerem Masse verselbstindigen,
herausgestellt. Die Fragen des Gottesdienstes und der Schulung der ein-
geborenen Pfarrer stellten Probleme von besonderer Bedeutung. Ausser-
dem wurde die Stellung der europiischen Missionare innerhalb der ein-
geborenen Kirchen und der Verselbstindigung dieser letzteren auf finan-
ziellem Gebiet studiert.

Zwei Kundgebungen lassen wir nach dem Bericht des Ok. P.D. folgen.
Die eine ist die Uber «Einheit und Zusammenarbeit der Kirchen».

«Die mit dem Studium dieser Frage beauftragte Sektion gibt ihrer
Uberzeugung Ausdruck, dass die bisher durchgefithrte Zusammenarbeit
das gegenseitige Verstindnis vertieft und zu einer bisher unbekannten
Einheit im Geiste gefithrt habe; dass sie die erfolgreiche Durchfithrung
christlicher Liebesarbeit auf gewissen Gebieten erméglicht habe, die
nur auf diese Weise verwirklicht werden konnte; und dass Gott selbst
sie auf dem Wege der Zusammenarbeit weitergefithrt habe.

Sie betont die Notwendigkeit, die Zusammenarbeit fortzufithren
und auszudehnen, besonders auf dem Gebiet der religisen Erziehung,
der Verdffentlichung und Verbreitung christlicher Literatur, in vielen
Formen des sozialen Dienstes und besonders in der Evangelisations-
arbeit, die die Hauptaufgabe der Kirche ist. Besonders betont wird das



— 119 —

dringende Bediirfnis der Zusammenarbeit zur Schaffung einer Gemein-
schaftsnorm und gemeinsamen Handelns in der Frage der Kirchenzucht,
so dass ein christlicher Mafstab fiir das Familien- und Gemeinschafts-
leben erreicht und aufrechterhalten werden kénne.

Mit Nachdruck betont wird die Notwendigkeit gemeinsamer Pline
fiir die kirchliche Arbeit, um das ganze Arbeitsgebiet zu erfassen und um
gleichzeitig Kraftvergeudung und unnétige Doppelarbeit zu vermeiden.
Die Arbeit der Nationalen Christenrite und dhnlicher Organisationen auf
diesem Gebiete wird dankbar anerkannt, und es wird auf die Dringlich-
keit hingewiesen, solche Organisationen da ins Leben zu rufen, wo sie
noch nicht bestehen.

Es wird angeregt, dass besonders in den Einrichtungen, die der Zu-
sammenarbeit dienen, Sorge getragen werden sollte, dass die Treue gegen-
tiber der sichtbaren Kirche Christi gepflegt werde, ausserdem dass in der
Leitung der Gesamtarbeit und in den Beziehungen zwischen den ver-
schiedenen kirchlichen Korperschaften zur Gesamtkirche den ein-
geborenen Kirchen ein entsprechender Einfluss und Mitbestimmung zu-
erkannt wiirde.

Es wird nachdriicklich betont, dass sowohl im Verhiltnis zwischen
den alten und jungen Kirchen wie zwischen den verschiedenen Kirchen
eines Gebietes die Tatsache leitender Grundsatz sein sollte, dass es zum
Wesen des Christentums gehort, dass einer des anderen Last trigt. Die
zu strenge Beaufsichtigung vom Auslande her sollte gelockert werden,
um den jungen Kirchen die Moglichkeit der Mitarbeit und des Heran-
wachsens zur Fiille christlichen Lebens, christlicher Erfahrung und christ-
lichen Liebesdienstes zu geben. Es wird auf die Notwendigkeit hin-
gewiesen, die Zusammenarbeit der Missionsgesellschaften in den aus-
sendenden Lidndern zu férdern.

Voll Dank wird die Nachricht von der vorgeschlagenen Bildung eines
Okumenischen Rates der Kirchen aufgenommen. Man gibt der Hoff-
nung Ausdruck, dass Sorge getragen werde, um zu gewihrleisten, dass
die eingeborenen Kirchen in der Mitgliedschaft des Okumenischen Rates
entsprechend vertreten seien und dass die Autoritit und Selbstindigkeit
des Internationalen Missionsrates erhalten bleiben.

Die Sektion gibt dann ihrer Uberzeugung Ausdruck, dass ein Teil
der Verpflichtungen der Christenheit nicht durch blosse Zusammenarbeit
erfilllt werden konne. Infolge des Gebundenseins an verschiedene, von-
einander getrennte Kirchen versagt die Zusammenarbeit gerade an dem
Punkt, wo zur Erginzung der eigentlichen evangelistischen Arbeit Seel-
sorge notig wire. In den meisten Gebieten ist die Uberzeugung im
Wachsen begriffen, dass der Geist Gottes die verschiedenen Zweige seiner
Kirche dahinfithrt, die Verwirklichung einer sichtbaren, organischen
Einheit zu suchen. Fiir viele ist diese Aufgabe zur treibenden Kraft ge-
worden. »



— 120 —

Die zweite ist eine Erklirung der jungen Kirchen, die allgemeine
Zustimmung gefunden hat. Die Konferenz empfiehlt allen Kirchen,
unter Gebet dartiber nachzudenken:

«In der Aussprache ist es klar geworden, dass die Spaltungen inner-
halb der Christenheit auf dem Missionsfeld im ungiinstigsten Lichte
erscheinen. Die Vertreter der jungen Kirchen fithrten Beispiele an fiir
den zur Schande gereichenden Wettbewerb, fiir die Kraftvergeudung
durch das Eingreifen in das Arbeitsgebiet anderer Kirchen; ebenso Bei-
spiele dafiir, dass Einzelne und ganze Gruppen sich wegen der inner-
halb der Kirche bestehenden Spaltungen von ihr abwenden. Die Un-
einigkeit ist ein Stein des Anstosses fir die Gldubigen und ein Grund
des Spottes fiir die Fernstehenden. Wir bekennen beschimt, dass wir
selbst oft die Ursache gewesen sind, dass die Gebote unseres Meisters
verunehrt worden sind. Die Vertreter der jungen Kirchen in dieser
Sektion gaben einzeln und gemeinsam der leidenschaftlichen Sehnsucht
nach einer sichtbaren Einheit der Kirche Ausdruck, die in allen Lin-
dern vorhanden ist. Sie sind sich der Tatsache des Einsseins im Geiste
bewusst; voll Dankbarkeit berichten sie von all den Beispielen der Zu-
sammenarbeit und des gegenseitigen Verstehens, deren Bedeutung in
mehrfacher Beziehung mehr und mehr erkannt wird. Aber sie spiiren,
dass dies nicht gentigt. Sichtbare organische Einheit muss unser Ziel
sein. Das erfordert jedoch ein ernsthaftes Studium derjenigen Fragen,
in denen die Kirchen verschiedener Meinung sind, eine allgemeine Unter-
weisung, dass wir alle Glieder der einen Kirche sind, und die Bereit-
schaft, um der Einigung willen Opfer zu bringen. Allein eine solche
Einheit wird die MiBstinde beseitigen, die aus unserer Zerrissenheit
entstehen.

In verschiedenen Teilen der Welt sind Einigungsvorschlige gemacht
worden. Die Treue gegeniiber den Kirchen, die sie ins Leben gerufen
haben, hilt jedoch die jungen Kirchen davor zuriick, eine Einigung durch-
zufiihren, solange sie nicht die rlickhaltlose Zustimmung dieser Kirchen
dazu erhalten. Oft werden wir hin und her gerissen zwischen der Treue
gegeniiber unseren Mutterkirchen und der Treue gegeniiber unserem Ideal
der Einheit.

Wir wenden uns daher mit der herzlichen und dringenden Bitte an
die Missionsgesellschaften und zustindigen Stellen der alten Kirchen,
dies zu einer Herzenssache zu machen, d. h. mit den Kirchen auf dem
Missionsfeld an der Durchfithrung dieser Einigung zu arbeiten, uns
in all unseren Bemiihungen, den Argernis erregenden Auswirkungen
unserer Zerrissenheit ein Ende zu machen, zu unterstiitzen und zu er-
mutigen, und uns auf dem Wege zur Einheit Fihrer zu sein — zu der
Einheit, um die der Herr gebetet hat, damit die Welt wirklich an die
gottliche Sendung des Gottessohnes, unseres Herrn Jesus Christus,

glaube.» 4 K.




	Kirchliche Chronik

