
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 2

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


94

Kirchliche Chronik.

Die orthodoxen Kirchen. Nicht weniger als drei orthodoxe Nationalkirchen

des Ostens haben in den letzten Monaten ihr Oberhaupt verloren :

die griechische, die rumänische und die ägyptische. Die dadurch ausgelöste
Trauer gibt der Entwicklung der Ostkirchen um die Jahreswende 1938/39 ihr
Gepräge; daneben boten die Todesfälle aber auch Gelegenheit zu einer
erneuten Betonung der Verbundenheit der einzelnen orthodoxen Landeskirchen,

wie sie nicht nur in den gegenseitigen Beileidsbezeugungen,
sondern auch in den Glückwunschadressen anlässlich der Neuwahl des

griechischen Patriarchen Chrysanthos zum Ausdruck kamx). Allerdings
handelte es sich bei solchen Kundgebungen der Anteilnahme nicht nur
um eine Erscheinung, die sich lediglich auf die orthodoxen Kirchen
beschränkte; der Tod des Papstes Pius XI.2) und des armenischen Patriarchen

von Jerusalem gaben dem ökumenischen Patriarchen Benjamin Gelegenheit,
auch über die Grenzen des eigenen Bekenntnisses hinaus der Verbundenheit

der Christenheit Ausdruck zu verleihen 3). Besonders deutlich kam
das anlässlich des Hinscheidens des um das gegenseitige Verstehen der
Konfessionen besonders verdienten Patriarchen Nikolaus V. von Alexandrien
zur Geltung, an dessen Beisetzungstage auch die Vertreter der koptischen,
assyrischen (nestorianischen), der uniert-griechischen (melkitischen), der

Zur folgenden Übersicht wurden benutzt: A. An Zeitschriften: Ekklesia
(-ExxXi)oia), Organ des griechischen Patriarchats in Athen; Anaplasis ('Avatüaeic),
Organ des Griechischen Heiligen Synods; Pantainos (Hàviawoç), Organ des
Patriarchats in Alexandrien; Orthodoxia, Organ des ökumenischen Patriarchats in
Konstantinopel (alle in griechischer Sprache). — Véstnik bratstva pravoslavnych
bogoslovov v Pol'së (Bote des Verbandes der orthodoxen Priester in Polen), in
Warschau erscheinend, in russischer Sprache (als «Vëstnik» angeführt). — Misionarul
(Der Missionar), Organ des Verbandes der rumänischen Missionen, in rumänischer
Sprache in Chisinäu (Kisinëv) in Bessarabien erscheinend. — Glasnik, Organ des
südslawischen (serbischen) Patriarchats in Belgrad ; Bogoslovlje, theologische
Zeitschrift aus Belgrad (beide in serbischer Sprache). — Cürkoven Vestnik (Kirchenbote),

Organ des bulgarischen Patriarchats in Sofia; Duchovna kultura (Geistliche
Kultur), Beilage des Vorgenannten in Abständen (beide in bulgarischer Sprache).
— B. Tageszeitungen: Al-Biläd (Die Lande) in Bagdad, wofür während eines
mehrmonatigen Verbotes «al-Achbär» (Die Nachrichten) erschien; ad-Difäc (Die
Abwehr) in Jaffa (jetzt verboten) (alle in arabischer Sprache). — Cumhuriyet (Die
Republik) in Konstantinopel (türkisch). — Gelegentlich wird das «Alt-katholische
Volksblatt» (wöchentlich zu Freiburg im Breisgau erscheinend) angeführt
(abgekürzt: «Vbl.»). — Die Zitierung der Zeitschriften und Zeitungen (mit Ausnahme
des Vbl.) geschieht nach dem Erscheinungstag und der Seite, weil bei der grossen
Zahl der nicht näher datierten Ereignisse nur so eine ungefähre zeitliche Festlegung
möglich ist. — Sämtliche Daten werden im gregorianischen Stile gegeben.

J) Über all dies vgl. Näheres unten.
2) Orthodoxia Febr. 1939, S. 62; Pantainos 9. III. 1939, S. 168. (Die Namen

der Zeitschriften wurden der Einfachheit halber nach der alt-griechischen Aussprache
angeführt.)

3) Orthodoxia a. a. O.



— 95 —

uniert-armenischen und der römischen Kirche im Patriarchenpalaste
erschienen x).

Waren aber derartige Kundgebungen christlichen Gemeinschaftsgefühls
doch im wesentlichen aus dem Augenblick heraus bestimmt, so hat die
Zusammenarbeit der Orthodoxen eine planmässige Pflege erfahren.
Es handelte sich hierbei um die Aufbringung von Mitteln für die
Wiederherstellung der Heiligen Grabeskirche in Jerusalem und der Geburtskirche

des Erlösers in Bethlehem, die beide durch Naturereignisse im Laufe
der letzten Jahre stark gelitten haben. Hierfür wurde ein Bauverein mit
dem Sitze in Athen gegründet, zu dessen Gunsten der griechische 2) und
der Alexandriner Patriarch Aufrufe erlassen haben 3). Vom gleichen Geiste
des gemeinsamen Wirkens beseelt war auch die Zusammenkunft der
bulgarischen, serbischen, rumänischen und albanischen Landes-Abteilung des

«Internationalen Freundschaftsbundes der Kirchen» in Sofia vom 18. bis

31. Dezember 1938 4).

Zur Fühlungnahme über das eigene Bekenntnis hinaus mit den
befreundeten Kirchen fand vom 4.—7. Juli 1938 eine englisch-russische
Besprechung zur Vorbereitung der Lambeth-Konferenz von 1940 in High
Leigh bei London statt 5). Freilich hat die Annäherung noch nicht zu einer
vollkommenen Übereinstimmung geführt; das betont sowohl das

Rundschreiben des Patriarchen Nikolaus V. von Alexandrien6) als auch der
Aufruf des bulgarischen Heiligen Synods an die in den Vereinigten Staaten

und Kanada lebenden bulgarischen Orthodoxen 7), der sie zum Festhalten
an ihrem Glauben ermahnt 8). Patriarch Nikolaus V. benützte die Gelegenheit

dieses Rundschreibens, um der Freundschaft der orthodoxen Kirchen
mit dem Alt-Katholizismus zu gedenken, der «an der Lehre der ersten

7 heiligen Konzilien und an den wahren Grundlagen des Katholizismus
festhält». Diese Verbundenheit wurde auch durch das Glückwunschschreiben

des H. H. Bischofs der Schweizerischen Christ-Katholiken, Prof.
Dr. Adolf Küry, an den ökumenischen Patriarchen zum Jahreswechsel 9)

und durch den Bericht des rumänischen Geistlichen Oreste Tarangul
betont, der als Teilnehmer am Internationalen Akkatholiken-Kongresse
in Zürich Ende August 1938 in seinem Berichte des ernsthaften Strebens

x) Pantainos 9. III. 1939, S. 165 f.; Ekklesia 18. III. 1939, S. 88.
2) Am 8. März 1939: Ekklesia 11. III. 1939, S. 76 h
3) Pantainos 2. III. 1939, S. 137—139.
4) Ekklesia 28. I. 1939, S. 31.
5) Misionarul Sept. 1938, S. 565 f. ; ders. Nov./Dez. 1938, S. 736—738.
6) Pantainos 23. II. 1939, S. 127.

In Amerika gab es 1914: 30—50000 bulgarische Orthodoxe. Sie besitzen
jetzt 10 Kirchen in den Vereinigten Staaten, deren erste 1909 zu Granit City in
Illinois errichtet wurde, und eine in Kanada (Toronto). Vgl. Petür Atanasov:
Bülgarski cürkvi v Amerika (Die Bulgarischen Kirchen in Amerika), in: Duchovna
kultura Okt. 1938, S. 313—316.

8) Cürkoven Vestnik 13. I. 1939, S. 35; Ekklesia 11. II. 1939, S. 47.
9) Orthodoxia Dez. 1938, S. 388.



— 96 —

nach Erreichung einer Interkommunion mit warmen Worten gedenkt1).
— Neben andern Fragen (Wiederverheiratung der Priester, stärkere
Beteiligung der Laien am kirchlichen Leben usw.) wird zur weiteren Beratung
und eventuellen Beschlussfassung über die Frage einer Interkommunion
in der Ostkirche erneut die Einberufung des 1931 aufgeschobenen Konzils
verlangt 2).

Wenden wir uns dem Schicksale der einzelnen rechtgläubigen Landeskirchen

zu, so ist es eine Ehrenpflicht der ganzen Christenheit, zuerst
der Leiden und des immer wieder siegreich behaupteten Glaubens der
Kirche in Russland zu gedenken. Erneut hat eine besonders heftige
Verfolgungswelle der Gottlosenverbände (besonders seit September
1938) eingesetzt3), die neben der geplanten Einführung einer wöchentlichen

Gottlosenstunde im Schulunterricht4) auch zur Schliessung fast
sämtlicher Kirchen anlässlich des Weihnachtsfestes 1938 geführt hat und
die Gläubigen zwang, die Feier in aller Heimlichkeit zu begehen, während
auf den Strassen Demonstrationszüge der Gottlosenverbände stattfanden 5).

Der neue «Fünfjahresplan der Gottlosen» sieht für die Jahre 1938—1942
die Niederreissung von 2900 Kirchen, 63 Klöstern und 19 Moscheen vor
und will für 100 000 (eingetragene) Gläubige nur einen Priester zur
Verfügung stellen6). Die Aktion wurde mit der Abtragung der anlässlich
des Befreiungskrieges von 1812 errichteten Freiheitskirche in Moskau7)
und der Errichtung eines Judas-Denkmales in Svjatska an der Wolga
(gemeine Vjatka??) «gebührend» eingeleitet8).

Trotz alledem macht die Gottlosen-Bewegung keine rechten
Fortschritte ; ihr jüdischer Leiter, Emü'jan Jaroslavskij (eigentlich Gubelmann)
musste zugeben, dass in Russland 33 839 (eingetragene) religiöse Gemeinden

bestehen und dass 1937 im Innenkommissariat 15 000 Gesuche um
Zulassung einliefen. Freilich sind 28 000 Gemeinden ohne amtierende
Geistliche 9). Das ist leicht zu erklären, wenn man von den immer neuen

1) Misionarul Okt. 1938, S. 632.
2) Misionarul Sept. 1938, S. 572—574, unter Berufung auch auf (eine mir nicht

zugängliche Nummer von) Glasnik.
3) Ekklesia 6. IV. 1939, S. 110.
4) Ebd. 4. II. 1939, S. 39; Cürkoven Vestnik 17. III. 1939, S. 143.
5) Cürkoven Vestnik 27. I. 1939, S. 57; Ekklesia 11. II. 1939, S. 46; 18. II.

1939. S. 55 f.
6) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 757; Cürkoven Vestnik 16. XII. 1938,

S. 559-
7) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 750.
8) Glasnik 18. II. 1939, S. 67. — Ausserdem soll in der Kirche des Heiligen

Vladimir in Moskau eine Gottlosen-Ausstellung stattfinden: Ekklesia 11. III. 1939,
S.79.

9) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 758. — Nach einer weiteren Aussage Jaro-
slavskijs gibt es in Russland noch 30000 Kirchen, davon 18 in Moskau. Dort leben
83 Priester, davon 3 unter 40 Jahren. In ganz Russland gibt es 98 000 Kleriker.
Im Bezirke Moskau waren am 1. August 1938: 227 000 Personen in den Verband
der kämpfenden Gottlosen eingetragen, darunter 75 000 Frauen: Ekklesia 11. III.
1939, S.79.



— 97 —

Verfolgungen hört, denen die Priester ausgesetzt sind. So wurden der
Sekretär des Heiligen Synods, ein Bischof, sechs Priester, 41 weitere geistliche

Personen und über 200 Laien verhaftet; der Metropolit von Niznij
Novgorod und zahlreiche Geistliche und Laien wurden erschossen. Im
Nordkaukasus büssten die Bischöfe Taljatnikov und Benedikt ihre Glaubenstreue

mit dem Leben. In Penza wurden 36 Geistliche vor Gericht gestellt,
die sich gegen die Massnahmen der Gottlosenverbände gewehrt hatten.
Weitere Verhaftungen erfolgten in Smolensk, Vetluga und Cerkassk, wo
die Bischöfe und Geistlichen wegen angeblicher Späherei und staatsfeindlicher

Tätigkeit zur Verantwortung gezogen wurden a). Von Anhängern
der «Lebenden Kirche» wurden die Erzbischöfe Pitirim und Juvenal sowie
die Bischöfe Vitalius, Bessarion, Korobkov und Gregor verhaftet, ebenso
die Bischöfe von Kursk und Tula 2). Eine andere Meldung spricht davon,
dass in Penza, Orenburg und Samara zahlreiche Wanderprediger
verhaftet und erschossen wurden3); der Bischof von Tambov wurde
ermordet 4).

Ohne Rücksicht hierauf haben sich anlässlich der verschiedenen
Feiertage zahlreiche Menschen zu den ehemaligen Klöstern in der
Umgegend von Moskau und Kiev begeben, um dort zu feiern 5), und auch
Klöster können sich — obgleich nur «im geheimen» — weiterhin am Leben
erhalten. Die GPU hat solche in der Ukraine 6) und im Norden des
Bezirkes Vologda entdeckt, von denen das letztgenannte unter der Erde lag
und von den Bauern der Umgegend versorgt wurde 7).

Die Arbeit der russischen Kirche im Auslande ist unter diesen
Umständen naturgemäss beschränkt. Von der Kirchenverwaltung, die
ihren Mittelpunkt zu Karlowitz in Syrmien (Südslawien) hat, ist zu melden:
Zum Bischof der westeuropäischen Metropolitie und zugleich für Deutschland

wurde Seraphim (Lade), bisher in Finnland tätig, ernannt, während
der seitherige Bischof für Deutschland, Tychon, die Leitung des

russischen Missions-Seminars in Belgrad übernommen hat 8). Ausserdem ist
in Neuyork in Durchführung eines Beschlusses der 6. gesamtamerikanischen

Kirchenversammlung ein geistliches Seminar gegründet worden 9).

Auch die orthodoxe Kirche in Polen hat mit Schwierigkeiten zu
kämpfen10). Die römisch-katholische polnische Regierung führt einen

1) Misionarul Sept. 1938, S. 570 f., nach einer mir nicht zugänglichen Notiz
aus Ekklesia.

2) Ekklesia 28. I. 1939, S. 30; Cürkoven Vestnik 10. II. 1939, S. 83.
3) Glasnik 29. III. 1939, S. 143.
ä) Misionarul Okt. 1938, S. 637.
5) Glasnik 7. III. 1939, S. 107.
6) Misionarul Sept. 1938, S. 570 f., nach der mir nicht zugänglichen Notiz

in Nr. 17 von Ekklesia.
') Ekklesia 11. III. 1939, S. 79.
8) Cürkoven Vestnik 23. XII. 1938, S. 570.
9) Ebd. 24. IL 1939, S. 107.

10) In Polen leben jetzt 3 023 800 Orthodoxe und 3 336 200 Unierte.

Internat. Kirch]. Zeitschrift, Heft 2, 1939. 7



— 98 —

dauernden Kampf gegen den byzantinischen Ritus und versucht, die
Ukrainer zum Übertritt zur römischen Kirche und zur Annahme des

gregorianischen Kalenders zu veranlassen*). Vor allem verfolgt sie damit
eine Assimilierungspolitik, die aber manchmal unerwartete Früchte zeitigt.
Die orthodoxe Kirche, die aus 1400 Gemeinden und 14 Klöstern besteht,
am 19. November 1938 endgültig ihre Autokephalie erhalten hat und deren

Synode sich unter dem Vorsitz des Metropoliten von Warschau, Dionysos,
aus zwei Geistlichen und drei Laien jeder Diözese, zwei orthodoxen
Heerespfarrern und zwei vom Wehrministerium bestimmten Priestern, zwei
Äbten und zwei Vertretern der orthodoxen Fakultät in Warschau zusammensetzt

2), ist weitgehend zum Gebrauche der polnischen Sprache verpflichtet
worden, obschon ihr nur wenige Glieder dieses Volkes angehörten. Das
hat in letzter Zeit, wie die polnische Zeitung «Ulustrowany Kurjer Cc-

dzienny» (Illustrierter täglicher Bote) berichtet, den Übertritt einer nicht
unbeträchtlichen Anzahl von Polen zu dieser Kirche veranlasst, da hier
anstatt des Lateins ihre Muttersprache verwendet wird 3).

Trotz des Besuches des Metropoliten Dionysos beim rumänischen
Patriarchen Miron und trotz dessen Gegenbesuchs, von dem man infolge
der zwischenstaatlichen Rückwirkungen eine gewisse Erleichterung
erhofft hatte 4), wurde von der polnischen Regierung in Ausführung einer
Übereinkunft mit dem Vatikan vom 8. Juli 1938 das Vermögen der
Diözesen Chelm undPodlesien beschlagnahmt und teilweise den Unierten
überantwortet. Von 370 Kirchen der Diözese wurden schon über 150
in römisch-katholische verwandelt, ausserdem wurden 1938: 35 weitere

geschlossen und 33 zerstört oder verbrannt. Der Vertreter des ökumenischen
Patriarchen für Westeuropa, Erzbischof Germanos von Thyatira, hat dies

in einem offiziellen Rundschreiben ausdrücklich festgestellt5). Freilich
glaubt die bulgarische Zeitschrift «Duchovna kultura» (Die Geistliche

Kultur) 6), dies Verfahren durch die Tatsache erklären zu können, dass

zur Zeit der russischen Herrschaft zahlreiche römisch-katholische und unierte
Kirchen in orthodoxe verwandelt wurden. Immerhin hat sich der

Abgeordnete Baran im Parlament genötigt gesehen, gegen diese polnischen

Massnahmen Verwahrung einzulegen 7), und auch der unierte
Erzbischof von Lemberg, Andreas, Graf Septyckyj, hat es für nötig gehalten,

1) Antrag eines römisch-katholischen Geistlichen aus Lublin im Sejm: Glasnik

29. III. 1939, S. 142.
2) Orthodoxia Jan. 1939, S. 31; Cürkoven Vestnik 5. I. 1939, S. 23; Ekklesia

11. IL 1939, S. 46 f.; Glasnik 18. IL 1939, S. 67; Pantainos 2. III. 1939, S. 150.
3) Glasnik 7. III. 1939, S. 107. — Nach Glasnik 29. III. 1939, S. 142 fand in

17 Kirchen tatsächlich polnischer Gottesdienst statt.
') Vestnik 1938, S. nof.
5) In «Church Times», abgedruckt in Pantainos 6. X. 1938, S. 630 bis 632.
6) Dez. 1938, S. 28c—293.
') Ekklesia 28. I. 1939, S. 30; Cürkoven Vestnik 3. III. 1939, S. 119. — Vgl.

auch Pantainos 23. IL 1939, S. 134 und Cürkoven Vestnik 23. XII. 1938, S. 570.



— 99 —

vor einer Übertreibung dieser Politik zu warnen, die sich ja auch gegen
das Nationalbewusstsein der unierten Ukrainer richtet1). Möglicherweise

hat an der Betonung der völkischen Belange seitens dieses Kirchenfürsten

auch der Umstand schuld, dass in Amerika 75 000 unierte Ukrainer
(Ruthenen) aus nationalen Gründen zur orthodoxen Kirche zurückgekehrt
sind, die auf ihre Bitte Orestios Surnok als Bischof (mit dem Titel von
Agathonikeia) erhielten, der dem amerikanischen Erzbischof Athenagoras
beigegeben ward 2).

Die orthodoxe (apostolisch-katholische) Kirche in Estland hat ebenfalls

die Anerkennung ihrer Autokephalie erreicht 3). Der orthodoxe
Bischof Eleutherios von Kauen (Kaunas) in Litauen musste dagegen den
Titel eines Erzbischofs von Wilna ablegen — das die Litauer bisher als

ihre «eigentliche Hauptstadt» betrachtet hatten —, um die Beziehungen mit
Polen nicht zu gefährden 4).

Die Grenzänderungen der Tschecho-Slowakei im Oktober und
November 1938 hatten es mit sich gebracht, dass 1391 Orthodoxe 5,7
v. H. des Bestandes dieser Kirche in Böhmen und Mähren) ihren Wohnsitz

in Deutschland (Sudetengau) bekamen5). Durch die Gebietsabtretung

der Karpaten-Ukraine an Ungarn erhielt dieser Staat 31 000
römische Katholiken, 43 700 Unierte, 1278 (wohl zu lesen: 12 780) Orthodoxe

und 95 200 Juden. In der Karpaten-Ukraine verblieben 36 100
Römischkatholische (6,5 v. H.), 315400 Unierte (57,1 v. H.), 110756
Orthodoxe (20,1 v. H.) und 90000 Juden. Vor November 1938 bildeten
die Orthodoxen nur 15,4 v. H. der Gesamtbevölkerung 6). Unter diesen

trat zu Beginn des Jahres 1939 eine Verwirrung dadurch ein, dass der
Bischof Savatij (ein gebürtiger Tscheche namens Anton Heinrich Vrabec),
dessen frühere Versuche in dieser Richtung fehlgeschlagen waren, nunmehr
nach seiner Ankunft in Chust versuchte, sich selbst zum «Bischof der
orthodoxen ukrainischen Kirche in den Karpaten» zu ernennen. Die Mehrzahl

der Gläubigen hielt aber an dem rechtmässigen Bischof Vladimir
(Raie) von Munkatsch-Eperjes (Presov) fest 7), der am 30. Oktober 1938
in Belgrad vom serbischen Patriarchen Gabriel (Dosic) zum Bischof
geweiht worden war. Er hat in und bei Moskau studiert und war 31 Jahre
lang Lehrer, bevor er im Mai 1937 in den Mönchsstand eintrat 8).

Das Leben der orthodoxen Kirchen in den Staaten Südosteuropas
blieb von äusseren Erschütterungen, wie den eben erwähnten, verschont.
In Rumänien hat der Staat vielmehr ein neues Gesetz gegen die «Sekten»

*) Cürkoven Vestnik 5. I. 1939, S. 23; Ekklesia 28. I. 1939, S. 30.
2) Pantainos 6. X. 1938, S. 639.
3) Orthodoxia Febr. 1939, S. 64.
4) Glasnik 30. I. 1939, S. 33.
5) Ebd. S. 35.
6) Ebd. 18. II. 1939, S. 67.
') Ebd. 29. III. 1939, S. 142.
8) Cürkoven Vestnik 16. XII. 1938, S. 558.



— 100 —

erlassen, das für die Staatskirche vorteilhaft ist. Die Bildung neuer
Gemeinden dieser Art wird von einer Zahl von ioo Mitgliedern an jedem
Orte abhängig gemacht; sinkt sie unter 50, so erlischt die Gemeinde1).
Zu diesen «andern Bekenntnissen» gehören auch die Altgläubigen (Staro-
obrjadcy; Razkol'niki), die in der Zahl von 80 000 in Rumänien, besonders
im Buchenlande, leben, wo ihr Mittelpunkt, das Kloster Bëlokrinica (rum.
Fontana alba), liegt, in dem ihr Patriarch Paphnutios residiert. Sie verfügen
im Staate über vier Bistümer, 73 Pfarreien, 70 Geistliche, 8 Hieromonachen,
10 Diakonen, 6 Männer- und 5 Frauenklöster 2). Ihre Glaubensgenossen
in Polen, Preussen Litauen, Lettland und Estland haben einen
Ausschuss von 14 Mitgliedern gebildet, der von Kauen aus ihre Angelegenheiten
leiten soll 3).

Ausser der staatlichen Gesetzgebung hat die rumänische Kirche aber
noch ein anderes Mittel angewandt, um den Übertritt zu den «Sekten»

zu unterbinden. Die Synode hat nämlich die Wiedereinführung der
altslawischen Sprache im Gottesdienst (überall?) verfügt, da viele
(andersnationale) Gläubige das Rumänische nicht verstehen und sich eben deshalb
anderen Kirchen zuwenden, die sich des Alt-Kirchenslawischen oder
Russischen im Gottesdienste bedienen4). In dem zwischen Rumänen und
Russen (bzw. Ukrainern) völkisch am meisten umstrittenen Gebiete, in
Bessarabien, wurde aber immerhin die Einfügung speziell russischer
Heiliger in den Kalender der Kirche untersagt5). Auch die Ende 1938
stattgehabte Tagung der Mitglieder der «Rumänischen orthodoxen Brüderschaft»

in Siebenbürgen, die eine Aktivierung der Laien im Glaubensleben

zum Ziele hat6), unterstützt damit sicher den Kampf der nationalen

Kirchenleitung, die am 6. März 1939 ihr Oberhaupt, den ersten gesamt-
rumänischen Patriarchen (seit 1925), Miron Cristea, imAlter von 70 Jahren
zu Cannes verlor 7).

Auch die bulgarische Kirche hat das Hinscheiden von vier Metropoliten

zu beklagen: Maxim von Philippopel8), Philipp von Tirnowa
(1936 zurückgetreten) am 12. Januar9), Anthemios von Loveö am 4. März10)
und Hilarion von Sliven am 13. März11). Die Metropolitensitze sind einst-

1) Misionarul Jan./Febr. 1939, S. 105—108; Cürkoven Vestnik 24. IL 1939,
S. 107.

2) Glasnik 30. I. 1939, S. 33.
3) Glasnik 29. III. 1939, S. 142. — In Preussen vielleicht die Philipponen
4) Pantainos 6. X. 1938, S. 639.
s) Ebd.
6) Ekklesia 4. III. 1939, S. 70 f.
') Ebd. 11. III. 1939, S. 73 f.; Glasnik 29. III. 1939, S. 132 f. — Eine kurze

Lebensbeschreibung findet sich Vbl. 1939, S. 93.
8) Glasnik 1938, S. 237.
9) Cürkoven Vestnik 20. I. 1939, S. 37 f.; Ekklesia n. IL 1939, S. 47. — Le-

bensbeschr. vgl. Vbl. 1939, S. 62.
10) Cürkoven Vestnik 10. III. 1939, S. 121—123; Lebensb. vgl. Vbl. 1939,

S. 103.
n) Cürkoven Vestnik 17. III. 1939, S. 133 f.; Lebensb. vgl. Vbl. 1939, S. 118.



— 101 —

weilen der Verwaltung anderer Kirchenfürsten übertragen; über die
Neubesetzung ist bislang noch nichts verfügt worden. Immerhin fand in den
letzten Monaten die Weihe von fünf neuen Bischöfen (meist Titular-
bischöfen) statt a).

Die südslawische Kirche trauerte um den Tod — n. November
1938 — des Metropoliten Basileios von Banjaluka2). In diesem Lande
machen sich gewisse Reformbestrebungen innerhalb des Mönchstums
bemerkbar3). Möglicherweise steht damit die vom Patriarchen Gabriel
am 31. März 1939 auf den 8. Mai nach Belgrad zusammenberufene Synode
im Zusammenhang 4).

Das Haupt der orthodoxen Kirche Griechenlands, Patriarch
Chrysostomos (Papadopulos), ist am 22. Oktober 1938 in Athen gestorben 5).

Nach einer kurzen Verweserschaft des Metropoliten von Phthiodis, Am-
brosios6), wurde der Metropolit von Trapezunt, Chrysanthos, der am
Begräbnisse seines Vorgängers als Vertreter des Alexandriner Patriarchen
teilgenommen hatte7), am 10. November mit 11 Stimmen gewählt. Je

vier Stimmen fielen auf die Metropoliten von Lemnos und von Drama
(in Makedonien) 8). Aus seiner Wahl ergab sich ein Briefwechsel mit allen
andern orthodoxen Kirchen 9) sowie mit dem Leiter des Aussenamtes der
deutschen evangelischen Kirche, Bischof D. Heckel, und dem Erzbischof
von Canterbury10). Am 20. März 1939 erhielt er von König Georg IL
den Orden des Grosskreuzes Georgs I. u).

Auch die griechische Kirche ist mit Reformen beschäftigt. Sie hat
die Anrufung des Staatsrates durch Geistliche verboten, um die geistliche
Rechtsprechung nicht zu gefährden 12), und hat es abgelehnt, Nichttheo-
logen zum Predigen zuzulassen13). Im Einvernehmen mit ihr hat schliesslich

die Regierung eine Reorganisation des Klosterlebens vorgesehen, das

diesem bei seiner Entwicklung behilflich sein und ihm den Dank für seine
nationalen und wissenschaftlichen Verdienste — vor allem der Athos-

*) Cürkoven Vestnik 3. IL 1939, S. 70; Glasnik 30. I. 1939, S. 34.
2) Glasnik 1938, S. 727; Cürkoven Vestnik 16. XII. 1938, S. 559.
3) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 749.
*) Glasnik 8. IV. 1939, S. 166 f.
5) Pantainos 27. X. 1938, S. 678—681; Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 733

bis 736; Bogoslovlje 1938, S. 335—339; Glasnik 30. I. 1939, S. 30 f.
6) Pantainos 27. X. 1938, S. 686.

Ebd.
8) Orthodoxia Dez. 1938, S. 352 b; Cürkoven Vestnik 5. I. 1939, S. 22 f.;

Glasnik 30. I. 1939, S. 34.
9) Misionarul Sept. 1938, S. 570.

10) Pantainos 2. IL 1939, S. 76—78; Ekklesia 4. IL 1939, S. 33—36; 11. IL
1939, S. 42 f. ; 25. IL 1939, S. 57, 58 ; 18. III. 1939, S. 81 f. ; Orthodoxia Jan. 1939,
S. 11—14; Glasnik 18. IL 1939, S. 54—56; Cürkoven Vestnik 10. III. 1939,
S. 128 f.

u) Pantainos 30. III. 1939, S. 214.
12) Ebd. 26. I. 1939, S. 70.
13) Ebd. 23. III. 1939, S. 199.



— 102 —

Klöster — abstatten soll1). Für die Kandidaten der Theologie wurde die

Beibringung gewisser Zeugnisse 2) und die Absolvierung der Studien auf
der Universität in Athen oder dem Seminar auf Chalki, einer der Prinzeninseln

bei Konstantinopel — unter dem Vorbehalte von Ausnahmen —
vorgeschrieben3). Von der Geistlichkeit wird ein christlicher Lebenswandel

verlangt4). — Die Athener Musikgesellschaft «Odeon», die mit
der Pflege der Kirchenmusik betraut ist, hat einen musikalischen
Wettbewerb mit einem Preise von 15 000 Drachmen ausgeschrieben5). — Das
Gesetz, dass ein Metropolit sich nicht länger als einen Monat aus seiner
Diözese entfernen darf und für den Fall, dass er auf Aufforderung nicht
dorthin zurückkehrt, sein Amt verliert6), ist offensichtlich mit Rücksicht

auf das Verhalten des Metropoliten Damaskinos von Korinth
erlassen worden, der sich seit längerer Zeit in einem Kloster auf der Insel
Salamis aufhält und tatsächlich am 24. März auf Beschluss des Heiligen
Synods seines Amtes verlustig ging 7). Ein Gesetz zum Schutze der
Orthodoxie und gegen das Eindringen anderer Glaubensformen hat eine

Kritik französischer Zeitschriften und Zeitungen, wie der klerikalen «La
Croix» und des «Figaro» ausgelöst8), was den griechischen Gesandten
in Paris, Nikolaus Politis, zu einer Entgegnung veranlasste 9).

In einer besonderen Lage befindet sich der ökumenische Patriarch
von Konstantinopel. Früher der Vertreter aller Orthodoxen unter os-
manischer Herrschaft, der griechischen und der nicht-griechischen, beim
Sultan, und innerhalb seines Lebensbereiches durch die Macht der Pforte
unumschränkter Herr, ist Patriarch Benjamin jetzt nur noch Oberhaupt
der in der Türkei lebenden Rechtgläubigen, ferner derjenigen des

(italienischen) Zwölf-Insel-Gebiets (Dodekanes) und einiger Kirchen der

Diaspora, wobei er freilich nach wie vor eine geistliche Sonderstellung
einnimmt. Die orthodoxe Kirche der Türkei ist in den letzten Jahrzehnten,
wie so manche andere, durch gewisse nationale Auseinandersetzungen
geschwächt worden, die in Anatolien zur Bildung einer orthodoxen Kirche
türkischen Volkstums unter dem Priester Euthymios (türk. Eftim) geführt
haben10), der die Regierung aus begreiflichen Gründen mit einem gewissen
Wohlwollen gegenüberstand. Der eine der anlässlich der Wahlen am

*) Misionarul Sept. 1938, S. 570.
2) Pantainos 9. IL 1939, S. 102.
3) Misionarul Nov./Dez. 1938, S. 748 f.
4) Glasnik 29. III. 1939, S. 141.
5) Ebd. 7. III. 1939, S. 106; Cürkoven Vestnik 27. I. 1939, S. 58.
6) Ekklesia 18. IL 1939, S. 49; Pantainos 2. III. 1939, S. 139.
7) Ekklesia 24. III. 1939, S. 89.
8) Cürkoven Vestnik 9. XII. 1938, S. 547 f.
9) Pantainos 16. IL 1939, S. 116 f.

10) Vgl. Rudolf Strothmann: Heutiges Orientchristentum und Schicksal
der Assyrer (in: Ztschr. f. Kirchengesch., 3. Folge, Bd. VI Bd. LV, 1936, S. 16
bis 82), S. 48 f. und ders.: Die orthodoxe Kirche der Gegenwart in der Türkei
und in Egypten (in: Theologische Blätter VIII, 1929, Sp. 25—34), Sp. 30 f.



— 103 —

20. März 1939 wieder ernannten orthodoxen Abgeordneten, Istramat
Ozdamar 1), gehört dieser Richtung an, während der andere, Dr. Taptas,
wenigstens gewillt ist, die Minderheitenrechte preiszugeben 2). Wenn auch
das Griechentum also keinen voll und ganz zu ihm stehenden Abgeordneten
besitzt, so hat sich die Lage in der jüngsten Zeit doch wieder beruhigt,
was auch darin zum Ausdruck kam, dass die türkische Regierung nach
dem Tode des Staatspräsidenten Kamâl Atatürk am 10. November 1938
neben der mohammedanischen Geistlichkeit auch die christlichen Kirchen,
darunter die orthodoxe, aufforderte, für das Seelenheil des Abgeschiedenen

zu beten 3). Umgekehrt hat ein Vertreter des Patriarchen den neuen
Oberpräsidenten (Vali) von Konstantinopel, Lütfi Kirdar, am 8. Dezember
1938 bei seinem Eintreffen begrüsst 4) und der Patriarch sich an den
Stadtratswahlen Anfang Oktober beteiligt 5).

Mit der Betreuung der Diaspora hängt die Einberufung der Synode
im Dezember 1938 zusammen, die sich mit kirchlichen und kanonischen

Fragen zu befassen hatte, welche sich auf das Erzbistum Amerika, die

Metropolitie Australien, die damals endgültig konstituiert wurde 6), und
diejenige des Zwölf-Insel-Gebietes beziehen 7). Hier haben die Italiener
inzwischen eine eigene Gerichtsbarkeit für die Orthodoxen, die Mohammedaner

und die Juden eingerichtet 8). Im eigenen Bereich des Patriarchen,
der von König Peter II. von Südslawien das Band des Ordens der
südslawischen Krone verliehen erhielt 9), ist die Metropolitie Maroneia und
Thasos durch den bisherigen Bistumssekretär, Archimandriten Spyridon,
besetzt worden 10).

In die Frage der Verwaltung des Erzbistums Kypern haben die
Engländer eingegriffen durch den Erlass eines Gesetzes (November 1937), das

die Freiheit der Kandidatenaufstellung beschränkt und die Bestätigung
des Gewählten als Voraussetzung für seine Einführung verlangt. Der
Vorsitzende des kypriotischen Heiligen Synods, Bischof Leontios von Paphos,
hat diese Massnahme in einem in London erscheinenden Blatte bedauert
und seiner Überzeugung Ausdruck verliehen, dass die Griechen auf Kypern
ohnehin nur einen Mann wählen würden, der in Übereinstimmung mit
den Gesetzen handle n).

*) Früher hiess er «Zihni». Durch die Ablegung dieses aus dem Arabischen
stammenden Namens und die Annahme eines rein türkischen wollte er gewiss sein
Volkstum unterstreichen.

2) Cumhuriyet 27. III. 1939. — Vgl. Strothmann, Orientchristentum, wie
oben, S. 49.

3) Al-Achbâr 21. XL 1938.
4) Orthodoxia Dez. 1938, S. 388.
5) Cumhuriyet 10. X. 1938.
6) Orthodoxia Jan. 1939, S. 30 f.
') Orthodoxia Dez. 1938, S. 390; Pantainos 2. IL 1939, S. 87.
8) Cürkoven Vestnik 13. I. 1939, S. 36; Glasnik 7. III. 1939, S. 107.
9) Orthodoxia Febr. 1939, S. 62; Ekklesia 6. IV. 1939, S. 110.

10) Orthodoxia Febr. 1939, S. 64.
n) Cürkoven Vestnik 9. XII. 1938, S. 547; Pantainos 16. IL 1939, S. 119.



— 104 —

Während im Patriarchat Antiochien, das fast ausschliesslich arabisch
sprechende Gläubige umfasst, keine besondern Vorfälle gemeldet werden —
der Patriarch hat vom neuen französischen Oberkommissar Gabriel Puaux
feierlich den höchsten französischen Orden überreicht bekommen *) und
zur Überprüfung des Ausbildungsstandes die Priesterschule im Kloster
des Grabes der Gottesmutter besucht 2) —, ringt das Patriarchat Jerusalem
unter Leitung seines Oberhauptes Timotheos um die Neugestaltung seiner

Grundlagen, besonders in völkischer und finanzieller Hinsicht. Mitte des

vergangenen Jahres wurde ein neuer Verfassungsentwurf für das Patriarchat
ausgearbeitet, der die Oberhoheit des Patriarchen auf Palästina und
Transjordanien festsetzte, ihn mit einem beratenden Ausschusse von Geistlichen
umgab und die Kenntnis der arabischen Sprache als Voraussetzung zur
Übernahme des Amtes erklärte. Gleichzeitig wurde die Sorge für das

Pilgerwesen3) und das Heilige Grab durch die Bildung entsprechender
Brüderschaften neu geregelt 4). Die Brüderschaft des Heiligen Grabes ist
inzwischen gebildet worden; sie besteht aus 54 Archimandriten, 39 Hiero-
monachen, 21 Hierodiakonen und 76 Mönchen mit dem Sitze in Jerusalem.
Sie überwacht auch die Schulen: das Gymnasium in Jerusalem, die sechs

gemischten männlichen und weiblichen Schulen an verschiedenen Orten
sowie die drei Knaben- und drei Mädcheninternate. Dazu kommen in
Transjordanien eine Schule sowie zwei Knaben- und fünf Mädcheninternate

5). Für die Wiederherstellung des Heiligen Grabes und der
Geburtskirche des Erlösers ist dem Patriarchen inzwischen die Mithilfe
verschiedener rechtgläubiger Landeskirchen zugesichert worden 6).

Auch das Patriarchat Alexandrien ist durch das Bemühen eines

Ausgleichs zwischen den Griechen und den arabisch sprechenden
Angehörigen der Kirche beschäftigt. Patriarch Nikolaus V. hat zu Ende des

Jahres 1938 ein Wahlgesetz erlassen, das die Wählbarkeit aller Erzpriester
vorsieht, die den kanonischen Bestimmungen entsprechen. Sie müssen
eine abgeschlossene theologische Bildung besitzen, mindestens 40 Jahre
alt sein und eine bestimmte Wirksamkeit im geistlichen Berufe hinter sich
haben. Der Synod besteht aus mindestens sieben Metropoliten, zu denen
noch sieben weitere aus andern griechischen Kirchen (Konstantinopel,

*) Ekklesia 11. III. 1939, S. 79.
2) Ebd. 18. III. 1939, S. 88.
3) Solche kamen 1938 in geschlossenen Gesellschaften aus Estland, dem Fernen

Osten und Syrien. Für 1939 werden solche aus Bulgarien erwartet: Glasnik 29. III.
I939, S. 141 (gemeint sind natürlich Orthodoxe).

o) Ad-Difac 1., 2., 3., 4., 5., 8. und 10. VIII. 1938; vgl. Vbl. 1938, S. 299.
5) Die Zahl der Rechtgläubigen in Palästina betrug 1931: 39727, zusammen

mit Transjordanien 45—50 000. Die Bevölkerung Palästinas, 1 414 259 Personen,
bestand aus 103 831 Christen aller Bekenntnisse, 895 144 Mohammedanern, 403 497
Juden und einigen andern. So der «Nieuwe Rotterdamsche Courant» vom 24. I.
1939, abends auf Grund der amtlichen Zählung. Die Zeitschrift «Nea Zion» gibt
nach Misionarul Sept. 1938, S. 638, etwas andere (jeweils niederere) Zahlen.

6) Vgl. oben S. 95. — Das Rundschreiben des Patriarchen Timotheos vom
7. IL 1939: Pantainos 2. III. 1939, S. 140.



— 105 —

Antiochien, Jerusalem, Kypern oder Athen) ernannt werden könnena).
Diese Frage ist durch das unerwartete Ableben des Patriarchen am3. März
1939 2) wieder aktuell geworden. Einstweilen wurde der Metropolit von
Tripolis, Theophanes, ein Grieche, zum Verweser bestellt 3). Die Liste
der Teilnehmer an der Neuwahl, 38 Geistliche und 79 Laien, enthält
nur verhältnismässig wenig Araber bzw. arabisch redende Ägypter4).
Unter diesen befindet sich der Bischof von Axum (in Italienisch-Abessinien),
der durch seine Volkszugehörigkeit besonders geeignet ist, die Verbindung
mit den Staatsbehörden aufrecht zu erhalten, was der koptischen Kirche
vermöge ihres speziell ägyptischen Gepräges leichter gelingt. So war er
es, der am 11. Februar 1939 König Fârûq anlässlich seines 19. Geburtstages

die Glückwünsche der Kirche übermittelte5), während der Verweser

Theophanes sich anlässlich der Hochzeit der Prinzessin Fauzijja mit dem
iranischen Kronprinzen am 15. März 1939 mit der Absendung von
Drahtungen begnügte 6).

Zu den letzten Amtshandlungen des entschlafenen Patriarchen
gehörten ein Rundschreiben an die Priester vom 14. Juni 1938, das im
Oktober wiederholt wurde und die Sicherstellung der finanziellen Mittel für
die geistliche Versorgung der Gemeinden und für die Priester in ihrem Alter
vorsieht 7), die Gründung einer Anstalt für byzantinische Kirchenmusik 8)

und schliesslich das schon erwähnte Rundschreiben 9), das die Gläubigen
in der Zerstreuung zum Festhalten am Glauben aufforderte und ihnen
versprach, sie so bald als möglich mit Priestern zu versorgen.

Göttingen, April 1939. Bertold Spuler.

Weltkonferenz für Glauben und Verfassung. Tagung des Fort-
setzungsausschusses in Ciarens am Genfersee, vom 29. August bis 1.

September 1938. In Edinburg war beschlossen worden, die Arbeit der
Konferenz weiterzuführen ohne Rücksicht auf die geplante Zusammenfassung

der ökumenischen Bewegung. In seinem Bericht wusste der
Generalsekretär davon zu erzählen, wie verschiedene Kirchen begonnen
hätten, sich mit den Berichten von Edinburg zu befassen, und wie die

Einigungsversuche zu weiteren Ergebnissen geführt und durch die
Edinburger Weltkonferenz neue Anregungen erhalten hätten. Über die einzelnen

1) Ekklesia 21. IL 1939, S. 24.
2) Pantainos 9. III. 1939, S. 154—157, 158—161; Ekklesia 4. III. 1939,

S. 65; Anaplasis März 1939, S. 33, 42—44. — Lebensb. vgl. Vbl. 1939, S. 103.
3) Pantainos 9. III. 1939, S. 167; Ekklesia 18. III. 1939, S. 88.

4) Pantainos 16. III. 1939, S. 175—178.
5) Ebd. 16. IL 1939, S. 118.
6) Ebd. 16. III. 1939, S. 180 f.; 23. III. 1939, S. 196; Ekklesia 18. III. 1939,

S. 88.
7) Pantainos 13. X. 1938, S. 644 f.
8) Glasnik 18. IL 1939, S. 67.
9) Oben, S. 95. — Pantainos 21. I. 1939, S. 24.



— IOC —

Fälle wurde und wird in der «Chronik» Aufschluss gegeben. Das erste

wichtige Geschäft der Verhandlungen drehte sich um die Haltung der
Weltkonferenz für Glauben und Verfassung zum Projekt des «Ökumenischen
Rates der Kirchen». Wie in Edinburg so wurde auch in Ciarens die Befürchtung

ausgesprochen, durch die neue Organisation werde die Aufgabe der
Konferenz eingeschränkt, ja gänzlich aufhören, was dem Sinn der Konferenzen
in Lausanne und Edinburg widerspreche. Nach langen Debatten wurden
Zusätze zu der vorliegenden Vorlage über die Verfassung des ökumenischen Rates

beschlossen, die dann auch aufgenommen worden sind. Der erste Zusatz,
der dem III. Abschnitt der Verfassung, Funktionen, beigefügt ist, lautet:
«In Angelegenheiten, die das Gebiet von „Glauben und Kirchenverfassung"
betreffen und von gemeinsamem Interesse sind, soll der Rat stets in
Übereinstimmung mit der Grundlage handeln, auf der die Konferenzen von
Lausanne (1927) und Edinburg (1937) einberufen und geführt wurden 1).»

Der zweite Zusatz ist a. a. O. unter VI., S. 64, oben abgedruckt. Ferner
wurde noch beschlossen, dass die Bewegung für «Glauben und Verfassung»
unabhängig bleiben soll, bis sich der ökumenische Rat der Kirchen durch
den Kirchentag definitiv konstituiert hat. Im übrigen wurde der Vorlage
mit grosser Mehrheit zugestimmt.

Die erwähnten Forderungen der 1937 in Edinburg abgehaltenen
Weltkonferenz sind folgende:

a) Die Kommission des ökumenischen Rates für «Glauben und
Kirchenverfassung» soll zuerst aus dem durch diese Konferenz ernannten
Fortsetzungsausschuss bestehen.

b) Im Falle weiterer Ernennung von Mitgliedern der Kommission
für «Glauben und Kirchenverfassung» sollen die Ernannten stets Glieder
der Kirchen sein, die unter die Bedingungen der Einladung der Bewegung
für «Glauben und KirchenVerfassung » fallen, die an «alle christlichen
Körperschaften der Welt, die unsern Herrn Jesus Christus als Gott und
Heiland annehmen», gerichtet ist.

c) Die Arbeit der Kommission für «Glaube und Kirchenverfassung»
soll unter der allgemeinen Verantwortung eines theologischen Sekretariats

weitergeführt werden, das nach Beratung mit dem Ökumenischen Rat
durch die Kommission ernannt wird und in enger Zusammenarbeit mit
dessen anderen Sekretariaten vorgeht. Der Rat soll nach Beratung mit der
Kommission angemessene finanzielle Vorsorge für die Arbeit der
Kommission treffen.

d) In Angelegenheiten, die das Gebiet von «Glauben und
Kirchenverfassung» betreffen und von gemeinsamem Interesse für alle Kirchen sind,
soll der Rat stets in Übereinstimmung mit der Grundlage handeln, auf der
die Konferenz für «Glauben und Kirchenverfassung» einberufen wurde
und geleitet wird.

*) I. K. Z. 1939, S. 63.



— 107 —

e) Der ökumenische Rat soll aus offiziellen Vertretern der beteiligten
Kirchen bestehen.

f) Jeder vor der ersten Sitzung des Kirchentages gebildete Rat ist als

vorläufiger zu bezeichnen, und der alle Kirchen vertretende Kirchentag
soll völlige Freiheit haben, die Konstituierung des Zentralausschusses

festzulegen.
Die zweite grosse Aufgabe der Tagung in Ciarens war die Umschreibung

des Studienprogrammes, das an die Hand genommen werden soll. In
Edinburg hat sich ergeben, dass eine gründliche Erörterung des Wesens
der Kirche eine erste Notwendigkeit der Weiterarbeit ist. Die Anregung
wurde reiflich erwogen und nach ausgiebiger Diskussion beschlossen, eine
Kommission zu bestellen. Als Thema wurde ihr einfach bestimmt: «Die
Kirche.» Die Kommission soll in einer europäischen und amerikanischen
Kommission arbeiten unter Leitung von Dr. R. N. Flew, einem Führer der
englischen Methodisten.

Als zweites Geschäft lag der Tagung der Auftrag der Edinburger-
konferenz vor, zum Studium liturgischer Fragen eine Kommission zu
bestellen oder eine andere Methode zu wählen. Drei Vorschläge kamen zur
Behandlung, der eine ging dahin, zur Orientierung über das Thema eine
Schrift und Beschreibungen der verschiedenen liturgischen Überlieferungen
zu verfassen, der zweite regte eine kleine liturgische Konferenz an, und
der dritte befürwortete eine gründliche Untersuchung der liturgischen
Traditionen und der Anschauungen über die Liturgie. Beschlossen wurde,
im August 1939 eine Konferenz einzuberufen. Ihr Hauptverhandlungsgegenstand

soll die Aufstellung eines Planes zum Studium der liturgischen
Fragen mit Einschluss des Problems der Interkommunion sein. Dr. Flew
soll Gelegenheit gegeben werden, mit dem Komitee die Arbeit der
Kommission für «Die Kirche» zu beraten.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Verhandlungen

der Kirche von England mit den lutherischen Kirchen
Estlands und Lettlands sind zum Abschluss gekommen. Ihr Ergebnis ist in
einem Bericht niedergelegt, der kürzlich erschienen ist1). Im März 1936
hatten Vertreter der beiden baltischen Kirchen England besucht und in
mehreren Sitzungen mit Vertretern der Kirche von England die einschlägigen

Themen: Heilige Schrift, Bekenntnisse, Sakramente und Amt,
besprochen. Im Juni 1938 wurden die Konferenzen in Riga und in Tallinn
fortgesetzt und beendet. Das Resultat wurde in einem Bericht niedergelegt,
der von Mitgliedern der Kommissionen unterzeichnet ist. Ihre Präsidenten
sind der Bischof Headlam von Gloucester, der Bischof Rahamägi von
Estland und der Erzbischof Grünsberg von Lettland. Im Bericht wird
festgelegt, dass mit grosser Sorgfalt die Übereinstimmungen und Differenzen
in Lehre und Disziplin untersucht-und dass über die meisten wichtigen

x) Verlag S. P. C. K. London 1938.



— 108 —

Punkte der Lehre Übereinstimmung festgestellt worden sei. Die
Beziehungen zwischen den drei Kirchen, wie sie der Bericht empfiehlt,
verlangen von keiner die Annahme aller Lehrmeinungen und aller sakramentalen

oder liturgischen Eigentümlichkeiten der andern Kirchen, setzen aber

voraus, dass jede von der andern glaubt, dass sie an den wichtigsten Lehren
des christlichen Glaubens festhält. «Wir sind der Meinung, dass alle drei
Kirchen an den wichtigsten Lehren des christlichen Glaubens festhalten.»
Der Bericht empfiehlt, dass künftig auf erfolgte Einladung hin ein
anglikanischer Bischof an Bischofsweihen in Estland und Lettland teilnehmen
soll, ebenso werden Bischöfe aus den beiden Kirchen sich an Bischofsweihen

in England beteiligen. Die anglikanische Delegation empfiehlt die
Zulassung von Mitgliedern der beiden Kirchen zur Kommunion in der
Kirche von England und nimmt von der Erklärung der Bischöfe der beiden
Kirchen Kenntnis, dass ihre Kirchen bereit sind, Mitglieder der Kirche
von England zur Kommunion an ihren Altären zuzulassen. Ferner wird
empfohlen, dass anlässlich der Lambeth-Konferenz oder wenn andere
Bischofskonferenzen stattfinden, Bischöfe der beiden baltischen Kirchen
dazu eingeladen werden sollen und dass diese Gegenrecht halten. Der
anglikanische Klerus soll bereit sein, Angehörige der beiden Kirchen in
England oder in den Kolonien zu taufen oder kirchlich zu trauen, welche

Amtshandlungen die Geistlichen an Angehörigen der Kirche von England
vornehmen sollen, sofern kein anglikanischer Geistlicher erreichbar sei. In
solchem Fall sollen Tauf- und Trauscheine ausgestellt werden.

In dem Begleitschreiben an den Erzbischof von Canterbury zu dem
Bericht bemerkt der Bischof von Gloucester, dass die theologischen und
kirchlichen Probleme grössten Teils dieselben gewesen seien wie bei den

Verhandlungen mit der Kirche von Finnland, der Bericht mit diesem im
wesentlichen übereinstimme. Wie erwähnt, sei im Wichtigsten Einigung
erzielt worden, nur nicht bezüglich der Rechtfertigung aus dem Glauben.
Das treffe bei allen lutherischen Kirchen zu. Doch möge man sich mit der
Feststellung, wie sie in Edinburg einstimmig entgegengenommen worden
sei, zufriedengeben. Bei der Firmung erfolge wie bei allen lutherischen
Kirchen die Handauflegung durch den Pfarrer. Dieser Feier werde wie überall

im Luthertum grosse Bedeutung zugemessen. Die Firmung sei in der
Kirche von Estland Bedingung der kirchlichen Trauung. Schwierigkeiten
bot wie in Finnland das Amt. Die lutherischen Kirchen messen der äussern
Form keine Bedeutung bei. Die Situation sei in den baltischen Kirchen
ähnlich wie in Finnland. Wie die Kirche dieses Landes die Wiederherstellung

eines ordnungsgemässen Amtes gewünscht habe, so auch die beiden
baltischen Kirchen. Zu diesem Zweck mögen Bischöfe der Kirche von
England an Bischofsweihen teilnehmen.

Das Haus der Bischöfe der Convocation von Canterbury hat in der

Januar-Sitzung 1939 dem Übereinkommen zugestimmt. Das Unterhaus
im Mai 1939. In der Resolution wurde ausserdem der Hoffnung Aus-



— 109 —

druck gegeben, das Übereinkommen möchte auf Grund des gemeinsamen
Glaubens und des gemeinsamen bischöflichen Amtes zur völligen
Interkommunion weitergeführt werden.

Einigungsbestrebungen in den Freikirchen in England. Der
Plan, die beiden Gruppen der Freikirchen in England — das Executive
Committee of the National Free Church Council und den Federal Council
of the Free Churches — zusammenzuschliessen, ist nach eingehenden
Beratungen ausgeführt worden. Am 7. März 1939 wurde der Zusammenschluss
auf der Konferenz der britischen Freikirchen, an der 600 Delegierte
teilnahmen, perfekt. Die gemeinsame Organsiation führt den Namen «The
Free Church Federal Council». Der neue «Freikirchen-Bundesrat» ist
das Organ der Freikirchen zur Erfüllung gemeinsamer Aufgaben, besonders

zur Pflege der Beziehungen mit der Kirche von England. Er soll die
Einheit unter den Freikirchen vertiefen, die Einheit in der Verkündigung
der Predigt darstellen, für die christliche Unterweisung des heranwachsenden
Geschlechtes segensreich wirken — die beteiligten Denominationen
werden in ihrer bisherigen Selbständigkeit und Freiheit nicht beschränkt.
Generalsekretär ist Rev. S. J. Scott Lidgett.

Einigungsbestrebungen in der protestantisch-bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten. Über den Stand der Verhandlungen
zwischen der bischöflichen und der presbyterianischen Kirche J) gab im
Haus der Bischöfe, das vom 1.—3. November in Memphis getagt hat,
Bischof Parsons, der Präsident der Unionskommission, Auskunft. Der
Bischof gab bekannt, dass nicht nur mit den Presbyterianern, sondern auch
mit den bischöflichen Methodisten, den Lutheranern und der reformierten
bischöflichen Kirche unterhandelt werde, dass aber erst die Beratungen
mit den Presbyterianern zu bestimmten Vorschlägen geführt hätten. Am
27. und 28. Oktober kamen die Kommissionen der beiden Kirchen in New
York zusammen. Es wurden neun Punkte des gemeinsamen Glaubensgutes
und ein Programm gemeinsamer Arbeit aufgestellt und ein Konkordat in
Vorschlag gebracht. Beides wird den Kirchen zur Beratung empfohlen.
Das Haus der Bischöfe nahm Kenntnis vom Stand der Dinge, ohne auf die

Behandlung einzutreten, da man der Lambethkonferenz 1940 nicht
vorgreifen will und ähnliche Verhandlungen zwischen der presbyterianischen
und bischöflichen Kirche in Schottland im Gange sind. Die beiten
Dokumente2) lauten:

I. Gemeinsames Glaubensgut. 1. Die in Verhandlungen
stehenden Kirchen stimmen darin überein, dass sie die heiligen Schriften des

A. T. und N. T. annehmen. Sie enthalten Gottes Wort und sind oberste
Regel für Glauben und Sitten. Sie glauben, dass diese Schrift allen Men-

Vgl. l.K.Z. 1938, S. 179 f.
2) Der Text — übersetzt von Pfarrer Neuhaus — findet sich in der Liv. Church

vom 9. November 1938.



— 110 —

sehen frei erreichbar gemacht werden solle und dass in der katholischen
Gemeinschaft Raum für verschiedene Auslegung ist.

2. Sie stimmen darin überein, dass sich der Glaube und die Lehre der
Kirche in allgemein anerkannten Sätzen und Formeln ausdrücken.
Demgemäss halten sie das apostolische und nizänische Glaubensbekenntnis
als klassischen Ausdruck dieses Glaubens in Ehren. Diese Bekenntnisse
haben dazu gedient, die Gesamtkirche auf einer gemeinsamen Grundlage
der Wahrheit und der Tatsachen der Schrift zu einigen und sie vor
grundlegenden Irrtümern zu bewahren. Sie anerkennen dieselben als
historischen Ausdruck des christlichen Glaubens, wie er später je nach Bedürfnis
verschiedentlich formuliert wurde (39 Artikel und Westminsterkonfession).

3. Unter Annahme der vereinbarten Form auf der Lausanner
Weltkonferenz 1927 erklären sie freudig das Evangelium von Gottes Gnade als

göttliches Werkzeug der Wiedergeburt des einzelnen wie der Gesellschaft.

4. Beide Kirchen anerkennen übereinstimmend, dass die Sakramente
der Taufe und des Herrenmahles göttlicher Einsetzung und wirksame
Zeichen und Siegel der rettenden Gnade Gottes sind. Durch sie werden
die Glieder in den Leib Christi aufgenommen, innerlich erneuert und dazu

gestärkt, um eine Gemeinschaft im Leben und Gottesdienst im Glauben
und in dankbarer Abhängigkeit vom Heiligen Geiste zu bilden.

5. Sie stimmen darin überein, dass das kirchliche Amt die Gabe des

Herrn Jesu Christi an seine Kirche ist. Nach seiner Absicht ist es ein
Amt nicht eines Teiles der Kirche, sondern der Gesamtkirche. Er beruft
zu seinem heiligen Dienste, wen er will. Die Zulassung zu diesem Amte
erfolgt durch Gebet und Handauflegung, und zwar durch Personen, die
hierzu ermächtigt sind, im Glauben, dass Gott denen die Gnade verleihen
will, die er durch seinen Sohn berufen hat.

6. Sie stimmen darin überein, dass die Kirche nicht auf Menschenwillen,

sondern auf Gottes ewigem Willen begründet ist, der die Menschen
in eine Gemeinschaft zusammenbringt, die in Christus ihre Wurzeln hat
und die durch die Kraft seines Heiligen Geistes zusammengehalten wird.
Das Leben der Kirche ist ein Leben auf Gott hin, ein Leben in wachsender
Gnade und in Gottesdienst für die Menschheit. Die Kirche ist mit einer
göttlichen Sendung beauftragt, Zeugnis von Christus abzulegen und die
Heilsbotschaft von der erlösenden Gnade Gottes durch Christus zu
verkündigen.

7. Sie stimmen darin überein, dass die innere Einheit derer, die an
Christus glauben, in einem gemeinsamen kirchlichen Leben und in kirchlicher

Gemeinschaft sichtbar gemacht werden soll. Sie anerkennen
übereinstimmend die Verpflichtung, die sichtbare Einheit der Kirche zu suchen
und zu fördern, wo immer das reine Wort Gottes gepredigt wird und
die Sakramente nach der Anordnung Christi recht gespendet werden.

8. Sie stimmen darin überein, dass die Kirche ihren Zusammenhang
durch alle Jahrhunderte und in der ganzen Welt als eine Gemeinschaft



— Ill —

bekundet, deren Haupt Jesus Christus ist. Das bedeutet Glaubenseinheit
im wesentlichen bei Abweichungen in den Andachtsäusserungen, im
Gottesdienst und im Denken. Das heisst, dass sie in ihrer eigenen
geistlichen Sphäre ihrem Herrn allein Treue schuldet.

9. Sie stimmen darin überein, dass sie das souveräne Recht des Herrn
Jesu Christi anerkennen, das menschliche Leben zu leiten und auf allen
Gebieten zu führen. Sie suchen mit vereinten Kräften die Unterwerfung
unter seinen Geist nicht nur in der kirchlichen Ordnung, sondern auch
in der gesamten menschlichen Lebensordnung: in der Familie, im öffentlichen,

nationalen und internationalen Leben. Sie suchen ihre Richtung
im Lichte und in der Kraft des Heiligen Geistes.

II. Gemeinsames Programm. Wir empfehlen:
1. dass, da ja die verhandelnden Kirchen sich auf dieselbe Schrift

berufen und dieselben Bekenntnisse bekennen, geeignete Massnahmen

getroffen werden sollten, auf einer regulären und durch die kirchlichen

Autoritäten gebilligten Grundlage die gegenseitige Zulassung
zu den Kanzeln, wo sich dazu Gelegenheit bietet, und die Zulassung
der Geistlichen zur Verkündigung des Evangeliums zu veranlassen.
Die Geistlichen müssen nach der Regel und Praxis ihrer Kirchen
von den dazu ermächtigten Personen durch Gebet und Handauflegung
richtig ordiniert sein;

2. dass Mittel und Wege gesucht werden, um allgemeine Regeln auf¬

zustellen, wodurch Kommunikanten beider Gemeinschaften zu
Hause und im Ausland als Glieder der katholischen Kirche Christi
am Tische des Herrn willkommen geheissen werden;

3. dass von Zeit zu Zeit Delegationen eingeladen werden, um bei offi¬
ziellen Anlässen Grüsse und Berichte von der andern Kirche zu
überbringen, um so die brüderliche Anerkennung auszudrücken und
freundschaftliche Beziehungen in Christus zu fördern;

4. dass, um den Geist gegenseitigen Verständnisses zwischen den

Kirchen zu pflegen, der Klerus, die Kandidaten der Theologie und
die Laien ermuntert werden, sich gegenseitig besser kennen zu
lernen, indem sie die Geschichte und den Geist der andern Kirche
studieren, insbesondere in theologischen Seminarien, im Professorenaustausch

und in gegenseitiger Teilnahme an den öffentlichen
Gottesdiensten.

Beiden Kirchen wird ein Konkordat zur Behandlung, das eine
organische Union anbahnen soll, vorgelegt:

«Der unmittelbare Zweck dieser Vereinbarung ist es, dafür zu sorgen,
dass jede Kirche, wo es örtlich wünschenswert erscheint, die Mitglieder
der andern seelsorgerisch betreut und ihnen die Möglichkeit zum Empfang
der heiligen Kommunion bietet. Dadurch stellen sie eine Gemeinschaft her.
Die Hauptschwierigkeit besteht in den abweichenden Ansichten über das



— 112 —

kirchliche Amt. Aber auch hier herrscht eine weitreichende Übereinstimmung.

Beide Kirchen glauben, dass das Amt nach Gottes Willen zur
Kirche gehört. Beide glauben, dass die Amtssukzession ein fortlaufendes
Zeichen des beständigen Lebens der Kirche ist, und dass die Handauflegung
die apostolische Methode ist, diese Sukzession zu übertragen. Beide

glauben an eine episkopale Ordination, hier durch einen Bischof, dort
durch ein Presbyterium, das in episkopaler Befugnis handelt. Schliesslich
glauben beide Kirchen, dass bezüglich des Amtes nach einer Praxis gesucht
werden sollte, die allgemein anerkannt wird. Die Ordination der Geistlichen

in der episkopalen Kirche wird von den Presbyterianern anerkannt.
Andrerseits müssen sich Geistliche der presbyterianischen Kirche, die in
den Dienst der episkopalen Kirchen treten wollen, einer neuen Ordination
unterziehen. Unter Berücksichtigung des ausdrücklichen Zweckes einer
organischen Einheit anerkennen beide Kirchen gegenseitig die geistliche
Wirksamkeit des Dienstes am Wort und Sakrament. Um die volle
Annahme des nachfolgenden Entwurfes sicherzustellen und um den Unterschied

zwischen kanonischer oder gesetzlicher Gültigkeit und geistlicher
Wirksamkeit zu bezeichnen, wo und wann immer von den eigenen
kirchlichen Autoritäten ein Geistlicher beauftragt wird, den Mitgliedern der
andern Kirche Dienste zu leisten und ihnen die Sakramente zu spenden,
soll der wesentliche Akt dieser Beauftragung folgendermassen
geschehen :

Bei einem Geistlichen der presbyterianischen Kirche soll ihm der
betreffende Bischof, falls ihm der Kandidat geeignet erscheint, die Hände
aufs Haupt legen und sprechen: „Empfange Deine Ermächtigung, das

Amt eines Presbyters in dieser Kirche auszuüben, das Dir durch Auflegung
unserer Hände übertragen wird. Im Namen des Vaters und des Sohnes

und des Heiligen Geistes. Amen."
Bei einem Geistlichen der bischöflichen Kirche soll der Moderator

des entsprechenden Presbyteriums in der gleichen Weise verfahren und
dieselben Worte sprechen. Beim nachfolgenden Installationsgottesdienst
sollen beide Kirchen vertreten sein.

Alle getauften Mitglieder beider Kirchen, die konfirmiert sind oder
ihr Glaubensbekenntnis abgelegt haben, sind zum Empfange der heiligen
Kommunion in der andern Kirche berechtigt, wo diese Vereinbarung in
Kraft getreten ist.

Wenn ein Geistlicher der einen Kirche zum Dienst in der andern

ermächtigt ist, so bleibt er der Disziplin seiner eigenen Kirche
unterworfen. Es wird von ihm erwartet, dass er regelmässig dem Bischof bzw.
dem Presbyterium Bericht erstattet, z. B. über die Kommunikanten der
andern Kirche, welche seiner Obhut anvertraut sind. Falls er in der Pastoration

versagt oder sich einer Pflichtversäumnis schuldig macht, kann
die kirchliche Autorität jeder Gemeinschaft den Fall vor die Stelle bringen,



— 113 —

die die Jurisdiktion ausübt, und nach ihrem Ermessen die Beziehungen
lösen. Ferner bringt dieser Auftrag, in der andern Kirche zu amtieren,
die Erlaubnis mit sich, dieses nur in dem zuerst ermächtigten Bistum bzw.
Presbyterium zu tun. Er bedarf wieder einer besondern Erlaubnis, wenn
er in eine andere Diözese bzw. in ein anderes Presbyterium übertritt.
Wenn eine solche Abmachung zwischen einem Bistum und einem
Presbyterium erfolgt, so sollen die also bestallten Geistlichen in der Synode
bzw. im Presbyterium der andern Kirche Sitz, aber keine Stimme haben.

Diese Vereinbarung gilt interimistisch. Beide Parteien werden
Konferenzen und Verhandlungen bis zur vollen organischen Einheit abhalten
und den Behörden beider Kirchen regelmässig hierüber Bericht erstatten.»

Das Konkordat stösst besonders auf seiten der anglokatholischen Richtung

in der bischöflichen Kirche auf starken Widerstand. Die Church
Union, die Organisation der Anglokatholiken, auf ihrer Tagung hat sich
entschieden dagegen ausgesprochen und die Vorschläge geradezu als ein
Hindernis und nicht als einen Weg zur kirchlichen Union bezeichnet1).
Es findet aber auch in weiten Kreisen beider Kirchen Zustimmung, was
auf grossen Versammlungen von Angehörigen beider Bekenntnisse zum
Ausdruck kommt. Das Konkordat soll der Lambethkonferenz 1940 von
den amerikanischen Bischöfen unterbreitet werden2). Die in Cleveland
Ende Mai versammelte Generalkonferenz der «Presbyterian Church in
the U.S.A.» hat mit starker Mehrheit beschlossen, die Verhandlungen
auf Grund der Vorschläge fortzusetzen.

Die Liv. Church berichtet in der Nummer vom 19. Oktober 1938 von
dem Versuch einer Annäherung zwischen der bischöflichen Kirche und
den Kongregationalisten. Schon einmal sind Schritte dazu unternommen
worden (vgl. I. K. Z. 1919, S. 176 ff.), die aber erfolglos geblieben sind. Sie

wurden im Winter 1933/34 in Chicago wieder aufgenommen. Die
Besprechungen hatten zunächst informatorischen Charakter, mit dem
Ergebnis in vielem Übereinstimmung trotz grosser Differenzen, i. J.

traten von beiden Kirchen je zehn Vertreter zusammen, um die Diskussion
weiterzuführen. Die Schwierigkeit zeigte sich in dem Versuch, zu
definieren, was wesentlich und was nicht wesentlich sei. Man glaubte den

Weg gefunden zu haben, indem man den bekannten Satz: In necessariis

unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas interpretierte: In consensis

unitas, in non consensis libertas, in utrisque Caritas. Es wurde festgestellt,
dass zwischen beiden Kirchen wesentliche Verschiedenheiten in den

Anschauungen über das Amt bestehen. Es sollte nicht einfach Reordination
oder bedingungsweise Ordination, sondern eine erweiterte Vollmacht auf
gegenseitiger Basis in Betracht gezogen werden. Das hätte aber eine

Änderung des 11. Canons der Verfassung der bischöflichen Kirche zur

x) Liv. Church vom 11. Januar 1939.
2) The Guardian vom 19. Mai 1939, S. 319.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1939.



— 114 —

Folge. Ebenso wichtig ist das Wesen der Kirche, der sakramentale
Charakter des kirchlichen Lebens wie ihr Verhältnis zum menschgewordenen
Gottessohn. Es sind das menschlich gesprochen unüberwindliche
Differenzen, trotzdem wird dieser neue Versuch begrüsst im Glauben, dass

mit Hilfe Gottes alle Dinge möglich seien 1).

Einigungsbestrebungen der Lutheraner in den Vereinigten
Staaten. Die Verhandlungen der Kommissionen der «Vereinigten
lutherischen Kirche in Amerika» — sie zählt 1,503,803 Anhänger — und der
«Amerikanischen Lutherischen Kirche» mit 512,477 Mitgliedern sind am
2. März mit einem positiven Ergebnis zum Abschluss gekommen. Das
Übereinkommen, das den organischen Zusammenschluss der beiden
Kirchen durchführt, wird 1940 auf einer gemeinsamen Konferenz bestätigt
werden können, da keine Differenzen mehr bestehen. Die grösste Schwierigkeit

bot die Inspiration der Heiligen Schrift. Mit folgender Formel wurde
sie aus dem Wege geräumt: «Auf Grund eines einzigartigen Wirkens des

Heiligen Geistes, wodurch er den heiligen Verfassern den Inhalt und das

rechte Wort eingab, sind die verschiedenen Bücher der Bibel miteinander
verbunden und bilden zusammen ein vollständiges, irrtumloses, unteilbares

Ganzes, dessen Zentrum Christus ist2).»
Andere lutherische Kirchen Amerikas streben ebenfalls eine

Verständigung unter den Lutherianern an. In Racine (Wise.) trat im November
eine Konferenz zusammen, der fünf lutherische Gruppen angehören:
die amerikanisch-lutherische, die norwegisch-lutherische, die Augustana,
die Vereinigte dänische lutherische Kirche und die lutherische Freikirche.
Es wurde auf die Notwendigkeit des Zusammenschlusses aller lutherischen
Kirchen hingewiesen und ein «Ausschuss zur Förderung lutherischer
Zusammenarbeit» gewählt. Ihm gehören je zwei Vertreter der fünf Gruppen
an. Seine Mission ist, «Fragen der Förderung der Bruderschaft und der
Zusammenarbeit aller lutherischen Gruppen in Amerika» zu studieren.
Im Juni 1938 beauftragte die Missouri Synode der Evangelischen Lutheraner,

die in U. S. A. und in Canada über eine Million Anhänger zählt,
eine Kommission, die Unionsarbeit mit der «Vereinigten Lutherischen
Kirche in Amerika» fortzusetzen. — Die Gesamtzahl der Lutheraner
beträgt in U. S. A. gegen fünf Millionen.

Rom und die orthodoxe Kirche. Die Weltgebetsoktav zur Vereinigung

der Kirche vom 18. bis 25. Januar wurde dies Jahr in der
römischkatholischen Kirche mit besonderer Auszeichnung gefeiert — so zum
erstenmal in der lateinischen Kathedrale in Athen. Der lateinische
Erzbischof und der griechisch-katholische Bischof nahmen daran teil. Es

J) The Basic Formida for Church Union, by 10 Anglican and 10 Congregational

ministers of the city of Chicago, edited by Douglas Horton. Published
jointly by the Chicago Theological Seminary and Seabury-Western Theological
Seminary, 1938. For sale by Morehouse-Gorham Co. Price 50 cts.

2) Liv. Church vom 15. März 1939.



— 115 —

wurden verschiedene Vorträge gehalten, so von P. Gano über die
Bemühungen der Päpste zur Verwirklichung der Union, von P. Stefanu
über die Trinität, von Don Ci Cernia über die Ursache der Spaltung,
die der Referent in erster Linie auf den Mangel an christlicher Liebe und
die politische Rivalität zwischen dem Westen und Osten zurückführte.

In München wurde während der Oktav durch das Andreaskolleg für
orientalische Mission eine Unionswoche veranstaltet. Am Sonntag wurde
die Chrysostomusliturgie seltsamerweise in deutscher Sprache mit
Kommunion unter beiden Gestalten gefeiert. In allen bedeutenden Städten
Frankreichs fanden grössere, zum Teil von Angehörigen verschiedener
Kirchen veranstaltete Kundgebungen statt. Darüber berichtet das Aprilheft

der «Oecumenica» ausführlich. Von Lyon aus hielten am 22. Januar
Kirchenmänner des reformierten, des anglikanischen, des römischkatholischen

und des russisch-orthodoxen Bekenntnisses Radioansprachen, die
im genannten Heft publiziert sind.

Ende Januar wurden in Köln vom Verein katholischer Akademiker
Vorträge über die Wiedervereinigung gehalten, bei welchem Anlass die

Chrysostomusliturgie in griechischer Sprache gefeiert wurde.
Im Dezember gaben die «Blätter der Catholica Unio» die Themen

bekannt, die in den Seminarien am «Dies orientalis» (vgl. I. K. Z. 1938,
S. 63) behandelt werden sollen. Sie sind dem Dekret der Studienkongregation

beigegeben:
1. Die Geschichte der Trennung der Ostkirche von Rom. 2. Situation

und Geschichte der einzelnen Zweige der Ostkirche. 3. Das kirchliche
Schrifttum des christlichen Orients. 4. Die unierten Katholiken der
orientalischen Riten. 5. Die Bestrebungen für die Rückkehr der Ostkirche zur
katholischen Kirche. 6. Die Mission bei den von Rom getrennten
Ostkirchen und ihre Geschichte. 7. Psychologische Hindernisse der
Wiedervereinigung. 8. Wege zur Rückkehr der getrennten Ostkirchen. 9. Die
Bemühungen der Päpste um die Wiedervereinigung im Laufe der
Jahrhunderte. 10. Der Kirchenbegriff bei Katholiken und Schismatikern.
11. Der Primat Petri und die orientalischen Christen. 12. Das Filioque
auf dem Konzil von Toledo. 13. Die Verehrung der Gottesgebärerin Maria
bei den Orientalen. 14. Die Sakramentenlehre bei den getrennten Orientalen.

15. Die eucharistische Frömmigkeit bei der Ostkirche. 16. Die
Epiklese (ein Gebet, das Verwandlung und Segensfülle der eucharistischen

Opfergaben durch den Heiligen Geist erfleht) in den östlichen Liturgien.
17. Die Liturgie in der Ostkirche. 18. Die verschiedenen Liturgien des

byzantinischen Ritus und ihre Geschichte. 19. Die Verschiedenheit der
Feste der lateinischen und der orientalischen Kirchen. 20. Der heilige
Chrysostomus als Kirchenlehrer der Ostkirche. 21. Die Unterschiede
zwischen der kirchlichen Disziplin bei den Lateinern und den Orientalen.
22. Der heilige Josaphat als Vorkämpfer der kirchlichen Einheit. 23. Die
bolschewistische Christenverfolgung in Russland. 24. Das Gebet um die



— 116 -—

Rückkehr der getrennten Orientalen. 25. Das päpstliche Institut für die
orientalischen Studien und seine Zeitbedeutung.

Von einem nicht alltäglichen Zusammentreffen von Angehörigen
der römischkatholischen und orthodoxen Kirche wird aus der alten
Abtei Saint-Vincent in Senlis berichtet. «Als Nachklang des 950. Jahrestages

der Taufe des heiligen Wladimir feierte man im November das
Andenken einer Enkelin des russischen Fürsten und Heiligen, die 1044 König
Heinrich I. von Frankreich geheiratet und die sich nach dessen Tod nach
Senlis in ein Kloster zurückgezogen hatte. In der Kathedrale zu Senlis
wurde eine Messe gefeiert, der der Vertreter des russischen Metropoliten
Eulogius in Paris, der Erzpriester Sakharov, beiwohnte. In der alten
Abtei hielt der orthodoxe Gast eine Rede auf das historische Ereignis und
wünschte zum Schluss, dass die Bande der Freundschaft und der
Verständigung zwischen den beiden Kirchen wieder verwirklicht werden
möchten. Es sprachen ferner Prof. Gautherot vom römischkatholischen
Institut in Paris, der Maire von Senlis und der Vorsteher des Instituts Saint-
Vincent. Die Feier, an der einige hundert Römischkatholiken und Orthodoxe

teilnahmen, wurde mit russischen liturgischen Gesängen umrahmt
und mit dem Te Deum geschlossen.»

In Wilna fanden Besprechungen zwischen Vertretern der
römischkatholischen und orthodoxen Kirche über die kirchliche Union statt.
Es wurde über die Ursachen der Spaltung und über die Möglichkeit einer

Herstellung der Einheit unterhandelt. Als Grundlage der Diskussion
wurde eine Resolution gefasst, in der es heisst: «Die Wiedervereinigung
der Kirchen ist ein Werk der Nächstenliebe, an dem jeder Christ
mitarbeiten kann und soll. Zu diesem Zweck müssen wir uns gegenseitig kennen

lernen, um jahrhundertealte Vorurteile zu beseitigen. Aus der Vergangenheit

muss gelernt werden, damit wir nicht die Fehler des konfessionellen
Hasses wiederholen. Wir wollen aber nicht nur das kennen lernen, was uns

trennt, sondern mehr noch das, was uns eint, und dabei wollen wir mehr
auf Gehalt und Inhalt des Glaubens schauen, als auf die äusseren Formen,
die nicht wesentlich sind.»

Nach der Papstwahl richtete der Sekretär der Kongregation für die
orientalische Kirche, Kardinal Tisserant, ein Rundschreiben an die
Bischöfe der Unierten Kirchen, in dem es heisst: «Die Freude der
katholischen Welt über die Wahl des Kardinals Eugenio Pacelli zum Obersten
Pontifex mit dem Namen Pius XII. darf sich bei der Christenheit des

Ostens auf ganz besondere Gründe stützen. Pius XII., der in den
religiösen Fragen des Ostens kein Neuling mehr ist, sondern in seinen
vielseitigen Ämtern oftmals damit beschäftigt war — jederzeit aber als

Priester und Apostel von der Hoffnung und dem Verlangen nach
Verwirklichung der Einheit beseelt —, übernimmt nun als Präfekt die Leitung
der Kongregation für die Orientalische Kirche, nachdem er ihr schon seit
mehreren Jahren mit seinem weisen Rate für eine bessere Verwaltung



— 117 —

zur Seite gestanden und auch an der Kodifizierung des kanonischen Rechtsbuches

für die Ostkirche in kluger und eifriger Weise mitgearbeitet hat.
Sein Werk als Oberster Pontifex wird gewiss — wie die Wahl des Namens
schon anzuzeigen scheint — den hochherzigen Spuren seines genialen und
frommen Vorgängers Pius XI. folgen; der Orient weiss daher, dass er in
Pius XII. wieder einen Hirten besitzt, der mit ihm aus vollem Herzen
alle seine Nöte und Hoffnungen teilt. Und wenn man von seinem
Leitspruch ,Opus iustitiae pax' auf ein Programm schliessen kann, so darf
man sagen, dass der Orient auch weiterhin mit jener Güte und Gerechtigkeit

geleitet werden wird, die allein die Quelle des Friedens darstellen.
Für den Katholizismus beginnt eine neue Ära der Grösse und des Ruhmes ;

der christliche Orient wird an dieser gemeinsamen Freude reichsten
Anteil haben.»

In Lemberg wurde ein Ukrainisches römischkatholisches Institut
zur Pflege kirchlicher Wiedervereinigungsbestrebungen gegründet. In
einem besonderen Schreiben bemerkt dazu Metropolit Andreas Schep-
titzky: Gottes Vorsehung habe dem ukrainischen Volk und in erster
Linie den ukrainischen Katholiken die grosse Aufgabe zugedacht, die

getrennten Brüder in die Einheit der universalen katholischen Kirche
zurückzuführen. Diese Aufgabe sollen nicht nur die Mitglieder der
lehrenden Kirche, sondern auch alle ihre Kinder durch rückhaltlosen Einsatz

und Fürbitte vollbringen. In dem Bestreben, dieses grosse heilige
Unternehmen in der galizischen Kirchenprovinz auszubauen und den
breitesten Volksschichten die Möglichkeit zur Beteiligung zu schaffen,
sei das nach dem Metropoliten Rutski benannte Ukrainische Katholische
Institut für kirchliche Wiedervereinigung in Lemberg gegründet worden.
Das Institut werde Bücher und Zeitschriften herausgeben, Konferenzen,
Vorträge, Diskussionsgruppen organisieren und weitere in der gleichen
Richtung verlaufende Aufgaben erfüllen.

Die «Orthodoxia» vom Mai berichtet S. 158 f., dass am 27. April
der Vertreter des Papstes in Konstantinopel, Roneali, den ökumenischen
Patriarchen Benjamin im Auftrage Pius XII. aufsuchte, um ihm dessen

Dank für sein Beileid zum Tod Pius XL und seine Glückwünsche zu seiner
Wahl zu übermitteln.

Die Weltmissionskonferenz in Madras. Die Weltmissionskonferenz,
die vom 12.—29. Dezember 1938 in Tambaram bei Madras in Indien
stattgefunden hat, war von 464 Delegierten besucht, die folgenden Ländern
angehören: Angola 1, Australien 7, Belgisch Kongo 1, Belgien 1, Brasilien 5,
Chinas 8, Dänemark 3, Deutschland 6, Frankreich 3, Franz. Westafrika 1,

Goldküste 1, Grossbritannien und Irland 16, Indien 58, Burma 15, Ceylon 7,
Japan 19, Kanada 3, Kenya 3, Korea 10, Lateinamerika (Argentinien,
Cuba, Chile, Columbien) 14, Lettland 1, Liberia 1, Madagaskar 2, Ma-
layen 8, Mexiko 6, naher Osten (Armenische Apostolische Kirche, Ägypten,



— 118 —

Iran, Palästina, Syrien, Türkei usw.) 17, Nord-Rhodesien 1, Norwegen 2,
Nyassaland 3, Niederlande 3, Niederländisch Ostindien 15, Neuseeland 3,
Nigeria 2, Ozeanien 5, Philippinen 18, Portugiesisch Ostafrika 1, Siam 7,
Sierra Leone 1, Schweden 2, Südafrika 13, Süd-Rhodesien 2, Südwestafrika

1, Tanganjika 1, Turkestan 3, Uganda 2, Vereinigten Staaten 36
Vertreter. Darunter befanden sich über 50 Frauen. Ausserdem waren
40 kooptierte Teilnehmer befreundeter Organisationen da. Zwei Drittel der
Plätze fielen auf die eingeborenen Kirchen. Ohne Zweifel ist die zukünftige
Missionsarbeit in die Hand dieser emporsteigenden Kirchen gelegt. In
ihrer Mehrheit waren die Delegierten Geistliche, Erzieher waren gut
vertreten. Die Konferenz war in Sektionen geteilt, die bestimmte Themen
der christlichen Weltmission behandelten. Wir müssen uns auf Angaben
einiger dieser Themen beschränken: Der Glaube, aus dem die Kirche
lebt. Die Kirche — ihr Wesen und ihr Dienst. Die Stellung der Kirche
in der Mission. Das Zeugnis der Kirche im Blick auf die nichtchristlichen

Glaubensrichtungen und das kulturelle Erbe der Völker. Das

Zeugnis der Kirche: Praktische Fragen der Arbeit. Das innere Leben
der Kirche. Die christliche Arbeit auf erzieherischem, ärztlichem und
sozialem Gebiet im Verhältnis zum missionarischen Ziel. Die wirtschaftliche

Grundlage der Kirche.
Die Konferenz hat weiterhin die Frage studiert, wie es möglich ist,

die Organisation der jungen Kirchen wirksamer zu gestalten; sie hat
das Problem des Wesens und der Glaubensgrundlagen der Kirche erörtert
und hat die Verantwortung, die die eingeborenen Kirchen dadurch auf
sich nehmen, dass sie sich in immer stärkerem Masse verselbständigen,
herausgestellt. Die Fragen des Gottesdienstes und der Schulung der
eingeborenen Pfarrer stellten Probleme von besonderer Bedeutung. Ausserdem

wurde die Stellung der europäischen Missionare innerhalb der
eingeborenen Kirchen und der Verselbständigung dieser letzteren auf
finanziellem Gebiet studiert.

Zwei Kundgebungen lassen wir nach dem Bericht des Ök. P.D. folgen.
Die eine ist die über «Einheit und Zusammenarbeit der Kirchen».

«Die mit dem Studium dieser Frage beauftragte Sektion gibt ihrer
Überzeugung Ausdruck, dass die bisher durchgeführte Zusammenarbeit
das gegenseitige Verständnis vertieft und zu einer bisher unbekannten
Einheit im Geiste geführt habe; dass sie die erfolgreiche Durchführung
christlicher Liebesarbeit auf gewissen Gebieten ermöglicht habe, die

nur auf diese Weise verwirklicht werden konnte; und dass Gott selbst
sie auf dem Wege der Zusammenarbeit weitergeführt habe.

Sie betont die Notwendigkeit, die Zusammenarbeit fortzuführen
und auszudehnen, besonders auf dem Gebiet der religiösen Erziehung,
der Veröffentlichung und Verbreitung christlicher Literatur, in vielen
Formen des sozialen Dienstes und besonders in der Evangelisations-
arbeit, die die Hauptaufgabe der Kirche ist. Besonders betont wird das



— 119 —

dringende Bedürfnis der Zusammenarbeit zur Schaffung einer
Gemeinschaftsnorm und gemeinsamen Handelns in der Frage der Kirchenzucht,
so dass ein christlicher Maßstab für das Familien- und Gemeinschaftsleben

erreicht und aufrechterhalten werden könne.
Mit Nachdruck betont wird die Notwendigkeit gemeinsamer Pläne

für die kirchliche Arbeit, um das ganze Arbeitsgebiet zu erfassen und um
gleichzeitig Kraftvergeudung und unnötige Doppelarbeit zu vermeiden.
Die Arbeit der Nationalen Christenräte und ähnlicher Organisationen auf
diesem Gebiete wird dankbar anerkannt, und es wird auf die Dringlichkeit

hingewiesen, solche Organisationen da ins Leben zu rufen, wo sie

noch nicht bestehen.
Es wird angeregt, dass besonders in den Einrichtungen, die der

Zusammenarbeit dienen, Sorge getragen werden sollte, dass die Treue gegenüber

der sichtbaren Kirche Christi gepflegt werde, ausserdem dass in der

Leitung der Gesamtarbeit und in den Beziehungen zwischen den
verschiedenen kirchlichen Körperschaften zur Gesamtkirche den
eingeborenen Kirchen ein entsprechender Einfluss und Mitbestimmung
zuerkannt würde.

Es wird nachdrücklich betont, dass sowohl im Verhältnis zwischen
den alten und jungen Kirchen wie zwischen den verschiedenen Kirchen
eines Gebietes die Tatsache leitender Grundsatz sein sollte, dass es zum
Wesen des Christentums gehört, dass einer des anderen Last trägt. Die
zu strenge Beaufsichtigung vom Auslande her sollte gelockert werden,
um den jungen Kirchen die Möglichkeit der Mitarbeit und des
Heranwachsens zur Fülle christlichen Lebens, christlicher Erfahrung und christlichen

Liebesdienstes zu geben. Es wird auf die Notwendigkeit
hingewiesen, die Zusammenarbeit der Missionsgesellschaften in den
aussendenden Ländern zu fördern.

Voll Dank wird die Nachricht von der vorgeschlagenen Bildung eines
Ökumenischen Rates der Kirchen aufgenommen. Man gibt der Hoffnung

Ausdruck, dass Sorge getragen werde, um zu gewährleisten, dass

die eingeborenen Kirchen in der Mitgliedschaft des Ökumenischen Rates

entsprechend vertreten seien und dass die Autorität und Selbständigkeit
des Internationalen Missionsrates erhalten bleiben.

Die Sektion gibt dann ihrer Überzeugung Ausdruck, dass ein Teil
der Verpflichtungen der Christenheit nicht durch blosse Zusammenarbeit*
erfüllt werden könne. Infolge des Gebundenseins an verschiedene,
voneinander getrennte Kirchen versagt die Zusammenarbeit gerade an dem

Punkt, wo zur Ergänzung der eigentlichen evangelistischen Arbeit
Seelsorge nötig wäre. In den meisten Gebieten ist die Überzeugung im
Wachsen begriffen, dass der Geist Gottes die verschiedenen Zweige seiner
Kirche dahinführt, die Verwirklichung einer sichtbaren, organischen
Einheit zu suchen. Für viele ist diese Aufgabe zur treibenden Kraft
geworden.»



— 120 —

Die zweite ist eine Erklärung der jungen Kirchen, die allgemeine
Zustimmung gefunden hat. Die Konferenz empfiehlt allen Kirchen,
unter Gebet darüber nachzudenken:

«In der Aussprache ist es klar geworden, dass die Spaltungen innerhalb

der Christenheit auf dem Missionsfeld im ungünstigsten Lichte
erscheinen. Die Vertreter der jungen Kirchen führten Beispiele an für
den zur Schande gereichenden Wettbewerb, für die Kraftvergeudung
durch das Eingreifen in das Arbeitsgebiet anderer Kirchen; ebenso

Beispiele dafür, dass Einzelne und ganze Gruppen sich wegen der innerhalb

der Kirche bestehenden Spaltungen von ihr abwenden. Die
Uneinigkeit ist ein Stein des Anstosses für die Gläubigen und ein Grund
des Spottes für die Fernstehenden. Wir bekennen beschämt, dass wir
selbst oft die Ursache gewesen sind, dass die Gebote unseres Meisters
verunehrt worden sind. Die Vertreter der jungen Kirchen in dieser
Sektion gaben einzeln und gemeinsam der leidenschaftlichen Sehnsucht
nach einer sichtbaren Einheit der Kirche Ausdruck, die in allen Ländern

vorhanden ist. Sie sind sich der Tatsache des Einsseins im Geiste
bewusst; voll Dankbarkeit berichten sie von all den Beispielen der
Zusammenarbeit und des gegenseitigen Verstehens, deren Bedeutung in
mehrfacher Beziehung mehr und mehr erkannt wird. Aber sie spüren,
dass dies nicht genügt. Sichtbare organische Einheit muss unser Ziel
sein. Das erfordert jedoch ein ernsthaftes Studium derjenigen Fragen,
in denen die Kirchen verschiedener Meinung sind, eine allgemeine
Unterweisung, dass wir alle Glieder der einen Kirche sind, und die Bereitschaft,

um der Einigung willen Opfer zu bringen. Allein eine solche
Einheit wird die Mißstände beseitigen, die aus unserer Zerrissenheit
entstehen.

In verschiedenen Teilen der Welt sind Einigungsvorschläge gemacht
worden. Die Treue gegenüber den Kirchen, die sie ins Leben gerufen
haben, hält jedoch die jungen Kirchen davor zurück, eine Einigung
durchzuführen, solange sie nicht die rückhaltlose Zustimmung dieser Kirchen
dazu erhalten. Oft werden wir hin und her gerissen zwischen der Treue
gegenüber unseren Mutterkirchen und der Treue gegenüber unserem Ideal
der Einheit.

Wir wenden uns daher mit der herzlichen und dringenden Bitte an
die Missionsgesellschaften und zuständigen Stellen der alten Kirchen,
dies zu einer Herzenssache zu machen, d. h. mit den Kirchen auf dem
Missionsfeld an der Durchführung dieser Einigung zu arbeiten, uns
in all unseren Bemühungen, den Ärgernis erregenden Auswirkungen
unserer Zerrissenheit ein Ende zu machen, zu unterstützen und zu
ermutigen, und uns auf dem Wege zur Einheit Führer zu sein — zu der
Einheit, um die der Herr gebetet hat, damit die Welt wirklich an die

göttliche Sendung des Gottessohnes, unseres Herrn Jesus Christus,
glaube.» A K


	Kirchliche Chronik

