
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 2

Artikel: Orthodoxe Zeugnisse über Schrift und Tradition

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

Orthodoxe Zeugnisse über Schrift und Tradition.

Als Quellen der Lehre gelten in der orthodoxen Kirche des
Ostens Heilige Schrift und Tradition. Bindende Entscheide
bestehen darüber nicht, denn in dogmatischer Hinsicht sind für die
orthodoxen Gläubigen nur die Beschlüsse der sieben ökumenischen
Synoden verpflichtend, die sich über die Quellen der Lehre nicht
ausgesprochen haben. Trotzdem herrscht in wesentlichen Punkten
Übereinstimmung, wenn auch gerade bezüglich der Tradition
verschiedene Auffassungen nebeneinander bestehen. Will man sich
darüber unterrichten, zieht man am einfachsten Beschlüsse von
Partikularsynoden und Katechismen allgemeinen Ansehens zu
Rate und erkundigt sich in den Werken namhafter Gelehrter.
Es bestehen Beschlüsse von Partikularsynoden, die sich mit dem
vorliegenden Thema beschäftigt haben, wie es auch allgemein
anerkannte Katechismen gibt, die es behandeln. Die Entscheide
der Partikularsynoden gehören dem 17. Jahrhundert an, der Zeit,
da die orthodoxe Theologie sich in Abwehrstellung gegen den
abendländischen Protestantismus und unter dem Einfluss des
abendländischen Katholizismus befand. In Frage kommt zunächst das

sogenannte orthodoxe Bekenntnis 1). Es ist vom Metropoliten
Petrus Mogilas von Kiew verfasst, von Synoden in Kiew 1640 und
Jassy 1643 durchgesehen und ergänzt und von den vier orthodoxen
Patriarchen des Ostens 1643 approbiert. Von derselben Bedeutung
ist das Bekenntnis des Patriarchen Dositheos von Jerusalem, das

im Jahre 1672 von der Synode in Jerusalem angenommen worden
ist 2). Weil es sich so hohen Ansehens erfreut, wurde es im Jahre
1723 bei den Unionsverhandlungen mit der Kirche von England
als bester Ausdruck der orthodoxen Lehre von den Patriarchen
von Konstantinopel, Antiochien und Jerusalem und der ganzen
orthodoxen Kirche den Erzbischöfen und Bischöfen in
Grossbritannien unterbreitet. Bekannt ist der Katechismus des

Metropoliten Philaret von Moskau: Ausführlicher Christlicher
Katechismus der rechtgläubigen, katholischen, morgenländischen
Kirche 3). Der Katechismus hat in den orthodoxen Kirchen
allgemeine Verbreitung gefunden und ist Vorbild der orthodoxen
Katechismen überhaupt geworden.

"-) Michalescu J. : Die Bekenntnisse und die wichtigsten
Glaubensbekenntnisse der griechisch-orientalischen Kirche 1904. S. 22 ff.

2) Michalescu: A. a. O. S. 123 ff. Deutsche Übersetzung. Intern, theol.
Ztschr. 1893. S. 206 ff.

3) Deutsche Übersetzung von Dr. Blumental 1872.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1939. 5



— 66 —

Allgemein unbestritten ist der Satz, dass die Quelle der
Offenbarung die Heilige Schrift ist. Schwankend sind die Anschauungen
über den Umfang des Kanons des Alten Testaments, da die

Apokryphen verschieden beurteilt werden. In den beiden Bekenntnissen

wird darüber nichts gesagt. Hingegen schliesst die Synode
von Jerusalem vom Jahre 1672 die Apokryphen in den Kanon ein,
während die im selben Jahr abgehaltene Synode von Konstantinopel
auf die abweichende Stellungnahme der Apostolischen Canones

und der Synoden von Laodicea und Karthago hinweist und
bemerkt, einige von den kanonischen Schriften des Alten Testaments
würden nicht von allen gezählt, würden aber doch nicht unter die

profanen Schriften gerechnet, sondern als vorzüglich gepriesen 1).

Der Katechismus von Philaret beruft sich auf Cyrill von
Jerusalem, den heiligen Athanasius und Johannes von Damaskus,
die 22 alttestamentliche Schriften zählen und die sich an diese

Zahl gehalten hätten, welche die Hebräer in ihrer ursprünglichen
Sprache besässen. Auf die Frage, warum das Buch der Weisheit,
des Sohnes Sirachs und einige andere nicht aufgezählt werden,

folgt die Antwort «weil sie nicht in hebräischer Sprache vorhanden
sind». Und auf die, was von diesen Büchern zu halten sei, «Athanasius

der Grosse sagt, sie seien von den Vätern für diejenigen zum
Lesen bestimmt worden, die in die Kirche aufgenommen werden

sollten»2). Im abendländischen Katholizismus ist die Frage erst
durch das Tridentinum entschieden worden, das die Apokryphen
als kanonisch anerkennt, während die Protestanten sie verworfen
haben. Sie führen sie aber doch in ihren Bibelübersetzungen mit.
In der orthodoxen Kirche ist die Frage offen. Doch finden die
Apokryphen auch Anerkennung. Das hängt mit dem Ansehen zusammen,
das die Septuaginta in der orthodoxen Welt geniesst und die ja
die umstrittenen Bücher im Kanon enthält. So hat die Synode
der griechischen Kirche am 2. April 1835 die Septuaginta für
die einzige kanonische Übersetzung des Alten Testaments erklärt 3).

Es würde zu weit führen, weitere Anschauungen über die

Heilige Schrift in den Umkreis unserer Betrachtung zu ziehen, die
nicht von grundsätzlicher Bedeutung sind. Nur noch einen wichtigen

Punkt möchten wir erwähnen: die Lehre von der Inspiration
der Heiligen Schrift. Darüber hat sich auf dem ersten Kongress
für die orthodoxe Theologie im Jahre 1936 der atheniensische

J) J. Langen: Johannes von Damaskus 1879. S. 280.
2) Philaret-Katechismus. Einl. Frage 4.
3) W. Gass: Symbolik der griechischen Kirche 1872. S. 100.



— 67 —

Universitätsprofessor der Theologie S. Balanos geäussert a).

Zunächst stellt er fest, dass die orthodoxe Theologie die Verbalinspiration

nie festgehalten habe. Die Frage bedürfe einer Erläuterung,
ob der Begriff der Inspiration auf den ganzen Inhalt der Bibel
ausgedehnt werden muss oder nur auf die rein religiösen, dogmatischen

und ethischen Dinge. Balanos schreibt: «Wenn man in
Betracht zieht, dass das Ziel der göttlichen Offenbarung die
Mitteilung religiöser Wahrheiten an den menschlichen Geist ist,
auf die er nicht von selbst kommen kann, dann ist klar, dass
sich die Inspiration auf diese Wahrheiten beschränkt... Es ist
selbstverständlich, dass diese Auffassung die Geltung der Bibel
oder den Sinn der Inspiration keineswegs herabmindert; denn
erstens behauptet die Kirche nicht, dass durch die Inspiration
die menschliche Persönlichkeit des Inspirierten aufgehoben wird,
und zweitens glaubt dieselbe Kirche an eine graduelle Mitteilung
des religiösen Gedankengutes wie an die Unvollkommenheit der
im Alten Testament enthaltenen Offenbarung 2). Wenn wir also
die alttestamentliche Offenbarung über religiöse Dinge überhaupt
für unvollkommen halten, wie können wir dann die Auffassung
des Alten Testamentes von Welt und Natur als vollkommen
betrachten und damit alle wissenschaftliche Forschung ausschliessen 1

Was in der Schöpfungsgeschichte des Alten Testamentes für uns
göttlich, ewig, Offenbarung und Dogma ist, ist der Gedanke, dass

die Welt von Gott geschaffen wurde; aber die Einzelheiten der

Weltschöpfung in sechs Tagen — denn es handelt sich um sechs

Tage und nicht um sechs Perioden —3) und die Auffassung über
die Himmelskörper, dass sich die Sonne um die Erde dreht4) usw.,
sind Anschauungen jener Zeit, die für uns in religiöser Hinsicht
nicht bindend sind. Dasselbe gilt auch für die andern nicht
religiösen Vorstellungen (die historischen, geographischen,
chronologischen, kritischen usw.)... Christus wurde Mensch, lediglich,
um das wahre religiöse Leben zu offenbaren: Religion und Ethik
sind die einzigen Fragen, mit denen er sich befasst hat; kein
anderes Ziel findet sich in seiner Lehre und Wirksamkeit. Die
Geheimnisse der Menschenseele, ihr Verhältnis zum Göttlichen, ihr

') Balanos S.: Die neuere orthodoxe Theologie in ihrem Verhältnis
zur patristischen Theologie und zu den neueren theologischen Auffassungen
und Methoden. „Pyrsos" Athen 1938.

2) Z.D.Rossis: Svor^io. ooy/iicuixrj irjq ÒQ-&OÒÓCOV tta&oXtxijç èy.xl.rjoiaç. Athen 1903.
S. 471.

3) 1. Mos. 1, 5.
4) Jos. 10, 12—13.



Schicksal in der Gegenwart und Zukunft, das sind Grundprinzip
und alleinige Aufgabe der Predigt des Evangeliums. Jede andere
Frage politischer, kritischer oder wissenschaftlicher Art ist der
religiösen Auffassung im Wesen fremd, und folglich ist ihre
Lösung Sache des menschlichen Geistes und nicht der Religion.
Lassen wir also nicht alles dem Bereich der Religion angehören,
und vergessen wir, wie sehr solche falsche Auffassungen den
Gegensatz zwischen Glauben und Wissenschaft gefördert haben. Wir
leisten der Religion keinen Dienst, wenn wir ihr schwere Lasten
auflegen, die ihr gar nicht zukommen. Andererseits wollen wir nicht
vergessen, dass unsere Kirche erfreulicherweise niemals einen
selchen engen Geist gezeigt hat und dass die patristisehe Theologie

— abgesehen von den beiden Grunddogmen — so viel Freiheit

gelassen hat, dass selbst einer ihrer grössten Lehrer, Gregor
von Nazianz, die Erforschung der Probleme des Weltalls nicht für
unnütz und gefährlich hielt 1).» Für diese Ansicht beruft sich
Balanos auf den Erzbischof Alexander Lykourgos, Anastasius Dio-
midis Kyriakos, Zikos Rossis, Christos Androutsos, Gregor
Papamichael und Const. Dyobouniotis.

Nicht so einfach liegt die Frage des Traditionsbegriffes.
Darüber äussern sich die Bekenntnisschriften und der erwähnte
Katechismus sehr eingehend, aber nicht völlig übereinstimmend.
Das orthodoxe Bekenntnis, die Confessio orthodoxa, kommt in der
vierten Frage des ersten Hauptstückes darauf zu sprechen. Es
wird gesagt, der orthodoxe Christ muss «alle Glaubensartikel
halten, welche die katholische und orthodoxe Kirche lehrt und die

von unserm Herrn Jesus Christus durch die Apostel der Kirche
überliefert und von den ökumenischen Synoden erklärt und
approbiert worden sind, wie der Apostel Paulus mit den Worten
vorschreibt (2. Thess. 1,15): So stehet nun fest, Brüder, und haltet
an der Überlieferung unserer Lehre, die ihr empfangen habt, sei

es mündlich oder brieflieh, von uns. Und anderswo (1. Kor. 11, 2):
Darüber aber lobe ich euch, dass ihr in allem an mich denkt
und die Überlieferungen haltet, die ich euch gegeben habe. — Diese
Worte machen klar, dass die Glaubensartikel teils von der Heiligen
Schrift, teils von der Tradition der Kirche und von der Lehre
der Synoden und der heiligen Väter entschieden und bestätigt
sind.» Nun wird eine Stelle aus dem Areopagiten «Kirchl. Hier. I»
zitiert: Das Wesen unserer Hierarchie bilden nämlich die
gottentstammten Offenbarungen, welche uns von unsern gotterfüllten

*) eeoloywk I, 10 (Migne P. S. 36, 25).



Trägern der Weihegewalten in den heilig abgefassten, Gottes
Wort enthaltenden Schriften vermittelt worden sind. Und auf
gleiche Stufe stellen wir die Geheimnisse, in welche von denselben

heiligen Männern unsere geistlichen Führer eingeweiht wurden, und
zwar in einer weniger stofflichen, der himmlischen Hierarchie
schon näher verwandten Unterweisung, nämlich von Geist zu
Geist, durch das Mittel des mündlichen Wortes, das zwar noch
etwas Materielles an sich hat, aber gleichwohl schon unstofflicher
ist, ohne den Dienst der Buchstabenschrift x). Das Bekenntnis
fährt fort : «Die Lehren der Kirche beruhen auf zwei Äusserungen.
Die einen sind schriftlich überliefert, in den Büchern der Heiligen
Schrift enthalten, die andern sind mündlich von den Aposteln
her überliefert, und diese sind von den Synoden und den heiligen
Vätern erklärt. Auf diesen zwei ist der Glaube aufgebaut.» In
der folgenden Frage heisst es, dass im Glaubensbekenntnis der
Synode von Nizäa und der von Konstantinopel alles enthalten sei,

was zu unserm Glauben gehöre, so dass man weder mehr noch

weniger glauben müsse noch in anderm Sinn, als jene Väter es

verstanden hatten. Bei der Erklärung des Artikels über den
Heiligen Geist und über die Kirche wird in Frage 72 gelehrt, der Heilige

Geist sei der Urheber der Heiligen Schrift. Ferner: «Was die

heiligen Väter auf allen ökumenischen und partikularen Synoden
festgestellt hätten, sei vom Heiligen Geist ausgegangen. Das müsse

geglaubt werden.» «Die Kirche, Frage 96, ist mit der Vollmacht
ausgestattet, auf den ökumenischen Synoden die Schriften zu
approbieren, die der Patriarchen, Päpste, Bischöfe zu beurteilen.»
— Nach Frage 96 ist die Kirche im Besitz des Heiligen Geistes, der
sie beständig lehrt und bewirkt, dass sie nach dem Zeugnis des

Apostels die unbefleckte und unschuldige Braut Christi sei.

Ebenso wird im Bekenntnis des Dositheos nachdrücklich
Gewicht auf die Tradition gelegt. Die betreffende Stelle lautet 2) :

«Wir glauben, dass die göttliche und Heilige Schrift von Gott
gelehrt sei, und darum sind wir ihr einen unwandelbaren Glauben

schuldig, aber nicht nur so nach Gutdünken, sondern nach der

Auslegung und Überlieferung der katholischen Kirche. Denn die
schändlichsten Häretiker nehmen freilich die Heilige Schrift auch

an, aber sie legen sie falsch aus mit Anwendung von Wort und

1) Nach der Übersetzung der Bibliothek der Kirchenväter 1911.
S. 98.

2) Michalescu J.: A.a.O. S. 160 ff. Deutsche Übersetzung. Intern.
Theol. Zeitschrift 1893. S. 206 ff.



— 70 —

Begriffsübertragungen und -Verdrehungen, und indem sie

zusammenschütten, was getrennt sein muss, und spielen mit Dingen,
die kein Spiel vertragen. Wenn nun jener Grundsatz in der Kirche
nicht festgehalten worden wäre, so gäbe es, wenn jeder täglich
eine andere Meinung über die Heilige Schrift gehabt hätte, keine
katholische Kirche mehr, die nun durch die Gnade Christi bis auf
den heutigen Tag als Kirche Bestand hat, einmütig im Glauben
und immer beständig und unwandelbar, sondern sie hätte sich in
unzählige Sekten zerspalten und wäre in alle Häresien verfallen,
und sie wäre nicht mehr die heilige Kirche, die Säule und Stütze
der Wahrheit (1. Tim. 3, 15), fleckenlos und ohne Runzel (Eph. 5,

27), sondern eine Versammlung von Gottlosen wäre sie wohl
zweifellos geworden, von Häretikern, die sich nicht schämen, von der
Kirche zu lassen und sie dann schmählich von sich zu stossen.
Darum glauben wir auch, dass das Zeugnis der katholischen Kirche
nicht geringer ist als das der Heiligen Schrift. Denn da ein und
derselbe Heilige Geist der Urheber von beiden ist, so ist es ganz
dasselbe, von der Heiligen Schrift und von der katholischen Kirche
belehrt zu werden. Demnach kann ein einzelner Mensch, wo er
auch sei, wenn er von sich aus redet, fehlen und andere und sich
selbst täuschen; die katholische Kirche aber, da sie niemals aus
sich selbst gesprochen hat oder spricht, sondern aus dem Geiste
Gottes, dessen reiche Belehrung ihr ohne Unterlass zuteil wird in
Ewigkeit, kann überhaupt nicht fehlen oder täuschen und getäuscht
werden, sondern sie ist unfehlbar wie die Heilige Schrift und hat
immerwährende Autorität.»

Ausführlich behandelt der Katechismus Philarets die Lehre
von der Tradition im dritten Abschnitt der Einleitung: «Unter
heiliger Überlieferung versteht man, wenn wahrhaft glaubende
und Gott verehrende Menschen durch Wort und Beispiel einer dem
andern und die Vorfahren ihren Nachkommen die Lehre vom Glauben,

das göttliche Gesetz, die Sakramente und heiligen Gebräuche
überliefern.» «Sichere Hüter und Bewahrer der heiligen
Überlieferung» sind: «Alle wahrhaft Gläubigen, welche die Überlieferung
des Glaubens vereinigt, bilden nach der Anordnung Gottes
zusammen und in erblicher Folge aus sich die Kirche, die eine sichere
Hüterin und Bewahrerin der heiligen Überlieferung ist. » Auf
die Frage, was älter sei, die Überlieferung oder die Heilige Schrift,
wird geantwortet: «Das älteste und gebräuchlichste Mittel zur
Verbreitung der göttlichen Offenbarung war die Überlieferung.
Von Adam bis auf Moses gab es keine heiligen Bücher. Unser



— 71 —

Herr Jesus Christus teilte selbst seinen Schülern seine göttliche
Lehre durch Wort und Beispiel, nicht aber durch Bücher mit.
Auf diesem Wege haben anfänglich auch die Apostel den Glauben
verbreitet und die Kirche Christi gegründet. Die Unumgänglichkeit

der Überlieferung geht auch daraus hervor, dass sich der
Bücher nur ein kleiner Teil der Menschen bedienen kann, während
die Überlieferung allen zugänglich ist.» Die Heilige Schrift ist
dazu gegeben, dass die Offenbarung Gottes genauer und
unveränderlicher bewahrt werde. Daneben müsse die Überlieferung
beachtet werden, « die mit der göttlichen Offenbarung und der
Heiligen Schrift übereinstimmt, wie dies die Heilige Schrift selbst lehrt»
(2. Thess. 2, 14). Der Überlieferung bedarf man: «Zur Anleitung
des richtigen Verständnisses der Heiligen Schrift, zur richtigen
Vollziehung der Sakramente und zur Aufrechterhaltung der
heiligen Gebräuche in der Reinheit, wie sie ursprünglich angeordnet
worden sind.» Es wird nun eine Stelle aus Basilius dem Grossen

zitiert, die einige solcher überlieferter Gebräuche erwähnt, wie das

Bezeichnen mit dem Kreuz, die Ostrichtung beim Gebet, die

Epiklese bei der Eucharistie, das Segnen des Wassers, des Myron,
des Täuflings selbst, das dreimalige Untertauchen bei der Taufe,
die Abrenuntiation vor der Taufe.

Alle diese Ausführungen sind nicht besonders scharf gefasst.
Bald ist die Tradition in engerem, bald in weiterem Sinne gemeint —
in engerm Sinn, wie sie im nizäischen Glaubensbekenntnis und
in den Entscheidungen der allgemeinen Synoden zum Ausdruck
kommt, bald erscheint sie als das Ursprüngliche; in diesem Fall
wird die Heilige Schrift als ihr erster Niederschlag betrachtet, bald ist
sie als gleichberechtigte Quelle der Lehre neben der Heiligen Schrift
gedeutet, bald wird ihr interpretativer Charakter zugesprochen.
Ohne Zweifel steht die Auffassung der beiden Bekenntnisse unter
dem Einfluss abendländisch katholischer Auffassung, wie sie im
Tridentinum formuliert worden ist. Wie dieses gegen die
Anschauungen der Reformation gerichtet war, so auch die beiden
orthodoxen Bekenntnisse. Sie wenden sich gegen das unter
reformatorischen Anschauungen zustande gekommene Bekenntnis
des Cyrill Lukaris, das in der Kirche des Ostens langwierige
Untersuchungen und Diskussionen verursacht hatte.

Lassen wir noch einige bekannte Theologen der Orthodoxie
zu Worte kommen. Als massgebender Dogmatiker der alten Kirche
ist allgemein Johannes von Damaskus anerkannt. Ihm hat J. Langen

eine Monographie gewidmet, welche auch dessen Anschauungen



— 72 —

über die Glaubensquellen darstellt1). Darnach vertritt er die
Ansicht, Gott habe in der Heiligen Schrift den Menschen alles
mitgeteilt, dessen sie zu ihrem Heile bedürften. Ergänzt wird diese

Lehre, das Evangelium sei ursprünglich ungeschrieben verbreitet
worden, neben den geschriebenen seien mündliche Überlieferungen
massgebend. Zu diesen zählt er die Bezeichnung Golgathas und
des heiligen Grabes als der wirklichen heiligen Stätten, das
dreimalige Untertauchen bei der Taufe, das Beten mit dem Antlitz
nach Osten, die Messfeier. Es sind also ganz untergeordnete Dinge,
die der Damaszener der Tradition zuschreibt. Die grossen
Offenbarungswahrheiten sind vollständig in der Schrift enthalten. Er
vertritt die Suffizienz der Bibel, neben der es aber noch andere
Traditionen gibt. In seinen polemischen Schriften gegen die
Häretiker beruft er sich noch in anderer Weise auf die Tradition als
der Norm des Glaubens. Was die Väter gelehrt und ihren
Nachkommen überliefert, muss unverbrüchlich festgehalten werden.
Die kirchliche Überlieferung ist durch die vom Heiligen Geist
erfüllten Väter auf den Konzilien zum Ausdruck gelangt. Langen
sagt: «Wenn mit solchen Äusserungen der Damaszener sich
ausschliesslich auf die Tradition beruft, so geschieht dies auf Grund
der Voraussetzung, dass ihrem dogmatischen Inhalte nach Bibel
und Überlieferung sich decken und jene durch diese authentisch
ausgelegt wird. In solchem Zusammenhang versteht er unter
Tradition nicht die Überlieferung kirchlicher Bräuche, sondern die
der Lehre, welche ursprünglich nur mündlich, dann mündlich und
schriftlich zugleich verbreitet wurde. Die mündliche Form hat
vor dem geschriebenen Buchstaben den Vorzug, dass sie Neuerungen
gegenüber sich klarer und bestimmter ausgesprochen, was also
dasselbe ist, die Bibel authentisch interpretieren kann. In
feierlicher Weise geschieht dies auf den Konzilien, welche darum ein
massgebendes Ansehen besitzen, weil die Väter, im Flusse der
Überlieferung stehend, vom Heiligen Geist erfüllt sind, der für treue
Bewahrung der überlieferten Lehre Sorge trägt.»

Wenn Johannes von Damaskus in gewissem Sinn die
Suffizienz der Heiligen Schrift annimmt, so steht er auf dem Standpunkt
der Kirchenväter2). Unter den neueren orthodoxen Theologen
sind es besonders russische, welche hier eingesetzt und diese
Anschauung konsequent durchgeführt haben. Zu erwähnen ist vor

*) J. Langen: A. a. O. S. 271.
2) J. Langen: Die Kirchenväter und das Neue Testament 1874. S. 7.



— 73 —

allem der Ukrainer Theophan Prokopovië (f 1736). Er hat den
Satz vertreten, dass die Heilige Schrift das einzige Prinzip der
Theologie sei *). Ferner alles, was uns zur Seligkeit notwendig ist
und das Objekt der Theologie vollständig bildet, ist enthalten im
Glaubensbekenntnis, dem Dekalog, dem Herrengebet und den
Sakramenten; diese aber sind ihrerseits vollständig in der Schrift
enthalten, also ist die Schrift vollständig 2). Als Hilfsmittel zur
rechtmässigen Auslegung der Heiligen Schrift nennt er vier: «Zwei

sozusagen irdische: Natur und Gelehrsamkeit — und zwei vom
Himmel gegebene: eine katechetische Kenntnis des christlichen
Glaubens und eine feste, aus Gottesfurcht entstandene
Überzeugung von der Göttlichkeit der Heiligen Schrift 3).» Die Frage
wird noch erörtert, inwiefern in Fragen der Theologie auch
Konzilien Bedeutung haben sowie die Überlieferung und die Autorität
der Kirchenväter 4). Der Gegenstand der Untersuchung wird
abgegrenzt na) In Betracht kommen nämlich nur grundlegende und
hauptsächliche Dogmen, sagt Theophan, in denen die höchsten
Probleme der heiligen Dreifaltigkeit, der Fleischwerdung Jesu und
unseres allgemeinen Heils gelöst sind. Denn ausser ihnen gibt es

ja noch nützliche Zeremonien, Gebräuche, Kirchenordnungen
zwecks guter Sitte oder zu Ehren und Zier der Kirche, auch zur
Übung der Frömmigkeit aber sie sind nicht so sehr notwendig,
dass mit ihrem Nichtsein auch die Kirche Christi und unser Heil
unmöglich wären. In unserm Falle ist natürlich von Problemen
der ersten Art, nicht etwa von letzteren die Rede...» Dazu kommt
noch eine zweite Forderung : «Es müssen diese Fragen so beschaffen
sein, dass sie weder ausdrücklich, noch dem Sinne nach in der
Heiligen Schrift enthalten sind.. Die Frage ist die, ob etwas,
was in der Schrift nicht enthalten ist bzw. nicht auf logische
Weise geschlossen werden kann — von einem Konzil oder einem
Kirchenfürsten so festgesetzt werden kann, dass es wie ein Dogma
zu glauben ist. Hieher gehören Vorschriften, die in der Schrift
nicht zu finden und unter dem Namen „praecepta Ecclesiastica"
bekannt sind. Können nun Konzilien oder die Väter etwas derart

Bindendes festsetzen, dass weder irgendeine Notwendigkeit
noch eine spätere kirchliche Macht es lösen könnte — etwas der-

1) H. Koch: Die russische Orthodoxie im Petrinischen Zeitalter 1929.
S. 94.

2) A.a.O. S. 103.
3) A. a. O. S. 105.
4) A. a. O. S. 106 ff.



— 74 —

art Bindendes, wie es etwa die göttlichen Gebote des Dekalogs
sind Ì Sind also derlei Beschlüsse gleichzustellen den göttlichen
Verordnungen % »

«Wir erklären nun, dass wir die Autorität der Konzilien in
Verordnungen und Bestimmungen, wie sie oben abgegrenzt wurden

— verneinen, und lassen uns dabei von folgenden Gründen
leiten: 1. Die Konzilien argumentieren, wenn sie ihre Beschlüsse

fassen, auch nur mit Gründen aus der Heiligen Schrift; sie

anerkennen also indirekt selbst, dass die Autorität der Schrift über
ihnen steht. 2. Viele Konzilien haben geirrt — und den Maßstab
ihres Irrtums bildet nichts anderes als die Heilige Schrift... »

Zusammenfassend: «Die Autorität der Konzilien, vor allem der

legitimen, ist sehr gross, und wer ihren Bestimmungen zuwider-
reden wollte — muss als Ketzer erklärt werden. Im übrigen
besteht diese Autorität darin, dass sie die Meinung der Schrift,
d. h. Gottes selbst, erklären, da sie dies leichter und besser können
als die Gelehrten jeder einzeln für sich...» « Die Hauptsache aber
bei den Konzilien ist, dass ihnen der Heilige Geist und die Gnade
innewohnen. Freilich wohnt Jesus den Konzilien nicht bei, um
etwa neue Offenbarungen zu erschliessen, sondern er ist nur da,

um den Verstand der frommen Theologen mehr zu erleuchten, die
da zusammengekommen sind, um mit geeinten Händen die Wahrheit

zu verteidigen x). » Theophan beherrschte mit seinen prote-
stantisierenden Anschauungen die russische Theologie des 18.

Jahrhunderts. Er führt zur Begründung der Schriftautorität weder
das Zeugnis des Heiligen Geistes noch das der Kirche an.

Der bekannte russische Dogmatiker Makarius Bulgakow —

j 1882 als Metropolit von Moskau — betrachtet die Bibel als
«die erste und vorzüghchste Quelle», deren Charakter, Umfang
und Inhalt nur durch die Tradition festgestellt und zu unserer
Kenntnis gebracht werden kann, namentlich darum, weil es eine
Reihe von Glaubenswahrheiten gibt, welche nur andeutungsweise
oder bloss mittelbar in der Heiligen Schrift enthalten sind 2). Als
bloss mündlich überliefert bezeichnet er den descensus ad inferos,
die Jungfrauschaft der Mutter Gottes, den Engel- und Heiligenkult,

die Verehrung der Bilder und Reliquien, den Zustand der
Seelen vom Tode bis zum jüngsten Gericht, die Fürbitte für die

1) Die Anschauungen Theophans über unsern Gegenstand sind in
knapper Form zusammengestellt: Jugie M. Theologia Dogmatica Christia-
norum Orientalium ab Ecclesia Catholica Dissidentium I. S. 644 ff.

2) J. Langen: Johannes von Damaskus. S. 274.



— 75 —

Verstorbenen, die Siebenzahl der Sakramente, die Kindertaufe,
die Nichtwiederholungsfähigkeit der Taufe, die Feier der
Eucharistie und der übrigen Sakramente x). In seiner Dogmatik
spricht er ausdrücklich von zwei Quellen der Lehre. Er sagt:
«Das Dogma ist eine geoffenbarte Wahrheit; d. h. es findet sich
in der Heiligen Schrift oder in der geheiligten Überlieferung oder
in der einen und andern; denn andere Quellen der christlichen
Religion gibt es nicht, und eine Lehre, die nicht in diesen Quellen
enthalten ist, kann nicht christliches Dogma sein 2).»

Neuere griechische Gelehrte haben sich ebenfalls eingehend
mit dem wichtigen Gegenstand beschäftigt. Wir erwähnen bloss
Chr. Androutsos und Z. Rossis, beides Professoren der Universität
in Athen, der letztere hatte an den Bonner Unionskonferenzen
unter Döllinger teilgenommen. Wir folgen dem Buch F.
Gavins 3). Nach Androutsos ist die Kirche die authentische
Interpretin der Offenbarung, die autoritative Erklärerin der Heiligen
Schrift und Tradition. Sie bewahrt rein und unbefleckt beide
Quellen der dogmatischen Wahrheit. In ihr ist diese richtig
interpretiert, definiert und unfehlbar formuliert durch den Heiligen
Geist. Z. Rossis führt u. a. aus: In der ersten Frühzeit hatte die
mündliche Tradition den einzigen Platz in der christlichen
Lehrverkündigung. Mehr als 20 Jahre besass die Kirche kein geschriebenes

Neues Testament, Glaubensnorm in dieser Zeit war die
Tradition. Sie ging von Geschlecht zu Geschlecht weiter zuerst ohne

systematische Form. Wenn eine Formulierung geschaffen wurde,
war sie gemeinsames Zeugnis des Geistes der Kirche und Beweis
gemeinsamen Glaubens christlicher Gemeinden verschiedener Orte.
Eine solche frühe Formulierung des Inhalts der Tradition christlichen

Glaubens ist die römische Taufformel, das sogenannte
apostolische Glaubensbekenntnis. Das Neue Testament ist das
erste Beispiel desselben Typus formulierter mündlicher Tradition.
Weil sie umfassender, vollständiger und älter als das geschriebene
Wort, nicht mit Feder und Tinte auf Pergament, sondern in die
Herzen der Gläubigen durch den Heiligen Geist geschrieben ist,
kann sie mit mehr Recht als erster Kanon des Glaubens bezeichnet
werden. Weil jeder wahren Offenbarung eine graduelle Entwicklung

eigen ist, können wir eine fortschreitende Entwicklung er-

') Macaire: Introduction à la Théologie orthodoxe. Paris 1859. S. 524.
Nach J. Langen, a. a. O. S. 275.

2) Macaire: Théologie dogmatique orthodoxe 1859 I. S. 2.
3) F. Gavin: Some aspects of contemporary Greek Orthodox Thought

1923. S. 18 ff.



— 76 —

warten, wenn wir die Geschichte der Tradition erforschen. Das

Prinzip der Entwicklung ist schon im Neuen Testament vorhanden
wie in den spätem Formulierungen der christlichen Lehre. Unter
der Leitung des Heiligen Geistes ist die Lehre unseres Herrn in
den Evangelien niedergelegt und in den Briefen entfaltet.
Derselbe Geist, der «in die Wahrheit führen wird», lenkt und führt
die weitere Entwicklung der Lehre in der heiligen Tradition.
Hervorgegangen aus dem einen und selben göttlichen Geist erscheint
ein und dasselbe Evangelium in verschiedener Form mehr oder
weniger erweitert. Keine wesentliche Verschiedenheit, sondern einzig
eine äussere ist zwischen Evangelien und Briefen, zwischen dem
Neuen Testament und der Tradition zu konstatieren. Die
Kontinuität einer ständigen und festen Tradition, die mit der Zeit
wohl die Form ändert, bewahrt die Kirche vor Häresien, falschen
Lehren und neuen Meinungen und stellt so eine lebendige und
kräftige Interpretation dar, die durch Einsicht und völliges
Verständnis des Inhalts der Heiligen Schrift ausgezeichnet ist. Das
erste Glied ihrer Kette, die von den Aposteln bis zum Ende der
Zeit reicht, bilden die Schriften als ihr geschriebener und formulierter

Niederschlag. Schrift und Tradition sind eins dem

Ursprung nach, denn der Heilige Geist ist Autor beider ; eins im
Inhalt, da sie denselben Glauben lehren, und eins ihrem Wesen nach.
Die Bibel ist mit der Tradition innerlich verbunden, wenn sie

durch sie richtig interpretiert wird, und sie stellt in jedem gegebenen
Fall eine einzige wahre Auffassung dar. Diese Tradition ist Schutz
und Schild wahrer Interpretation der Heiligen Schrift. Obschon
die beiden Quellen der Lehre logisch definiert und unterschieden
werden, kann keine von der andern noch von der Kirche getrennt
werden. Wie der Tradition das Recht der Interpretation der
Heiligen Schrift wesentlich ist, so der Heiligen Schrift das Kriterium
über den Wert und das Gewicht einer speziellen Überlieferung —
ein Zitat aus Androutsos 1). Die Formulierung der christlichen
Lehre von der Bibel bis auf den heutigen Tag ist das Werk der
Kirche. Sie besitzt den Heiligen Geist und ist ein unfehlbarer
Lehrer als Organ. Nach dem genannten Theologen ist ihr Akt
der Definition nur die Äusserung ihres Geistes, nicht die Schaffung
einer neuen Lehre. Universalität ist der grosse Prüfstein: Quod
apud multos invenitur unum, non est erratum sed traditum ist
ein Wort Tertullians. Dies ist die orthodoxe Definition des

Kanons des heiligen Vinzenz : quod semper, quod ubique, quod ab

') F. Gavin: A. a. O. S. 27.



— 77 —

omnibus creditum est. Nach Rossis ist die voile Tradition nicht
nur in Dekreten der ökumenischen Synoden vorhanden, sondern
auch in den allgemein anerkannten Dogmen vor der Trennung,
die dem Inhalt und Wesen nach ein Teil der ursprünglichen und
vollen Tradition sind, und die, wenn sie auch von lokalen oder
ökumenischen Synoden vor der Trennung nicht formuliert waren,
nachher auf Synoden der östlichen Kirche seit dem 16. Jahrhundert
definiert worden sind. Diese haben Autorität und bindende Kraft
für jedes Glied der orthodoxen Kirche. So Rossis. Ihm stimmt
Androutsos bei.

Von den modernen orthodoxen Theologen ist Prof. Dr. St. Zankow

zu erwähnen. In seinem Buch: «Das orthodoxe Christentum
des Ostens» sagt er über unser Thema: «An erster Stelle steht uns
die göttliche Quelle der Heiligen Schrift. Die Tradition ist mehr die

Deutung (und Ergänzung) der Schrift 1) » (S. 32). Über die Bedeutung

der Heiligen Schrift ist S. 71 zu lesen: «Wir haben die geoffenbarte

Wahrheit zunächst in der Heiligen Schrift aufgezeichnet
und in der heiligen Tradition erhalten. Was ist oder was wäre
jedoch die Bibel ohne die Kirche Gibt es oder gäbe es die Bibel
ohne die Kirche Ohne die Kirche kein Kanon. Ohne den Kanon
keine Bibel. Ohne die Bibel kein Glaube oder nur ein schwankender

Glaube oder ein verdeckter Unglaube. Also: Ohne die Kirche
kein wahrer Glaube. Wer die Kirche als Säule und Pfeiler der Wahrheit

nicht annimmt, der hat schon damit auch die Bibel verworfen.
Und umgekehrt, die Bibel anzunehmen, heisst die unwiederlegbare
Autorität der Bibel anzunehmen.» Die Kirche bewahre die Wahrheit

unter der Form der heiligen Tradition. Mit der Prüfung der
Echtheit der Überlieferung im engeren Sinne des Wortes gehen
die Orthodoxen am rigorosesten vor. Sie anerkennen das
klassische Prinzip des Vinzenz von Lerin, wenden es aber so ganz und
streng an, «dass wahrlich nur das als Wahrheit durch die
Überlieferung allgemein anerkannt wird, was überall, immer und von
der ganzen Gemeinschaft der Kirche anerkannt gewesen ist».
Die Tradition steht nach Prof. Zankow an zweiter Stelle. Die
orthodoxe Kirche unterscheide zwischen Tradition im engeren und
im weiteren Sinne des Wortes. «Die erstere ist in Wirklichkeit
von einem sehr beschränkten Umfange, und nur sie wird als
unveränderlich betrachtet. Man findet diese nur in den dogmatischen
Entscheidungen der ersten sieben ökumenischen Konzilien. Dazu

1) St. Zankow: Das orthodoxe Christentum des Ostens. Furche-Verlag,

Berlin 1928.



— 78 —

kommen (von fast gleicher Bedeutung) die Lehrsätze, in welchen,
nach dem streng anzuwendenden Prinzip des Vinzenz v. Lerin.
alle Kirchenväter übereinstimmen. Von grosser, aber relativer
Bedeutung seien die liturgischen Bücher, die Schriften der Väter.
Diese seien sozusagen Mass und Richtschnur des kirchlichen
Bewusstseins, müssen jedoch mit Umsicht beurteilt und verwertet
werden, weil sie weder eine selbständige, noch eine absolute
Autorität besitzen.» Von viel geringerer Bedeutung seien die
Bekenntnisschriften und Synodebeschlüsse des 17. Jahrhunderts. Die beiden

oben erwähnten Bekenntnisse haben keine « autoritativ-ökumenische

Bedeutung», «deswegen dürfen sie nicht als absolut
zuverlässige oder symbolische Bücher gebraucht werden. Diese

Anschauung bricht sich in der neuesten theologischen Literatur
wenn auch langsam Bahn». Keine symbolische Bedeutung
besitzen die Katechismen — erwähnt wird der Katechismus des

Philaret. «Sie sind aber von Wichtigkeit, weil sie die
gegenwärtige amtliche Anschauung über die Gegenstände des Glaubens
wiedergeben.»

In ähnlichen Bahnen bewegen sich die Anschauungen der
modernen russischen Theologen, die besonders durch Chomjakow
und seine Richtung angeregt werden. Wir greifen S. Bulgakow
heraus, Professor am russischen theologischen Institut in Paris 1).

Nach Bulgakow sind die Anschauungen über Kirche, Schrift und
Tradition enge miteinander verbunden. Die Kirche ist in erster
Linie nicht Organisation, sondern neues Leben in Christo geleitet
durch den Heiligen Geist. In ihr lebt der Auferstandene, sie ist
deshalb der Leib des Herrn. In der Geschichte nimmt sie dogmatische

Formen an, sie hat eine Botschaft. Die Fülle des wahren
Glaubens und der wahren Lehre ist in ihr gegenwärtig, die von ihr
gehütet und von Geschlecht zu Geschlecht als Tradition
weitergegeben wird. Sie ist in den verschiedenen Epochen nicht immer
im selben Mass allen bekannt und verständlich gewesen, als
Leben der Kirche ist sie unerschöpflich. Sie erscheint mündlich,
schriftlich, in Dokumenten niedergelegt. Eine besondere ist die
Heilige Schrift. Gehört dieser oder jener die Priorität Eine solche

Gegenüberstellung ist unangebracht; beide gehören dem einzigen
durch den Heiligen Geist bewegten Leben der Kirche an, der sich
in der Tradition kundgibt und die heiligen Schriftsteller inspiriert.

Die Kirche hat uns mit Hilfe der Tradition die Heilige Schrift
gegeben. Wir lesen sie im Glauben und in Pietät, erfüllt vom Hei-

}) S. Boulgakow: L'Orthodoxie. Paris 1932.



— 79 —

ligen Geist. Ein Gegensatz zwischen beiden besteht nicht,
bezüglich ihres Wertes sind sie ungleich. Die Tradition wird an der
Heiligen Schrift geprüft, sie gründet sich immer auf sie, sie

interpretiert sie. — Die kirchliche Tradition ist äussere, phänomenale
Kundgebung der innern noumenalen Einheit der Kirche. Sie muss
als das Bewusstsein eines Organismus als lebendige Kraft
verstanden werden, in der ihr vorhergehendes Leben sich eingeschlossen
findet. Sie hat nicht nur eine Vergangenheit, sondern auch eine

Gegenwart. Sie gibt sich auf vielfache Weise kund. Z. B. in
literarischen, liturgischen, kanonischen Dokumenten, in Monumenten.

Ursprünglich ist sie mündlich, nach und nach wird sie schriftlich

fixiert. In der Praxis gibt ihr die Kirche, die das Wesentliche
festlegt, Gesetzeskraft. Ihre Anerkennung wird für alle Christen
verbindlich. Die Kirche formt ein Minimum der verbindlichen
Tradition, aber dies macht nicht die ganze Tradition aus. Ein
solches Bekenntnis ist das Nizäisch-konstantinopolitanische; zu
nennen sind die dogmatischen Definitionen der sieben ökumenischen
Synoden. Die Canones dieser Synoden wie die lokalen haben
ebenfalls obligatorische Gesetzeskraft, aber sie sind nicht mit
jenen zu vergleichen, da manche auf geschichtliche Umstände
zurückzuführen sind. Verpflichtend sind die Ordnungen der Liturgie,

des Gottesdienstes, der Sakramente. Einige Dogmen, die nicht
durch ökumenische Synoden definiert sind, besitzen Gesetzeskraft,
z. B. die Verehrung der Mutter Gottes, die Lehre der sieben
Sakramente, der Bilder- und Reliquienkult, die Lehre über das Jenseits

und manche Dinge, die die liturgische Tradition uns
eindringlicher zur Annahme vorlegt, als ökumenische Synoden es

tun. So die Definitionen der Synoden von Konstantinopel des

14. Jahrhunderts über die Lehre des Gregor Palamas über das

Licht des Berges Tabor, die durch die Liturgie der zweiten Woche
der grossen Fastenzeit bestätigt sind. Dagegen sind die
Definitionen der Synoden von Konstantinopel des 17. Jahrhunderts
über die Transsubstantiation nicht von demselben Wert, weil sie

liturgisch nicht bestätigt sind. Skeptisch ist Bulgakow gegen die
Formel des heiligen Vinzenz. Sie schliesse neue Definitionen aus,
da solche nicht dem Semper entsprechen. Das ab omnibus et
ubique schliesse lokale Traditionen aus, die im Laufe der Zeit
zu allgemeinen werden können. Es kann auch vorkommen, dass

die Wahrheit der Kirche von einer Minderheit, nicht von einer Mehrheit

bekannt werde, z. B. zur Zeit des Arianismus. Dieser Grundsatz

schliesst, formell verstanden, jede Bewegung in der kirchlichen



— 80 —

Tradition aus. In beschränktem Sinn könne man die Formel
annehmen, dass die schon von der Kirche proklamierten Definitionen
für alle verpflichtend seien. Dem Grundsatz des Vinzenz muss
der weise Spruch des heiligen Augustin beigefügt werden: In
necessariis unitas, in dubiis libertas, in omnibus Caritas. Ausser
der fixierten Tradition bleibt ein weites Gebiet der Tradition, die
nicht von solcher Klarheit ist und Gegenstand der theologischen
Forschung wird. Denkmale kirchlicher Tradition sind: die
kirchliche Literatur im weiten Sinn des Wortes, die Werke der
apostolischen Väter, der Kirchenväter, der Theologen, die
liturgischen Feste, die Architektur, die Ikonographie, die kirchliche
Kunst, die Gebräuche und die mündliche Überlieferung. Diese
Tradition ist Gegenstand des Studiums und der Vergleichung.
Wir haben uns darauf beschränken müssen, einige Punkte aus dem
gedankenreichen Buch herauszugreifen.

Geben wir noch einem letzten Vertreter der Orthodoxie das

Wort. Prof. Balanos kommt in seinem oben erwähnten Vortrag
auf unser Thema zu sprechen. Er schreibt x): «Bekanntlich gibt
es für die Lehre unserer Kirche zwei Quellen, die Heilige Schrift
und die Tradition. So entsteht die Frage, wie das Verhältnis
dieser beiden Quellen zueinander ist; ob man sie als gleichbedeutend
und gleichwertig ansehen soll.

Die orthodoxe Kirche geht, wie überall, auch hier den
goldenen Mittelweg zwischen der protestantischen und der
römischkatholischen Kirche. Die erste lehnt bekanntlich die Tradition
ganz ab und lässt als einzige Quelle die Bibel gelten; die zweite
hingegen stellt Schrift und Tradition auf eine Stufe und bezeichnet
Lehren als Dogmen, „die die Bibel weder formaliter noch virtua-
liter kennt" 2) und die ausschliesslich auf späterer Tradition
beruhen, wie das Dogma der unbefleckten Empfängnis der Mutter
Gottes, das Dogma der Unfehlbarkeit und andere.

Unsere Kirche weist den Irrtum, in dem sich sowohl die
protestantische wie die katholische Kirche-in der Frage der Tradition
befinden, zurück und betrachtet als grundlegende Quelle des Dogmas

die Heilige Schrift, wie sie authentisch von der Tradition der
Kirche ausgelegt worden ist, die in den Entscheidungen der
ökumenischen Konzilien oder in der einstimmigen Lehre der Kirchenväter

zum Ausdruck kommt; und niemals hat sie ein Dogma ge-

Balanos: A. a. O. S. 5.
N. Dam&läS : TTf.oI ao^cöv, èmarqfxovittcöv TF xal exxXijotaoTtxcov zrjç oq-&oôô^ox< -d-soloyiag,

Leipzig 1895. S. 34.



— 81 —

schaffen oder gutgeheissen, das sich nicht formaliter oder vir-
tualiter auf die Bibel stützt.

Die Kirchenväter gründen die Dogmen in einmütiger Weise
auf die Heilige Schrift, die „Ixavcotéga ndvxcov" ist 1), und
fordern, dass man das, was die Lehrer sagen, prüft, indem man alles,
was mit der Bibel übereinstimmt, bejaht, und was ihr fremd ist,
verwirft 2) ; dass man ferner „die Meinung des Einzelnen unbeachtet,
lässt und alles aus der Schrift entnimmt" 3). „Quellen des Heils",
betont Kyrill von Alexandria, „sind Evangelisten und Apostel" 4),

und Chrysostomus entfaltet die orthodoxe Lehre gegen die Ketzer
(Anomöer) aus der Bibel, um. wie er sagt, „nicht mit Syllogismen
beweisen zu müssen" 5). Kyrill von Jerusalem legt dar, dass man
über die heiligen Geheimnisse des Glaubens nicht einmal das

Geringste ohne die Heilige Schrift aussagen darf. „Auch mir,
der Dir das sagt, sollst Du nicht einfach glauben, wenn Du den
Beweis der Aussage nicht in der Bibel findest." Und anderwärts:
„Der Heilige Geist selbst hat die Schrift gesprochen. Also soll

gesagt werden, was er gesprochen hat; denn was er nicht gesprochen
hat, das wagen wir nicht zu sagen 6)." Athanasius der Grosse
kennzeichnet das Verhältnis von Schrift und Tradition als den beiden
Quellen des Dogmas — deren eine grundlegenden und die andere
erläuternden und bewahrenden Charakter hat, folgendermassen:
„Die heiligen und inspirierten Schriften sind sich selbst genug, um
die Wahrheit zum Ausdruck zu bringen. Es gibt aber auch viele
Schriften, die von unseren Lehrern verfasst worden sind; wer sie

liest, der weiss, wie man die Deutung der Schrift erlangen
kann.. .')." Und an anderer Stelle spricht er von „der ursprünglichen

Tradition, Lehre und Glauben der katholischen Kirche, die
der Herr gegeben hat und die die Apostel gepredigt und die Väter
bewahrt haben" 8). Aber auch die ökumenischen Konzilien hatten
die klare Erkenntnis, dass sie nicht aus sich selbst Dogmen
aufstellten, sondern nur die Schrift bewahrten und erläuterten. Dies
wird nicht nur durch die Tatsachen bestätigt, sondern auch durch

x) Athanasius d. Gr. : Hegi zwv yevoßivmv ev 'Agifiirm (Migne, P. G. 26,
688—089).

a) Basilius d. Gr.: 'H*w^ Seoç oß- (Migne, P. G. 31, 845).
3) Joh. Chrysostomos, zum 2. Kor. 13, 4 (Migne, P. G. 61, 497).
4) Aoyoç 2 (Migne, P. G. 76, 1337).
5) Kam àyopoimv I, 6 (Migne, P. G. 48, 792).
6) KarymoK 4, 17 (Migne P. G. 33, 476) und Kmimav; 16, 2 (Migne

P. G. 33, 920).
') Aoyoç xaxà 'EUr/viar 1 (Migne, P. G. 25, 4).
8) 'EmaxoU] ngòg äokiiWo 1, 28 (Migne P. G. 26, 593).

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1939. 6



— 82 —

das, was Athanasius der Grosse über die Väter des ökumenischen
Konzils von Nizäa sagt, dass sie nämlich „sofort bekannten, was
sie glaubten, um zu erweisen, dass ihre Meinung nicht neu, sondern

apostolisch sei, und dass das, was sie schrieben, nicht eigene
Erfindung sei, sondern dasselbe, was die Apostel lehrten" J).»

Ohne Zweifel ist übereinstimmende orthodoxe Anschauung, dass

die Quellen der Lehre die Heilige Schrift und die Tradition sind.
Die Tradition gilt aber nicht als gleichwertige Quelle, sobald sie

der Schrift entgegengesetzt wird. Der Heiligen Schrift kommt
eine bevorzugte Stellung zu. Es gibt und gab Theologen, die ihr
eine besonders ergänzende Bedeutung beimessen, also scholastisch

ausgedrückt von einer traditio constitutiva sprechen, die neueren
aber scheinen meistens nur eine traditio declarativa zu kennen,
nach ihnen hat die Tradition vorzüglich interpretativen Charakter —
die Auffassung des Tridentinums und Vatikanums, die übrigens
die Tradition nicht genau umschrieben haben, sowie die der
römisch-katholischen Dogmatik wird abgelehnt 2). Auf den
ökumenischen Weltkonferenzen haben sich die orthodoxen Delegierten
stets in derselben Art geäussert. Heute wird von ihnen als

verpflichtendes kirchliches Bekenntnis nur das der alten Kirche
betrachtet. Niemand würde auf das des Dositheos als den gegebenen
Ausdruck orthodoxer Lehre zurückgreifen, wie das im Jahre 1723

geschehen ist. In ihrer Erklärung auf der Weltkonferenz für
Glauben und Verfassung in Lausanne sagen die Delegierten der
orthodoxen Kirche: «Daher vertritt die orthodoxe Kirche die

Meinung, dass eine Wiedervereinigung nur auf Grundlage des gemeinsamen

Glaubens und Bekenntnisses der alten ungeteilten Kirche
in den ersten acht Jahrhunderten erfolgen kann3).» Wenn in dieser

Erklärung auch von der Ergänzung der Heiligen Schrift durch die
Tradition die Rede ist, wurde das doch wiederholt so interpretiert,
dass jede Lehre aus der Schrift begründet werden müsse.

Auf den Unionstagungen mit den Altkatholiken stimmten
die orthodoxen Vertreter stets den Feststellungen der Bonner
Unionskonferenzen der Jahre 1874 und 1875 zu. Über den Kanon
der Heiligen Schrift einigten sich damals die Teilnehmer: «Wir
stimmen überein, dass die apokryphischen oder deuterokanonischen

J) IIsqì xwv ycvoftévav èv Agiuivcp. 5 (Migne, P. G. 26, 688—689).
2) Auf dem Vatikanum war das überflüssig geworden, hatte doch

Pius IX. erklärt „Die Tradition bin ich". Vgl. J. Friedrich, Vat. Konzil
III, S. 1114.

3) Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung. Amtlicher
deutscher Berieht 1929. S. 441.



— 83 —

Bücher des Alten Testaments nicht dieselbe Kanonizität besitzen
wie die im hebräischen Kanon enthaltenen *).» Über Schrift und
Tradition einigte man sich auf folgende These 2) : «Während die
Heilige Schrift anerkanntermassen die primäre Regel des Glaubens
ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition, d. h. die
ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche Überlieferung der von
Christus und den Aposteln zuerst vorgetragenen Lehre eine
autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle für alle aufeinanderfolgenden

Generationen von Christen ist. Diese Tradition wird
teils erkannt aus dem Consensus der grossen, in historischer
Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden Kirchenkörper,
teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den
schriftlichen Denkmälern aller Jahrhunderte.» Orthodoxe
Mitglieder der Konferenz erklären dazu, dass das Verhältnis von Schrift
und Tradition in den orthodoxen Katechismen nicht genau
präzisiert sei. Döllinger fügte bei, «die Tradition im weiteren Sinn
umfasst die heilige Schrift als erstes und hauptsächlichstes Glied,
die Tradition im engern Sinn hat eine interpretative Autorität
gegenüber der Heiligen Schrift, und diese ist darum, wie allgemein
anerkannt wird, die primaria régula fidei». Auf die Frage eines

Orthodoxen, ob primär eine zeitliche Priorität oder eine höhere
Autorität bezeichnen soll, antwortete Döllinger: «Zunächst nur
das erstere.» Der Ansicht Reinkens, dass Schrift und Tradition
nicht voneinander getrennt und in einen Gegensatz zueinander
gebracht werden dürfen, wenn auch der Schrift eine besondere

Bedeutung zukäme, stimmten die Orthodoxen zu, wie sie die
Resolution annahmen.

Es ist wertvoll feststellen zu können, dass die Orthodoxie
die römisch-katholische Lehre über die Tradition ablehnt. Das
hat übrigens auch Döllinger getan. In einem Brief an Michelis
lehnt er das Tridentinum ab 3). Er schrieb im Jahre 1884, es wäre
ihm « schon seit langem unmöglich, einige seiner Canones mit ihrem
einfachen Wortlaut als den adäquaten Ausdruck meines Glaubens

zu bezeichnen. So der, wie man nun weiss, mit leichtfertiger
Frivolität gemachte Canon über die apokryphen Bücher des

Alten Testaments, der der Tradition der alten Kirche geradezu
widerspricht und wobei man das quod semper, quod ubique etc.

x) Bericht über die zu Bonn gehaltenen Unionskonferenzen. Bonn
1874. S. 15.

2) A. a. O. S. 33 ff., S. 50 ff.
3) Intern. Kirchl. Zeitschrift 1913. S. 82.



— 84 —

schlechterdings preisgeben muss. Dann der über die der Heiligen
Schrift gleichstehenden Traditiones (die niemand speziell
anzugeben weiss). Ferner der Canon über das Purgatorium. x).

In einem folgenden Brief kommt er noch einmal auf das Tridentinum

zurück: «Ich kann es Ihnen nicht sagen, wie sehr ich nach
einem einigermassen eingehenden Studium von der Überzeugung
durchdrungen bin, dass das Tridentinum nur halbe oder genauer
gesagt keine Viertelsarbeit gemacht hat und dass im Tridentinum
eigentlich schon das Vatikanum grundgelegt war. Nie ist mir
so klar gewesen wie jetzt, in welchem Grade der auf dem nur halb
verstandenen Aristoteles beruhende Scholastizismus muss
überwunden werden und, ich setze hinzu, kann überwunden werden,
um die echte Glaubensfreudigkeit des Evangeliums in der Menschheit

wieder zu finden und wieder zu wecken. — So gefasst und
freilich auch nur so gefasst, sehe ich im altkatholischen Widerstand
gegen das Vatikanum die Möglichkeit und die Handhabe zu
diesem Werke, an dem wir ja doch im grossen und ganzen der
Entwicklung nicht verzweifeln dürfen.» Wir haben absichtlich diesen
Passus der beiden Briefe abgedruckt, weil heute gerade von
römisch-katholischer Seite anerkennenswerte Anstrengungen
gemacht werden, mit der Orthodoxie in Diskussion zu kommen.
Man kann mitunter lesen, das einzige Hindernis einer Union sei

das Vatikanum, das man in seiner Bedeutung abzuschwächen
sucht, und wobei in guten Treuen übersehen wird, dass die Gegensätze

viel älter sind. Sie gehen auf das Tridentinum, ja auf eine
noch viel frühere Zeit, auf das 13. Jahrhundert zurück, da begonnen
wurde, scholastische Schulmeinungen zu dogmatisieren.

Bern. Adolf Küry.

x) Diese Briefstellen lassen auch erkennen, dass sich Döllinger stets als
Altkatholik gefühlt hat, wenn er auch glaubte, aus äusseren Gründen
sich nicht mehr aktiv betätigen zu können. Sie lassen alle Bemühungen für
vergeblich erscheinen, ihn für den römischen Katholizismus in Anspruch
zu nehmen, da er aus Missverständnis oder Irrtum das Vatikanum nicht
anerkannt habe.


	Orthodoxe Zeugnisse über Schrift und Tradition

