Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 1

Artikel: Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche unter
besonderer Berlicksichtigung der Utrechter Konvention

Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche
unter besonderer Beriicksichtigung der Utrechter Konvention.

Vortrag, gehalten an der Studientagung am 26. August 1938 in Zirich.

Die okumenische Bewegung zwingt die Kirchen zum erneuten
Studium der Theologie, ein Studium, das sich nicht bloss auf die
eigene Kirche beschrankt, sondern auch die theologische Gedanken-
welt anderer Kirchen in sein Gesichtsfeld bezieht und sich von
neuem auf den eigenen theologischen Besitz, theologische Methode
und theologische Werte griindlich besinnt. Wir sind der Ansicht, dass
der Theologe sich dabei durch zwei Grundsitze soll leiten lassen.

Zunéchst gelte das Prinzip, dass unser theologische Besitz
immer und allzeit ein Gegenstand und Ergebnis des Glaubens ist,
nie aber des Wissens oder der Beweisfithrung; dass darum die
Methode, sei es in bezug auf den eigenen oder anderer Besitz,
sich nicht mit einer blossen Inventuraufnahme zufrieden geben
darf. — Dies ist kein neuer Gedanke. Die Theologie durfte wohl
darin einig sein, dass das Dogma nicht eine logische Schlussfolge-
rung, nicht ein decretum rationis ist, leider aber wird diese Wahr-
heit nur zu oft vergessen. Das Dogma ist nichts anderes und kann
auch nichts anderes sein als eine im Glauben angenommene Ein-
sicht der Wahrheit, nichts mehr und nichts weniger. Die Tat-
sache, dass die Wahrheit eine ist, dass aber die Einsicht in die
Wahrheit vielseitig sein kann und tatsédchlich ist, ermahnt zur
Bescheidenheit in der eigenen und zur Wertschitzung anderer
Uberzeugung.

Sodann gelte das Prinzip der genauen Prizisierung, Theologie
ist eine Wissenschaft, und alle Wissenschaft erheischt eine genaue
Bestimmung der Grenzen und scharfumrissene Umschreibung von
Gedanken und Begriffen. — Dieses Prinzip scheint mit dem erst- -
genannten im Widerspruch zu stehen; in seinem Krgebnis aber
fillt dieser Widerspruch hinweg. Scharfe Markierung der Grenze
und genaue Prizisierung heben das Wesentliche hervor und
scheiden das spidter Hinzugekommene, das Nichtessentielle, aus.
Dadurch entsteht nicht eine Divergierung der verschiedenen theo-
logischen Standpunkte, sondern vielmehr fiihrt es zu einer Begeg-
nung auf gemeinsamer Grundlage und zu einer besseren Einsicht
in der gegenseitigen Einheit.



— 52 —

Nicht am wenigsten gelten diese Grundséitze auf jenem Gebiet
der Theologie, wo diese sich auf die Quellen ihrer Glaubenskenntnis,
das heisst, auf das Grundzeugnis, aus dem sie die Wahrheit schopft,
zu besinnen hat. Unter dieses Licht stellen wir unsere Untersuchung
iiber ,,Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche®.

sk

Weil wir hier von einer gegebenen Kirche, das heisst in diesem
Fall von der altkatholischen Kirche reden, so muss auch das
Gegebene der Ausgangspunkt unserer Untersuchung sein. Wir
finden dieses Gegebene in der Utrechter Erklirung von 1889, wo
es heisst: ,,Wir halten fest an dem Grundsatze der alten Kirche,
den Vinzenz von Lerinum in diesem Satze ausgesprochen hat:
id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est; hoc est enim vere proprieque catholicum. Wir halten darum
fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den 6kumenischen
Symbolen und in den allgemein anerkannten Kntscheidungen der
okumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten Jahr-
tausends ausgesprochen ist.”

Man hat in bezug auf diesen Grundsatz bemerkt, er sage so-
wohl zu wenig als zu viel. Auf dem Utrechter Kongress von 1928
hat sich Bischof Dr. Kiiry dazu sehr richtig wie folgt gedussert:
,OGegen diesen Grundsatz wurde der Vorwurf erhoben, er ver-
gewaltige die kirchliche Entwicklung. Die Kirche werde in eine
lingst iiberholte Zeit zuriickversetzt, iiberlebte Zustéinde sollten
neu belebt werden. Allein wie wir als Christen uns an das Er-
Iosungswerk Jesu Christi, das auf der geschichtlichen Erscheinung
Jesu beruht, gebunden fiihlen, so als Katholiken an das depositum
fidei, das auf Christus zuriickgeht und der Kirche anvertraut ist.
Wenn wir im kirchlichen Leben die Grundsitze der alten Kirche
als massgebend betrachten, verfallen wir ebensowenig dem Fehler
der Altertiimelei, als wenn wir in unserem sittlichen Leben Jesus
nachfolgen mochten... Es lag den Bischéfen — d. h. die sich
iiber die Erklirung von 1889 vereinbarten — fern, eine dusserliche,
mechanische Uniformitidt mit der alten Kirche anzustreben und
die seitherige Entwicklung einfach zu ignorieren. Der aufgestellte
Grundsatz bietet dagegen Gewihr, dass in der Kirche nicht Un-
ordnung entsteht (I. Kor. 14, 33), dass sie nicht Zeitstrémungen
unterliegt, nicht auf den Weg der Sektiererei gerit.” (Vgl. 1. K. Z.
1928, S. 207). — Ohne dies mit bestimmten Worten zu formulieren,



— 83 —

hat Bischof Dr. Kiiry vor zehn Jahren damit diese Wahrheit aus-
gesprochen, dass der genannte Grundsatz sich auf die unabinder-
lichen Wahrheit des biblischen Offenbarungswortes stiitzt und zu-
gleich den traditionellen Wert des fortschreitenden Denkens in
Sachen des Glaubens anerkennt.

Indes kann mit einem gewissen Rechte gesagt werden, dass
der erste Satz der Utrechter Erklirung sich mehr mit dem Inhalt
des Glaubens — dem depositum — als mit der Frage nach den
Quellen, denen dieser Glaube entspringt, befasst, insoweit nidmlich
darin nicht gesagt wird, welche Quellen des Glaubens in der alten
Kirche des ersten Jahrtausends als massgebend fiir den Glauben
anerkannt worden sind. Wir sind der Ansicht, dass dies auch
nicht die Aufgabe und das Ziel der Utrechter Erklirung gewesen
ist; sie hatte sich zunidchst nur iiber den Inhalt des Glaubens aus-
zusprechen, nicht aber iiber die Grundlage und Methode, auf
denen die Kenntnis des Glaubensinhaltes erworben wird. Trotz-
dem sind auch diese Fragen, wenigstens implicite, in diesem ersten
Satze beantwortet.

Besonders befassten sich mit ungerm Thema die Bonner Unions-
konferenzen von 1874, wo die Altkatholiken, Orientalen und Angli-
kaner — wenn auch nicht als offizielle Vertreter ihrer Kirchen,
sondern als private Theologen — sich vereinbarten iiber folgenden
Satz: ,,Wihrend die heilige Schrift anerkanntermassen die primiire
Regel des Glaubens ist — diese Einleitung, welche von den Orien-
talen und Altkatholiken fiir selbstverstindlich und, als keinen
Differenzpunkt bildend, fiir iiberfliissig erachtet wurde, ist trotz-
dem auf Ersuch der Anglikaner besonders formuliert worden —,
erkennen wir an, dass die echte Tradition, d. i. die ununterbrochene,
theils miindliche, theils schriftliche Uberlieferung der von Christus
und den Aposteln zuerst vorgetragene Lehre, eine autoritative
(gottgewollte) Erkenntnisquelle fiir alle aufeinander folgenden

Generationen von Christen ist. Diese Tradition wird theils erkannt -

aus dem Consensus der grossen, in historischer Continuitét mit der
urspriinglichen Kirche stehenden Kirchenkorper, theils wird sie
auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen Denk-
milern aller Jahrhunderte.”

Wir sind der Uberzeugung, dass hier in bezug auf unser Thema
das Wichtigste und Prinzipielle ausgesprochen worden ist; erstens,
weil der Inhalt dieser These in vollém Einklang steht mit den Ge-
danken und der Methode des theologischen Denkens withrend des



-~ 54 —

ersten Jahrtausends; zweitens, weil diese These von bedeutenden
Vertretern von drei katholischen Kirchenkorpern formuliert wurde;
drittens, weil die Gedanken dieser These auf den 6kumenischen
Konferenzen der letzten Jahrzehnte von diesen Kirchen wieder-
holt von neuem offiziell zum Ausdruck gebracht worden sind.

Uber die Richtigkeit, die Bedeutung und die Konsequenzen
dieser Gedanken gestatten wir uns, folgendes zu bemerken.

ES

Wir schicken zunéchst voraus und stellen fest, dass die eigent-
liche und einzige Quelle unserer Glaubenskenntnis die Offenbarung
Gottes in Christo ist. Diese Offenbarung fingt mit der Schopfung
an und findet in der Menschwerdung Jesu Christi, in seiner Person
und in seinem Werke ihren Abschluss und ihre Vollendung. Jesus
Christus ist darum ,die“ Offenbarung Gottes, ,das” Wort, das
Gott in die Welt hineingesprochen hat, die Grosstat seiner Selbst-
offenbarung, durch die Er die von Thm erschaffene Welt neu er-
schaffen und sich selbst ihr ganz zu erkennen gegeben hat.

Diese Offenbarung ist auf historischem Wege vor sich her-
gegangen und heisst deshalb in Christo vollendet. Damit will
jedoch nicht gesagt sein, dass Gott von da an aufgehort hat, sich
zu offenbaren, sondern es will besagen, dass eine vollere Offen-
barung als die, welche durch Christus verwirklicht igt, nicht
denkbar ist. In IThm ist die Offenbarung von Gnade und Wahrheit.
Was Gott heute und immer noch offenbart, ist immer wieder
Sichselber in seinemn menschgewordenen Sohn. Diese weitere
Offenbarung geschieht in seiner und mittels seiner Kirche durch
seinen Heiligen Geist, der nicht von sich aus redet, sondern redet,
was er hort, der alles aus Christo nimmt und von ihm Zeugnis
gibt (Joh. 15, 26 f.; 16, 13 ff.).

In der Menschwerdung Christi ist Gott bleibend in diese
Welt gekommen; hier liegt die Grundlage allen Glaubens und allen
Glaubensinhaltes. ,,Das Wort ward Fleisch®, und dieses fleisch-
gewordene Wort ,manet in aeternum®, bleibt in Ewigkeit. Gott
selber ist es, der fortwidhrend durch seinen Geist dieses Wort
spricht und es in seinem vollen Inhalt von Gnade und Wahrheit,
von Gottesleben und Gotteskenntnis, zu uns und in uns bringt.
Dieses Wort ,,wohnet unter uns®.

Dieses ,unter uns wohnen®” ist die bleibende Folge der In-
karnation. Und — um es gleich vorwegzunehmen — darum ist es,



dass die Kirche nicht nur Leib Christi ,,heisst®, sondern auch wirk-
lich der Leib Christi ,,ist; dass die heilige Schrift nicht bloss ein
Stiick Literatur oder ein religionsgeschichtliches Dokument ist,
sondern das Zeugnis der gottlichen Offenbarung im geschriebenen,
theopneusten, von Gottes Geist durchwehten und getriebenen
Worte; dass die Tradition das Glaubenszeugnis der von Christo
fortwidhrend innegewohnten Kirche ist; dass die Sakramente von
Gott gewollte menschliche Handlungen sind, in denen und durch
die Er selber, und Er allein, seine Gnade wirkt; dass das Amt der
Kirche ein Ministerium Christi ist, durch das Er sein ministerium
reconciliationis (dwaxovia tijs xarallayis, 1I. Kor. 5, 18) fortsetzt.

Es liegt uns ferne, die Begriffe ,Wort Gottes” und ,,Bibel”
zu identifizieren. Diese Gleichsetzung hat gerade genug Unbheil
angerichtet und ist, ungeachtet aller 6kumenischen Beratungen,
noch nicht aus der Welt geschafft. Wir geben aber keinen Anlass
zur Verwirrung und werden auch nicht missverstanden werden,
wenn wir als Altkatholiken, auf Grund des Zeugnisses und der
Praxis der alten Kirche, die heilige Schrift das Zeugnis der Offen-
barung nennen und sie als solche alg die ,,primére Regel des Glau-
bens betrachten und ponieren. Indem wir solches tun, nehmen wir
die heilige Schrift an in ihrer vollen Kanonizitit, wie diese von der
Kirche festgestellt worden ist, weil die heilige Schrift von Genesis
an bis zur Offenbarung fiir sie ,,Christuszeugnis® ist und eben da-
durch und nur dadurch ,heilige” Schrift heisst und ist. Dann
machen wir in ihr keinen Unterschied mehr zwischen inspirierten
und nichtinspirierten Seiten, zwischen einem religits-ethischen
Inhalt und einem Inhalt, der das nicht ist, sondern wir nehmen sie
in ihrer Ganzheit an als ein Zeugnis, aus dem Gottes Geist uns
anredet und auf Christus hinweist und durch den Er uns zu
Christus fiithrt und uns von Ihm spricht. Dann erkennen wir damit
die unerschopfliche Verschiedenheit an, in der sie uns dieses Zeugnis
bringt, auch dort, wo sie uns die Tiefe der Siinde, die grosste
Gottentfremdung, die blindeste Geschichtsentgleisung der Mensch-
heit vor Augen fiihrt. Dann bleibt sie fiir uns der gottliche Appell
an unseren Glauben, auch dort, wo wir unserem wissenschaftlichen
Denken offenen Zugang gewihren zu ihrer dusserlichen Form, zu
ihrem Entstehen und Wachsen, zu ihrer Zusammensetzung und
ihrem Inhalt. Sie ist uns die bleibende Quelle, aus der die Stimme
Gottes zu uns redet, wie ein vielgebrauchtes Wort der alten Kirche
besagt. Wenn je einer, dann war die alte Kirche tiberzeugt, nicht



nur von der auctoritas, sondern auch von der sufficientia der hei-
ligen Schrift, als sny) nlorews, als fundamentum fidei. Sogar
Vincenz von Lerinum, der in seinem Commonitorium die Frage
der Tradition ex professo behandelt und erklirt, dass man ,,duplici
modo fidem suam munire* soll, ,,primum divinae legis auctoritate,
tum deinde ecclesiae catholicae traditione®, geht dabei von dem
Grundgedanken aus: ,,cum sit perfectus scripturarum canon si-
bique ad omnia satis superque sufficiat®.

Gerade aber diese volle Autoritit, die wir der heiligen Schrift
zuerkennen, ldsst uns nicht vergessen, dass sie trotzdem ein Zeugnis
der Offenbarung ist in ,,menschlicher” Gestalt und in , mensch-
lichem® Worte; dass sie nicht ist ,,Deus ipse qui loquitur®, sondern
dass Gott sich herablisst, ,,durch sie” zu uns zu sprechen; dass sie
zwar aus sich selbst und in sich selber Autoritat besitzt, aber
dass diese Autoritdit uns unberithrt lassen wiirde, wenn nicht
Gottes eigene Autoritéit in bezug auf sie und von ihr Zeugnis ab-
legte. Die Bibel ist heilige Schrift und primédre Regel des Glaubens,
weil Christus dies durch seinen Heiligen Geist an und in seiner
Kirche bezeugt. Wenn Gott mit Israel keinen Bund geschlossen
und es nicht zu ,,seinem® Volke auserwihlt hitte, wiren die heiligen
Biicher Israels niemals Offenbarungszeugnis geworden. Wenn
Christus keine Kirche gestiftet hétte, in der Er seine Arbeit fort-
setzt und in der Er bleibend wohnt, wire niemals ein Kanon der
heiligen Schrift — ich sage nicht ,aufgestellt”, sondern — konsta-
tiert, anerkannt und geglaubt worden. Es liegt in dem Worte
des heiligen Augustins: , Evangelio non crederem, nisi me catho-
licae ecclesiae commoveret auctoritas®, ein tieferer Sinn als nur
dieser, dass die Autoritdt eines Konzils ein notarielles Imprimatur
erteilt; aber dieses liegt darin, dass allein in der Kirche als dem
Leibe Christi, der Wohnstédtte des Heiligen Geistes, menschliche
Schrift zur ,heiligen Schrift werden kann und als Offenbarungs-
zeugnis erkannt, als Christuszeugnis geglaubt werden kann.

Es bleibt, trotz allem reformatorischen Theoretisieren, wahr,
dass die Kirche aus ,,dem* Evangelium lebte, noch ehe die ,vier*
Evangelien geschrieben waren. ‘H motic €& dxoijs, 9 0¢ dxon duwd
onuaros Xowrov (R6m. 10, 17), das nicht unrichtig iibersetzt wird
mit: ,,Der Glaube ist aus der Verkiindigung, und die Verkiindigung
geschieht im Auftrage Christi.” Es ist immer das lebende Wort
gewesen — die viva vox —, die das ,,Wort Gottes™ verkiindigt



— 57 —

hat, auch als noch keine Schrift vorhanden war. Und diese viva
vox ist die Verkiinderin geblieben, auch als sie das ewige Gotteswort
aus dem geschriebenen Worte schopfte.

Es diirfte tiberfliissig sein, zu bezeugen, dass die alte Kirche
immer aus dieser viva vox gesprochen, gelernt und gelebt hat,
dass fiir sie die Tradition eine selbstverstindliche Sache war,
ndmlich das lebendige Zeugnis des in der Kirche sich offenbarenden,
auf der heiligen Schrift sich immerfort stiitzenden Glaubens. Wohl
aber wird es niitzlich sein, an die Einseitigkeiten auf rémischer und
auf protestantischer Seite zu erinnern, die die Bedeutung der
Tradition aus den Fugen gerissen haben.

Mit dem hierarchischen Kirchenbegriff ist in der rémischen
Kirche auch der Traditionsbegriff erstarrt, und es ist die Geschichte
der Tradition die Geschichte des Papsttums geworden. Die Kirche
ist Rom, Rom ist der Papst und der Papst ist unfehlbar, und. ..
la tradizione io sono. Wo die sententiae papae ex cathedra infalli-
biles sind, nicht nur ante consensum, sondern sogar sine consensu
ecclesiae, ist die Tradition nicht mehr an den Glauben der Kirche
gebunden, sondern in das Wort eines einzigen Menschen auf-
gegangen. Damit hat sie ihre alten Kriterien der universitas, anti-
quitas und consensio verloren, ist sie sogar als unzuverlidssig hin-
gestellt. Die Aussage Bartmanns: ,,Die Schrift deutet nirgends im
geringsten an, dass sie alleinige Glaubensquelle sei oder doch
spiter etwa nach dem Tode der Jiinger sein solle”, ist charakte-
ristisch ungerecht und unrichtig fiir die ganze rémische Theologie,
die Evangelium und Tradition identifiziert hat.

Die Reformation musste demgegeniiber die Tradition iiber-
haupt verwerfen. Sie stellte die Lehre von den Eigenschaften der
heiligen Schrift auf, stellte die Schrift iiber die Kirche, machte sie
sul ipsius interpres und erkannte nur das individuell, d. h. unkon-
trollierbar erfahrene testimonium Spiritus Sancti als allein autori-
tativ. Der Gedankengang Bavincks: ,,In Christus ist die Offen-
barung vollendet, und in gleicher Weise ist das Wort der Seligkeit
in der Schrift vollkommen begriffen”, ist charakteristisch falsch
und mangelhaft fiir jeden Protestantismus, der trotzdem in der
Praxis eine Tradition von vier Jahrhunderten fleissig benutzt.

Fest steht, dass das Evangelium ,gepredigt” worden ist und
dass man sich auf diese Predigung in den ersten Jahrhunderten
immer berufen hat. Das depositum fidei, der xavaw mioreme, wurde
als ein bleibender Besitz weitergetragen, iiberliefert. Es ist un-



— 58 —

richtig, wenn Rom sagt, dieses Depositum sei nicht vollsténdig in
der Schrift enthalten; es ist unrichtig, wenn die Reformation sagt,
dieses Uberliefern hérte auf, sobald der Kanon des Neuen Testa-
mentes abgeschlossen war, denn nicht nur Markus und Johannes,
Paulus und Petrus, sondern auch Ignatius und Polykarpus, Ire-
naeus und Cyprian u. a. besassen dieses Depositum.

Bei aller Uberzeugung beziiglich des normativen Charakters
der heiligen Schrift als fundamentum fidei, die Vinzenz von Lerinum
die Schrift satis superque sufficiens nennen ldsst, die Basilius alles,
was nicht in der Schrift begriindet ist, als Siinde charakterisieren
tut, die Athanasius die Schrift als ixavddreoa mdvrwry betrachten
lasst, die Cyrill von Jerusalem das Symbolum als die Zusammen-
fassung des ganzen dogmatischen Inhaltes — 70 zdv ddyua tijs
niorews — der Schrift verwerten tut, und die die ganze katholische
Patristik, Epiphanius, diesen Hauptvertreter der ungeschriebenen
Tradition, voran, die Ketzerei bestreiten ldsst mit dem Vorwurf ihrer
Diskrepanz und mit ihrer Verwerfung und ketzerischer Auslegung
der heiligen Schrift — hat das ganze Altertum sich doch immer auf
das Alte, das immer und iiberall und von allen Verkiindigte als das
allein Wahre, Zuverlidssige und Glaubwiirdige berufen. Immer
wieder geht das Wort und die Beweisfithrung der Viter durch die
Jahrhunderte bis auf die Apostel und die Schrift zuriick; und dieser
Riickweg ist die Tradition.

Durch dieses fortwihrende Zuriickgehen von der Gegenwart
auf die Vergangenheit, von der heutigen Verkiindigung auf die Bot-
schaft der Schrift, wird zugleich immer neues Licht auf diese Ver-
gangenheit — d.i. auf Schrift und apostolische Predigung — ge-
worfen, und dieses neue Licht diente den spéter Lebenden wiederum
zu besserer und tieferer Einsicht. So wachst und klirt und vertieft
sich die Einsicht in das depositum fidei immer mehr; dieses Wachs-
tum, diese Klirung und Vertiefung der Hinsicht nennt Vinzenz
von Lerinum den ,profectus fidei, welchen er der Schrift gegen-
iiber als ,,non permutatio® charakterisiert.

So ist die Tradition die treue Zeugin der einen Offenbarung,
die in der heiligen Schrift ihre schriftliche Dokumentierung ge-
funden hat; sie wird die Erkenntnisquelle, die uns immerfort die
Schrift in ihrer ganzen Tiefe und ganzem Reichtum zum Verstédndnis
bringt. .

Die Tradition entlehnt deshalb ihren Inhalt sowie ihre Glaub-
wirdigkeit und Zuverldssigkeit ganz und gar der heiligen Schrift,



59

die weder an Offenbarungswahrheit verringert, noch darin vermehrt
werden kann. Andererseits ist die Tradition das Glaubenslicht, das
die Kirche auf die Schrift wirft und das uns zeigt, wie das Glaubens-
bewusstsein der Kirche alle Jahrhunderte hindurch die Offen-
barung der Schrift verstanden, verkiindigt und weitergetragen hat.
Die Kirche hat immer die Wahrheit der Schriftoffenbarung mit
dem Zeugnis ihrer unabénderlichen Tradition bestiitigt.

So stehen diese beiden nicht im Gegensatz zueinander, sondern
sind ihrem Wesen und Inhalt nach eins; und dieses findet, wie
schon angedeutet worden ist, seine wesentliche Erklidrung und seinen
tiefsten Grund im Geheimnis der Fleischwerdung des gdottlichen
Logos, der sein x5jovyua nicht nur in das schriftliche Wort hat fest-
legen lassen, sondern es der Kirche zur Verkiindigung und zum
treuen Weitertragen iibergeben hat.

Daraus erklirt sich, dass die Kirche immer ihren Heilsbesitz
aus der Schrift schopft und dieses Schopfen mit ihrer Tradition
bestitigt und dass sie ihre traditionelle Verkiindigung immer mit
dem Beruf auf die Schrift begriindet.

Die Tradition ist die Hiiterin, die Trégerin und die Dol-
metscherin der Heilsoffenbarung, die in der Schrift von den
Aposteln und Propheten unter der Beleuchtung des Heiligen
Geistes bezeugt worden ist. Sie ist der lebendige Strom des sich
auf die Schrift immerfort besinnenden Glaubensbewusstseins der
katholischen Kirche Christi, die sich immer von neuem das é6lov,
das Ganze, das iiberall, das allzeit, das von allen Uberlieferte zu
eigen machen will in der Geistesgabe des Glaubens.

Da wird es selbstverstindlich, dass diese Tradition ihre
Stiitzpunkte dort findet und aufzeigt, wo das Glaubensbewusstsein
der Kirche am deutlichsten und absichtlichsten gesprochen hat.
Dieses erkliart die fundamentale Bedeutung der alten Glaubens-
bekenntnisse, der konzilidiren Aussagen, des unanimis consensus
der Viter, und nicht am wenigsten des reichen liturgischen Besitzes, -
der die lebendige Heilswahrheit im betenden Glaubenswort ver-
kiindet.

Aber das schliesst auch ein, dass die Tradition niemals in das
Wort eines einzigen Menschen festgelegt werden kann und dass
sie auch nicht mit einem bestimmten Jahrhundert aufhéren kann,
sondern immer weiterfliesst, immer sich weiter bezeugt, immer die
in der Schrift verbiirgte Heilswahrheit weitertrigt.



— 60 —

So spricht die Tradition bis auf diesen Tag, und wir halten
mit Recht auch solche sich absichtlich auf die katholische Wahr-
heit besinnenden Aussagen wie die der Bonner Unionskonferenzen
und der Utrechter Erklirung fiir Zeugnisse der unverfilschten und
unabénderlichen Tradition der einen heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche.

Wir sind iiberzeugt, dass dieser Standpunkt der altkatholischen
Kirche der seit dem ersten Jahrhundert geltende katholische Stand-
punkt ist und dass dieser uns bei aller 6kumenischen Beratung
leiten soll.

Wir sind iiberzeugt, dass dieser Standpunkt und die Treue
an demselben uns die Interkommunion mit der anglikanischen
Kirche gebracht hat und uns in allem mit den orthodoxen Kirchen
des Ostens eins macht.

Wir sind iiberzeugt, dass dieser Standpunkt, der Schrift und
Tradition als eine Einheit erfasst, uns zugingig macht fiir jedes
Licht vom Osten und Westen, denn wir glauben, dass der Reichtum
der Schrift und das Licht der Tradition unerschépflich sind und
immer aufs neue uns belehren und bereichern kénnen.

Wir sind iiberzeugt, dass nur ein treues Festhalten an diesem
Standpunkt unserer Arbeit in der 6kumenischen Bewegung Be-
deutung verleihen kann und {iberhaupt die einzige, aber auch
zugleich die zwingendste Daseinsberechtigung unserer Kirche ist.

So bleibt die letzte Folgerung dieses Standpunktes, die ich
an letzter Stelle als die am schwersten uns obliegende Pflicht
nenne, nidmlich das treue Studium unserer eigenen, durch und durch
kirchlichen katholischen Theologie. Ich mochte darauf den stérk-
sten Nachdruck legen.

Ich verstehe es schon, dass viele, die zu uns gekommen sind,
sei es als Gldaubige, sei es als Mitarbeiter, sich nicht sofort dem
alten katholischen Glaubensstandpunkte haben anpassen koénnen
und mit dem alten katholischen Glaubensganzen vertraut geworden
sind. Ich verstehe es, dass bisweilen hie und da in Wort und
Schrift Aussagen laut werden, die ich gerne anders formuliert ge-
sehen hiétte. Aber weise Vorsicht ist hier geboten, und unsere
Kirche, zumal ihre geistlichen TFiihrer, sollen dafiir wachen.

Uns ist nicht geholfen mit einer Theologie, die sich auf die
Bergpredigt beschrinkt und mit Harnack nicht weiter kommt als
zum Bekenntnis der Vaterschaft Gottes und der Briiderschaft



— 81 —

der Menschen. Uns ist nicht geholfen mit einer Erbaulichkeit,
die viele fromme Liebenswiirdigkeiten zu sagen weiss, aber noch
niemals in die Tiefe der menschlichen Stinde und der géttlichen
Gnade hineingesehen hat. Uns ist nicht geholfen mit einem Be-
quemlichkeitsevangelium, das ruhig tiber die Gedankenwelt eines
Paulus hinwegschreitet. Uns ist, vom Standpunkt der Utrechter
Erklirung aus, nicht geholfen mit einem liturgischen Wissen, das
in der heiligen Eucharistie nur eine verschwommene Predigung des
Gottesreiches erblickt und dem Kreuze Christi kein Verstdndnis
entgegenzubringen vermag.

Unsere Theologie hat den ganzen Reichtum der ganzen
Schrift, wie er uns von der katholischen Tradition tberliefert
worden ist, immer aufs neue zu entfalten, und sie darf dieses tun
auf streng wissenschaftlichem Wege und mit gliubigen Herzen.

Unsere Theologie hat weder Grund noch Pflicht, sich, seies von
der zeitgeschichtlichen Theologie und ihren gelegentlichen Vertretern,
sei es von den zeitgeschichtlichen Geistesstromungen und ihren von
diesen berauschten Anhéngern, ins Schlepptau nehmen zu lassen.

Unsere Theologie hat sich immer nur durch die Tradition
hindurch auf die Schrift zu besinnen und auf diesem Wege den
ganzen katholischen Glauben zu verkiindigen. Sie hat Christum
zu predigen, vom Vater gesandt zu unserer Erlosung, der die
Kirche zu seinem heiligen Leib gestellt hat und sie durch das
Licht seines Wortes und die Gnade seiner Sakramente unter der
Fithrung des apostolischen Amtes immer tiefer in das Heil seines
Erlosungswerkes hinein- und in der Gemeinschaft seines Heiligen
Geistes dem Vater entgegenfiihrt.

Ich gebe mich der zuversichtlichen Hoffnung hin, dass unsere
Bischofe und Priester, unsere Professoren und Lehrer in all diesem
ihre Pflicht als von Gott gerufene Fiihrer der Kirche kennen
sollen und wollen. Ich bin tiberzeugt, dass unsere Gldubigen nur
in diesem Glauben selig zu werden hoffen.

Ich habe den festen und unerschiitterlichen Glauben, dass
Gott unsere Kirche an diesen Standpunkt gebunden hat, dass
wir also nach seinem Willen das Licht des alten katholischen
Glaubens inmitten der geschiedenen Kirchen weitertragen sollen
und dass Er so unsere Kirche durch diese Zeit und Welt fiihrt.
Wohin? Das sei Thm in Glaubenszuversicht gniddig tiberlassen.

Utrecht. A. RINKEL.




	Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention

