
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 1

Artikel: Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche unter
besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


51

Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche

unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention.

Vortrag, gehalten an der Studientagung am 26. August 1938 in Zürich.

Die ökumenische Bewegung zwingt die Kirchen zum erneuten
Studium der Theologie, ein Studium, das sich nicht bloss auf die
eigene Kirche beschränkt, sondern auch die theologische Gedankenwelt

anderer Kirchen in sein Gesichtsfeld bezieht und sich von
neuem auf den eigenen theologischen Besitz, theologische Methode
und theologische Werte gründlich besinnt. Wir sind der Ansicht, dass

der Theologe sich dabei durch zwei Grundsätze soll leiten lassen.
Zunächst gelte das Prinzip, dass unser theologische Besitz

immer und allzeit ein Gegenstand und Ergebnis des Glaubens ist,
nie aber des Wissens oder der Beweisführung; dass darum die
Methode, sei es in bezug auf den eigenen oder anderer Besitz,
sich nicht mit einer blossen Inventuraufnahme zufrieden geben
darf. — Dies ist kein neuer Gedanke. Die Theologie durfte wohl
darin einig sein, dass das Dogma nicht eine logische Schlussfolgerung,

nicht ein decretum rationis ist, leider aber wird diese Wahrheit

nur zu oft vergessen. Das Dogma ist nichts anderes und kann
auch nichts anderes sein als eine im Glauben angenommene
Einsicht der Wahrheit, nichts mehr und nichts weniger. Die
Tatsache, dass die Wahrheit eine ist, dass aber die Einsicht in die
Wahrheit vielseitig sein kann und tatsächlich ist, ermahnt zur
Bescheidenheit in der eigenen und zur Wertschätzung anderer
Überzeugung.

Sodann gelte das Prinzip der genauen Präzisierung, Theologie
ist eine Wissenschaft, und alle Wissenschaft erheischt eine genaue
Bestimmung der Grenzen und scharfumrissene Umschreibung von
Gedanken und Begriffen. — Dieses Prinzip scheint mit dem
erstgenannten im Widerspruch zu stehen; in seinem Ergebnis aber
fällt dieser Widerspruch hinweg. Scharfe Markierung der Grenze
und genaue Präzisierung heben das Wesentliche hervor und
scheiden das später Hinzugekommene, das Nichtessentielle, aus.
Dadurch entsteht nicht eine Divergierung der verschiedenen
theologischen Standpunkte, sondern vielmehr führt es zu einer Begegnung

auf gemeinsamer Grundlage und zu einer besseren Einsicht
in der gegenseitigen Einheit.



— 52 —

Nicht am wenigsten gelten diese Grundsätze auf jenem Gebiet
der Theologie, wo diese sich auf die Quellen ihrer Glaubenskenntnis,
das heisst, auf das Grundzeugnis, aus dem sie die Wahrheit schöpft,
zu besinnen hat. Unter dieses Licht stellen wir unsere Untersuchung
über „Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche".

Weil wir hier von einer gegebenen Kirche, das heisst in diesem
Fall von der altkatholischen Kirche reden, so muss auch das

Gegebene der Ausgangspunkt unserer Untersuchung sein. Wir
finden dieses Gegebene in der Utrechter Erklärung von 1889, wo
es heisst: „Wir halten fest an dem Grundsatze der alten Kirche,
den Vinzenz von Lerinum in diesem Satze ausgesprochen hat:
id teneamus, quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum
est; hoc est enim vere proprieque catholicum. Wir halten darum
fest an dem Glauben der alten Kirche, wie er in den ökumenischen
Symbolen und in den allgemein anerkannten Entscheidungen der
ökumenischen Synoden der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends ausgesprochen ist."

Man hat in bezug auf diesen Grundsatz bemerkt, er sage
sowohl zu wenig als zu viel. Auf dem Utrechter Kongress von 1928

hat sich Bischof Dr. Küry dazu sehr richtig wie folgt geäussert :

„Gegen diesen Grundsatz wurde der Vorwurf erhoben, er
vergewaltige die kirchliche Entwicklung. Die Kirche werde in eine

längst überholte Zeit zurückversetzt, überlebte Zustände sollten
neu belebt werden. Allein wie wir als Christen uns an das Er-
lösungswerk Jesu Christi, das auf der geschichtlichen Erscheinung
Jesu beruht, gebunden fühlen, so als Katholiken an das depositum
fidei, das auf Christus zurückgeht und der Kirche anvertraut ist.
Wenn wir im kirchlichen Leben die Grundsätze der alten Kirche
als massgebend betrachten, verfallen wir ebensowenig dem Fehler
der Altertümelei, als wenn wir in unserem sittlichen Leben Jesus

nachfolgen möchten... Es lag den Bischöfen — d.h. die sich
über die Erklärung von 1889 vereinbarten — fern, eine äusserliche,
mechanische Uniformität mit der alten Kirche anzustreben und
die seitherige Entwicklung einfach zu ignorieren. Der aufgestellte
Grundsatz bietet dagegen Gewähr, dass in der Kirche nicht
Unordnung entsteht (I. Kor. 14, 33), dass sie nicht Zeitströmungen
unterliegt, nicht auf den Weg der Sektiererei gerät." (Vgl. I. K. Z.

1928, S. 207). — Ohne dies mit bestimmten Worten zu formulieren,



— 53 —

hat Bischof Dr. Küry vor zehn Jahren damit diese Wahrheit
ausgesprochen, dass der genannte Grundsatz sich auf die unabänderlichen

Wahrheit des biblischen Offenbarungswortes stützt und
zugleich den traditionellen Wert des fortschreitenden Denkens in
Sachen des Glaubens anerkennt.

Indes kann mit einem gewissen Rechte gesagt werden, dass
der erste Satz der Utrechter Erklärung sich mehr mit dem Inhalt
des Glaubens — dem depositum — als mit der Frage nach den
Quellen, denen dieser Glaube entspringt, befasst, insoweit nämlich
darin nicht gesagt wird, welche Quellen des Glaubens in der alten
Kirche des ersten Jahrtausends als massgebend für den Glauben
anerkannt worden sind. Wir sind der Ansicht, dass dies auch
nicht die Aufgabe und das Ziel der Utrechter Erklärung gewesen
ist; sie hatte sich zunächst nur über den Inhalt des Glaubens
auszusprechen, nicht aber über die Grundlage und Methode, auf
denen die Kenntnis des Glaubensinhaltes erworben wird. Trotzdem

sind auch diese Fragen, wenigstens implicite, in diesem ersten
Satze beantwortet.

Besonders befassten sich mit unserm Thema die Bonner
Unionskonferenzen von 1874, wo die Altkatholiken, Orientalen und Anglikaner

— wenn auch nicht als offizielle Vertreter ihrer Kirchen,
sondern als private Theologen — sich vereinbarten über folgenden
Satz : „Während die heilige Schrift anerkanntermassen die primäre
Regel des Glaubens ist — diese Einleitung, welche von den Orientalen

und Altkatholiken für selbstverständhch und, als keinen
Differenzpunkt bildend, für überflüssig erachtet wurde, ist trotzdem

auf Ersuch der Anglikaner besonders formuliert worden —,
erkennen wir an, dass die echte Tradition, d. i. die ununterbrochene,
theils mündliche, theils schriftliche Überlieferung der von Christus
und den Aposteln zuerst vorgetragene Lehre, eine autoritative
(gottgewollte) Erkenntnisquelle für alle aufeinander folgenden
Generationen von Christen ist. Diese Tradition wird theils erkannt
aus dem Consensus der grossen, in historischer Continuität mit der

ursprünglichen Kirche stehenden Kirchenkörper, theils wird sie

auf wissenschaftlichem Wege ermittelt aus den schriftlichen
Denkmälern aller Jahrhunderte."

Wir sind der Überzeugung, dass hier in bezug auf unser Thema
das Wichtigste und Prinzipielle ausgesprochen worden ist; erstens,
weil der Inhalt dieser These in vollem Einklang steht mit den
Gedanken und der Methode des theologischen Denkens während des



— 54 —

ersten Jahrtausends; zweitens, weil diese These von bedeutenden
Vertretern von drei katholischen Kirchenkörpern formuliert wurde ;

drittens, weil die Gedanken dieser These auf den ökumenischen
Konferenzen der letzten Jahrzehnte von diesen Kirchen wiederholt

von neuem offiziell zum Ausdruck gebracht worden sind.
Über die Richtigkeit, die Bedeutung und die Konsequenzen

dieser Gedanken gestatten wir uns, folgendes zu bemerken.

Wir schicken zunächst voraus und stellen fest, dass die eigentliche

und einzige Quelle unserer Glaubenskenntnis die Offenbarung
Gottes in Christo ist. Diese Offenbarung fängt mit der Schöpfung
an und findet in der Menschwerdung Jesu Christi, in seiner Person
und in seinem Werke ihren Abschluss und ihre Vollendung. Jesus
Christus ist darum „die" Offenbarung Gottes, „das" Wort, das

Gott in die Welt hineingesprochen hat, die Grosstat seiner
Selbstoffenbarung, durch die Er die von Ihm erschaffene Welt neu
erschaffen und sich selbst ihr ganz zu erkennen gegeben hat.

Diese Offenbarung ist auf historischem Wege vor sich

hergegangen und heisst deshalb in Christo vollendet. Damit will
jedoch nicht gesagt sein, dass Gott von da an aufgehört hat, sich

zu offenbaren, sondern es will besagen, dass eine vollere
Offenbarung als die, welche durch Christus verwirklicht ist, nicht
denkbar ist. In Ihm ist die Offenbarung von Gnade und Wahrheit.
Was Gott heute und immer noch offenbart, ist immer wieder
Sichselber in seinem menschgewordenen Sohn. Diese weitere
Offenbarung geschieht in seiner und mittels seiner Kirche durch
seinen Heiligen Geist, der nicht von sich aus redet, sondern redet,
was er hört, der alles aus Christo nimmt und von ihm Zeugnis
gibt (Joh. 15, 26 f.; 16, 13 ff.).

In der Menschwerdung Christi ist Gott bleibend in diese

Welt gekommen ; hier liegt die Grundlage allen Glaubens und allen
Glaubensinhaltes. „Das Wort ward Fleisch", und dieses

fleischgewordene Wort „manet in aeternum", bleibt in Ewigkeit. Gott
selber ist es, der fortwährend durch seinen Geist dieses Wort
spricht und es in seinem vollen Inhalt von Gnade und Wahrheit,
von Gottesleben und Gotteskenntnis, zu uns und in uns bringt.
Dieses Wort „wohnet unter uns".

Dieses „unter uns wohnen" ist die bleibende Folge der
Inkarnation. Und — um es gleich vorwegzunehmen — darum ist es,



— Sodass

die Kirche nicht nur Leib Christi „heisst", sondern auch wirklich

der Leib Christi „ist"; dass die heilige Schrift nicht bloss ein
Stück Literatur oder ein religionsgeschichtliches Dokument ist,
sondern das Zeugnis der göttlichen Offenbarung im geschriebenen,
theopneusten, von Gottes Geist durchwehten und getriebenen
Worte; dass die Tradition das Glaubenszeugnis der von Christo
fortwährend innegewohnten Kirche ist; dass die Sakramente von
Gott gewollte menschliche Handlungen sind, in denen und durch
die Er selber, und Er allein, seine Gnade wirkt; dass das Amt der
Kirche ein Ministerium Christi ist, durch das Er sein ministerium
reconciliationis (diaxovia xrjg xaxallayrjg, IL Kor. 5, 18) fortsetzt.

Es liegt uns ferne, die Begriffe „Wort Gottes" und „Bibel"
zu identifizieren. Diese Gleichsetzung hat gerade genug Unheil
angerichtet und ist, ungeachtet aller ökumenischen Beratungen,
noch nicht aus der Welt geschafft. Wir geben aber keinen Anlass

zur Verwirrung und werden auch nicht missverstanden werden,
wenn wir als Altkatholiken, auf Grund des Zeugnisses und der
Praxis der alten Kirche, die heilige Schrift das Zeugnis der
Offenbarung nennen und sie als solche als die „primäre Regel des
Glaubens" betrachten und ponieren. Indem wir solches tun, nehmen wir
die heilige Schrift an in ihrer vollen Kanonizität, wie diese von der
Kirche festgestellt worden ist, weil die heilige Schrift von Genesis

an bis zur Offenbarung für sie „Christuszeugnis" ist und eben
dadurch und nur dadurch „heilige" Schrift heisst und ist. Dann
machen wir in ihr keinen Unterschied mehr zwischen inspirierten
und nichtinspirierten Seiten, zwischen einem religiös-ethischen
Inhalt und einem Inhalt, der das nicht ist, sondern wir nehmen sie

in ihrer Ganzheit an als ein Zeugnis, aus dem Gottes Geist uns
anredet und auf Christus hinweist und durch den Er uns zu
Christus führt und uns von Ihm spricht. Dann erkennen wir damit
die unerschöpfliche Verschiedenheit an, in der sie uns dieses Zeugnis
bringt, auch dort, wo sie uns die Tiefe der Sünde, die grösste
Gottentfremdung, die blindeste Geschichtsentgleisung der Menschheit

vor Augen führt. Dann bleibt sie für uns der göttliche Appell
an unseren Glauben, auch dort, wo wir unserem wissenschaftlichen
Denken offenen Zugang gewähren zu ihrer äusserlichen Form, zu
ihrem Entstehen und Wachsen, zu ihrer Zusammensetzung und
ihrem Inhalt. Sie ist uns die bleibende Quelle, aus der die Stimme
Gottes zu uns redet, wie ein vielgebrauchtes Wort der alten Kirche
besagt. Wenn je einer, dann war die alte Kirche überzeugt, nicht



— 56 —

nur von der auctoritas, sondern auch von der sufficientia der
heiligen Schrift, als ngyg nioxecog, als fundamentum fidei. Sogar
Vincenz von Lerinum, der in seinem Commonitorium die Frage
der Tradition ex professo behandelt und erklärt, dass man „duplici
modo fidem suam munire" soll, „primum divinae legis auctoritate,
tum deinde ecclesiae catholicae traditione", geht dabei von dem
Grundgedanken aus: „cum sit perfectus scripturarum canon si-

bique ad omnia satis superque sufficiat".

Gerade aber diese volle Autorität, die wir der heiligen Schrift
zuerkennen, lässt uns nicht vergessen, dass sie trotzdem ein Zeugnis
der Offenbarung ist in „menschlicher" Gestalt und in „menschlichem"

Worte; dass sie nicht ist „Deus ipse qui loquitur", sondern
dass Gott sich herablässt, „durch sie" zu uns zu sprechen ; dass sie

zwar aus sich selbst und in sich selber Autorität besitzt, aber
dass diese Autorität uns unberührt lassen würde, wenn nicht
Gottes eigene Autorität in bezug auf sie und von ihr Zeugnis
ablegte. Die Bibel ist heilige Schrift und primäre Regel des Glaubens,
weil Christus dies durch seinen Heiligen Geist an und in seiner
Kirche bezeugt. Wenn Gott mit Israel keinen Bund geschlossen
und es nicht zu „seinem" Volke auserwählt hätte, wären die heiligen
Bücher Israels niemals Offenbarungszeugnis geworden. Wenn
Christus keine Kirche gestiftet hätte, in der Er seine Arbeit
fortsetzt und in der Er bleibend wohnt, wäre niemals ein Kanon der
heiligen Schrift — ich sage nicht „aufgestellt", sondern — konstatiert,

anerkannt und geglaubt worden. Es hegt in dem Worte
des heiligen Augustins: „Evangelio non crederem, nisi me catholicae

ecclesiae commoveret auctoritas", ein tieferer Sinn als nur
dieser, dass die Autorität eines Konzils ein notarielles Imprimatur
erteilt; aber dieses hegt darin, dass allein in der Kirche als dem
Leibe Christi, der Wohnstätte des Heiligen Geistes, menschliche
Schrift zur „heiligen Schrift" werden kann und als Offenbarungs-
zeugnis erkannt, als Christuszeugnis geglaubt werden kann.

Es bleibt, trotz allem reformatorischen Theoretisieren, wahr,
dass die Kirche aus „dem" Evangelium lebte, noch ehe die „vier"
Evangelien geschrieben waren. II nioxig e£ âxofjg, g ôs äxo-g diu

grjuaxog Xqiotov (Röm. 10, 17), das nicht unrichtig übersetzt wird
mit : „Der Glaube ist aus der Verkündigung, und die Verkündigung
geschieht im Auftrage Christi." Es ist immer das lebende Wort
gewesen — die viva vox —, die das „Wort Gottes" verkündigt



— 57 —

hat, auch als noch keine Schrift vorhanden war. Und diese viva
vox ist die Verkünderin geblieben, auch als sie das ewige Gotteswort
aus dem geschriebenen Worte schöpfte.

Es dürfte überflüssig sein, zu bezeugen, dass die alte Kirche
immer aus dieser viva vox gesprochen, gelernt und gelebt hat,
dass für sie die Tradition eine selbstverständliche Sache war,
nämlich das lebendige Zeugnis des in der Kirche sich offenbarenden,
auf der heiligen Schrift sich immerfort stützenden Glaubens. Wohl
aber wird es nützlich sein, an die Einseitigkeiten auf römischer und
auf protestantischer Seite zu erinnern, die die Bedeutung der
Tradition aus den Fugen gerissen haben.

Mit dem hierarchischen Kirchenbegriff ist in der römischen
Kirche auch der Traditionsbegriff erstarrt, und es ist die Geschichte
der Tradition die Geschichte des Papsttums geworden. Die Kirche
ist Rom, Rom ist der Papst und der Papst ist unfehlbar, und.
la tradizione io sono. Wo die sententiae papae ex cathedra infalli-
biles sind, nicht nur ante consensum, sondern sogar sine consensu
ecclesiae, ist die Tradition nicht mehr an den Glauben der Kirche
gebunden, sondern in das Wort eines einzigen Menschen

aufgegangen. Damit hat sie ihre alten Kriterien der universitas,
antiquitas und consensio verloren, ist sie sogar als unzuverlässig
hingestellt. Die Aussage Bartmanns: „Die Schrift deutet nirgends im
geringsten an, dass sie alleinige Glaubensquelle sei oder doch

später etwa nach dem Tode der Jünger sein solle", ist charakteristisch

ungerecht und unrichtig für die ganze römische Theologie,
die Evangelium und Tradition identifiziert hat.

Die Reformation musste demgegenüber die Tradition
überhaupt verwerfen. Sie stellte die Lehre von den Eigenschaften der
heiligen Schrift auf, stellte die Schrift über die Kirche, machte sie

sui ipsius interpres und erkannte nur das individuell, d. h.
unkontrollierbar erfahrene testimonium Spiritus Sancti als allein autoritativ.

Der Gedankengang Bavincks: „In Christus ist die
Offenbarung vollendet, und in gleicher Weise ist das Wort der Seligkeit
in der Schrift vollkommen begriffen", ist charakteristisch falsch
und mangelhaft für jeden Protestantismus, der trotzdem in der
Praxis eine Tradition von vier Jahrhunderten fleissig benutzt.

Fest steht, dass das Evangelium „gepredigt" worden ist und
dass man sich auf diese Predigung in den ersten Jahrhunderten
immer berufen hat. Das depositum fidei, der xavcov moxemg, wurde
als ein bleibender Besitz weitergetragen, überliefert. Es ist un-



— 58 —

richtig, wenn Rom sagt, dieses Depositum sei nicht vollständig in
der Schrift enthalten; es ist unrichtig, wenn die Reformation sagt,
dieses Überliefern hörte auf, sobald der Kanon des Neuen
Testamentes abgeschlossen war, denn nicht nur Markus und Johannes,
Paulus und Petrus, sondern auch Ignatius und Polykarpus,
Irenaeus und Cyprian u. a. besässen dieses Depositum.

Bei aller Überzeugung bezüglich des normativen Charakters
der heiligen Schrift als fundamentum fidei, die Vinzenz von Lerinum
die Schrift satis superque sufficiens nennen lässt, die Basilius alles,

was nicht in der Schrift begründet ist, als Sünde charakterisieren

tut, die Athanasius die Schrift als îxavœxega nâvxœv betrachten
lässt, die Cyrill von Jerusalem das Symbolum als die Zusammenfassung

des ganzen dogmatischen Inhaltes — xò näv oóy/ua xfjg

niorsmg — der Schrift verwerten tut, und die die ganze katholische
Patristik, Epiphanius, diesen Hauptvertreter der ungeschriebenen
Tradition, voran, die Ketzerei bestreiten lässt mit dem Vorwurf ihrer
Diskrepanz und mit ihrer Verwerfung und ketzerischer Auslegung
der heiligen Schrift — hat das ganze Altertum sich doch immer auf
das Alte, das immer und überall und von allen Verkündigte als das

allein Wahre, Zuverlässige und Glaubwürdige berufen. Immer
wieder geht das Wort und die Beweisführung der Väter durch die
Jahrhunderte bis auf die Apostel und die Schrift zurück ; und dieser

Rückweg ist die Tradition.
Durch dieses fortwährende Zurückgehen von der Gegenwart

auf die Vergangenheit, von der heutigen Verkündigung auf die
Botschaft der Schrift, wird zugleich immer neues Licht auf diese

Vergangenheit — d. i. auf Schrift und apostolische Predigung —
geworfen, und dieses neue Licht diente den später Lebenden wiederum
zu besserer und tieferer Einsicht. So wachst und klärt und vertieft
sich die Einsicht in das depositum fidei immer mehr ; dieses Wachstum,

diese Klärung und Vertiefung der Einsicht nennt Vinzenz

von Lerinum den „profectus fidei", welchen er der Schrift gegenüber

als „non permutatio" charakterisiert.
So ist die Tradition die treue Zeugin der einen Offenbarung,

die in der heiligen Schrift ihre schriftliche Dokumentierung
gefunden hat; sie wird die Erkenntnisquelle, die uns immerfort die
Schrift in ihrer ganzen Tiefe und ganzem Reichtum zum Verständnis
bringt.

Die Tradition entlehnt deshalb ihren Inhalt sowie ihre
Glaubwürdigkeit und Zuverlässigkeit ganz und gar der heiligen Schrift,



— 59 —

die weder an Offenbarungswahrheit verringert, noch darin vermehrt
werden kann. Andererseits ist die Tradition das Glaubenslicht, das
die Kirche auf die Schrift wirft und das uns zeigt, wie das
Glaubensbewusstsein der Kirche alle Jahrhunderte hindurch die
Offenbarung der Schrift verstanden, verkündigt und weitergetragen hat.
Die Kirche hat immer die Wahrheit der Schriftoffenbarung mit
dem Zeugnis ihrer unabänderlichen Tradition bestätigt.

So stehen diese beiden nicht im Gegensatz zueinander, sondern
sind ihrem Wesen und Inhalt nach eins; und dieses findet, wie
schon angedeutet worden ist, seine wesentliche Erklärung und seinen
tiefsten Grund im Geheimnis der Fleischwerdung des göttlichen
Logos, der sein xijQvy/j,a nicht nur in das schriftliche Wort hat
festlegen lassen, sondern es der Kirche zur Verkündigung und zum
treuen Weitertragen übergeben hat.

Daraus erklärt sich, dass die Kirche immer ihren Heilsbesitz
aus der Schrift schöpft und dieses Schöpfen mit ihrer Tradition
bestätigt und dass sie ihre traditionelle Verkündigung immer mit
dem Beruf auf die Schrift begründet.

Die Tradition ist die Hüterin, die Trägerin und die
Dolmetscherin der Heilsoffenbarung, die in der Schrift von den

Aposteln und Propheten unter der Beleuchtung des Heiligen
Geistes bezeugt worden ist. Sie ist der lebendige Strom des sich
auf die Schrift immerfort besinnenden Glaubensbewusstseins der
katholischen Kirche Christi, die sich immer von neuem das okov,

das Ganze, das überaU, das allzeit, das von allen Überlieferte zu
eigen machen will in der Geistesgabe des Glaubens.

Da wird es selbstverständlich, dass diese Tradition ihre
Stützpunkte dort findet und aufzeigt, wo das Glaubensbewusstsein
der Kirche am deutlichsten und absichtlichsten gesprochen hat.
Dieses erklärt die fundamentale Bedeutung der alten
Glaubensbekenntnisse, der konzihären Aussagen, des unanimis consensus
der Väter, und nicht am wenigsten des reichen liturgischen Besitzes,
der die lebendige Heilswahrheit im betenden Glaubenswort
verkündet.

Aber das schliesst auch ein, dass die Tradition niemals in das

Wort eines einzigen Menschen festgelegt werden kann und dass

sie auch nicht mit einem bestimmten Jahrhundert aufhören kann,
sondern immer weiterfliesst, immer sich weiter bezeugt, immer die
in der Schrift verbürgte Heilswahrheit weiterträgt.



— 60 —

So spricht die Tradition bis auf diesen Tag, und wir halten
mit Recht auch solche sich absichtlich auf die katholische Wahrheit

besinnenden Aussagen wie die der Bonner Unionskonferenzen
und der Utrechter Erklärung für Zeugnisse der unverfälschten und
unabänderlichen Tradition der einen heiligen, katholischen und
apostolischen Kirche.

Wir sind überzeugt, dass dieser Standpunkt der altkatholischen
Kirche der seit dem ersten Jahrhundert geltende katholische Standpunkt

ist und dass dieser uns bei aller ökumenischen Beratung
leiten soll.

Wir sind überzeugt, dass dieser Standpunkt und die Treue
an demselben uns die Interkommunion mit der anglikanischen
Kirche gebracht hat und uns in allem mit den orthodoxen Kirchen
des Ostens eins macht.

Wir sind überzeugt, dass dieser Standpunkt, der Schrift und
Tradition als eine Einheit erfasst, uns zugängig macht für jedes
Licht vom Osten und Westen, denn wir glauben, dass der Reichtum
der Schrift und das Licht der Tradition unerschöpflich sind und
immer aufs neue uns belehren und bereichern können.

Wir sind überzeugt, dass nur ein treues Festhalten an diesem

Standpunkt unserer Arbeit in der ökumenischen Bewegung
Bedeutung verleihen kann und überhaupt die einzige, aber auch

zugleich die zwingendste Daseinsberechtigung unserer Kirche ist.
So bleibt die letzte Folgerung dieses Standpunktes, die ich

an letzter Stelle als die am schwersten uns obliegende Pflicht
nenne, nämlich das treue Studium unserer eigenen, durch und durch
kirchlichen katholischen Theologie. Ich möchte darauf den stärksten

Nachdruck legen.
Ich verstehe es schon, dass viele, die zu uns gekommen sind,

sei es als Gläubige, sei es als Mitarbeiter, sich nicht sofort dem
alten katholischen Glaubensstandpunkte haben anpassen können
und mit dem alten katholischen Glaubensganzen vertraut geworden
sind. Ich verstehe es, dass bisweilen hie und da in Wort und
Schrift Aussagen laut werden, die ich gerne anders formuliert
gesehen hätte. Aber weise Vorsicht ist hier geboten, und unsere
Kirche, zumal ihre geistlichen Führer, sollen dafür wachen.

Uns ist nicht geholfen mit einer Theologie, die sich auf die

Bergpredigt beschränkt und mit Harnack nicht weiter kommt als

zum Bekenntnis der Vaterschaft Gottes und der Brüderschaft



— 61 —

der Menschen. Uns ist nicht geholfen mit einer Erbaulichkeit,
die viele fromme Liebenswürdigkeiten zu sagen weiss, aber noch
niemals in die Tiefe der menschlichen Sünde und der göttlichen
Gnade hineingesehen hat. Uns ist nicht geholfen mit einem
Bequemlichkeitsevangelium, das ruhig über die Gedankenwelt eines
Paulus hinwegschreitet. Uns ist, vom Standpunkt der Utrechter
Erklärung aus, nicht geholfen mit einem liturgischen Wissen, das

in der heiligen Eucharistie nur eine verschwommene Predigung des

Gottesreiches erbhckt und dem Kreuze Christi kein Verständnis
entgegenzubringen vermag.

Unsere Theologie hat den ganzen Reichtum der ganzen
Schrift, wie er uns von der kathohschen Tradition überliefert
worden ist, immer aufs neue zu entfalten, und sie darf dieses tun
auf streng wissenschaftlichem Wege und mit gläubigen Herzen.

Unsere Theologie hat weder Grund noch Pflicht, sich, sei es von
der zeitgeschichtlichen Theologie undihren gelegentlichen Vertretern,
sei es von den zeitgeschichtlichen Geistesströmungen und ihren von
diesen berauschten Anhängern, ins Schlepptau nehmen zu lassen.

Unsere Theologie hat sich immer nur durch die Tradition
hindurch auf die Schrift zu besinnen und auf diesem Wege den

ganzen katholischen Glauben zu verkündigen. Sie hat Christum
zu predigen, vom Vater gesandt zu unserer Erlösung, der die
Kirche zu seinem heiligen Leib gestellt hat und sie durch das

Licht seines Wortes und die Gnade seiner Sakramente unter der

Führung des apostolischen Amtes immer tiefer in das Heil seines

Erlösungswerkes hinein- und in der Gemeinschaft seines Heiligen
Geistes dem Vater entgegenführt.

Ich gebe mich der zuversichtlichen Hoffnung hin, dass unsere
Bischöfe und Priester, unsere Professoren und Lehrer in all diesem
ihre Pflicht als von Gott gerufene Führer der Kirche kennen
sollen und wollen. Ich bin überzeugt, dass unsere Gläubigen nur
in diesem Glauben selig zu werden hoffen.

Ich habe den festen und unerschütterlichen Glauben, dass

Gott unsere Kirche an diesen Standpunkt gebunden hat, dass

wir also nach seinem Willen das Licht des alten katholischen
Glaubens inmitten der geschiedenen Kirchen weitertragen sollen
und dass Er so unsere Kirche durch diese Zeit und Welt führt.
Wohin Das sei Ihm in Glaubenszuversicht gnädig überlassen.

Utrecht. A. Rinkel.


	Wort Gottes und Tradition in der altkatholischen Kirche unter besonderer Berücksichtigung der Utrechter Konvention

