Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 1

Artikel: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken
Autor: Gilg, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404143

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zum altkirchlichen Traditionsgedanken.

Vortrag, gehalten an der Studientagung am 26. August 1938
in Zirich.

Wenn es gilt, im Zusammenhang unserer heutigen Verhand-
lungen eine dogmengeschichtlich-systematische Betrachtung iiber
den Begriff der Tradition anzustellen 1), so versteht sich von selbst,
dass die Aufmerksamkeit sich entscheidend darauf zu richten hat,
was sich aus den in den Blickpunkt geriickten historischen Er-
scheinungen beziiglich der Bestimmung und Gestaltung des Ver-
héltnisses von Schrift und Tradition entnehmen lidsst. Die Frage
nach dieser Beziehung ist es doch, um die unser Interesse kreist,
da wir von der Erérterung des Themas ,,Kirche und Wort Gottes
im Neuen Testament” herkommen. Nicht ebenso selbstverstéind-
lich aber diirfte es sein, dass wir unsere Untersuchung auf den
altkirchlichen Raum beschrinken und davon absehen, sie auf
irgendwelche Momente der spitern Entwicklung auszudehnen.
Dagegen erheben sich zweifellos gewichtige Einwéinde. Unser
Problem gelangt allererst zu Beginn der neuern Zeit sozusagen zu
dogmengeschichtlicher Reife. Es empfiangt durch den Zusammen-
prall der im Tridentinum redenden Kirche mit den Kirchen der
Reformation seine spezifische Form und seinen spezifischen Gehalt.
Seit den Tagen eines Chemnitz und eines Bellarmin hebt fiir Jahr-
hunderte ein Kampf um das Traditionsprinzip an, der, wie es
scheint, alle nur erdenklichen Gesichtspunkte, Griinde und Gegen-
griinde auf den Plan treten ldsst und in dem die den tridentinischen
Bestimmungen immanente Dialektik sich mehr und mehr ent-
faltet. Da kann ja, was vor der abendldndischen Kirchenspaltung
sichtbar wird, nicht mehr als ein blosses Vorspiel bedeuten. Wir
bemerken auch gleich vorweg, dass urspriinglich die Absicht be-
stand, iiber die altkirchliche (Geschichte hinaus mindestens noch
das Tridentinum mit seinen unmittelbaren Folgeerscheinungen und
den so einflussreich gewordenen Mohler in die Erérterung ein-
zubeziehen. Allein die Riicksicht auf die Knappheit der verfiig-
baren Zeit, verbunden mit der Einsicht, dass es riatlich sein méchte,
das alte ,,non multa, sed multum® nicht in den Wind zu schlagen,
hat zu engster Eingrenzung des Stoffgebietes bewogen. Dass aber,



— 99 —

nun ein einziger Komplex herausgegriffen werden muss, die Wahl
auf die alte Kirche fillt, wird zumal in diesem Kreis keiner Recht-
fertigung bediirfen.

Wir werfen also unsern Blick auf die patristische Aera und
mochten hier bei Irendus und Tertullian einsetzen, jenen Vitern,
die, vor und um 200, als erste in eindringender und jedenfalls
folgenschwerer Weise iiber den Gedanken der Uberlieferung, der
nagddoows oder traditio reflektieren. Zwar meinen manche Forscher
(und durchaus nicht nur rémisch-katholische), da sie daran gehen,
fir das Traditionsprinzip in Betracht kommende altkirchliche
dicta probantia zu sammeln, vor Erwihnung des gallischen Bischofs
und des afrikanischen ardens vir einen noch #ltern Gewédhrsmann
beschworen zu sollen. So z. B. auch H. J. Holtzmann, wenn er
in seinem instruktiven Frithwerk ,Kanon und Tradition® eine
Reihe kirchenviterlicher Belegstellen erdffnet mit dem Hinweis
auf ,das erste Zeugnis oder eines der ersten, das wir fiir Vor-
handensein neutestamentlicher Schriften besitzen”, und das doch
nur dazu sich erhebe, ,um ausdriicklich der miindlichen Uber-
lieferung einen Vorzug vor jener zu erteilen” 2). Gedacht ist an
Papias und an seinen bekannten Ausspruch, dass er das aus Blichern
zu Entnehmende nicht fiir so nutzbringend gehalten habe wie das
von der lebendigen und bleibenden Stimme Herstammende (za
mopa Ldons povijs xai uevovons)®). Und in der Tat scheint ein kirch-
licher Vorsteher, der noch vor der Mitte des 2. Jahrhunderts ein
solches Wort prigt, dem mit unserm Thema Beschéftigten hin-
reichend Anlass zu schirfstem Aufhorchen zu bieten. Vindiziert
er denn nicht wirklich mit aller nur wiinschenswerten Unmiss-
verstindlichkeit dem Traditionswort in bezug auf die Schrift volle
- Ebenbiirtigkeit, nein mehr: einen Vorrang? Und nun also nicht
als irgendeiner, der, um keinerlei besondere Verantwortung wissend,
fliichtige und wenig belangreiche Einfélle zu dussern das Bediirfnis
empfinde, sondern als ein in der Kirche Leitender und literarisch
Tatiger, dessen Rede gehort wird, Gewicht hat und Gewicht haben
will! Mindert er nicht die Autoritdt der apostolischen Botschaft,
statt sie kriftig geltend zu machen ¢ Wird er nicht mit seiner die
viva vox auszeichnenden Sentenz folgerichtig zum Ahnherrn aller
derer, die emphatisch Dokument, fixiertes Wort, Bibel hier —
und durch die Kirche flutende, in und aus der Kirche sprechende
Uberlieferung dort wie das Starre, Tote und das Bewegte, Be-
wegende und Lebendige gegeneinander abgrenzen? Indessen



— 30 —

diirfte doch zu sagen sein, dass es Papias um etwas anderes geht
als um Zuriickstellung oder gar Vergleichgiiltigung apostolischen
Schrifttums zugunsten dessen, was er auf Grund eifriger Nach-
forschung bei Apostelschiilern als authentische Kunde gewonnen
zu haben glaubt. Ganz abgesehen davon, dass er faktisch eine
- Einschétzung der Evangelien und anderer Stiicke des Neuen
Testaments an den Tag legt, die ihn diese Zeugnisse als mass-
gebende, als heilige Schriften achten ldsst, ist sein Bestreben
darauf gerichtet, was an Herrenworten und -taten in schriftlichen
Berichten sich vorfindet, gegen ketzerisch-gnostische Missdeutung
zu schiitzen und nach seinem wahren Sinn zu interpretieren. Zu
diesem Behuf sammelt er bei den ihm erreichbaren ,,Alten®, die
ihrerseits noch mit Jesu Boten in Verbindung gestanden haben,
unermiidlich Material und weiss sich nun mit Genugtuung und
stolzem Bewusstsein ganz anders orientiert und belehrt als die
vielen, die sich an ,,Schwitzer” und ,fremde Gebote“ vortragende
Leute halten. Und so spielt er die ihm allerdings &dusserst teure
Tradition nicht gegen die in der Kirche gelesenen apostolischen
Schriften aus, sondern ,in halb ironischer Beniitzung eines Lieb-
lingsausdrucks der Gnostiker gegen deren ,,dunkle Geheim- und
Biicherweisheit* ¢). Man wird also gut tun, aus dem Dictum des
Papias nicht herauszuhéren, was so oft aus ihm herausgehort
worden und herausgehért wird. Man wird gut tun, von dem
diesem Dictum eigenen Inhalt — selbstverstindlich ohne den
Nebengedanken, Papias nun etwa in der Richtung eines klaren und
entschiedenen Schriftprinzips verstehen zu wollen — die Bedeutung
zu unterscheiden, die es offenbar nur zu leicht gewinnen konnte
und auch wirklich gewonnen hat. Und man wird endlich gut tun,
sich den geschichtlichen Ort des Bischofs von Hierapolis zu ver-
gegenwiirtigen, d.h. sich vor Augen zu halten, dass er in einer
Zeit steht, in welcher die langwierige ,, Kanonbildung® allererst in
Gang gekommen ist.

Was immer in den Jahrzehnten vor Irendus und Tertullian
mit dem Begriff und der Wirklichkeit der magddoorc an Vor-
stellungen, Stimmungen, Wertungen verkniipft gewesen sein mag:
indem die genannten Viiter auf dem Plan erscheinen und sich als
Lehrer vernehmen lagssen — der zweite ist nicht nur der spétere,
sondern steht, unbeschadet seiner Originalitét und Eigenwiichsig-
keit, in diesem und jenem Betracht auf den Schultern des ersten
—, werden hinsichtlich des Wesens, der Tragweite, der Dignitét



— 31 —

der Tradition Konzeptionen vertreten und Parolen ausgegeben,
die, so gewiss sie nicht des Zusammenhangs mit dem Frithern er-
mangeln, doch diesem Friithern gegeniiber ein relativ Neues dar-
stellen. Machen wir uns vorab klar: in den Tagen Irendus’ und
Tertullians besitzt die Kirche, wenn auch noch nicht allenthalben,
die Grundform des Neuen Testaments. Das meiste dessen, was
unsern heutigen Kanon konstituiert, ist jetzt nach seiner einzig-
artigen Wiirde und Massgeblichkeit erkannt und aus der Masse
der in den Gemeinden umlaufenden Literatur herausgehoben.
Neben die alttestamentliche Bibel, ebenso wie sie durch das Wunder
der Theopneustie ausgezeichnet, ebenso wie sie im Glanz schlecht-
hin géttlichen Ansehens leuchtend, tritt eine zweite yoags) oder
ein zweiter Komplex von ypagai, die schriftlich niedergelegte
Hinterlassenschaft der apostolischen Ménner, das fixierte Kerygma
der vom Herrn Ausgesandten und mit Lehrauftrag und Zeugen-
schaft Betrauten. Wird nun also die Kirche, aus dieser Quelle
schopfend, der Autoritdt dieser ypagy sich beugend und ver-
trauend und von der Kraft ihrer Wahrheit gehalten und geleitet,
den ihr aufgenétigten Kampf wider die Héresie ausfechten?
Sie tut wirklich etwas davon, ist doch die Kanonbildung just unter
dem Druck der gnostischen Gefahr, die mit wuchtigem Schlag ab-
gewendet werden soll, gefordert, beschleunigt worden. Und gerade
Irendus und Tertullian lassen genugsam merken, wie sie sich in
ihre Bibel hineinbohren, in ihr leben, aus ihr argumentieren, in
ihr Wehr und Waffe finden. Aber gerade diese beiden Viter dringen
nun auch in eine andere Bahn. Nicht als ob das einfach durch
ihren Gegensatz gegen die Gnosis bedingt wire; es ist tiefer be-
griindet. Indessen sind sie doch zweifellos in ihrer Haltung durch
die Situation des Kampfes wesentlich mitbestimmt. Mit der Bibel
in der Hand wollen sie also wohl streiten. Aber mit der Bibel
allein konnen sie nicht in die Arena steigen. Die Bibel allein
genligt nicht. Ja, es werden mitunter Tone laut, die besagen,
dass der Polemiker tiberhaupt eines andern Mittels als der Schrift
bediirfe. Man hére den Afrikaner. In dem glinzenden und fiir
seine, des Juristen, geistige Art ausserordentlich charakteristischen
Biichlein ,,de praescriptione haereticorum® schildert er die miss-
liche Lage, die entsteht, sobald der Vertreter der Kirche sich mit
dem Hiretiker in ein Bibelgefecht, in eine Disputation auf dem
Boden des Schriftworts einldsst. Der gnostische Sektenhduptling
ist nicht zu fassen; seine geflissentlich zur Schau gestellte Bereit-



willigkeit, auf Grund der Schrift vorzugehen, vermag nicht lange
dariiber hinwegzutduschen. Verschiedene Stiicke des Kanons
lehnt er ab, die angenommenen misshandelt er weithin durch
Interpolationen und Auslassungen und trumpft, wo er endlich
dem Kolloquenten beziiglich der Textgestalt zustimmt, mit einer
alles entstellenden unmdoglichen KExegese auf. Der Schluss ist
biindig: Ergo non ad scripturas provocandum est; nec in his
constituendum certamen, in quibus aut nulla, aut incerta victoria
est, aut parum certa °). In der Tat: der Sieg wird zur problema-
tischen Sache. Tertullian jedoch — ach, es ist so unendlich plau-
sibel — begehrt den Sieg und will nicht zuletzt vermieden wissen,
dass der allfillig dem Streitgespriach beiwohnende unsichere
Kirchenchrist angesichts eines Nichterfolgs auf seiten der kirch-
lichen Partei erst recht kopfschiittelnd und mit nagender Skepsis
im Herzen die Walstatt verlasse. Darum setzt er an Stelle
biblischer Erérterungen die Prozesseinrede, kraft deren der Prozess
erledigt wird, ehe er noch eigentlich begonnen hat, den Priskrip-
tionsbeweis, kraft dessen dem Gnostiker von vornherein jedes
Recht auf Bibelbesitz und Bibelbeniitzung aberkannt werden soll.

Irendus ist nicht Tertullian. Aber das Gedankenmaterial,
aus dem Tertullian seinen Préaskriptionsbeweis aufbaut, findet
sich schon bei ihm. Schon Irendus hilt den Ketzern und ihrer
Art, sich auf die Schrift zu berufen und die Schrift auszulegen, den
Begriff der regula fidei oder — so lautet bei ihm die Formel —
des xavaw tijc dindeias entgegen ¢). Die , Regel der Wahrheit®,
eine knappe Zusammenfassung der Wahrheiten des Glaubens 7),
ein kurzer Inbegriff christlicher Fundamentalsitze samt gewissen
Paraphrasierungen und moglicherweise bereits antignostisch zu-
gespitzten Interpretationen, der xavaw tijc dlndelac, von den
Aposteln her empfangen und durch die Apostel auf Christus und
Gott selbst zuriickzufiihren 8) — diese Grosse von absoluter
Dignitit und unbezweifelbarer Verbiirgtheit hat unweigerlich als
Instanz, Richtschnur, MaBstab fiir das Verstindnis und die Er-
klirung der heiligen Schrift zu gelten. Schon Irendus akzentuiert
also die unumgingliche Notwendigkeit, mit der Schrift die naoddoois,
die miindliche Tradition zusammenzunehmen, die Schrift nicht
anders als im Licht der letztern zu lesen. Im Licht der Tradition!
Denn eben der xavww 1ijc dlndelas bezeichnet ja die Tradition.
Er macht, nach der gegebenen Definition genommen, den Kern-
gehalt des Lehrgefiiges aus, das man im Auge hat, wenn man von



der Tradition spricht, und deckt so schliesslich mit seiner Autoritit
dieses Gefiige in seinem ganzen Umfang. Es besteht kein Unter-
schied zwischen Irendus und jenem Tertullian, dem die Kchtheit
des Glaubens durch die Ubereinstimmung mit der regula gewsihr-
leistet erscheint, und fiir den darum das Faktum des Abweichens
von der Tradition ohne weiteres die Unmoglichkeit richtiger
Schriftdeutung impliziert ®). Und auch darin sind die beiden
Lehrer vollig eins, dass sie das Unvefsehrtgebliebensein der
dmoorolixy maoddocis nicht bloss durch die Gemeinschaft des Glau-
bens und der Doktrin garantiert sehen, welche die spiter ent-
standenen Gemeinden mit den antiquissimae ecclesiae, den Ge-
meinden apostolischen Ursprungs, tatsichlich verbindet 1°), son-
dern entscheidend durch die fiir die ecclesiae matrices fidei nach-
weisbare liickenlose Abfolge der Bischéfe, durch den ordo episco-
porum per successionem ab initio decurrens 1), ob nun der Suk-
zessionsgedanke beim einen, ndmlich bei Tertullian, mehr im
Sinn historischen Denkens gehalten und verwendet sei '2), oder
aber beim andern, nidmlich bei Irendus, der an das Amt das cha-
risma veritatis certum kniipft, eher vom Geist dogmatischer Argu-
mentation zeuge 13). Irendus wie Tertullian vertreten die Vor-
stellung einer im Lehrwort der Vorsteher zum Ausdruck gelan-
genden und im allgemeinen kirchlichen Glauben sich reflektierenden
Uberlieferung, iiber deren Wichtigkeit und Tragweite nicht leicht
zu hoch gedacht werden kann. Diese Uberlieferung hat als traditio
ab apostolis auch ihrerseits die Bedeutung des authentischen
Kerygma; sie bietet nicht minder als die im Kanon vereinigten
scripturae das Wort der Offenbarung dar; sie ist, die Formel ganz
streng und nicht als hyperbolischer Ausdruck verstanden, veri-
tatis traditio 14). Die Apostel haben in der Kirche wie in einer
reichen Vorratskammer omnia quae sint veritatis niedergelegt 15).
Gewiss, sie haben ihr die yoagai, ihre Evangelien und Briefe und
was immer sonst, hinterlassen; aber der Schatz der Wahrheit ist
ihr, der Kirche, auch eigen als lebendige, von Mund zu Mund
gehende Rede und als in Geist und Herz eingegrabene und hier
treu gehiitete Erkenntnis. Es handelt sich im Grund um Identitéit
der Substanz von Schrift und Tradition. Und eben darum darf
einerseits aus der Schrift nicht herausgehort werden, was der
Tradition entgegen wire, und kommt anderseits von der Tradition
die Beglaubigung der Schrift. Der Tradition kann man, ohne
zu fallen, schlechthin nicht entbehren. Beziiglich der Schrift ist

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1939. 3



e 84

immerhin an die abstrakte Moglichkeit ihres Nichtvorhandenseins
zu denken: Quid autem si neque apostoli quidem scripturas reli-
quissent ? 1%). Nun, gidbe es keine Schrift, so wire die Christenheit
doch nicht verloren. KEs wére ihr moglich und nun freilich auch
ganz evidenterweise absolut notwendig, dem ordo traditionis zu
folgen, der Ordnung der Uberlieferung, ,welche sie (die Apostel)
denen iibergaben, denen sie die Kirchen anvertrauten® 7). Die
Christenheit wire so wenig verloren wie jetzt jene vielen an
Christus glaubenden Barbarenvdlker, ,,die ohne Papier und Tinte
durch den Heiligen Geist inihren Herzen das Heil geschrieben haben
und die alte Uberlieferung sorgfiltig bewahren® 18). Fiigen wir noch
hinzu, dass sich bei den uns hier interessierenden Vitern nicht
nur der eine Aspekt: Identitit der Substanz von Schrift und
Uberlieferung zeigt, sondern dass zumal Tertullian auch damit
beginnt, der nagddoois dypapos besondere, in der Bibel nicht auf-
findbare Inhalte zuzuteilen, gegen das durch die auctoritas scripta
Verbiirgte observationes abzugrenzen, quas sine ullius scripturae
instrumento solius traditionis titulo et exinde consuetudinis
patrocinio vindicamus 1°), und dergestalt in die Bedeutung der Tra-
dition auch deren Ergdnzungscharakter einzubeziehen.

So sind offenbar zu Anfang des 3. Jahrhunderts die Haupt-
elemente beieinander, die in der Folgezeit immer wieder da auf-
tauchen, wo die Kirchenviter ihre Gedanken um die Grosse
,»Tradition” als solche kreisen lassen oder einfach schlagwortartig
auf das Traditionsprinzip verweisen. Dafiir ein paar Belege, wie
sie, zum Teil mindestens, in einer gewissen Stereotypik lingst
in den Lehrbiichern der Dogmatik sich finden. In der Vorrede
seines Werkes ,meol doyv”, dieses, wenn man will, ersten Ver-
suches einer christlichen Dogmatik, schreibt Origenes den Satz
hin: illa sola credenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica
et apostolica discordat traditione 2°). In der zweiten Hilfte des
4. Jahrhunderts schédrft Epiphanius ein, man miisse auch die
Uberlieferung gebrauchen, denn aus der Schrift kénne man nicht
alles entnehmen; die Apostel hitten das eine in Schriften, das
andere in Uberlieferungen dargeboten 2!). Gleichzeitig verbreitet
sich Basilius iiber die unverlierbare Bedeutung, die der mapddoois
dyoapos neben der Schrift zuzuerkennen sei. Kr unterscheidet
zwischen Kerygmen und Dogmen, zwischen Lehren, die in der
&yyoapos didaoxalia enthalten seien, und solchen, die wir aus der
apostolischen Uberlieferung, und zwar: év uvorepiw, in der Weise



— 85 —

einer (Geheimtradition, iiberkommen hétten, dnep dugirepa v
adriy loyvy Exer mpos myy evoéfeay. Tatsdchlich gehe es nicht an, die
ungeschriebenen Gebrduche als minder wichtig zu verwerfen;
ein derartiges Beginnen miisste sofort dazu fiithren, dass wir sehr
Wesentliches aus dem Evangelium verléren und das Kerygma
entleerten 22). Chrysostomus bemerkt zu 2. Thess. 2, 15, aus
dieser Stelle ergebe sich, dass die Apostel nicht alles schriftlich,
sondern vieles auch ungeschrieben iiberliefert hitten; so wollten
wir auch die Uberlieferung der Kirche fiir glaubwiirdig halten:
ragadoots éotww, undéy whéov Cirer?3). Auch Hieronymus ist zu zi-
tieren, wie ja denn jene bekannte Wendung aus seinem antiluzi-
ferianischen Dialog unter den patristischen loci classici nie zu fehlen
pflegt: nam et multa alia, quae per traditionem in ecclesiis obser-
vantur, auctoritatem sibi scriptae legis usurpaverunt 2¢). Was
aber Augustin, iiber den eigens zu handeln wire, anlangt, so tritt
er seinerseits wohl doch nicht aus der Reihe heraus und sagt
mit seinem an die Manichder gerichteten Ausspruch: , Ego vero
evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commoveret
auctoritas” 2%) nicht das, was z. B. Calvin zufolge einer wahr-
lich unverdchtlichen Interpretation des Wortes meint vernehmen
zu koénnen 26); jedenfalls liegt gerade auch bei ihm ein starker
Ton auf einer Ausserung wie der folgenden: quod universa tenet
ecclesia nec conciliis institutum sed semper retentum est, non
nisi auctoritate apostolica traditum rectissime creditur 7). Fir
Leo d. Gr. diirfte das Bekenntnis eine der Schrift ebenbiirtige
Norm sein, wenn er im Hinblick auf Héiretiker seiner Zeit erklirt:
ab evangelio dissentiunt et symbolo contradicunt ).

Und doch ist das Bild nicht so einfach und einheitlich, wie es
nach der bisherigen Skizzierung den Anschein haben koénnte.
Weder die Haltung der Kirche in ihrer Gesamtheit noch die-
jenige mancher Einzelgestalten, und zwar namhafter, wichtiger -
Hinzelgestalten, ldsst sich in einer klaren, eindeutigen Formel
erschépfend umschreiben. Man mag zuweilen bei der Beschiftigung
mit dem einschlidgigen Material ein fast verwirrendes Gefiihl von
der Unausgeglichenheit, ja Disparatheit der Aussagen bekommen.
Oft genug ist man, da einem noch alle die Imperative, unweigerlich
an die Tradition sich zu klammern und die Tradition als eine
letzte Instanz zu verehren, in den Ohren drohnen, iiberrascht von
der Intensitit, mit der dann wieder die Suffizienz der Schrift
beteuert und gefeiert wird. Um nur anzudeuten: Athanasius



erachtet die ,heiligen und gottlichen Schriften® als zur Verkiindi-
gung der Wahrheit vollig geniigend und scheidet demgemiiss zwi-
schen ihnen und den kommentierenden Abhandlungen der ,seligen
Lehrer 29). Augustin hebt in seinem Briefwechsel mit Hieronymus
die Inkommensurabilitdt der kanonischen Biicher gegeniiber aller
noch so achtenswerten kirchlichen Literatur hervor 3°) und stellt
in seinem Werk tiber die ,christliche Wissenschaft den Satz auf,
dass in den klar ausgesprochenen Stellen der heiligen Schrift alles
gefunden werde, was den Glauben und die Sitten, die Hoffnung
und die Liebe enthalte 31). Wir haben auch bereits erwihnt,
wie aufmerksam und hingebungsvoll Irendus und Tertullian mit
der Bibel Umgang pflegen. In der nachkonstantinischen Zeit sind
es vor allem die Antiochener in ihrer der Exegese zugewendeten
Schule, die auf méglichst exklusiven Anschluss an die Schrift
dringen, aber auch Cyrill von Jerusalem, der nicht anzumerken
verséumt, dass der von der Kirche iibergebene Glaube, d. h. das
Symbolum, aus der ganzen Schrift festgestellt worden sei 32).
Doch wie? Kann man eigentlich davon iiberrascht sein, dass es
an solchen Zeugnissen fiir die selbstédndige Autoritdt und Genugsam-
keit der Bibel nicht fehlt? Sind derartige Zeugnisse nicht viel-
mehr selbstverstindlich, unausweichlich auf Grund des einen
fundamentalen mit der Kanonthese gegebenen Zeugnisses?! In
dem HKExemplar des schon genannten Holtzmannschen Werkes,
das einst in Overbecks Besitz war, erinnert eine Holtzmann kriti-
sierende Randglosse des Basler Theologen daran, dass der von
den Reformatoren zwischen den Aposteln und den kirchlichen
Lehrern gemachte energische Schnitt faktisch — wenn auch
freilich bei weitem nicht mit dem vollen Bewusstsein um die ganze
Konsequenz dieses Tuns — ldngst vor dem 16. Jahrhundert eben
mit der Aufstellung des Kanons gemacht worden sei. Wer unter
den Vitern redet denn nicht vom ,Kanon®, von ,inspirierten®
Schriften ?! Anderseits ist es weithin iiblich, die Tradition betonter-
weise auf eine Fiille disziplindrer und ritueller Dinge, z. B. Kreuz-
zeichen, Gebetsrichtung nach Osten, Bereicherung der Tauf-
handlung und dergleichen, zu beziehen. Damit scheint die
nagddoois dyoapos vorwiegend aus untergeordneten, vielleicht sogar
unwesentlich-dusserlichen Momenten sich zusammenzusetzen und
ihre erginzende Funktion zur harmlosen Sache zu werden. Und
schliesslich hallen schneidende Warnrufe von Tertullian 33), der
sich gewissermassen selber ins Wort fillt, und Cyprian 3*) her durch



— 37 _

Riaume und Zeiten, die consuetudo mit der veritas konfrontierend
und das Herrscherrecht der veritas auskiindend —: Unser Herr
Christus spricht: ,Ich bin die Wahrheit“ und nicht ,,Ich bin die
Gewohnheit®.

Aber eben: es handelt sich um eine gewisse Disparatheit der
Vorstellungen, um eine in sich nicht widerspruchsfreie Lage, um
allerlei Brechungen und Umbiegungen der Gedanken und Direk-
tiven, die uns zuerst begegnet sind. Diese Gedanken und Direk-
tiven haben doch die Priaponderanz. Es kann keine Rede davon
sein, dass die Kanonthese nach ihrer ganzen unerhorten Trag-
weite entfaltet wiirde. Es bleibt vielmehr seit den grundlegenden
Erorterungen der Viter um die Wende des 2. und 3. Jahrhunderts
bei der immer wieder durchschlagenden, immer wieder sieghaften
Bewertung der Tradition als der Norm des Schriftverstindnisses.
Es bleibt bei der Einschiitzung der ungeschriebenen Uberlieferung,
zufolge deren ihr Inhalt entweder mit der biblischen Substanz
ungefihr sich deckt oder das unentbehrliche Supplement zu
dieser Substanz bildet oder iiberhaupt den vollen, unein-
geschrinkten Reichtum apostolischer Predigt und Lehre aller-
erst repridsentiert. Was in gegenteiligem Sinn verlautet, hat
weder die Kraft noch auch nur die Absicht, der solenn oder unter
der Hand geschehenden Berufung auf die mogddosic in der Weise
prinzipieller Entscheidung Einhalt zu gebieten. Die konstatier-
baren Gegensiitze halten sich im Rahmen relativer Differenzen,
gradueller Unterschiede. Und mag es auch bisweilen so aussehen,
als ob der Sondergehalt der Uberlieferung sich beinahe in Belang-
losigkeiten erschopfen solle, schon die zitierten Ausserungen des
Basilius geben hinlidnglich Anlass, sich vor einer Verharmlosung
der Erginzungsfunktion, einer Verharmlosung, wie sie beispiels-
weise bei Langen zutage tritt, zu hiiten und zu bedenken, dass
sich bereits in der alten Kirche die Tendenz meldet, die derselbe
Langen erst in spitern Zeiten wahrzunehmen meint: die Tra-
dition ,zu einem geheimnisvollen X zu verzaubern, mit dem
man glaubt alle Ddmonen bannen zu kénnen® 3%). Wie die Dinge
nun einmal liegen, ist um den Satz nicht herumzukommen: schon
in der patristischen Aera der Kirche besitzt die mapddosic die
Bedeutung einer neben der Bibel zu beriicksichtigenden, mit letztem
Ernst zu befragenden und mit letztem Ernst zu horenden be-
sondern Quelle der Erkenntnis des gottlichen Wortes — oder
kurz formuliert: schon die alte Kirche behauptet eine zweite



__ 38 __

Offenbarungsquelle. Es fragt sich nicht, ob die Kirchenviiter
ihrerseits diese Formulierung bringen. Sie tun es, soviel ich weiss,
nicht. Die Sache selbst, in mannigfachen Wendungen aus-
gedriickt, ist fiir sie unstreitig da. KEs ist jetzt auch kein Wort
mehr dariiber zu verlieren, dass ihre Behauptung einer zweiten
Offenbarungsquelle der vollen Klarheit, Eindeutigkeit und Strikt-
heit entbehrt. Nochmals: so oder so ist die Sache fiir sie da und
hat bestimmende Macht. Dass es sich aber so verhilt, das wird
doch wohl heissen miissen, dass ein schwerer Fehler, ein funda-
mentaler unheimlicher Irrtum vorliegt. Man beachte: darin und
nur darin erblicken wir den Irrtum, dass die Tradition mit der
Dignitit einer Offenbarungsquelle umkleidet wird. Wenn etwa
aus den bisherigen Darlegungen herausgehért worden sein sollte,
wir tendierten auf grundsitzliche Zuriickstellung der Tradition
in jedem Sinn oder gar auf Verunglimpfung und Verachtung
der Tradition oder — um eine deutliche Umschreibung des Tra-
ditionsgedankens zu verwenden — des Wortes der Kirche als
solcher, so wiirde das dem, worum es uns geht, durchaus nicht
entsprechen. Die in Betracht kommende Alternative kann nicht
lauten: Kanonisierung oder Verachtung der Tradition. Das Lehr-
wort der Kirche hat Anspruch darauf, respektiert zu werden,
und zwar nicht nur so respektiert zu werden, wie irgendein ge-
wichtiges, von Geist, Erfahrung und Lebensweisheit zeugendes
menschliches Wort gewiirdigt wird, sondern — als das Wort der
Kirche, der Gemeinschaft des Glaubens — in qualifizierter Weise
respektiert zu werden. Wir nehmen nicht Anstand, der Kirche
und ihrem Lehrwort Autoritdt zu vindizieren, und sind der Mei-
nung, dass die Anerkennung dieser Autoritit in der Haltung der
Glieder der Kirche zu konkreter Auswirkung zu gelangen hat.
Das soll spiter noch ein wenig ausgefithrt werden. Indessen ist
mit aller Deutlichkeit zu erklidren, dass die Absolutsetzung der
Autoritit der Kirche, ihres Wortes, der Tradition sich rundweg
verbietet, nicht von irgendeiner weltanschaulichen Konzeption
oder allgemeinen Uberlegung her — darnach fragen wir nicht —,
sondern von der Majestdat derjenigen Instanz her sich verbietet,
welcher allein im Himmel und auf Erden das Prédikat der absoluten
und schlechthinigen Autoritdt gebiihrt, von der Majestéit des
gottlichen Wortes her. FErinnern wir uns an das erste Referat
mit seinem Hinweis auf das unaufhebbare Gegeniiber von Wort
Gottes und Kirche. Und nun ist es eben so: indem die altkirch-



lichen Viter ihr Traditionsprinzip aufstellen und handhaben,
rithren sie an dieses Gegeniiber. Wer etwas von der alten Kirche
weiss, d. h. in tieferm Sinne weiss, wer Grund hat, ihrer dankbar
und ehrfiirchtig zu gedenken, wird eine solche Feststellung nicht
anders als in brennendem Schmerz machen. Allein man wird
nicht, um der Feststellung ausweichen zu koénnen, seine Zuflucht
zu einer Art Unterscheidung zwischen Wort Gottes und ,,Wort
Gottes™ nehmen diirfen, welche es verunmoglichen wiirde, ganz
ernsthaft das Lautwerden des wirklichen gottlichen Wortes, des
von Gott nicht ablésbaren, des mit der Person des redenden Gottes
identischen Wortes — das Lautwerden dieses ,eigentlichsten®
Wortes Gottes im Menschenwort der Schrift zu bejahen 3%). Ist
freilich zwischen dem géttlichen Wort und der Bibel zweifellos
insofern zu unterscheiden, als die Selbigkeit im Sinne direkter
Identitdt, im Sinne eines Gegebenen und eo ipso Vorfindlichen
sich nicht behaupten ldsst, so bedeutet es doch das durch den
Inspirationsbegriff bezeichnete Wunder, dass — so es Gott gefillt
— Kr selbst durch das Wort und im Wort der biblischen Zeugen
vollméchtig sich offenbarend spricht, dass also Identitdt von Gottes-
wort und Menschenwort je in und mit diesem Geschehen sich
ereignet. Von da aus muss gesagt werden: jenes unaufhebbare
Gegeniiber von Wort Gottes und Kirche wird konkret als das
Gegeniiber von Schrift und Kirche. Halten wir uns nicht auf bei
der Binsenwahrheit, die im Lauf der Jahrhunderte (nach der alt-
kirchlichen Aera) wieder und wieder mit so viel Umstédndlichkeit
und Feierlichkeit eingeschéirft worden, dass ndmlich die Dokumente
des Neuen Testaments im Raum der Kirche entstanden sind.
Sollen wir etwa gleich noch beifiigen: und dementsprechend auch
ihrerseits nichts anderes darstellen als Stiicke der Tradition ?
Die alte Kirche hat nun also doch, wie wir schon formulierten,
den Schnitt zwischen den Aposteln und den Kirchenlehrern ge-
macht, und wir zégern nicht, ihr darin zu folgen. Es gibt fir die
alte Kirche trotz allem und allem die merkwiirdige, so ungeheuer
geladene Kategorie des ,,Apostels”. Trotz allem und allem! Ohne
diese Limitation ist der Satz allerdings nicht zu verantworten.
Man vergegenwirtige sich: was in der Kirche an Gedanken, Lehren,
Brduchen sich durchgesetzt und allgemeine Verbreitung und
Billigung gefunden hat, das alles tridgt als solches das Siegel des
Wahren, des von den Aposteln nach Christi Willen und Auftrag
Verkiindigten und Angeordneten. Es erscheint letzten Endes



T | | -

als unvollziehbare Vorstellung, dass das alles grundsitzlich dem
Schriftwort zu unterstellen, an ihm unerbittlich zu messen, von
ihm her zu richten und unter Umstdnden todlich zu treffen wire.
Wahrer als wahr kann nichts sein; Wahrheit und Wahrheit konnen
nicht gegeneinander streiten, sondern nur harmonisch zusammen-
klingen. Nicht steht es so, dass die Bibel die mapddooic zu nor-
mieren und zu beglaubigen hitte; die Tradition ihrerseits be-
glaubigt die Bibel und ist die unbedingt zu befolgende Norm des
Schriftverstindnisses. Ja, die Tradition, unmittelbar lebendig,
leibhaft gegenwirtig, mit sicherm Griff zu fassen, das fortténende,
nicht erst noch der Auslegung bediirfende, weil immer schon aus-
gelegte Wort der Apostel, bekommt schliesslich den Primat.
Eine eiserne Logik waltet in der Sache und wird sich gegen alle
noch so beachtlichen Widerstinde auswirken. Niemand wiirde
es natiirlich wagen, die Herrscherwiirde und -gewalt Gottes und
seines Wortes antasten zu wollen. Aber mannigfache Motive und
Tendenzen vereinigen sich, um in eine verkehrte, fatale Richtung
zu dringen. Hier treten scheinbar selbstverstédndliche und hochst
legitime historische Uberlegungen und Argumente ins Spiel, dort
werden in der ganz gewiss grimmigen Not des Kampfes scheinbar
unvermeidliche und gutzuheissende Methoden und Taktiken aus-
gebildet, und immer wieder dussert sich, vielleicht in tiefer Ver-
borgenheit und namentlich in das Gewand frommster und de-
miitigster Gesinnung sich hiillend, der unbindige Drang der siin-
digen Menschen, zu siegen, sich zu behaupten, sich zu sichern,
an sich zu reissen, was der Mensch nicht an sich reissen darf, in
die Gerechtsame der gottlichen Freiheit und Gnade einzugreifen.
Wir sagen das nicht in der Kélte und Lieblosigkeit des phari-
sdischen Gerechten. Wir sind in der Lage, den alten Vitern allerlei
nachfithlen zu konnen. Aber es ist uns nicht erlaubt, dariiber
hinwegzusehen, dass sie, wo ein streng theologisches, pneumatolo-
gisches Denken gefordert wire, wo es gilte, sich an das souveridne
Walten und Schenken des Heiligen Geistes zu erinnern, nur zu
sehr einer historisierenden, juristischen Reflexion Raum geben
und mit an sich bloss geschichtlichen, profanen Tatbestinden
operieren; es ist uns nicht erlaubt, dariitber hinwegzusehen, dass
sie mit ihrem Traditionsprinzip bei aller Hochhaltung des Kanons
die Kirche letztlich an sich, die Kirche selbst, verweisen, an ihr
Leben, an ihre Stimme. TIhre glithendsten, eindrucksvollsten,
ehrlichsten Beteuerungen, es gehe einzig und allein um das dank-



erfiilllte KErnstnehmen der iiberschwinglichen Verheissung und
Gabe des Herrn an seine Kirche, diirfen uns nicht beirren. Wir
reden nicht von ungefihr von einem unheimlichen Fehler und
einer diesem Fehler immanenten eisernen Logik. Wo das anfingt,
dass an das Gegeniiber von Wort Gottes und Kirche oder von
Schrift und Tradition geriihrt wird, wo das anfingt, dass man
von der Bibel nicht mehr als der alleinigen Quelle der Offenbarungs-
erkenntnis weiss, da ist eine Entwicklung eingeleitet, die nicht
nur {iber gelegentliches oder vielleicht vorerst noch hiufiges Uber-
ordnen der Schrift iiber die Uberlieferung hinwegfithrt, sondern
unaufhaltsam auch von der hdéchstens nominell noch weiter-
bestehenden Koordination der beiden Grossen forttreibt, um eine
faktisch iiber die Schrift sich stellende, die Schrift souverin als
Element sich einverleibende Tradition ans Ende zu setzen. Man
mache die Probe im Blick auf die etappenweise verlaufende Ge-
staltung der Dinge seit dem Tridentinum bis heute.

Aber wir miissen noch ein wenig am historischen Faden
weiterspinnen. In den dreissiger Jahren des 5. Jahrhunderts
schreibt Vinzenz von Lerin sein berithmtes Commonitorium. Mit
vollem Recht gilt das Werklein als ein klassisches Dokument,
sowohl was seine innere Bedeutung als auch was seine Wirkung
in der abendlindischen Kirche betrifft. Zwar beniitzt der Ver-
fasser in ziemlich ausgedehntem Mass ihm zuhandenes Material.
Anklinge an Tertullian sind ebensowenig zu verkennen als die
Heranziehung augustinischer Reflexionen und Aufstellungen, wie
ja denn auch der Lerinenser Ménch laut eigenen Gesténdnisses
sich nicht darauf kaprizieren will, Originelles zu liefern, sondern
lediglich beabsichtigt, das von den Vorfahren Empfangene auf-
zuzeichnen, relatoris fide potius quam auctoris praesumptione zu
schreiben 37). Dennoch verdient er das Lob, zum erstenmal die
prizis gestellte Frage der Tradition eigens zum Thema eines
umfinglicheren Traktats gemacht zu haben und energisch aus
reichlich viel Vagheit und Verworrenheit heraus zu klarem und
bestimmtem Denken geschritten zu sein. Und man wird schliess-
lich nicht bestreiten, dass er auch Eigentiimliches aufweist. Es
handelt sich ihm also darum, jeweils auf sicherm und sozusagen
allgemein zuginglichem und geradem Weg die Wahrheit des
katholischen Glaubens von der Falschheit der héretischen Ver-
kehrtheit unterscheiden zu konnen 38). Wie kommt es zu solcher
Unterscheidung ? Antwort: Man hat sich an das gottliche Gesetz



49

d. h. an die Schrift und an die Tradition der katholischen Kirche
zu halten. Nicht nur an die Schrift, so sehr sie an sich vollkommen
und durchaus suffizient ist. Denn um ihrer Tiefe willen wird sie
von den einzelnen verschieden aufgefasst und ausgelegt, und wenn da
jeder sich einfachhin und direkt bloss vor die Bibel setzen maochte,
so ginge es beinah nach dem Schema ,so viele Kopfe, so viele
Sinne® %), Aus der Bibel kann man alles beweisen, wie einen die
Ketzergeschichte nachdriicklichst belehrt; mit der Bibel argumen-
tiert selbst der Teufel, wie die Erzdhlung von der Versuchung
Jesu in unvergesslicher Weise zeigt 4°). Darum muss man bei der
Erklirung der prophetischen und apostolischen Schriften der
norma ecclesiastici et catholici sensus, also der kirchlichen Uber-
lieferung folgen. KEben dies aber tun wir, sofern wir festhalten,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est 4!).
So lautet — wohl zu merken — die Reihenfolge der von Vinzenz
aufgestellten drei Kriterien und nicht etwa so, dass das semper
voranginge. Das ist um deswillen nicht gleichgiiltig, weil der
Gebrauch der Kriterien nicht konjunktiv oder kopulativ, sondern
disjunktiv gemeint ist, weil im einzelnen Fall der Priifung und
Beurteilung einer Lehre nicht alle drei Maf3stibe der universitas,
antiquitas und consensio zusammen anzuwenden sind, sondern
je nach den Umstinden immer nur einer von den drei. Erhebt
sich ndmlich eine Héresie und infiziert eine Gruppe oder einen
verhiltnisméssig kleinern Teil der Kirche, so weiss der katho-
lische Christ den rechten oder allgemeinen Glauben bei der
Majoritdt und schliesst sich demgemiss ihr an. Dringt aber
die Irrlehre erschreckend vor und vergiftet anndhernd die ganze
Kirche — der Fall ist nicht nur denkbar, sondern im Verlauf
der Geschichte des Arianismus tatséchlich eingetroffen —, dann
hilt er sich ans Altertum, das ja nicht mehr verfilhrt werden
kann, und an dem gemessen die auftauchenden Ketzereien alsbald
als solche sich verraten. Treten ihm indessen auch in der kirch-
lichen Vergangenheit falsche Lehren entgegen, sei es, dass ein
Héuflein einzelner, sei es, dass eine ganze Stadt oder gar eine
Provinz in Verblendung geraten ist, so nimmt er, wenn sich das
bewerkstelligen ldsst, seine Zuflucht zu den einschligigen Erkli-
rungen eines allgemeinen Konzils, oder aber er wendet sich, solcher
Ausserungen ermangelnd, zu den rechtgliubigen Vitern, zu den
alten sacerdotes und magistri, befragt und vergleicht ihre Aus-
spriiche, und wenn er dann findet, dass ihrer nicht nur wenige,

[ ]



— 43 —

sondern alle oder fast alle — und zwar wirklich als magistri pro-
babiles, die in der Gemeinschaft und im Glauben der Kirche
verharrten — {tbereinstimmend etwas klar und wiederholt ge-
schrieben und gelehrt, so ist er gewiss, auch seinerseits ihrem
Zeugnis beistimmen zu sollen *%). Das eine Mal wird ihm das
ubique wegleitend; ein zweites Mal versagt das ubique und muss
das semper beriicksichtigt werden; ein drittes Mal ist auch das
schlechthinige semper, der Gesichtspunkt der vetustas als Ganz-
heit, unbrauchbar und bleibt nur das ab omnibus oder das paene
omnes %), die Instanz der Véter in ihrer consensio. Hs scheint
uns darum auch nicht richtig, dass man versucht, das dritte Mo-
ment, die consensio, als regulatives von den beiden andern, der
universitas und antiquitas, als den konstitutiven abzuheben und
darin die Frage, wer denn nun tiber das Vorhandensein des Merk-
mals der rdumlichen und zeitlichen Allgemeinheit in concreto zu
entscheiden habe, dahin beantwortet zu sehen, dass Feststellung
und Deutung der giiltigen Tradition die Sache des jeweiligen kirch-
lichen Lehramts in seiner consensio sei 4%). Mogen immerhin bei
Vinzenz — man beachte die Stelle, in der er unter Berufung auf
1. Tim. 6, 20 f. den , Timotheus” anredet **) — gewisse Ansitze
in der Richtung so verstandener consensio weisen, und mag zumal
das Weiterdenken der Gedanken unseres Autors zu dem erwédhnten
Problem und der erwidhnten Problemlosung fiithren: die Inter-
pretation, die Vinzenz selber gleich zu Beginn seiner Abhandlung
dem ab omnibus zuteil werden ldsst und die er durch die ganze
Schrift hindurch festhilt 46), gestattet keinen Zweifel dariiber,
dass er auch das dritte Moment als ein konstitutives fasst. Hs
will uns dann aber auch nicht just so vorkommen, als ob Vinzenz,
wie bei jenem Versuch empfunden wird, dem corpus praeposi-
torum, dem Stand der Vorgesetzten, mit besonderer Geflissentlich-
keit neben der konservierenden Tétigkeit auch eine produzierende
anempfehlen moéchte. Gewiss betont er die Moglichkeit und Legi-
timitédt eines profectus religionis in der Kirche Christi, eines dog-
matischen Fortschritts, der tibrigens nur ein organisches Wachstum
und selbstverstindlich niemals eine permutatio fidei sein darf,
und hélt es dementsprechend fiir notwendig, dass die alten Lehr-
sitze mit der Zeit weiter ausgebildet, gefeilt, geglittet werden
und an Deutlichkeit, Licht und Klarheit gewinnen 47). Aber was
~er in dieser Hinsicht sagt, muss offenbar ganz von dem her gehort
werden, was dazu den Untergrund abgibt, von dem sonoren Leit-



44

gedanken her: die Vergangenheit mit ihren alten Lehrern, die
Paulus neben die Apostel gestellt 48), sie sei doch immer wieder
entscheidend zu beachten und zu wiirdigen, sie sei gewissermassen
das Kriterium xa7 éoyxnv. Gerade weil das letztere so stark und
beherrschend hervortritt, muss ja die Frage: nullusne ergo pro-
fectus habebitur religionis 4°) ? formlich provoziert und ihr dann
Rechnung getragen werden. Dass aber Vinzenz das Schwergewicht
der Autoritdt in die vetustas bzw. in die Instanz der maiores
verlegt, das kann einem nicht verwunderlich sein, wenn man der
geheimen und doch nicht geniigend verborgenen Triebfeder ge-
denkt, die in seinem schriftstellerischen Unternehmen wirksam
ist. Als der erkliarte Semipelagianer, der er ist, streitet der Leriner
Monch in seinem Commonitorium im Grund, ohne ihn freilich
zu nennen, wider den grossen und gefeierten Augustin. Der Bischof
von Hippo neuert. Ins Licht des kirchlichen Altertums geriickt,
muss seine Pridestinations- und Gnadenlehre unweigerlich als
novitas erscheinen und somit als mit dem Stigma der haeretica
pravitas gezeichnet sich offenbaren. Die augustinische Doktrin
dringt vor — Anlass genug, die Alten, die Viter zu beschwoéren.
Ja, die Viter sollen reden, die Viter sollen gehort werden! Wohl
der Kirche, wenn ihre Stimme in konziliaren Entscheidungen sich
kundgibt, wenn je und je Konzilien ihr Wort rein und unverfilscht
iibermitteln, wie es jlingst zu Ephesus geschehen, wo die Mitglieder
des Konzils kein anderes Streben gehabt haben, als sich zum
Mund der vorerst getreulich abgehdérten alten Zeugen zu machen 59).
Freilich in bezug auf manche Dinge fehlt es an Konzilsbeschliissen.
Vinzenz bereitet das indessen kaum starke Beunruhigung. Sicher-
lich nicht um deswillen oder jedenfalls nicht primir um deswillen,
weil er jeweils vom gegenwirtigen Lehramt, also vom corpus
praepositorum, das ja auch ohne konziliare Vereinigung Bestand
hat, oder von der sedes apostolica zu Rom, der er mit grosser
Ehrerbietung, wenn auch nicht als einer infalliblen Grosse gegen-
iibersteht 51), die noétigen Direktiven erwarten wiirde, sondern
weil er mit letztem Vertrauen auf die maiores blickt und sich in
der Lage weiss, selber bei ihnen nachzuforschen, zu fragen, zu ver-
gleichen und ihre consensio zu ermitteln. Unbedingte Anerkennung
der alten, in sich einhelligen Lehre, der maiorum credulitas, kenn-
zeichnet die Autoritit der Konzilien, der verkiindigenden prae-
positi, des apostolischen Stuhls. Alle diese Instanzen kénnen,
diirfen, sofern sie glaubwiirdig sein sollen, nichts anderes tun, als



das Alte sagen, das Alte in neuer Weise sagen. Die Gegenwart
verfiigt nicht iiber die Vergangenheit, die Vergangenheit verfiigt
vielmehr iiber die Gegenwart. Die Vergangenheit aber kann
notigenfalls auch ein einzelner wie Vinzenz — sei es denn auf dem
Weg einer gelehrten Untersuchung — eruieren. Der Sukzessions-
gedanke spielt im Commonitorium keine Rolle, und das charisma
veritatis wird nicht erwihnt. Man mag schon fragen, ob nicht ein
Irensus in wichtiger Hinsicht dem Tridentinum und der nach-
tridentinischen Entwicklung n#éher stehe als der fast nur mit der
praescriptio novitatis operierende Vinzenz.

Wir verzichten natiirlich darauf, im einzelnen aufzuzeigen,
inwieweit auch Vinzenz von Lerin mitbetroffen wird von den
Bedenken und Einwinden, die wir im Blick auf die vor und neben
ihm schreibenden Viter erhoben haben. Wir erinnern uns im
Vorbeigehen daran, welche grundlegende Bedeutung sein Kanon
fir die antiinfallibilistischen Theologen gewann und in der fiir sie
gegebenen Situation gewinnen musste. Dann aber méchten wir
die Aufmerksamkeit auf diesen einen Punkt lenken: Vinzenz
zieht wider Augustin zu Felde, wider den Augustin der Prédestina-
tions- und Gnadenlehre. Man wird nicht bestreiten wollen, dass
Augustin, was immer iiber sein Verhiltnis zum Apostel ndherhin
zu sagen wire, in seiner geschichtlichen Stunde, so wie es ihm
gegeben ist, die sonore Stimme des Paulus neu hért und im eigenen
Kampf- und Predigtwort hérbar zu machen versucht. Auf seinem
Boden, auf dem Boden seines Traditionsprinzips, hat Vinzenz
gegen Augustin fraglos recht. Hat er damit in der Sache, hat er
damit wirklich recht ¢!

Wir kénnen nicht umhin, das, was uns in der alten Kirche
als eigentliches Traditionsprinzip entgegentritt, abzuweisen. Das
Traditionsprinzip tangiert tatséchlich die inkommensurable Hoheit
des gottlichen Wortes. Nun haben wir freilich bereits auch an-
gemerkt, dass der Gedanke der Tradition — und zwar durchaus
gefasst als ein Gedanke, der fiir das Leben des Glaubens bedeutungs-
voll sein soll — nicht nur einen fatalen Aspekt darbietet. Tradition
bezeichnet ja doch, pridgnant verstanden, das Lehr- und Be-
kenntniswort, das Symbolum und Dogma der Kirche. Geht es
nicht an, im Sinne der alten Kirche Bekenntnis und Dogma mit
dem Glanz des Letztgiiltigen, mit der Wiirde schlechthin uniiber-
bietbarer und unwiderruflicher veritates e coelo delapsae zu um-
kleiden: ist es denn schon verkehrt, in bezug auf das kirchliche



Lehrwort tiberhaupt von irgendwelcher Massgeblichkeit und Ver-
bindlichkeit reden zu wollen? Misste man es denn der alten
Kirche schon zum Vorwurf machen, wenn sie, Symbol prigend
und Dogma fixierend, eben diesem Tun iiberhaupt das Gewicht
eines fir die Kirche unumginglich notigen Handelns beimessen
und fiir das von ihr aufgestellte und ausgerufene Wort iiberhaupt
ernste und verantwortungsvolle Beachtung fordern wiirde ? Haben
wir zu Unrecht gesagt, dass der Kirche und ihrem Lehrwort
Autoritdt zu vindizieren sei?

Wohl, das kirchliche Wort ist nicht das gottliche Wort, so
wenig als die Kirche Christus ist. Aber das gottliche Wort konsti-
tuiert die Kirche, und wie es sie gebiert, so richtet es sich auch
fort und fort an sie. Selbstverstidndlich ergeht es je an diesen und
diesen Menschen. Der einzelne wird als solcher nicht ausgeléscht
oder vergleichgiiltigt, sondern erfihrt vielmehr in bestimmter
Hingicht eine Akzentuierung, ja Fundierung, wie sie ihm fern
vom gottlichen Anruf gar nicht zuteil wiirde; und von da aus mag
etwa die nicht unproblematische Kierkegaardsche Einschirfung
der ,,Kategorie des Einzelnen“ einigermassen in meliorem partem
verstanden oder das Newmansche ,solus cum Solo” gewiirdigt
werden. Aber dass das gottliche Wort an den einzelnen ergeht,
heisst nicht, dass dieser als Isolierter in Betracht kdme, der in
der Einsamkeit, abseits der Kirche, das Wort zu vernehmen hitte.
Von vornherein ist er in die Kirche gewiesen. Als ein ihr Zuge-
horender, ihr Einverleibter, als ein in der Kirche Gliedschaft Be-
wihrender wird er angeredet und soll er héren und empfangen.
‘Wollen wir uns dariiber wundern? Wenn wir offene Ohren haben
fir die Plerophorie der direkten und indirekten Aussagen iiber
die éxxinoia, die uns aus dem neutestamentlichen Kerygma ent-
gegenklingen, werden wir uns nicht wundern, wohl aber um das
von Gott in Christus geschehende Wunder wissen, dass Gott sich
aus Sindern ein heiliges Volk bereitet, das wahre Israel, dem er
sein Wort sagt und seinen Geist verleiht, dass er in der Welt der
Verlorenheit und des Todes die Heilsgemeinde schafft, die aus
seiner Gnade lebt, in Streit und Not seiner kéniglichen Verheissung
sich getrostet und dem Tag der Vollendung entgegenharrt, die
Gemeinde, iiber der Jesus Christus als ihr Herr richtend und
barmherzig regiert, und die dergestalt in engster Verbundenheit
ihm zueigen ist, dass sie geradezu sein Leib genannt werden muss,
der Leib, an dem er, der zur Rechten des Vaters Thronende, das



— 47

Haupt ist. Was die biblischen Zeugen als die hinsichtlich der
Kirche Gottes anzuerkennende Wahrheit verkiinden, stellt zweifel-
los ein nicht auszudenkendes tiefes Geheimnis, ein mysterium fidei
dar. Die Kirche in biblischer Sicht ist Gegenstand des Glaubens,
und man kann es schon begreifen, wenn sie mit der Formel ,,escha-
tologische Grosse” umschrieben wird. Keinen Augenblick diirfen
wir vergessen, in welcher Verborgenheit sie alles das ist, was in so
iiberschwinglichen Priadikaten zum Ausdruck gelangt. Aber auch
keinen Augenblick diirfen wir vergessen, dass die apostolische
Botschaft das Unerhérte auf die in voller Sichtbarkeit stehende
und mit aller Fraglichkeit einer menschlich-geschichtlichen Er-
scheinung behaftete Gemeinde bezieht. Keinen Augenblick diirfen
wir vergessen, wie uneingeschrinkt die Freiheit gottlicher Kr-
wiahlung bleibt. Aber auch keinen Augenblick diirfen wir ver-
gessen, dass die ecclesia visibilis nicht jenem glaubenslosen Zweifel
auszuliefern ist, der gerade nicht um das beim Hause Gottes an-
hebende Gericht weiss, aber die Grosse gottlicher Erbarmung und
Verheissung verkennt und missachtet. Eben als ecclesia visibilis
ersteht die Kirche, da im Zeugnis der Apostel Gott selber spricht,
und eben als ecclesia visibilis soll sie ihre Existenz haben, da fort
und fort auf Grund der heiligen Schrift Predigt gehalten und ge-
hort, Sakrament gespendet und empfangen und in Dank, Lobpreis
und Bitte Gott angerufen wird. Ist die dusserlich sich darstellende,
sichtbare Kirche niemals in selbstverstindlicher Gesichertheit die
dnxlnoia 100 Yeod, handelt es sich darum, dass es ihr je und je
von oben her gegeben werde, es zu sein, so darf sie, soll sie in
bussfertiger Erkenntnis ihrer Schuld und Beflecktheit sich an
ihren Herrn und seine gnidige Zusage klammern und auf seine
grenzenlose Macht vertrauen. Aber ihre — sicherlich nie genug
bedachte — Ungesichertheit kann nicht legitimerweise Anlass
werden, sie angesichts der erwihnten iibervollen biblischen Begriffe
geflissentlich aus dem Blick zu verlieren. Es ist wirklich davon
zu reden, dass das Wort Gottes sich an die Kirche richtet, dass es
in ihr laut werden und aufgenommen werden will, und dass der-
jenige es offenbar nicht im Gehorsam sucht, der die Kirche flieht,
um eigenmichtig ausserhalb der Gemeinschaft des Glaubens der
einzelne vor Gott zu werden — so gewiss Gottes Wege sehr merk-
wiirdig sein kénnen. Die Kirche ist die mater fidelium.

Damit wird nun aber deutlich, dass auf dem Wort, das die
Kirche als solche spricht, auf dem Wort, in dem sie ihren Glauben



— 48 —

bekennt, ihr Verstédndnis der gottlichen Wahrheit bekundet, um-
brandet von den anstiirmenden Wogen frommer oder unfrommer
Meinungen und Stimmungen, Abgrenzungen vornimmt und Dimme
aufrichtet, kurzum: Lehre formuliert — dass auf diesem ihrem
Wort in eigentiimlichem Sinn eine feierliche Schwere liegt. Um
seiner Menschlichkeit willen haben wir der Fallibilitit dieses
Wortes zu gedenken. Aber weil von der Kirche gesagt werden
muss, was wir gesagt haben, ist dem kirchlichen Wort die Uber-
legenheit und Massgeblichkeit zuzuerkennen, die durch den Begriff
der relativen Autoritit umschrieben wird. Uberlegenheit und
Massgeblichkeit kommt dem kirchlichen Bekenntnis- und Lehr-
wort zu, sofern es selbst aus Glauben und Gehorsam, aus dem
Horen des gottlichen Wortes herausgewachsen ist, und so steht es
bestédndig unter der letzthinigen, bedrohlichen Frage, ob es sich als
solches Wort qualifiziere, womit die trotzige Unbeweglichkeit und
Verschlossenheit orthodoxistischer Haltung, in welches Kostiim
sie sich auch kleide, schon gerichtet erscheint. Nur dass dieser
Sachverhalt nicht zum ,,Deckmantel der Bosheit” gemacht werde,
als ergibe sich von ihm her das Recht, der Kirche und ihrem
Spruch mit primédrem Misstrauen, mit primérer Geringschétzung
oder Abwertung zu begegnen. Nochmals ist auf die Plerophorie
der zitierten biblischen Aussagen hinzuweisen. Sie begriindet
doch wohl priméres Vertrauen, nicht blindes Vertrauen, auch
nicht das schrankenlose Vertrauen, das allein dem Herrn der
Kirche zukommt, aber ein Vertrauen, in dem der Wille, gerade
Thm zu glauben und Sein Werk zu ehren, lebt, eine Ehrfurcht und
eine Demut, die ebenso weit von knechtischer Unterwerfung wie
von der Anmassung des keiner Belehrung, Weisung und Zurecht-
weisung Bediirftigen entfernt sind. Wenn es freilich in der Kirche
unweigerlich nur um die Wahrheit Gottes gehen darf, und wenn
demgemiiss jedes ihrer Glieder in dieser Wahrheit Gottes die letzte,
unverriickbare Norm zu erblicken hat, so ist jedenfalls der Ge-
danke an die Moglichkeit notig werdender Reinigung und Ver-
besserung der Lehre — und sagen wir es gleich: der Gedanke an
die Méglichkeit unausweichlich werdender schmerzhafter Kon-
flikte und Krisen fest ins Auge zu fassen. Der Gedanke an solche
Moglichkeit eignet sich indessen ganz und gar nicht fiir spiele-
rische Uberlegungen. Dafiir ist er zu ernst. Er wird im Glauben
getragen werden miissen,wie erst recht gegebenenfalls die Wirklich-
keit des Konflikts im Glauben wird getragen und ausgetragen



49 —

werden miissen. Wird er im Glauben getragen, so wird er jene
Haltung des priméren Vertrauens und der Ehrfurcht nicht zer-
storen. Er wird im tiefsten Grund kirchlich und nicht unkirchlich
sein. Um es noch anders zu wenden: man wird bei allem Wissen
um die namhaft gemachte Moglichkeit und unter strikter Ver-
meidung unaufrichtiger Kiinste und Sophistereien sich bis zum
dussersten bemiihen, dem Wort der Kirche gerecht zu werden,
in der von ihm gewiesenen Richtung zu schreiten, und es gerade
nicht eilig haben und sich leicht machen damit, ihm jetzt und dann
wieder jede normative Bedeutung abzuerkennen.

So ist ja allerdings der altkirchliche Traditionsgedanke, sofern
ihm der Sinn des Traditionsprinzips eignet, nicht gemeint. Aber
hat micht auch ein Augustin gelegentlich — und vielleicht gar nicht
nur so gelegentlich — den solennen dogmatischen Spruch selbst
eines Plenarkonzils als moglichen Gegenstand eines emendari,
d. h. einer wirklichen Korrektur gedacht 5%)? Doch wie dem sei:
genug, dass die Kirche unter ihrem Haupt und Herrn Kirche sein
darf! Verbum autem Domini manet in aeternum.

Bern. , ARNOLD GILG.

Anmerkungen.

1) Vgl. zum Ganzen ausser den einschligigen Darlegungen der be-
kannten dogmengeschichtlichen Lehrbticher Deneffe, A., Der Traditions-
begriff, 1931, und Barth, K., Kirchliche Dogmatik I 2, 1938, S. 608 ff.

2) Holtzmann, H. J., Kanon und Tradition, 1859, S. 2.

) KEusebius, hist. eccl. ITT 39.

4) Jilicher, A., Einleitung in das Neue Testament, 1906, S. 442.
Vgl. Batiffol, P., Urkirche und Katholizismus ({ibersetzt von X. Seppelt),
1910, S.179.

) De praescript. haer. 19.

8y Z.B. Adv. haer. II1 2, 1. 2.

"y Adv. haer.I 10, 1; 22, 1; IIT 3, 3; 4, 2; IV 33, 7; V 20, 1. Ter-
tullian, de praescr. haer. 13.

8) Irenacus, adv. haer. IIT 3, 3. Tertullian, de praescr. haer. 37.

®) Tertullian, de praescr. 21.

10) Irenaeus, adv. haer. ITT 4, 1. Tertullian, de praescr. 20. 21.

11) Irenaeus, adv. haer. III 2, 2; 3, 1. Tertullian, de praescr. 32.

12) Vgl. de praescr. 36.

13) Adv. haer. IV 26, 2.

14) Trenaeus, adv. haer. I1T 4, 1.

15) Thid.

18) Thid.

17) Ibid.

18) Adv. haer. 111 4, 2.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1939. 4



19

) De cor. 3.
20) De princ. I Praef. 2.
21y Haer. 61, 6.
22) De spir. sancto 27, 66.
23) In 2. Thess. hom. 4, 2.
24) Dial. e. Lueif. 8.
25) (. epist. Manich. 5, 6.
28) Jnst. I 7, 3.
27) De bapt. IV 24, 31. Vgl. ep. 54, 1.
28) Serm. 72, 7.
29) Adv. gentes 1.
30) Ep. 82, 3.
31) De doctr. christ. IT 9.
32) Cat. V 12.
83) De virg. vel. 1.
34) Ep. 73, 13; 74, 9.
353) Die Kirchenviater und das Neue Testament, 1874, S. 2.
36) Vgl. Rinkel, A., Intern. kirchl. Zeitschrift 1937, S. 87 ff.
37) Commonit. 1 (praef.).
38) 2 (1).
2 (2).
95. 26 (35—37).
(3). |
(4). Vgl. 28 (39).
(3).
gl. zum Folgenden Barth, K., a.a. O. S. 612 f.

45y 22 (27).

48) Vgl. 27 (38); 29 (41).

47) 23 (28—32).

48) 28 (40).

49) 23 (28).

50) 29 ff. (42).

51) 32 (43).

52) De bapt. IT 3, 4. Vgl. dazu Reuter, H., Augustinische Studien,
1887, 8. 339 {f.; Hofmann, F., Der Kirchenbegriff des hl. Augustinus, 1933,
S. 310 ff.




	Zum altkirchlichen Traditionsgedanken

