
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 1

Artikel: Zum altkirchlichen Traditionsgedanken

Autor: Gilg, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


28

Zum altkirchlichen Traditionsgedanken.
Vortrag, gehalten an der Studientagung am 26. August 1938

in Zürich.

Wenn es gilt, im Zusammenhang unserer heutigen Verhandlungen

eine dogmengeschichtlich-systematische Betrachtung über
den Begriff der Tradition anzustellen 1), so versteht sich von selbst,
dass die Aufmerksamkeit sich entscheidend darauf zu richten hat,
was sich aus den in den Blickpunkt gerückten historischen
Erscheinungen bezüglich der Bestimmung und Gestaltung des
Verhältnisses von Schrift und Tradition entnehmen lässt. Die Frage
nach dieser Beziehung ist es doch, um die unser Interesse kreist,
da wir von der Erörterung des Themas „Kirche und Wort Gottes
im Neuen Testament" herkommen. Nicht ebenso selbstverständlich

aber dürfte es sein, dass wir unsere Untersuchung auf den
altkirchlichen Raum beschränken und davon absehen, sie auf
irgendwelche Momente der spätem Entwicklung auszudehnen.
Dagegen erheben sich zweifellos gewichtige Einwände. Unser
Problem gelangt allererst zu Beginn der neuern Zeit sozusagen zu
dogmengeschichtlicher Reife. Es empfängt durch den Zusammenprall

der im Tridentinum redenden Kirche mit den Kirchen der
Reformation seine spezifische Form und seinen spezifischen Gehalt.
Seit den Tagen eines Chemnitz und eines Bellarmin hebt für
Jahrhunderte ein Kampf um das Traditionsprinzip an, der, wie es

scheint, alle nur erdenklichen Gesichtspunkte, Gründe und
Gegengründe auf den Plan treten lässt und in dem die den tridentinischen
Bestimmungen immanente Dialektik sich mehr und mehr
entfaltet. Da kann ja, was vor der abendländischen Kirchenspaltung
sichtbar wird, nicht mehr als ein blosses Vorspiel bedeuten. Wir
bemerken auch gleich vorweg, dass ursprünglich die Absicht
bestand, über die altkirchliche Geschichte hinaus mindestens noch
das Tridentinum mit seinen unmittelbaren Folgeerscheinungen und
den so einflussreich gewordenen Möhler in die Erörterung ein-
zubeziehen. Allein die Rücksicht auf die Knappheit der verfügbaren

Zeit, verbunden mit der Einsicht, dass es rätlich sein möchte,
das alte „non multa, sed multum" nicht in den Wind zu schlagen,
hat zu engster Eingrenzung des Stoffgebietes bewogen. Dass aber,



— 29 —

nun ein einziger Komplex herausgegriffen werden muss, die Wahl
auf die alte Kirche fällt, wird zumal in diesem Kreis keiner
Rechtfertigung bedürfen.

Wir werfen also unsern Blick auf die patristisehe Aera und
möchten hier bei Irenäus und Tertullian einsetzen, jenen Vätern,
die, vor und um 200, als erste in eindringender und jedenfalls
folgenschwerer Weise über den Gedanken der Überlieferung, der
nagàdooiç oder traditio reflektieren. Zwar meinen manche Forscher
(und durchaus nicht nur römisch-katholische), da sie daran gehen,
für das Traditionsprinzip in Betracht kommende altkirchliche
dicta probantia zu sammeln, vor Erwähnung des gallischen Bischofs
und des afrikanischen ardens vir einen noch altern Gewährsmann
beschwören zu sollen. So z. B. auch H. J. Holtzmann, wenn er
in seinem instruktiven Frühwerk „Kanon und Tradition" eine
Reihe kirchenväterlicher Belegstellen eröffnet mit dem Hinweis
auf „das erste Zeugnis oder eines der ersten, das wir für
Vorhandensein neutestamentlicher Schriften besitzen", und das doch

nur dazu sich erhebe, „um ausdrücklich der mündlichen
Überlieferung einen Vorzug vor jener zu erteilen" 2). Gedacht ist an
Papias und an seinen bekannten Ausspruch, dass er das aus Büchern
zu Entnehmende nicht für so nutzbringend gehalten habe wie das

von der lebendigen und bleibenden Stimme Herstammende {xà

nagù Çcoo-gç ipiovrjç xal juevovogc)3). Und in der Tat scheint ein kirchlicher

Vorsteher, der noch vor der Mitte des 2. Jahrhunderts ein
solches Wort prägt, dem mit unserm Thema Beschäftigten
hinreichend Anlass zu schärfstem Aufhorchen zu bieten. Vindiziert
er denn nicht wirklich mit aller nur wünschenswerten Unmiss-
verständlichkeit dem Traditionswort in bezug auf die Schrift volle
Ebenbürtigkeit, nein mehr : einen Vorrang Und nun also nicht
als irgendeiner, der, um keinerlei besondere Verantwortung wissend,

flüchtige und wenig belangreiche Einfälle zu äussern das Bedürfnis
empfände, sondern als ein in der Kirche Leitender und literarisch
Tätiger, dessen Rede gehört wird, Gewicht hat und Gewicht haben
will! Mindert er nicht die Autorität der apostolischen Botschaft,
statt sie kräftig geltend zu machen Wird er nicht mit seiner die
viva vox auszeichnenden Sentenz folgerichtig zum Ahnherrn aller
derer, die emphatisch Dokument, fixiertes Wort, Bibel hier —
und durch die Kirche flutende, in und aus der Kirche sprechende
Überlieferung dort wie das Starre, Tote und das Bewegte,
Bewegende und Lebendige gegeneinander abgrenzen 1 Indessen



— 30 —

dürfte doch zu sagen sein, dass es Papias um etwas anderes geht
als um Zurückstellung oder gar Vergleichgültigung apostolischen
Schrifttums zugunsten dessen, was er auf Grund eifriger
Nachforschung bei Apostelschülern als authentische Kunde gewonnen
zu haben glaubt. Ganz abgesehen davon, dass er faktisch eine

Einschätzung der Evangelien und anderer Stücke des Neuen
Testaments an den Tag legt, die ihn diese Zeugnisse als
massgebende, als heilige Schriften achten lässt, ist sein Bestreben
darauf gerichtet, was an Herrenworten und -taten in schriftlichen
Berichten sich vorfindet, gegen ketzerisch-gnostische Missdeutung
zu schützen und nach seinem wahren Sinn zu interpretieren. Zu
diesem Behuf sammelt er bei den ihm erreichbaren „Alten", die
ihrerseits noch mit Jesu Boten in Verbindung gestanden haben,
unermüdlich Material und weiss sich nun mit Genugtuung und
stolzem Bewusstsein ganz anders orientiert und belehrt als die

vielen, die sich an „Schwätzer" und „fremde Gebote" vortragende
Leute halten. Und so spielt er die ihm allerdings äusserst teure
Tradition nicht gegen die in der Kirche gelesenen apostolischen
Schriften aus, sondern „in halb ironischer Benützung eines

Lieblingsausdrucks der Gnostiker" gegen deren „dunkle Geheim- und
Bücherweisheit" 4). Man wird also gut tun, aus dem Dictum des

Papias nicht herauszuhören, was so oft aus ihm herausgehört
worden und herausgehört wird. Man wird gut tun, von dem
diesem Dictum eigenen Inhalt — selbstverständlich ohne den

Nebengedanken, Papias nun etwa in der Richtung eines klaren und
entschiedenen Schriftprinzips verstehen zu wollen — die Bedeutung
zu unterscheiden, die es offenbar nur zu leicht gewinnen konnte
und auch wirklich gewonnen hat. Und man wird endlich gut tun,
sich den geschichtlichen Ort des Bischofs von Hierapolis zu
vergegenwärtigen, d. h. sich vor Augen zu halten, dass er in einer
Zeit steht, in welcher die langwierige „Kanonbildung" allererst in
Gang gekommen ist.

Was immer in den Jahrzehnten vor Irenäus und Tertullian
mit dem Begriff und der Wirklichkeit der nagàôooig an
Vorstellungen, Stimmungen, Wertungen verknüpft gewesen sein mag:
indem die genannten Väter auf dem Plan erscheinen und sich als

Lehrer vernehmen lassen — der zweite ist nicht nur der spätere,
sondern steht, unbeschadet seiner Originalität und Eigenwüchsig-
keit, in diesem und jenem Betracht auf den Schultern des ersten

—, werden hinsichtlich des Wesens, der Tragweite, der Dignität



— 31 —

der Tradition Konzeptionen vertreten und Parolen ausgegeben,
die, so gewiss sie nicht des Zusammenhangs mit dem Frühern
ermangeln, doch diesem Frühern gegenüber ein relativ Neues
darstellen. Machen wir uns vorab klar: in den Tagen Irenäus' und
Tertullians besitzt die Kirche, wenn auch noch nicht allenthalben,
die Grundform des Neuen Testaments. Das meiste dessen, was
unsern heutigen Kanon konstituiert, ist jetzt nach seiner
einzigartigen Würde und Massgeblichkeit erkannt und aus der Masse

der in den Gemeinden umlaufenden Literatur herausgehoben.
Neben die alttestamentliche Bibel, ebenso wie sie durch das Wunder
der Théopneustie ausgezeichnet, ebenso wie sie im Glanz schlechthin

göttlichen Ansehens leuchtend, tritt eine zweite ygacpr\ oder
ein zweiter Komplex von ygacpai, die schriftlich niedergelegte
Hinterlassenschaft der apostolischen Männer, das fixierte Kerygma
der vom Herrn Ausgesandten und mit Lehrauftrag und Zeugenschaft

Betrauten. Wird nun also die Kirche, aus dieser Quelle
schöpfend, der Autorität dieser ygacpg sich beugend und
vertrauend und von der Kraft ihrer Wahrheit gehalten und geleitet,
den ihr aufgenötigten Kampf wider die Häresie ausfechten
Sie tut wirklich etwas davon, ist doch die Kanonbildung just unter
dem Druck der gnostischen Gefahr, die mit wuchtigem Schlag
abgewendet werden soll, gefördert, beschleunigt worden. Und gerade
Irenäus und Tertullian lassen genugsam merken, wie sie sich in
ihre Bibel hineinbohren, in ihr leben, aus ihr argumentieren, in
ihr Wehr und Waffe finden. Aber gerade diese beiden Väter drängen
nun auch in eine andere Bahn. Nicht als ob das einfach durch
ihren Gegensatz gegen die Gnosis bedingt wäre; es ist tiefer
begründet. Indessen sind sie doch zweifellos in ihrer Haltung durch
die Situation des Kampfes wesentlich mitbestimmt. Mit der Bibel
in der Hand wollen sie also wohl streiten. Aber mit der Bibel
allein können sie nicht in die Arena steigen. Die Bibel allein
genügt nicht. Ja, es werden mitunter Töne laut, die besagen,
dass der Polemiker überhaupt eines andern Mittels als der Schrift
bedürfe. Man höre den Afrikaner. In dem glänzenden und für
seine, des Juristen, geistige Art ausserordentlich charakteristischen
Büchlein „de praescriptione haereticorum" schildert er die missliche

Lage, die entsteht, sobald der Vertreter der Kirche sich mit
dem Häretiker in ein Bibelgefecht, in eine Disputation auf dem
Boden des Schriftworts einlässt. Der gnostische Sektenhäuptling
ist nicht zu fassen; seine geflissentlich zur Schau gestellte Bereit-



— 32 —

Willigkeit, auf Grund der Schrift vorzugehen, vermag nicht lange
darüber hinwegzutäuschen. Verschiedene Stücke des Kanons
lehnt er ab, die angenommenen misshandelt er weithin durch
Interpolationen und Auslassungen und trumpft, wo er endlich
dem Kolloquenten bezüglich der Textgestalt zustimmt, mit einer
alles entstellenden unmöglichen Exegese auf. Der Schluss ist
bündig: Ergo non ad scripturas provocandum est; nec in his
constituendum certamen, in quibus aut nulla, aut incerta victoria
est, aut parum certa 5). In der Tat: der Sieg wird zur problematischen

Sache. Tertullian jedoch — ach, es ist so unendlich plausibel

— begehrt den Sieg und will nicht zuletzt vermieden wissen,
dass der allfällig dem Streitgespräch beiwohnende unsichere
Kirchenchrist angesichts eines Nichterfolgs auf seiten der
kirchlichen Partei erst recht kopfschüttelnd und mit nagender Skepsis
im Herzen die Walstatt verlasse. Darum setzt er an Stelle
biblischer Erörterungen die Prozesseinrede, kraft deren der Prozess

erledigt wird, ehe er noch eigentlich begonnen hat, den Präskrip-
tionsbeweis, kraft dessen dem Gnostiker von vornherein jedes
Recht auf Bibelbesitz und Bibelbenützung aberkannt werden soll.

Irenäus ist nicht Tertullian. Aber das Gedankenmaterial,
aus dem Tertullian seinen Präskriptionsbeweis aufbaut, findet
sich schon bei ihm. Schon Irenäus hält den Ketzern und ihrer
Art, sich auf die Schrift zu berufen und die Schrift auszulegen, den

Begriff der régula fidei oder — so lautet bei ihm die Formel —
des xaviov xijç àlrjd-eiaç entgegen 6). Die „Regel der Wahrheit",
eine knappe Zusammenfassung der Wahrheiten des Glaubens 7),

ein kurzer Inbegriff christlicher Fundamentalsätze samt gewissen

Paraphrasierungen und möglicherweise bereits antignostisch
zugespitzten Interpretationen, der xavmv xrjg akgd-dag, von den

Aposteln her empfangen und durch die Apostel auf Christus und
Gott selbst zurückzuführen8) — diese Grösse von absoluter
Dignität und unbezweifelbarer Verbürgtheit hat unweigerlich als

Instanz, Richtschnur, Maßstab für das Verständnis und die
Erklärung der heiligen Schrift zu gelten. Schon Irenäus akzentuiert
also die unumgängliche Notwendigkeit, mit der Schrift die naoàòoaig,
die mündliche Tradition zusammenzunehmen, die Schrift nicht
anders als im Licht der letztern zu lesen. Im Licht der Tradition!
Denn eben der xaviov xfjg âkrjd-eiag bezeichnet ja die Tradition.
Er macht, nach der gegebenen Definition genommen, den
Kerngehalt des Lehrgefüges aus, das man im Auge hat, wenn man von



— 33 —

der Tradition spricht, und deckt so schliesslich mit seiner Autorität
dieses Gefüge in seinem ganzen Umfang. Es besteht kein Unterschied

zwischen Irenäus und jenem Tertullian, dem die Echtheit
des Glaubens durch die Übereinstimmung mit der régula gewährleistet

erscheint, und für den darum das Faktum des Abweichens
von der Tradition ohne weiteres die Unmöglichkeit richtiger
Schriftdeutung impliziert9). Und auch darin sind die beiden
Lehrer völlig eins, dass sie das Unversehrtgebliebensein der
anoarolixg nagâôooiç nicht bloss durch die Gemeinschaft des Glaubens

und der Doktrin garantiert sehen, welche die später
entstandenen Gemeinden mit den antiquissimae ecclesiae, den
Gemeinden apostolischen Ursprungs, tatsächlich verbindet10),
sondern entscheidend durch die für die ecclesiae matrices fidei
nachweisbare lückenlose Abfolge der Bischöfe, durch den ordo episcoporum

per successionem ab initio decurrens X1), ob nun der
Sukzessionsgedanke beim einen, nämlich bei Tertullian, mehr im
Sinn historischen Denkens gehalten und verwendet sei 12), oder
aber beim andern, nämlich bei Irenäus, der an das Amt das
charisma veritatis certum knüpft, eher vom Geist dogmatischer
Argumentation zeuge 13). Irenäus wie Tertullian vertreten die
Vorstellung einer im Lehrwort der Vorsteher zum Ausdruck
gelangenden und im allgemeinen kirchlichen Glauben sich reflektierenden
Überlieferung, über deren Wichtigkeit und Tragweite nicht leicht
zu hoch gedacht werden kann. Diese Überlieferung hat als traditio
ab apostolis auch ihrerseits die Bedeutung des authentischen
Kerygma; sie bietet nicht minder als die im Kanon vereinigten
scripturae das Wort der Offenbarung dar; sie ist, die Formel ganz
streng und nicht als hyperbolischer Ausdruck verstanden,
veritatis traditio 14). Die Apostel haben in der Kirche wie in einer
reichen Vorratskammer omnia quae sint veritatis niedergelegt 15).

Gewiss, sie haben ihr die ygacpai, ihre Evangelien und Briefe und
was immer sonst, hinterlassen; aber der Schatz der Wahrheit ist
ihr, der Kirche, auch eigen als lebendige, von Mund zu Mund
gehende Rede und als in Geist und Herz eingegrabene und hier
treu gehütete Erkenntnis. Es handelt sich im Grund um Identität
der Substanz von Schrift und Tradition. Und eben darum darf
einerseits aus der Schrift nicht herausgehört werden, was der
Tradition entgegen wäre, und kommt anderseits von der Tradition
die Beglaubigung der Schrift. Der Tradition kann man, ohne

zu fallen, schlechthin nicht entbehren. Bezüglich der Schrift ist
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1939. 3



— 34 —

immerhin an die abstrakte Möglichkeit ihres Nichtvorhandenseins
zu denken: Quid autem si neque apostoli quidem scripturas reli-
quissent 16). Nun, gäbe es keine Schrift, so wäre die Christenheit
doch nicht verloren. Es wäre ihr möglich und nun freilich auch

ganz evidenterweise absolut notwendig, dem ordo traditionis zu
folgen, der Ordnung der Überlieferung, „welche sie (die Apostel)
denen übergaben, denen sie die Kirchen anvertrauten" 17). Die
Christenheit wäre so wenig verloren wie jetzt jene vielen an
Christus glaubenden Barbarenvölker, „die ohne Papier und Tinte
durch den Heiligen Geist in ihren Herzen das Heil geschrieben haben
und die alte Überlieferung sorgfältig bewahren" 18). Fügen wir noch
hinzu, dass sich bei den uns hier interessierenden Vätern nicht
nur der eine Aspekt: Identität der Substanz von Schrift und
Überlieferung zeigt, sondern dass zumal Tertullian auch damit
beginnt, der nagóòooig äygacpog besondere, in der Bibel nicht
auffindbare Inhalte zuzuteilen, gegen das durch die auctoritas scripta
Verbürgte observationes abzugrenzen, quas sine ullius scripturae
instrumento solius traditionis titulo et exinde consuetudinis
patrocinio vindicamus 19), und dergestalt in die Bedeutung der
Tradition auch deren Ergänzungscharakter einzubeziehen.

So sind offenbar zu Anfang des 3. Jahrhunderts die
Hauptelemente beieinander, die in der Folgezeit immer wieder da
auftauchen, wo die Kirchenväter ihre Gedanken um die Grösse

„Tradition" als solche kreisen lassen oder einfach schlagwortartig
auf das Traditionsprinzip verweisen. Dafür ein paar Belege, wie
sie, zum Teil mindestens, in einer gewissen Stereotypik längst
in den Lehrbüchern der Dogmatik sich finden. In der Vorrede
seines Werkes „jieqi agymv", dieses, wenn man will, ersten
Versuches einer christlichen Dogmatik, schreibt Origenes den Satz
hin: illa sola credenda est veritas, quae in nullo ab ecclesiastica
et apostolica discordât traditione 20). In der zweiten Hälfte des

4. Jahrhunderts schärft Epiphanius ein, man müsse auch die
Überlieferung gebrauchen, denn aus der Schrift könne man nicht
alles entnehmen; die Apostel hätten das eine in Schriften, das
andere in Überlieferungen dargeboten 21). Gleichzeitig verbreitet
sich Basilius über die unverlierbare Bedeutung, die der nagädooig
äygaipog neben der Schrift zuzuerkennen sei. Er unterscheidet
zwischen Kerygmen und Dogmen, zwischen Lehren, die in der
ëyygacpog òiòaoxaXia enthalten seien, und solchen, die wir aus der
apostolischen Überlieferung, und zwar: èv juvoxegicp, in der Weise



— 35 —

einer Geheimtradition, überkommen hätten, äneg a/ucpoxega xrjv
ami])' ïoyhv s%ei ngòg xrpi evoeßeiav. Tatsächlich gehe es nicht an, die

ungeschriebenen Gebräuche als minder wichtig zu verwerfen;
ein derartiges Beginnen musste sofort dazu führen, dass wir sehr
Wesentliches aus dem Evangelium verlören und das Kerygma
entleerten 22). Chrysostomus bemerkt zu 2. Thess. 2, 15, aus
dieser Stelle ergebe sich, dass die Apostel nicht alles schriftlich,
sondern vieles auch ungeschrieben überliefert hätten; so wollten
wir auch die Überlieferung der Kirche für glaubwürdig halten:
nagoòooig êoxiv, figôhv nléov Çrjxei23). Auch Hieronymus ist zu
zitieren, wie ja denn jene bekannte Wendung aus seinem antiluzi-
ferianischen Dialog unter den patristischen loci classici nie zu fehlen
pflegt: nam et multa alia, quae per traditionem in ecclesiis obser-

vantur, auctoritatem sibi scriptae legis usurpaverunt 24). Was
aber Augustin, über den eigens zu handeln wäre, anlangt, so tritt
er seinerseits wohl doch nicht aus der Reihe heraus und sagt
mit seinem an die Manichäer gerichteten Ausspruch: „Ego vero
evangelio non crederem, nisi me catholicae ecclesiae commoveret
auctoritas" 25) nicht das, was z. B. Calvin zufolge einer wahrlich

unverächtlichen Interpretation des Wortes meint vernehmen
zu können 26); jedenfalls liegt gerade auch bei ihm ein starker
Ton auf einer Äusserung wie der folgenden: quod universa tenet
ecclesia nec conciliis institutum sed semper retentum est, non
nisi auctoritate apostolica traditum rectissime creditur 27). Für
Leo d. Gr. dürfte das Bekenntnis eine der Schrift ebenbürtige
Norm sein, wenn er im Hinblick auf Häretiker seiner Zeit erklärt :

ab evangelio dissentiunt et symbolo contradicunt 2S).

Und doch ist das Bild nicht so einfach und einheitlich, wie es

nach der bisherigen Skizzierung den Anschein haben könnte.
Weder die Haltung der Kirche in ihrer Gesamtheit noch
diejenige mancher Einzelgestalten, und zwar namhafter, wichtiger
Einzelgestalten, lässt sich in einer klaren, eindeutigen Formel
erschöpfend umschreiben. Man mag zuweilen bei der Beschäftigung
mit dem einschlägigen Material ein fast verwirrendes Gefühl von
der Unausgeglichenheit, ja Disparatheit der Aussagen bekommen.
Oft genug ist man, da einem noch alle die Imperative, unweigerlich
an die Tradition sich zu klammern und die Tradition als eine
letzte Instanz zu verehren, in den Ohren dröhnen, überrascht von
der Intensität, mit der dann wieder die Suffizienz der Schrift
beteuert und gefeiert wird. Um nur anzudeuten: Athanasius



— 36 —

erachtet die „heiligen und göttlichen Schriften" als zur Verkündigung

der Wahrheit völlig genügend und scheidet demgemäss
zwischen ihnen und den kommentierenden Abhandlungen der „seligen
Lehrer" 29). Augustin hebt in seinem Briefwechsel mit Hieronymus
die Inkommensurabilität der kanonischen Bücher gegenüber aller
noch so achtenswerten kirchlichen Literatur hervor 30) und stellt
in seinem Werk über die „christliche Wissenschaft" den Satz auf,
dass in den klar ausgesprochenen Stellen der heiligen Schrift alles

gefunden werde, was den Glauben und die Sitten, die Hoffnung
und die Liebe enthalte 31). Wir haben auch bereits erwähnt,
wie aufmerksam und hingebungsvoll Irenäus und Tertullian mit
der Bibel Umgang pflegen. In der nachkonstantinischen Zeit sind
es vor allem die Antiochener in ihrer der Exegese zugewendeten
Schule, die auf möglichst exklusiven Anschluss an die Schrift
dringen, aber auch Cyrill von Jerusalem, der nicht anzumerken
versäumt, dass der von der Kirche übergebene Glaube, d. h. das

Symbolum, aus der ganzen Schrift festgestellt worden sei 32).

Doch wie Kann man eigentlich davon überrascht sein, dass es

an solchen Zeugnissen für die selbständige Autorität und Genügsamkeit

der Bibel nicht fehlt Sind derartige Zeugnisse nicht
vielmehr selbstverständlich, unausweichlich auf Grund des einen
fundamentalen mit der Kanonthese gegebenen Zeugnisses In
dem Exemplar des schon genannten Holtzmannschen Werkes,
das einst in Overbecks Besitz war, erinnert eine Holtzmann
kritisierende Randglosse des Basler Theologen daran, dass der von
den Reformatoren zwischen den Aposteln und den kirchlichen
Lehrern gemachte energische Schnitt faktisch — wenn auch
freilich bei weitem nicht mit dem vollen Bewusstsein um die ganze
Konsequenz dieses Tuns — längst vor dem 16. Jahrhundert eben

mit der Aufstellung des Kanons gemacht worden sei. Wer unter
den Vätern redet denn nicht vom „Kanon", von „inspirierten"
Schriften Anderseits ist es weithin üblich, die Tradition betonterweise

auf eine Fülle disziplinarer und ritueller Dinge, z. B.
Kreuzzeichen, Gebetsrichtung nach Osten, Bereicherung der
Taufhandlung und dergleichen, zu beziehen. Damit scheint die

nagâdooig äygatpog vorwiegend aus untergeordneten, vielleicht sogar
unwesentlich-äusserlichen Momenten sich zusammenzusetzen und
ihre ergänzende Funktion zur harmlosen Sache zu werden. Und
schliesslich hallen schneidende Warnrufe von Tertullian 33), der
sich gewissermassen selber ins Wort fällt, und Cyprian 34) her durch



— 37 —

Räume und Zeiten, die consuetudo mit der veritas konfrontierend
und das Herrscherrecht der veritas auskündend —: Unser Herr
Christus spricht: „Ich bin die Wahrheit" und nicht „Ich bin die
Gewohnheit".

Aber eben: es handelt sich um eine gewisse Disparatheit der
Vorstellungen, um eine in sich nicht widerspruchsfreie Lage, um
allerlei Brechungen und Umbiegungen der Gedanken und Direktiven,

die uns zuerst begegnet sind. Diese Gedanken und Direktiven

haben doch die Präponderanz. Es kann keine Rede davon
sein, dass die Kanonthese nach ihrer ganzen unerhörten Tragweite

entfaltet würde. Es bleibt vielmehr seit den grundlegenden
Erörterungen der Väter um die Wende des 2. und 3. Jahrhunderts
bei der immer wieder durchschlagenden, immer wieder sieghaften
Bewertung der Tradition als der Norm des Schriftverständnisses.
Es bleibt bei der Einschätzung der ungeschriebenen Überlieferung,
zufolge deren ihr Inhalt entweder mit der biblischen Substanz
ungefähr sich deckt oder das unentbehrliche Supplement zu
dieser Substanz bildet oder überhaupt den vollen,
uneingeschränkten Reichtum apostolischer Predigt und Lehre allererst

repräsentiert. Was in gegenteiligem Sinn verlautet, hat
weder die Kraft noch auch nur die Absicht, der solenn oder unter
der Hand geschehenden Berufung auf die nagóoooig in der Weise

prinzipieller Entscheidung Einhalt zu gebieten. Die konstatierbaren

Gegensätze halten sich im Rahmen relativer Differenzen,
gradueller Unterschiede. Und mag es auch bisweilen so aussehen,
als ob der Sondergehalt der Überlieferung sich beinahe in
Belanglosigkeiten erschöpfen solle, schon die zitierten Äusserungen des

Basilius geben hinlänglich Anlass, sich vor einer Verharmlosung
der Ergänzungsfunktion, einer Verharmlosung, wie sie beispielsweise

bei Langen zutage tritt, zu hüten und zu bedenken, dass

sich bereits in der alten Kirche die Tendenz meldet, die derselbe

Langen erst in spätem Zeiten wahrzunehmen meint: die
Tradition „zu einem geheimnisvollen X zu verzaubern, mit dem

man glaubt alle Dämonen bannen zu können" 35). Wie die Dinge
nun einmal liegen, ist um den Satz nicht herumzukommen : schon
in der patristischen Aera der Kirche besitzt die nagdoooig die

Bedeutung einer neben der Bibel zu berücksichtigenden, mit letztem
Ernst zu befragenden und mit letztem Ernst zu hörenden
besondern Quelle der Erkenntnis des göttlichen Wortes — oder
kurz formuliert: schon die alte Kirche behauptet eine zweite



— 38 —

Offenbarungsquelle. Es fragt sich nicht, ob die Kirchenväter
ihrerseits diese Formulierung bringen. Sie tun es, soviel ich weiss,
nicht. Die Sache selbst, in mannigfachen Wendungen
ausgedrückt, ist für sie unstreitig da. Es ist jetzt auch kein Wort
mehr darüber zu verlieren, dass ihre Behauptung einer zweiten
Offenbarungsquelle der vollen Klarheit, Eindeutigkeit und Striktheit

entbehrt. Nochmals: so oder so ist die Sache für sie da und
hat bestimmende Macht. Dass es sich aber so verhält, das wird
doch wohl heissen müssen, dass ein schwerer Fehler, ein
fundamentaler unheimlicher Irrtum vorliegt. Man beachte: darin und
nur darin erblicken wir den Irrtum, dass die Tradition mit der

Dignität einer Offenbarungsquelle umkleidet wird. Wenn etwa
aus den bisherigen Darlegungen herausgehört worden sein sollte,
wir tendierten auf grundsätzliche Zurückstellung der Tradition
in jedem Sinn oder gar auf Verunglimpfung und Verachtung
der Tradition oder — um eine deutliche Umschreibung des

Traditionsgedankens zu verwenden — des Wortes der Kirche als

solcher, so würde das dem, worum es uns geht, durchaus nicht
entsprechen. Die in Betracht kommende Alternative kann nicht
lauten: Kanonisierung oder Verachtung der Tradition. Das Lehrwort

der Kirche hat Anspruch darauf, respektiert zu werden,
und zwar nicht nur so respektiert zu werden, wie irgendein
gewichtiges, von Geist, Erfahrung und Lebensweisheit zeugendes
menschliches Wort gewürdigt wird, sondern — als das Wort der

Kirche, der Gemeinschaft des Glaubens — in qualifizierter Weise

respektiert zu werden. Wir nehmen nicht Anstand, der Kirche
und ihrem Lehrwort Autorität zu vindizieren, und sind der

Meinung, dass die Anerkennung dieser Autorität in der Haltung der
Glieder der Kirche zu konkreter Auswirkung zu gelangen hat.
Das soll später noch ein wenig ausgeführt werden. Indessen ist
mit aller Deutlichkeit zu erklären, dass die Absolutsetzung der
Autorität der Kirche, ihres Wortes, der Tradition sich rundweg
verbietet, nicht von irgendeiner weltanschaulichen Konzeption
oder allgemeinen Überlegung her — darnach fragen wir nicht —,
sondern von der Majestät derjenigen Instanz her sich verbietet,
welcher allein im Himmel und auf Erden das Prädikat der absoluten
und schlechthinigen Autorität gebührt, von der Majestät des

göttlichen Wortes her. Erinnern wir uns an das erste Referat
mit seinem Hinweis auf das unaufhebbare Gegenüber von Wort
Gottes und Kirche. Und nun ist es eben so: indem die altkirch-



— 39 —

liehen Väter ihr Traditionsprinzip aufstellen und handhaben,
rühren sie an dieses Gegenüber. Wer etwas von der alten Kirche
weiss, d. h. in tieferm Sinne weiss, wer Grund hat, ihrer dankbar
und ehrfürchtig zu gedenken, wird eine solche Feststellung nicht
anders als in brennendem Schmerz machen. Allein man wird
nicht, um der Feststellung ausweichen zu können, seine Zuflucht
zu einer Art Unterscheidung zwischen Wort Gottes und „Wort
Gottes" nehmen dürfen, welche es verunmöglichen würde, ganz
ernsthaft das Lautwerden des wirklichen göttlichen Wortes, des

von Gott nicht ablösbaren, des mit der Person des redenden Gottes
identischen Wortes — das Lautwerden dieses „eigentlichsten"
Wortes Gottes im Menschenwort der Schrift zu bejahen 36). Ist
freilich zwischen dem göttlichen Wort und der Bibel zweifellos
insofern zu unterscheiden, als die Selbigkeit im Sinne direkter
Identität, im Sinne eines Gegebenen und eo ipso Vorfindlichen
sich nicht behaupten lässt, so bedeutet es doch das durch den

Inspirationsbegriff bezeichnete Wunder, dass — so es Gott gefällt
— Er selbst durch das Wort und im Wort der biblischen Zeugen
vollmächtig sich offenbarend spricht, dass also Identität von Gotteswort

und Menschenwort je in und mit diesem Geschehen sich

ereignet. Von da aus muss gesagt werden: jenes unaufhebbare
Gegenüber von Wort Gottes und Kirche wird konkret als das

Gegenüber von Schrift und Kirche. Halten wir uns nicht auf bei
der Binsenwahrheit, die im Lauf der Jahrhunderte (nach der
altkirchlichen Aera) wieder und wieder mit so viel Umständlichkeit
und Feierlichkeit eingeschärft worden, dass nämlich die Dokumente
des Neuen Testaments im Raum der Kirche entstanden sind.
Sollen wir etwa gleich noch beifügen: und dementsprechend auch
ihrerseits nichts anderes darstellen als Stücke der Tradition
Die alte Kirche hat nun also doch, wie wir schon formulierten,
den Schnitt zwischen den Aposteln und den Kirchenlehrern
gemacht, und wir zögern nicht, ihr darin zu folgen. Es gibt für die
alte Kirche trotz allem und allem die merkwürdige, so ungeheuer
geladene Kategorie des „Apostels". Trotz allem und allem! Ohne
diese Limitation ist der Satz allerdings nicht zu verantworten.
Man vergegenwärtige sich : was in der Kirche an Gedanken, Lehren,
Bräuchen sich durchgesetzt und allgemeine Verbreitung und
Billigung gefunden hat, das alles trägt als solches das Siegel des

Wahren, des von den Aposteln nach Christi Willen und Auftrag
Verkündigten und Angeordneten. Es erscheint letzten Endes



— 40 —

als unvollziehbare Vorstellung, dass das alles grundsätzlich dem
Schriftwort zu unterstellen, an ihm unerbittlich zu messen, von
ihm her zu richten und unter Umständen tödlich zu treffen wäre.
Wahrer als wahr kann nichts sein ; Wahrheit und Wahrheit können
nicht gegeneinander streiten, sondern nur harmonisch zusammenklingen.

Nicht steht es so, dass die Bibel die nagâôooig zu
normieren und zu beglaubigen hätte; die Tradition ihrerseits
beglaubigt die Bibel und ist die unbedingt zu befolgende Norm des

Schriftverständnisses. Ja, die Tradition, unmittelbar lebendig,
leibhaft gegenwärtig, mit sicherm Griff zu fassen, das forttönende,
nicht erst noch der Auslegung bedürfende, weil immer schon
ausgelegte Wort der Apostel, bekommt schliesslich den Primat.
Eine eiserne Logik waltet in der Sache und wird sich gegen alle
noch so beachtlichen Widerstände auswirken. Niemand würde
es natürlich wagen, die Herrscherwürde und -gewalt Gottes und
seines Wortes antasten zu wollen. Aber mannigfache Motive und
Tendenzen vereinigen sich, um in eine verkehrte, fatale Richtung
zu drängen. Hier treten scheinbar selbstverständliche und höchst
legitime historische Überlegungen und Argumente ins Spiel, dort
werden in der ganz gewiss grimmigen Not des Kampfes scheinbar
unvermeidliche und gutzuheissende Methoden und Taktiken
ausgebildet, und immer wieder äussert sich, vielleicht in tiefer
Verborgenheit und namentlich in das Gewand frömmster und
demütigster Gesinnung sich hüllend, der unbändige Drang der
sündigen Menschen, zu siegen, sich zu behaupten, sich zu sichern,
an sich zu reissen, was der Mensch nicht an sich reissen darf, in
die Gerechtsame der göttlichen Freiheit und Gnade einzugreifen.
Wir sagen das nicht in der Kälte und Lieblosigkeit des
pharisäischen Gerechten. Wir sind in der Lage, den alten Vätern allerlei
nachfühlen zu können. Aber es ist uns nicht erlaubt, darüber
hinwegzusehen, dass sie, wo ein streng theologisches, pneumatolo-
gisches Denken gefordert wäre, wo es gälte, sich an das souveräne
Walten und Schenken des Heiligen Geistes zu erinnern, nur zu
sehr einer historisierenden, juristischen Reflexion Raum geben
und mit an sich bloss geschichtlichen, profanen Tatbeständen
operieren; es ist uns nicht erlaubt, darüber hinwegzusehen, dass
sie mit ihrem Traditionsprinzip bei aller Hochhaltung des Kanons
die Kirche letztlich an sich, die Kirche selbst, verweisen, an ihr
Leben, an ihre Stimme. Ihre glühendsten, eindrucksvollsten,
ehrlichsten Beteuerungen, es gehe einzig und allein um das dank-



_ 41 —

erfüllte Ernstnehmen der überschwänglichen Verheissung und
Gabe des Herrn an seine Kirche, dürfen uns nicht beirren. Wir
reden nicht von ungefähr von einem unheimlichen Fehler und
einer diesem Fehler immanenten eisernen Logik. Wo das anfängt,
dass an das Gegenüber von Wort Gottes und Kirche oder von
Schrift und Tradition gerührt wird, wo das anfängt, dass man
von der Bibel nicht mehr als der alleinigen Quelle der Offenbarungserkenntnis

weiss, da ist eine Entwicklung eingeleitet, die nicht
nur über gelegentliches oder vielleicht vorerst noch häufiges
Überordnen der Schrift über die Überlieferung hinwegführt, sondern
unaufhaltsam auch von der höchstens nominell noch
weiterbestehenden Koordination der beiden Grössen forttreibt, um eine
faktisch über die Schrift sich stellende, die Schrift souverän als
Element sich einverleibende Tradition ans Ende zu setzen. Man
mache die Probe im Blick auf die etappenweise verlaufende
Gestaltung der Dinge seit dem Tridentinum bis heute.

Aber wir müssen noch ein wenig am historischen Faden
weiterspinnen. In den dreissiger Jahren des 5. Jahrhunderts
schreibt Vinzenz von Lerin sein berühmtes Commonitorium. Mit
vollem Recht gilt das Werklein als ein klassisches Dokument,
sowohl was seine innere Bedeutung als auch was seine Wirkung
in der abendländischen Kirche betrifft. Zwar benützt der
Verfasser in ziemlich ausgedehntem Mass ihm zuhandenes Material.
Anklänge an Tertulhan sind ebensowenig zu verkennen als die

Heranziehung augustinischer Reflexionen und Aufstellungen, wie
ja denn auch der Lerinenser Mönch laut eigenen Geständnisses
sich nicht darauf kaprizieren will, Originelles zu hefern, sondern

lediglich beabsichtigt, das von den Vorfahren Empfangene
aufzuzeichnen, relatoris fide potius quam auctoris praesumptione zu
schreiben 37). Dennoch verdient er das Lob, zum erstenmal die

präzis gestellte Frage der Tradition eigens zum Thema eines

umfänglicheren Traktats gemacht zu haben und energisch aus
reichlich viel Vagheit und Verworrenheit heraus zu klarem und
bestimmtem Denken geschritten zu sein. Und man wird schliesslich

nicht bestreiten, dass er auch Eigentümliches aufweist. Es
handelt sich ihm also darum, jeweils auf sicherm und sozusagen
allgemein zugänglichem und geradem Weg die Wahrheit des

katholischen Glaubens von der Falschheit der häretischen
Verkehrtheit unterscheiden zu können 38). Wie kommt es zu solcher

Unterscheidung Antwort : Man hat sich an das göttliche Gesetz



— 42 —

d. h. an die Schrift und an die Tradition der katholischen Kirche
zu halten. Nicht nur an die Schrift, so sehr sie an sich vollkommen
und durchaus suffizient ist. Denn um ihrer Tiefe willen wird sie

von den einzelnen verschieden aufgefasst und ausgelegt, und wenn da

jeder sich einfachhin und direkt bloss vor die Bibel setzen möchte,
so ginge es beinah nach dem Schema „so viele Köpfe, so viele
Sinne" 39). Aus der Bibel kann man alles beweisen, wie einen die

Ketzergeschichte nachdrücklichst belehrt; mit der Bibel argumentiert

selbst der Teufel, wie die Erzählung von der Versuchung
Jesu in unvergesslicher Weise zeigt 40). Darum muss man bei der

Erklärung der prophetischen und apostolischen Schriften der

norma ecclesiastici et catholici sensus, also der kirchlichen
Überlieferung folgen. Eben dies aber tun wir, sofern wir festhalten,
quod ubique, quod semper, quod ab omnibus creditum est 41).

So lautet — wohl zu merken — die Reihenfolge der von Vinzenz
aufgestellten drei Kriterien und nicht etwa so, dass das semper
voranginge. Das ist um deswillen nicht gleichgültig, weil der
Gebrauch der Kriterien nicht konjunktiv oder kopulativ, sondern

disjunktiv gemeint ist, weil im einzelnen Fall der Prüfung und
Beurteilung einer Lehre nicht alle drei Maßstäbe der universitas,
antiquitas und consensio zusammen anzuwenden sind, sondern

je nach den Umständen immer nur einer von den drei. Erhebt
sich nämlich eine Häresie und infiziert eine Gruppe oder einen

verhältnismässig kleinern Teil der Kirche, so weiss der katholische

Christ den rechten oder allgemeinen Glauben bei der

Majorität und schliesst sich demgemäss ihr an. Dringt aber
die Irrlehre erschreckend vor und vergiftet annähernd die ganze
Kirche — der Fall ist nicht nur denkbar, sondern im Verlauf
der Geschichte des Arianismus tatsächlich eingetroffen —, dann
hält er sich ans Altertum, das ja nicht mehr verführt werden
kann, und an dem gemessen die auftauchenden Ketzereien alsbald
als solche sich verraten. Treten ihm indessen auch in der kirchlichen

Vergangenheit falsche Lehren entgegen, sei es, dass ein
Häuflein einzelner, sei es, dass eine ganze Stadt oder gar eine
Provinz in Verblendung geraten ist, so nimmt er, wenn sich das

bewerkstelligen lässt, seine Zuflucht zu den einschlägigen
Erklärungen eines allgemeinen Konzils, oder aber er wendet sich, solcher
Äusserungen ermangelnd, zu den rechtgläubigen Vätern, zu den
alten sacerdotes und magistri, befragt und vergleicht ihre
Aussprüche, und wenn er dann findet, dass ihrer nicht nur wenige,



— 43 —

sondern alle oder fast alle — und zwar wirklich als magistri pro-
babiles, die in der Gemeinschaft und im Glauben der Kirche
verharrten — übereinstimmend etwas klar und wiederholt
geschrieben und gelehrt, so ist er gewiss, auch seinerseits ihrem
Zeugnis beistimmen zu sollen 42). Das eine Mal wird ihm das

ubique wegleitend; ein zweites Mal versagt das ubique und muss
das semper berücksichtigt werden; ein drittes Mal ist auch das

schlechthinige semper, der Gesichtspunkt der vetustas als Ganzheit,

unbrauchbar und bleibt nur das ab omnibus oder das paene
omnes 43), die Instanz der Väter in ihrer consensio. Es scheint
uns darum auch nicht richtig, dass man versucht, das dritte
Moment, die consensio, als regulatives von den beiden andern, der
universitas und antiquitas, als den konstitutiven abzuheben und
darin die Frage, wer denn nun über das Vorhandensein des Merkmals

der räumlichen und zeitlichen Allgemeinheit in concreto zu
entscheiden habe, dahin beantwortet zu sehen, dass Feststellung
und Deutung der gültigen Tradition die Sache des jeweiligen
kirchlichen Lehramts in seiner consensio sei44). Mögen immerhin bei
Vinzenz — man beachte die Stelle, in der er unter Berufung auf
1. Tim. 6, 20 f. den „Timotheus" anredet 45) — gewisse Ansätze
in der Richtung so verstandener consensio weisen, und mag zumal
das Weiterdenken der Gedanken unseres Autors zu dem erwähnten
Problem und der erwähnten Problemlösung führen: die
Interpretation, die Vinzenz selber gleich zu Beginn seiner Abhandlung
dem ab omnibus zuteil werden lässt und die er durch die ganze
Schrift hindurch festhält 46), gestattet keinen Zweifel darüber,
dass er auch das dritte Moment als ein konstitutives fasst. Es

will uns dann aber auch nicht just so vorkommen, als ob Vinzenz,
wie bei jenem Versuch empfunden wird, dem corpus praeposi-
torum, dem Stand der Vorgesetzten, mit besonderer Geflissentlichkeit

neben der konservierenden Tätigkeit auch eine produzierende
anempfehlen möchte. Gewiss betont er die Möglichkeit und
Legitimität eines profectus religionis in der Kirche Christi, eines
dogmatischen Fortschritts, der übrigens nur ein organisches Wachstum
und selbstverständlich niemals eine permutatio fidei sein darf,
und hält es dementsprechend für notwendig, dass die alten Lehrsätze

mit der Zeit weiter ausgebildet, gefeilt, geglättet werden
und an Deutlichkeit, Licht und Klarheit gewinnen 47). Aber was
er in dieser Hinsicht sagt, muss offenbar ganz von dem her gehört
werden, was dazu den Untergrund abgibt, von dem sonoren Leit-



— 44 —

gedanken her: die Vergangenheit mit ihren alten Lehrern, die
Paulus neben die Apostel gestellt 48), sie sei doch immer wieder
entscheidend zu beachten und zu würdigen, sie sei gewissermassen
das Kriterium xax l^o%gv. Gerade weil das letztere so stark und
beherrschend hervortritt, muss ja die Frage: nullusne ergo pro-
fectus habebitur religionis 49) förmlich provoziert und ihr dann
Rechnung getragen werden. Dass aber Vinzenz das Schwergewicht
der Autorität in die vetustas bzw. in die Instanz der maiores
verlegt, das kann einem nicht verwunderlich sein, wenn man der
geheimen und doch nicht genügend verborgenen Triebfeder
gedenkt, die in seinem schriftstellerischen Unternehmen wirksam
ist. Als der erklärte Semipelagianer, der er ist, streitet der Leriner
Mönch in seinem Commonitorium im Grund, ohne ihn freilich
zu nennen, wider den grossen und gefeierten Augustin. Der Bischof
von Hippo neuert. Ins Licht des kirchlichen Altertums gerückt,
muss seine Prädestinations- und Gnadenlehre unweigerlich als
novitas erscheinen und somit als mit dem Stigma der haeretica

pravitas gezeichnet sich offenbaren. Die augustinische Doktrin
dringt vor — Anlass genug, die Alten, die Väter zu beschwören.
Ja, die Väter sollen reden, die Väter sollen gehört werden! Wohl
der Kirche, wenn ihre Stimme in konziliaren Entscheidungen sich

kundgibt, wenn je und je Konzilien ihr Wort rein und unverfälscht
übermitteln, wie es jüngst zu Ephesus geschehen, wo die Mitglieder
des Konzils kein anderes Streben gehabt haben, als sich zum
Mund der vorerst getreulich abgehörten alten Zeugen zu machen 50).

Freilich in bezug auf manche Dinge fehlt es an Konzilsbeschlüssen.
Vinzenz bereitet das indessen kaum starke Beunruhigung. Sicherlich

nicht um deswillen oder jedenfalls nicht primär um deswillen,
weil er jeweils vom gegenwärtigen Lehramt, also vom corpus
praepositorum, das ja auch ohne konziliare Vereinigung Bestand
hat, oder von der sedes apostolica zu Rom, der er mit grosser
Ehrerbietung, wenn auch nicht als einer infalhblen Grösse
gegenübersteht 51), die nötigen Direktiven erwarten würde, sondern
weil er mit letztem Vertrauen auf die maiores blickt und sich in
der Lage weiss, selber bei ihnen nachzuforschen, zu fragen, zu
vergleichen und ihre consensio zu ermitteln. Unbedingte Anerkennung
der alten, in sich einhelligen Lehre, der maiorum credulitas,
kennzeichnet die Autorität der Konzilien, der verkündigenden prae-
positi, des apostolischen Stuhls. Alle diese Instanzen können,
dürfen, sofern sie glaubwürdig sein sollen, nichts anderes tun, als



— 45 —

das Alte sagen, das Alte in neuer Weise sagen. Die Gegenwart
verfügt nicht über die Vergangenheit, die Vergangenheit verfügt
vielmehr über die Gegenwart. Die Vergangenheit aber kann
nötigenfalls auch ein einzelner wie Vinzenz — sei es denn auf dem
Weg einer gelehrten Untersuchung — eruieren. Der Sukzessionsgedanke

spielt im Commonitorium keine Rolle, und das charisma
veritatis wird nicht erwähnt. Man mag schon fragen, ob nicht ein
Irenäus in wichtiger Hinsicht dem Tridentinum und der
nachtridentinischen Entwicklung näher stehe als der fast nur mit der
praescriptio novitatis operierende Vinzenz.

Wir verzichten natürlich darauf, im einzelnen aufzuzeigen,
inwieweit auch Vinzenz von Lerin mitbetroffen wird von den
Bedenken und Einwänden, die wir im Blick auf die vor und neben
ihm schreibenden Väter erhoben haben. Wir erinnern uns im
Vorbeigehen daran, welche grundlegende Bedeutung sein Kanon
für die antiinfallibilistischen Theologen gewann und in der für sie

gegebenen Situation gewinnen musste. Dann aber möchten wir
die Aufmerksamkeit auf diesen einen Punkt lenken: Vinzenz
zieht wider Augustin zu Felde, wider den Augustin der Prédestinations-

und Gnadenlehre. Man wird nicht bestreiten wollen, dass

Augustin, was immer über sein Verhältnis zum Apostel näherhin
zu sagen wäre, in seiner geschichtlichen Stunde, so wie es ihm
gegeben ist, die sonore Stimme des Paulus neu hört und im eigenen
Kampf- und Predigtwort hörbar zu machen versucht. Auf seinem

Boden, auf dem Boden seines Traditionsprinzips, hat Vinzenz

gegen Augustin fraglos recht. Hat er damit in der Sache, hat er
damit wirklich recht

Wir können nicht umhin, das, was uns in der alten Kirche
als eigentliches Traditionsprinzip entgegentritt, abzuweisen. Das

Traditionsprinzip tangiert tatsächlich die inkommensurable Hoheit
des göttlichen Wortes. Nun haben wir freilich bereits auch
angemerkt, dass der Gedanke der Tradition — und zwar durchaus
gefasst als ein Gedanke, der für das Leben des Glaubens bedeutungsvoll

sein soll — nicht nur einen fatalen Aspekt darbietet. Tradition
bezeichnet ja doch, prägnant verstanden, das Lehr- und
Bekenntniswort, das Symbolum und Dogma der Kirche. Geht es

nicht an, im Sinne der alten Kirche Bekenntnis und Dogma mit
dem Glanz des Letztgültigen, mit der Würde schlechthin
unüberbietbarer und unwiderruflicher veritates e coelo delapsae zu
umkleiden: ist es denn schon verkehrt, in bezug auf das kirchliche



— 46 —

Lehrwort überhaupt von irgendwelcher Massgeblichkeit und
Verbindlichkeit reden zu wollen Musste man es denn der alten
Kirche schon zum Vorwurf machen, wenn sie, Symbol prägend
und Dogma fixierend, eben diesem Tun überhaupt das Gewicht
eines für die Kirche unumgänglich nötigen Handelns beimessen
und für das von ihr aufgestellte und ausgerufene Wort überhaupt
ernste und verantwortungsvolle Beachtung fordern würde Haben
wir zu Unrecht gesagt, dass der Kirche und ihrem Lehrwort
Autorität zu vindizieren sei

Wohl, das kirchliche Wort ist nicht das göttliche Wort, so

wenig als die Kirche Christus ist. Aber das göttliche Wort konstituiert

die Kirche, und wie es sie gebiert, so richtet es sich auch
fort und fort an sie. Selbstverständlich ergeht es je an diesen und
diesen Menschen. Der einzelne wird als solcher nicht ausgelöscht
oder vergleichgültigt, sondern erfährt vielmehr in bestimmter
Hinsicht eine Akzentuierung, ja Fundierung, wie sie ihm fern
vom göttlichen Anruf gar nicht zuteil würde ; und von da aus mag
etwa die nicht unproblematische Kierkegaardsche Einschärfung
der „Kategorie des Einzelnen" einigermassen in meliorem partem
verstanden oder das Newmansche „solus cum Solo" gewürdigt
werden. Aber dass das göttliche Wort an den einzelnen ergeht,
heisst nicht, dass dieser als Isolierter in Betracht käme, der in
der Einsamkeit, abseits der Kirche, das Wort zu vernehmen hätte.
Von vornherein ist er in die Kirche gewiesen. Als ein ihr
Zugehörender, ihr Einverleibter, als ein in der Kirche Gliedschaft
Bewährender wird er angeredet und soll er hören und empfangen.
Wollen wir uns darüber wundern Wenn wir offene Ohren haben
für die Plerophorie der direkten und indirekten Aussagen über
die exxXrjoia, die uns aus dem neutestamentlichen Kerygma
entgegenklingen, werden wir uns nicht wundern, wohl aber um das

von Gott in Christus geschehende Wunder wissen, dass Gott sich

aus Sündern ein heiliges Volk bereitet, das wahre Israel, dem er
sein Wort sagt und seinen Geist verleiht, dass er in der Welt der
Verlorenheit und des Todes die Heilsgemeinde schafft, die aus
seiner Gnade lebt, in Streit und Not seiner königlichen Verheissung
sich getröstet und dem Tag der Vollendung entgegenharrt, die
Gemeinde, über der Jesus Christus als ihr Herr richtend und
barmherzig regiert, und die dergestalt in engster Verbundenheit
ihm zueigen ist, dass sie geradezu sein Leib genannt werden muss,
der Leib, an dem er, der zur Rechten des Vaters Thronende, das



— 47 —

Haupt ist. Was die biblischen Zeugen als die hinsichtlich der
Kirche Gottes anzuerkennende Wahrheit verkünden, stellt zweifellos

ein nicht auszudenkendes tiefes Geheimnis, ein mysterium fidei
dar. Die Kirche in biblischer Sicht ist Gegenstand des Glaubens,
und man kann es schon begreifen, wenn sie mit der Formel
„eschatologische Grösse" umschrieben wird. Keinen Augenblick dürfen
wir vergessen, in welcher Verborgenheit sie alles das ist, was in so

überschwenglichen Prädikaten zum Ausdruck gelangt. Aber auch
keinen Augenblick dürfen wir vergessen, dass die apostolische
Botschaft das Unerhörte auf die in voller Sichtbarkeit stehende
und mit aller Fraglichkeit einer menschlich-geschichtlichen
Erscheinung behaftete Gemeinde bezieht. Keinen Augenblick dürfen
wir vergessen, wie uneingeschränkt die Freiheit göttlicher
Erwählung bleibt. Aber auch keinen Augenblick dürfen wir
vergessen, dass die ecclesia visibilis nicht jenem glaubenslosen Zweifel
auszuliefern ist, der gerade nicht um das beim Hause Gottes
anhebende Gericht weiss, aber die Grösse göttlicher Erbarmung und
Verheissung verkennt und missachtet. Eben als ecclesia visibilis
ersteht die Kirche, da im Zeugnis der Apostel Gott selber spricht,
und eben als ecclesia visibilis soll sie ihre Existenz haben, da fort
und fort auf Grund der heiligen Schrift Predigt gehalten und
gehört, Sakrament gespendet und empfangen und in Dank, Lobpreis
und Bitte Gott angerufen wird. Ist die äusserlich sich darstellende,
sichtbare Kirche niemals in selbstverständlicher Gesichertheit die

hxxXgoia xov Ueov, handelt es sich darum, dass es ihr je und je
von oben her gegeben werde, es zu sein, so darf sie, soll sie in
bussfertiger Erkenntnis ihrer Schuld und Befiecktheit sich an
ihren Herrn und seine gnädige Zusage klammern und auf seine

grenzenlose Macht vertrauen. Aber ihre — sicherlich nie genug
bedachte — Ungesichertheit kann nicht legitimerweise Anlass
werden, sie angesichts der erwähnten übervollen biblischen Begriffe
geflissentlich aus dem Blick zu verlieren. Es ist wirklich davon

zu reden, dass das Wort Gottes sich an die Kirche richtet, dass es

in ihr laut werden und aufgenommen werden will, und dass

derjenige es offenbar nicht im Gehorsam sucht, der die Kirche flieht,
um eigenmächtig ausserhalb der Gemeinschaft des Glaubens der
einzelne vor Gott zu werden — so gewiss Gottes Wege sehr
merkwürdig sein können. Die Kirche ist die mater fidelium.

Damit wird nun aber deutlich, dass auf dem Wort, das die
Kirche als solche spricht, auf dem Wort, in dem sie ihren Glauben



— 48 —

bekennt, ihr Verständnis der göttlichen Wahrheit bekundet,
umbrandet von den anstürmenden Wogen frommer oder unfrommer
Meinungen und Stimmungen, Abgrenzungen vornimmt und Dämme
aufrichtet, kurzum: Lehre formuliert — dass auf diesem ihrem
Wort in eigentümlichem Sinn eine feierliche Schwere liegt. Um
seiner Menschlichkeit willen haben wir der Fallibilität dieses
Wortes zu gedenken. Aber weil von der Kirche gesagt werden

muss, was wir gesagt haben, ist dem kirchlichen Wort die
Überlegenheit und Massgeblichkeit zuzuerkennen, die durch den Begriff
der relativen Autorität umschrieben wird. Überlegenheit und
Massgeblichkeit kommt dem kirchlichen Bekenntnis- und Lehrwort

zu, sofern es selbst aus Glauben und Gehorsam, aus dem
Hören des göttlichen Wortes herausgewachsen ist, und so steht es

beständig unter der letzthinigen, bedrohlichen Frage, ob es sich als
solches Wort qualifiziere, womit die trotzige Unbeweglichkeit und
Verschlossenheit orthodoxistischer Haltung, in welches Kostüm
sie sich auch kleide, schon gerichtet erscheint. Nur dass dieser
Sachverhalt nicht zum „Deckmantel der Bosheit" gemacht werde,
als ergäbe sich von ihm her das Recht, der Kirche und ihrem
Spruch mit primärem Misstrauen, mit primärer Geringschätzung
oder Abwertung zu begegnen. Nochmals ist auf die Plerophorie
der zitierten biblischen Aussagen hinzuweisen. Sie begründet
doch wohl primäres Vertrauen, nicht blindes Vertrauen, auch
nicht das schrankenlose Vertrauen, das allein dem Herrn der
Kirche zukommt, aber ein Vertrauen, in dem der Wille, gerade
Ihm zu glauben und Sein Werk zu ehren, lebt, eine Ehrfurcht und
eine Demut, die ebenso weit von knechtischer Unterwerfung wie

von der Anmassung des keiner Belehrung, Weisung und Zurechtweisung

Bedürftigen entfernt sind. Wenn es freilich in der Kirche
unweigerlich nur um die Wahrheit Gottes gehen darf, und wenn
demgemäss jedes ihrer Glieder in dieser Wahrheit Gottes die letzte,
unverrückbare Norm zu erblicken hat, so ist jedenfalls der
Gedanke an die Möglichkeit nötig werdender Reinigung und
Verbesserung der Lehre — und sagen wir es gleich: der Gedanke an
die Möglichkeit unausweichlich werdender schmerzhafter
Konflikte und Krisen fest ins Auge zu fassen. Der Gedanke an solche

Möglichkeit eignet sich indessen ganz und gar nicht für spielerische

Überlegungen. Dafür ist er zu ernst. Er wird im Glauben

getragen werden müssen,wie erst recht gegebenenfalls die Wirklichkeit

des Konflikts im Glauben wird getragen und ausgetragen



— 49 —

werden müssen. Wird er im Glauben getragen, so wird er jene
Haltung des primären Vertrauens und der Ehrfurcht nicht
zerstören. Er wird im tiefsten Grund kirchlich und nicht unkirchlich
sein. Um es noch anders zu wenden: man wird bei aUem Wissen
um die namhaft gemachte Möglichkeit und unter strikter
Vermeidung unaufrichtiger Künste und Sophistereien sich bis zum
äussersten bemühen, dem Wort der Kirche gerecht zu werden,
in der von ihm gewiesenen Richtung zu schreiten, und es gerade
nicht eilig haben und sich leicht machen damit, ihm jetzt und dann
wieder jede normative Bedeutung abzuerkennen.

So ist ja allerdings der altkirchliche Traditionsgedanke, sofern
ihm der Sinn des Traditionsprinzips eignet, nicht gemeint. Aber
hat nicht auch ein Augustin gelegentlich — und vielleicht gar nicht
nur so gelegentlich — den solennen dogmatischen Spruch selbst
eines Plenarkonzils als möglichen Gegenstand eines emendari,
d. h. einer wirklichen Korrektur gedacht 52) Doch wie dem sei :

genug, dass die Kirche unter ihrem Haupt und Herrn Kirche sein
darf! Verbum autem Domini manet in aeternum.

Bern. Arnold Gilg.

Anmerkungen.
1) Vgl. zum Ganzen ausser den einschlägigen Darlegungen der

bekannten dogmengeschichtlichen Lehrbücher Deneffe, A., Der Traditionsbegriff,

1931, und Barth, K., Kirchliche Dogmatik I 2, 1938, S. 608 ff.
2) Holtzmann, H. J., Kanon und Tradition, 1859, S. 2.
3) Eusebius, hist. eccl. III 39.
4) Jülicher, A., Einleitung in das Neue Testament, 1906, S. 442.

Vgl. Batiffol, P., Urkirche und Katholizismus (übersetzt von X. Seppelt),
1910, S. 179.

5) De praescript. haer. 19.
6) Z. B. Adv. haer. III 2, 1. 2.

7) Adv. haer. I 10, 1 ; 22, 1 ; III 3, 3; 4, 2; IV 33, 7; V 20, 1.

Tertullian, de praescr. haer. 13.
8) Irenaeus, adv. haer. III 3, 3. Tertullian, de praescr. haer. 37.
9) Tertullian, de praescr. 21.

10) Irenaeus, adv. haer. III 4, 1. Tertullian, de praescr. 20. 21.

") Irenaeus, adv. haer. III 2, 2; 3, 1. Tertullian, de praescr. 32.
12) Vgl. de praescr. 36.
13) Adv. haer. IV 26, 2.
14) Irenaeus, adv. haer. III 4, 1.

15) Ibid.
16) Ibid.
17) Ibid.
18) Adv. haer. III 4, 2.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1939. 4



— 50 —

De cor. 3.
De princ. I Praef. 2.
Haer. 61, 6.
De spir. sancto 27, 66.
In 2. Thess. hom. 4, 2.
Dial. c. Lucif. 8.
C. epist. Manich. 5, 6.
Jnst. I 7, 3.
De bapt. IV 24, 31. Vgl. ep. 54, 1.
Serm. 72, 7.
Adv. gentes 1.

Ep. 82, 3.
De doctr. christ. II 9.
Cat. V 12.
De virg. vel. 1.

Ep. 73, 13; 74, 9.
Die Kirchenväter und das Neue Testament, 1874, S. 2.
Vgl. Rinkel, A., Intern, kirchl. Zeitschrift 1937, S. 87 ff.
Commonit. 1 (praef.).
2 (1).
2 (2).
25. 26 (35—37).
2 (3).
3 (4). Vgl. 28 (39).
2 (3).
Vgl. zum Folgenden Barth, K., a. a. O. S. 612 f.
22 (27).
Vgl. 27 (38); 29 (41).
23 (28—32).
28 (40).
23 (28).
29 ff. (42).
32 (43).
De bapt. II 3, 4. Vgl. dazu Reuter, H., Augustinische Studien,

1887, S. 339 ff.; Hofmann, F., Der Kirchenbegriff des hl. Augustinus, 1933,
S. 310 ff.


	Zum altkirchlichen Traditionsgedanken

