
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 1

Artikel: Das Wort und die Kirche im Neuen Testament

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404142

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Wort und die Kirche im Neuen Testament.

Vortrag, gehalten an der Studientagung am 26. August 1938 in Zürich.

Die in dieser Stadt von Zwingli für die Berner Disputation
von 1528 verfassten Thesen beginnen mit einer Feststellung, die
das Verhältnis von Wort und Kirche in einer scheinbar eindeutigen
Formel umschreibt : „Die heylig Christenlich Kilch", sagt der Zürcher
Reformator, „deren eynig houpt Christus, ist uss dem wort Gotts
geborn, im selben belybt sy, und hört nit die stimm eines frömbden".

So, wie wir den Satz eben gehört haben, herausgehoben aus
seinem Zusammenhang, für sich gestellt als ein schlichtes Glaubenszeugnis,

wäre er wohl geeignet, ein die Konfessionen verbindendes
Wort zu sein. Wer könnte gegen diese Formulierung als solche
einen Einwand erheben, wer ihre ökumenische Geltung bestreiten

Aber, dieser ökumenische Eindruck ist leider, wie wir gleich
beifügen müssen, ein trügerischer. Sobald wir versuchen, konkreter
zu sagen, was hier Wort und was hier Kirche heisst, so stossen
wir sofort auf die schärfsten Entgegensetzungen. Eben an der
Interpretation dieser Aussage schieden sich in der Stunde der
Kirchenerneuerung die Geister. Eben, was das heisse: die Kirche
ist aus dem Worte Gottes geboren, eben, was das bedeute, dass
sie bei ihm bleibt, eben dies sind die entscheidenden Fragen, die
bis zur Stunde die Diskussion zwischen Katholiken und
Protestanten nicht zur Ruhe kommen lassen.

Jenen Disputationen der Kampfzeit lag aber je und je die
Voraussetzung zugrunde, dass die Antwort schon in einem
aufmerksamen Hören auf die Stimme gewonnen werden könnte, die
in der Schrift des Neuen Testaments unverhallt zu jeder Gegenwart
dringt, eben durch jene Stimme, von der gilt, dass sie sicher „nicht
die Stimme eines Fremden" sei. Ob nun zu Recht oder Unrecht:
die Frage war jedenfalls von protestantischer Seite an uns, an die
katholische Kirche, so gerichtet und so gemeint.

Es war deshalb ein in der Sache gegebenes Vorgehen, als die
Lausanner Konferenz das Thema „Die Kirche und das Wort"
als erstes Gesprächsthema aufstellte.

Es dürfte weiterhin ein unumgängliches Wegstück auf dem
Wege zur Lösung dieser Frage sein, dass wir uns — nicht nur hier
und in dieser Stunde, sondern immer neu — fragen, wie uns dieses

Problem in der Schrift selbst entgegentrete.
Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1939. 1



— 2 —

Es ist zwar von vorneherein zu vermuten, dass wir im Neuen
Testament selbst nicht schon alle die Fragen gestellt und
beantwortet vorfinden, die in der spätem dogmengeschichtlichen
Diskussion um den Problemkreis „Schrift und Tradition" kreisen.
Aber es dürfte doch zu erwarten sein, dass das dieser Fragestellung
zugrunde liegende Problem „Die Kirche und das Wort Gottes"
schon hier eine grundsätzliche Klärung erfährt, die die dogmatische
Untersuchung wesentlich zu unterbauen geeignet ist.

Wenn wir aber unser Thema hier vorerst mit auf diesen Text
beschränktem Blick betrachten wollen, so sind wir aus der Sache

heraus doch sogleich wieder zu einer entschränkenden
Feststellung genötigt. Das Neue Testament steht nicht als eine

unvergleichliche „Religionsurkunde" in der Luft, sondern es steht
mitten drin in einer Geschichte. Für die rein historische
Untersuchung bedeutet das sogar eine fast unübersehbare Fülle von
Beziehungen. Die Zeit, in der das Neue Testament entsteht, ist,
religiös besehen, die Zeit der Glaubensmischung. Alle Religionen
des vordem Orients befinden sich in einem Prozess der Bewegung
und Erregung. Sie haben gewissermassen offene Poren, sie nehmen
mit äusserster Sensibilität Einflüsse aus aller Umwelt auf. Und
zugleich sind sie alle auf der Wanderschaft. Sie bringen ihre
Erlöserkunde vom geheimnisträchtigen Osten nach dem
erlösungshungrigen Westen meist in der sakramentalen Form des Mysteriums.

Eine ganze Reihe von solchen Initiationskulten geht vor
der christlichen Zeit diesen Weg. Der Attis-, Isis-, Mithra-Dienst,
sie alle bleiben noch jahrhundertelang die schärfsten Konkurrenten
der Kirche. Betrachtet man das Neue Testament ausschliesslich

mit den Augen des Historikers oder des Frömmigkeitspsychologen,
so scheint die Schlussfolgerung nicht sehr entlegen zu sein, dass

auch das Neue Testament in diesen Prozess hineingehöre. Wir
finden auch in ihm die monotheistische Missionspredigt, die für
diese Propaganda so charakteristisch ist; wir finden im
paulinischen Schrifttum eine betonte Mysterienterminologie, die
vermuten lässt, dass auch der Apostel das Sakrament des neuen Bundes
als Mysterienvorgang aufgefasst habe. So läge es nahe, auch
die Vorstellung der Kirche und die Auffassung der Wortmitteilung
aus solchen, also „heidnischen" Analogien zu erklären.

Es ist aber zu fragen, ob diese rein historische Beurteilung
wirklich dem Zeugnis des Neuen Testamentes selbst entspricht.
Es ist zu fragen, ob sie nicht selbst, als Methode, schon ein Vor-



urteil über das Zeugnis dieses Textes darstellt. Ein solches
Vorurteil kann auch dann noch vorliegen, wenn dieses Vorgehen sich
selbst so versteht, dass auch der innerste Anspruch dieser Schrift,
Offenbarungszeugnis zu sein, mit in die objektive Untersuchung
einbegriffen wird. Wir haben aber solcher Objektivität gegenüber

zu fragen, wie dieser Anspruch gestellt ward, und wie er
sich selbst versteht. Es ist die Frage, ob diese Einbeziehung des

neutestamentlichen Zeugnisses in die allgemeine Religionsgeschichte
nicht schon eine entscheidende Deutung der Offenbarung selbst
impliziert. Ob sie nicht in gefährliche Nähe zu dem Satze führe,
der seit Hegel weite Kreise nicht nur der protestantischen, sondern
auch der katholischen Theologie beherrscht, nämlich der These,
dass die Geschichte die fortschreitende Offenbarung Gottes sei,

oder, wie es heute schon lockerer und platter heisst, dass Gott
sich in der Geschichte offenbare.

Nur scheinbar aber sagt das auch das Neue Testament. Zwar
sagt auch das Neue Testament, dass die Offenbarung eine
geschichtliche sei. Ja, es ist die Kennzeichnung, die das
neutestamentliche Zeugnis von aller Philosophie und ebenso von aller
philosophierenden Theologie unterscheidet, dass die Offenbarung nicht
einfach die Aufdeckung eines in der Welt oder im Menschen oder
in der Seele gegebenen, vorgegebenen, bloss vorher verhüllten
Seins ist, sondern wirkliche Mitteilung eines Geschehens, Bericht
von Ereignissen, Verkündigung fremder Wirklichkeit aus einer
andern Welt, angetan, diese Welt radikal zu verwandeln. Aber
dieses Geschehen ist nicht die Geschichte, auch nicht der Höhepunkt

der Religionsgeschichte.
Es ist deshalb von unerhörter Bedeutung, dass das Neue

Testament auch dort, wo seine Boten reden wie orientalische
Wanderprediger oder wie kynisch-stoische Diatribe-Philosophen,
dass auch dort, wo Paulus die Mysterienterminologie seiner Umwelt

benützt, nirgends eine ausdrückliche Berufung auf die
heidnischen Vorbilder sichtbar wird. Im Gegenteil: dort, wo solcher
Synkretismus als Interpret der christlichen Botschaft auftritt,
wie zum Beispiel in dem phrygischen Elementenmysterium von
Kolossä, da wird diese Auslegung als zerstörerische Häresie
abgewehrt.

Aber, wenn die Geschichte nicht die Offenbarung ist, was
bedeutet dann der richtige Satz, dass die Offenbarung
Geschichte ist



Darauf können wir mit einem Worte alles Entscheidende
sagen. Alle neutestamentlichen Schriftsteller berufen sich auf eine
Offenbarungsquelle ausserhalb des spezifisch neutestamentlichen
Zeugnisses mit zäher Eindeutigkeit. Alle weisen zurück auf einen
Offenbarungsbericht, auf den allerdings jener Adventscharakter,
der von der religionsgeschichtlichen Forschung in so zweideutiger
Art auch für die heidnischen Religionszeugnisse postuliert wird,
in strengem Sinne zutrifft. Dieser nicht vergleichbare
Offenbarungszeuge ist die Schrift des Alten Testaments. Aus ihm aber
wird nicht nur eine Missionstechnik übernommen, hier ist nicht
nur die Pseudomorphose einer religiösen Terminologie erkennbar,
hier wird vielmehr in entscheidender Weise ein Geschehen
vorausgesetzt, das das neue Offenbarungsgeschehen erst verständlich
macht. Hier wird auf ein Handeln Gottes verwiesen, auf eine
Verheissung zurückgezeigt, die weit davon entfernt ist, bloss eine

Analogie oder eine primitive Vorstufe des neutestamentlichen
Zeugnisses darzustellen, nein, die vielmehr die Botschaft der
neutestamentlichen Boten erst legitimiert. Hier wird nicht bloss eine

ähnliche, hinweisende Gottesvorstellung vorgetragen, die im Neuen
Testament überholt und gereinigt wäre, sondern hier handelt der
Eine und Selbige, der Einzige Gott, der im Neuen Bunde „der
Vater unseres Herrn Jesu Christi" heisst. Von dieser
„Fremdreligion" gilt, dass sie, richtig interpretiert, keine Fremdoffenbarung
ist, sondern die Offenbarung, die sich jetzt, in Jesus Christus, nur
„erfüllt". Man kann deshalb wirklich kein Wort des Neuen
Testamentes verstehen, wenn man nicht das Alte Testament in seiner

eigentlichen Bedeutung erkennt.
Es ist also nicht eine willkürliche Idiosynkrasie der sogenannten

Neutestamentier, sondern ein Zeichen echter Besinnung auf ihren
Gegenstand, wenn sich die neutestamentliche Wissenschaft auf
Schritt und Tritt dazu genötigt sieht, die neutestamentliche
Botschaft durch die Klärung des alttestamentlichen Zeugnisses zu
erhellen. Sie benützt dabei das Alte Testament allerdings nicht als
die „Religionsurkunde der Juden", sondern als das Zeugnis der
Offenbarung des Einzigen Gottes, der mit Seinem Volke offenbarend
handelt und damit auf die neutestamentliche und die noch
ausstehende ewige Erfüllung verheissend verweist.

Diese grundsätzlichen Vorbemerkungen waren nötig, um die

nun folgende Entwicklung der Lehre von Kirche und Wort Gottes,
wie sie uns im Neuen Testament entgegentritt, vor Missverständ-



— 5 —

nissen zu schützen, und um zu begründen, weshalb wir genötigt
sind, das Zeugnis der ganzen Bibel mit in Betracht zu ziehen. Sie

sollen aber von vornherein auch klarstellen, in welchem Sinne es zu
verstehen ist, wenn wir insbesondere bei der Erhellung des
paulinischen Kirchenbegriffs ausserbiblische Analogien beiziehen müssen,
ohne die die Sprache des Apostels unverständlich bleiben musste.

Ich gehe nun im folgenden so vor, dass ich zuerst die Begriffe
„Kirche" und „Wort Gottes" getrennt untersuche, um mir auf diesem

Wege den Zugang zu ermöglichen zu unserm eigentlichen Problem,
nämlich der Darstellung ihrer entscheidenden Beziehung zueinander.

Ich gehe aus von dem Begriff der Kirche, weil hier die Dinge
übersichtlicher liegen:

Um zu verstehen, was „Kirche" im Neuen Testamente heisst1),
darf man nicht ausgehen von der Etymologie der griechischen
Vokabel y.y.lgoia (ekklesia), denn die Überlegung, dass die ekklesia
die „aus der Welt Herausgerufene", die Versammlung der „ekkletoi"
sei, könnte zwar wohl griechischsprechenden Christen mit zur
Erhellung ihres Sinnes beigetragen haben, sie wird aber nirgends im
Neuen Testamente selbst sichtbar und stellt auf jeden Fall eine

nachträgliche Auslegung da,r. Nicht sie hat zu dieser Wortwahl
geführt 2).

Aber auch mit dem profanpolitischen Sinn von ekklesia,
nach dem die zum Vollzug von Rechtshandlungen zusammengerufene

Versammlung der Vollbürger einer Stadtgemeinde, einer
polis, so heisst, verhält es sich ähnlich3). Zwar spricht der Apostel
Paulus gelegentlich (Phil. 3, 20) davon, dass unser politeuma, das
heisst : unsere Zugehörigkeit zu einer polis, sich im Himmel befinde.
Aber es ist nicht ganz zuverlässig auszumachen, dass dieser
Ausdruck so streng bildhaft auszudeuten sei. Und auch für diese Deutung

gälte, dass sie wohl nachträglich zur Erhellung dienen konnte,
dass aber der Begriff längst geprägt war, als ihn die heidenchristliche

Kirche übernahm.

*) Ich wiederhole hier einige Ausführungen prinzipieller Natur aus
meinem Vortrag über „Die Kirche in biblischer Sicht". „Der Kirchenfreund",

Zürich, 71. Jahrgang (1937), Nrn. 7—9, S. 97—103, 113—120
und 133—136.

2) S. zum etymologischen Problem: K. L. Schmidt, Artikel exxhjoto.
im Theologischen Wörterbuch zum neuen Testament, III, S. 533 ff.

3) Vgl. Erik Peterson, Die Kirche. C. H. Beck, München 1929, S. 14 ff.,
der aus dieser Ableitung sehr bedeutsame Schlussfolgerungen über das
Wesen der heidenchristlichen Kirche zieht.



— 6 —

Das griechische Wort für unser „Kirche", ekklesia, ist ein
Übersetzungswort. Die Apostel fanden es vor in ihrer griechischen
Bibel, der Septuaginta. In ihr vertritt es, wie neuerdings wieder
der deutsche Alttestamentier L^eonhard Rost überzeugend
nachgewiesen hat, das hebräische Wort qahal1).

Qahal bedeutet an den ältesten Stellen, an denen es auftritt,
das „Aufgebot des am", der „Mannschaft", die zur Beratung oder zu
einem Kriegszug zusammengerufen wird (Gen. 49, 6; Num. 16, 33;
22, 4). Seine sakrale Bedeutung empfängt das Wort durch die
Verbindung mit dem Gottesnamen. Der qehal Jahweh ist die
„Volksgesamtheit Jahwehs" (Num. 16, 3; 20, 4; Deut. 23, 2—9; Micha 2, 5),
die Volksgemeinde Israels, wobei Jahweh als der die Versammlung
Zusammenrufende gedacht ist. Entscheidend für das Verständnis
des Grundsinns dieser feierlichen Benennung ist, dass die Zuordnung
der beiden Grössen Volk und Gott am jom haqqahal, am Tag der
Sinai-Versammlung, erfolgt. Die Bundschliessung macht also
Israel erst zum Gottes-Volk, zum qahal. Ekklesia, Gottes-
Gemeinde wird Israel erst dadurch, dass Gott es wählt, dass Er
sich ihm gibt, dass ihm mitgeteilt wird, dass Er seinen Heilsplan
mit ihm durchzuführen gedenkt, dass Er es also zum Träger der

Verheissung macht.
Daran wird deutlich, dass schon in der Stiftung der Gottes-

Gemeinde die besondere Art des biblischen Gottesgedankens zum
Ausdruck kommt. Zwar schenkt sich Gott hier dem Volk als

Partner, aber dies geschieht durchaus durch ein initiatives Handeln
von Seiner Seite. Er wählt Israel. Schon hier gilt das Verhältnis
von Stifter und Gemeinde, das der johanneische Christus durch
die Kennzeichnung erläuterte: „Nicht ihr erwähltet mich, nein,
ich erwählte euch!" (Joh. 15, 16). Nicht um besonderer Vorzüge
willen, etwa, weil Israel „religiös veranlagt" gewesen wäre und
sich aus solcher Anlage heraus Gott besonders innig zugewandt
hätte, ist dieses Volk gewählt worden, sondern ganz paradox:
trotzdem es „ein Volk hart von Nacken" ist, schlechthin durch
Gottes Beschluss. Man wird nicht Gottes Volk, weil „man" es will.

1) Vgl. zu dieser Ableitung L. Rost in K. L. Schmidt, a. a. O. S. 533,
Anm. 90. Die Andeutungen im Wörterbuchartikel von K. L. Schmidt sind
von L. Rost sorgfältig begründet in seiner Arbeit über „Die Vorstufen von
Kirche und Synagoge im Alten Testament". Beiträge zur Wissenschaft vom
Alten und Neuen Testament, vierte Folge, Heft 24, 1938. Besonders
wichtig sind die Erörterungen zum Deuteronomium S. 11 ff. und zu
Matth. 16, 18, S. 151 ff.



Die Kirche ist kein weltliches Phänomen, sie ist von uran eine

„jenseitige", eine „eschatologische" Grösse 1).

Weiter wird an der Gesetzesoffenbarung sofort sichtbar, dass

die Gemeinde im umfassenden Sinne Kultgemeinde ist. Die
Gemeinde antwortet Gott nicht mit einer Gegenoffenbarung, etwa
ihres „Wesens", sondern sie dient, in jenem doppelten Sinne, der
für Israel kennzeichnend bleibt, sie gehorcht und sie betet an.
Der Ausdruck dieser Haltung ist, wie die spätjüdische Tradition
diese Antwort wundervoll zusammenfasst, der qiddusch hasch-
schem, die „Heiligung des NAMENS", die Jesus ins Herrn-Gebet
als erste Bitte aufnimmt. Darum ist die Konsequenz der Wahl
„das Halten der Gebote", wie es nach Röm. 6, 13 die Konsequenz
der Taufe ist, dass „wir uns zur Verfügung stellen als aus den
Toten Lebendige und unsere Glieder als Waffen der Gerechtigkeit
Gotte". Und kein höherer Ruhm ist für das Volk zu denken,
als der, dass Gott „auf Israels Preisungen thront" (Ps. 22, 4).

Damit ist aber weiter gegeben, dass Israel seine Erwählung
nicht, wie es sich immer wieder selbst missverstand, für es allein
gegeben w*ard, so dass Israels Heil schon „das Ende der Wege
Gottes" wäre. Nein, Israel ist, so spät auch diese Einsicht im
Zeugnis der Propheten durchbricht, von Anfang an „für die Welt"
erwählt. Das Wort der grossen Künder verweist mit ausgestrecktem
Zeigefinger auf die Einholung der Heiden in die Endtheokratie.
Denn auch über sie „ward der Name Jahwehs ausgerufen" (Arnos 9,

12), auch sie sind sein. Der Gottesknecht des zweiten Jesajabuches
ist nicht Israels Retter allein, sondern der, der „den Weltstämmen
Wahrheit verkündet" (42, 1), der, „auf dessen Weisung die Inseln
warten" (42, 4), „gesetzt zum Licht für die Völker" (42, 6).

Wie tief aber auch hier die Antwort Gehorsam heisst, zeigt
sich daran, dass nicht einfach das natürliche Volk Träger der
Verheissung ist. „Denn nicht alle, die aus Israel stammen, sind (auch

"

wirklich) Israel", interpretiert der Apostel Röm. 9, 6 diese
Tatsache. Nicht die Nation, die Blutsgemeinschaft Israel, nicht das

„Israel nach dem Fleisch" hat die Verheissung, sondern der „Rest
Jakobs", der schear Jaaqob (Jes. 10, 21). Aus dem heiligen
Samen des gefällten Baumes (Jes. 6, 12) geht der geweihte Same

hervor, der den Grundstock der neuen Gemeinde bilden soll

1) Rudolf Bultmann, Kirche und Lehre im Neuen Testament. Glauben
und Verstehen. Gesammelte Aufsätze 1933, S. 154.



— 8 —

(Jes. 65, 8 f.), wie auch nur „jeder, der übrigbleibt von allen
Heiden", hinaufzieht zum Fest (Sach. 14, 16)x).

Erst von hier aus wird nun auch das kirchengründerische
Handeln Jesu überhaupt verständlich. Es ist ein Zeichen
vertiefter Einsicht in die Sachzusammenhänge, die hier vorliegen,
dass die neutestamentliche Wissenschaft heute mehr und mehr
jene rein formalistische, schlagworthafte Auffassung des Reiches
Gottes und der Kirche aufgibt, die in der Kirche im besten Falle
die Verlegenheitsauskunft der enttäuschten Reichserwartung sah.

„Jésus annonçait le royaume, et c'est l'église qui est venue" 2),

konnte der Modernist Loisy noch behaupten. Wir müssen heute
diesem Satz den sachgemässern entgegensetzen: Weil Jesus die
Gottesherrschaft ankündigte, schuf er auch die Gemeinde. Diese

Zusammenhänge hat besonders Albert Schweitzer, dem doch gewiss
keine kirchliche Voreingenommenheit nachgeredet werden kann,
richtig erkannt. Mit seiner Hauptthese, dass die eschatologische
Erfüllung ausblieb, haben wir uns hier nicht auseinanderzusetzen.
Er meint selbstverständlich nicht, dass die gegenwärtige kirchliche

Situation der Gegenstand der Verkündigung Jesu sei. Aber
darin sieht er historisch sicher richtig, dass Jesus von Anfang an
eine Kirche schaffen wollte, nämlich die messianische „Gemeinde
der Heiligen", wie sie in der Prophétie des Alten Testamentes
(Jes. 4, 3; Mal. 3, 16 f.; Dan. 7, 27) und in der spätjüdischen
Apokalyptik (Henoch 62, 7—8; 14—15) angekündigt ist. Also, weil
Jesus das Reich nahe sieht, stiftet er die Heilsgemeinde. Es ist
deshalb nicht, wie man in der kritischen Forschung so lange
annahm, eine künstliche Rückprojizierung der Evangelisten, wenn
alle vier Jesus seine öffentliche Tätigkeit mit der Berufung von
Jüngern beginnen lassen, wenn in der Auswahl der Zwölfe sofort
eine deutliche Bezugnahme auf das Zwölfstämmevolk spürbar
wird, wenn Jesus selbst bei seiner Lehre streng prädestinatianisch
vorgeht : Er teilt das Mysterium der Gottesherrschaft, to mysterion
tes basileias tu thëu, nicht jedem mit, sondern allein denen, „denen
es gegeben ist (dedotai)" (Mark. 4, 11; Matth. 13, 11).

Von hier aus verliert auch jene Stelle alles Befremdliche,
die in der modernen Exegese wegen ihrer Singularität besonders

heftig angefochten wurde: Matth. 16, 16 ff.: „Du bist Petrus und

1) Gustav Fr. Oehler, Theologie des Alten Testaments, 3. Auflage, 1891,
S. 809, 824, 826.

2) Zitiert bei Peterson, a. a. O. S. 3.



— 9 —

auf diesen Felsen (petra) werde ich meine Kirche bauen." Wir
können hier in der Eile die äusserst komplizierte Petrusfrage nicht
besprechen. Aber so viel ist jedenfalls klar: Jesus spricht hier von
der eschatologischen „Gemeinde der Heiligen", die er auf dem
Fundament des ersten Apostels errichtet. Ihr gibt er im folgenden
die Verheissung, dass sie auch unter den bald losbrechenden
Stürmen der Endkrise nicht untergehen werde. „Die Pforten der
Hölle", die satanischen Mächte, die alles andere zu bannen imstande
sein werden, werden sie nicht überwinden. Eigentlich gestiftet
wird aber diese neue Gemeinde nicht schon durch dieses erst ver-
heissende Wort, sondern im Abendmahlssaal, in dem sich der
verborgene und sterbende Messias im neuen Bunde mit ihr verbindet.

Nehmen wir hinzu, dass diese kleine Herde in der Bergrede
als „das Salz der Erde", als „das Licht der Welt" (Matth. 5,

13—14) bezeichnet wird, so haben wir erneut alle Elemente
beieinander, die schon die alttestamentliche Gemeinde gekennzeichnet
haben: Die Gemeinde ersteht durch die göttliche Wahl, durch
Bundschliessung, sie ist wesentlich eine eschatologische Grösse.
Sie ist Kultgemeinde, die sich gründet auf die befehlende Weisung.
Sie ist nicht Stamm, sondern „Rest", nicht Blutsgemeinschaft,
sondern „Kirche". Und endlich: auch sie gehört nicht sich, sondern
ist bezogen auf die Erlösung der ganzen Welt *).

Bei Paulus ist dieser Grundcharakter des Bildes nur insofern
verändert, als er nicht mehr in der Situation vor den entscheidenden

Heilsereignissen steht, in der selbst Jesus als der erst
verborgen gegenwärtige Messias designatus handelt; für das

Kerygma des Apostels ist vielmehr kennzeichnend, dass er Zeuge
der Auferstehung und Geistträger ist, mit andern Worten: dass

er von der Kirche nach Ostern und Pfingsten zeugt, also ausgeht
von der Tatsache, dass der Christus erschienen ist, dass er bestätigt
und erhöht ist und als solcher paradox jetzt schon, noch vor der
Verwandlung der Welt, seine Gemeinde auf Erden hat, die damit
selbst ein „Wunderwesen" aus dem neuen Aeon mitten im alten ist.

Von dieser Grundtatsache, nicht von andern persönlichen
Ansichten aus, ist es zu erklären, dass die Aussagen des Apostels
so stark verändert erscheinen und so plerophor christologisch

x) Über das Verhältnis von „Reich Gottes und Kirche" stehen sehr
sorgfältige Ausführungen in dem gleichnamigen Aufsatz von Robert Grosche
in dem erst seit der Niederschrift dieses Vortrages erschienenen Buche
„Pilgernde Kirche", 1938, S. 41 ff.



— 10 —

lauten. War das alttestamentliche Gottesvolk noch die Schar
derer, die auf den Messias wartete, war auch noch die Jüngerschaft

Jesu auf sein baldiges Kommen ausgerichtet, so gilt das

zwar in ganz bestimmtem Sinne auch noch von der Kirche, aber
zugleich ist in einem andern Sinne der Christus jetzt auch schon
in ihr gegenwärtig. Und eben dieses Doppelte, dass auch die neue
Heilsgemeinde noch des Reiches wartet, und dass sie dennoch
schon in einem andern Sinne zum erschienenen und bestätigten,
ja zur Herrschaft erhöhten Christus gehört, macht ihr besonderes
Wesen aus. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass der Apostel
auf Schritt und Tritt von der Kirche spricht, auch dort, wo er nicht
ausdrücklich den terminus ekklesia gebraucht. Ich kann hier,
um dies aufzuzeigen, nur auf eine, allerdings sehr wichtige
Beobachtung hinweisen, die, wie mir scheint, bisher in der Literatur
zum Kirchengedanken noch nicht genügend ausgewertet wurde:
An den unzähligen Stellen, die von dem „Sein (der Gläubigen)
in Christus", ihrem „en Christo einai" sprechen, meint der Apostel
nicht in erster Linie ein mystisches Sein der einzelnen im wiederum
individuell gedachten Christus, sondern das neue Sein auf dem
Boden der geschehenen Heilsereignisse, das heisst aber „das
Sein in der Kirche". In diesem Sinne ist nämlich für Paulus die
Kirche nichts anderes als die Tatsache, dass es jetzt schon mitten
in der Welt einen Ort gibt, an dem nicht mehr das Alte, das heisst
aber, die zerstörte Schöpfung, der gefallene Mensch, gilt, sondern
ein Leben möglich ist auf Grund neuer, entscheidender und
verwandelnder Gottes-Tat. „Zur Kirche gehören" kann ja nichts
anderes bedeuten, als im Glauben leben, dass der Messias erschienen

ist, dass er die Erlösung vollbracht hat, und dass der Glaubende
Teil hat an dem, was Er erlitt und erlangte, am Tod und an der

Auferstehung des Herrn. Wer getauft ist, „ist in seinen Tod
getauft", „mit ihm begraben", um „gleich wie Christus auferweckt ist
von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters", mit ihm „in
einem neuen Leben zu wandeln" (Röm. 6, 3, 4). „Darum, ist jemand
in Christo, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist vergangen,
siehe, Neues ist geworden." (IL Kor. 5, 17.) Von hier aus, aus
der Sache, ergibt sich also die unerhörte Verflochtenheit der
ekklesiologischen und christologischen Aussagen, die den paulinischen
Kirchenbegriff kennzeichnen. Es ist deshalb eine richtige
Beobachtung, wenn er sie auch mit einer unzulänglichen Terminologie
belegt, wenn Albert Schweitzer feststellt, dass beim Apostel das,



— 11 —

was er seine „Mystik" nennt, aufs engste zusammenhängt mit seiner
Eschatologie. Denn die eschatologische Grösse Kirche kann nur
begriffen werden aus der neuen Lage, die durch die Gegenwart
des Christus und seine Erlösungstat geschaffen wurde. Und es

ist so nur eine innere Konsequenz des paulinischen Denkens, die

unabhängig von der Echtheitsfrage festgehalten werden darf,
dass im Kolosser- und Epheserbriefe diese Nähe des Verhältnisses
von Christus und der Kirche ihren Ausdruck findet in der Formel
vom Haupt-Sein des Christus und Leib-Sein der Kirche.

Diese Formel spielt in der neuern Literatur zum Problem der
Kirche, besonders auf katholischer Seite, eine hervorragende Rolle.
Unter dem Kennwort vom „corpus Christi mysticum" versucht
man hier, vielfach in den Bahnen Möhlers oder Scheebens
wandelnd, dem Geheimnis der wesentlichen Beziehung von Christus
und Gemeinde näher zu kommen. Ich erinnere nur an die zum
Teil tiefen, zum Teil aber auch spekulativ gewagten Arbeiten
von Adam 1), Bauhofer 2), Clerissac 3), Feckes 4), Feuerer 5), Vonier6)
und besonders an die sehr sorgfältige Untersuchung des
paulinischen Kirchengedankens von Wikenhauser 7).

Von protestantischer Seite sind aus der letzten Zeit besonders
zwei Arbeiten zu nennen. Schlier8) und Käsemann9) versuchen,
die Formel aus dem Vorstellungsgut der religiösen Umwelt zu
erklären, nämlich der Aion-Anthropos-Lehre des gnostischen
Urmensch-Erlöser-Mythos. In diesem Mythos ist der Urmensch ein
göttliches Wesen, das einst in die Materie herabsank und
dadurch sich oder wenigstens Teile seines Wesens an diese verlor.
Durch die Verbindung dieser Teile mit der Materie sind die
Menschen entstanden. Die Erlösung besteht nun darin, dass durch

*) Karl Adam, Das Wesen des Katholizismus. Seit 1924 viele Auflagen.
2) Oskar Bauhofer, Einheit im Glauben und Das Geheimnis der Zeiten.

Beide 1935.
3) Humbert Clerissac, O. P., Das Haus des lebendigen Gottes, 1936.
4) Carl Feckes, Das Mysterium der heiligen Kirche, 1934.
6) Georg Feuerer, Der Kirchenbegriff der dialektischen Theologie, 1933,

und Unsere Kirche im Kommen, 1937.
6) Abt Ansgar Vonier, Das Mysterium der Kirche, 1934.
7) Alfred Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib des Christus

nach dem Apostel Paulus, 1937. Vergleiche jetzt auch den Aufsatz „Der
katholische Begriff der Kirche" in „Pilgernde Kirche" von Robert Grosche,
1938, S. 23 ff.

8) Heinrich Schlier, Die Kirche im Epheserbrief, 1930.
9) Ernst Käsemann, Leib und Leib Christi, 1933.



— 12 —

ein Wesen gleicher Art, den Erlöser oder himmlischen Gesandten,
der weithin mit dem Urmenschen identifiziert wird, diese Teile aus
der Umklammerung mit der Materie gelöst werden, so dass der
Urmensch seine „Glieder" wieder mit sich vereinigen und in die
himmlische Welt zurückführen kann. In einer bestimmten Form
des Mythus wird der Erlöser nun gerade so wie im Kolosser- und
Epheserbrief als Haupt und die Summe seiner Erlösten als sein
Leib bezeichnet.

Es kann sich allerdings auf keinen Fall darum handeln, dass
bei Paulus die kosmologisch-dualistische Grundvorstellung dieser

gnostischen Spekulation vorläge. Für Paulus ist die Welt Gottes
Schöpfung. Eine böse Materie kennt er nicht, und ebensowenig
kennt er die gnostisch-kabbalistische Vorstellung von zu erlösenden
Seelenfunken. Aber es wäre denkbar, ist wenigstens nicht von
vorneherein auszuschliessen, dass Paulus, wie im Fall der
Mysterienterminologie, so hier im Schema von Haupt und Leib des
himmlischen Menschen, ein Gefäss vorgefunden hätte, das er benützt,
um die einzigartige, im wesentlichen in ganz andern Vorstellungen
gegründete Gemeinschaft von Christus und Gemeinde zum
Ausdruck zu bringen. Das Wesentliche sind Paulus nicht die speku-
lativ-kosmologischen Vorstellungen, sondern die soteriologischen
Vorgänge, die für ihn aber im geschichtlichen Handeln Gottes
in Christus allein ihre Ermöglichung haben. Obschon im Kolosser-
briefe auch die kosmischen Beziehungen des Christus zum All ins
helle Licht der Verheissung treten, tritt uns doch nirgends eine
dualistische Welterklärung entgegen, sondern vielmehr überall
nur die Botschaft vom Sieg des Christus über die personhaft
gedachten geistigen Gegenmächte. Es kann sich also unmöglich um
eine direkte Entlehnung eines „heidnischen" Mythos handeln,
sondern höchstens um eine terminologische Pseudomorphose 1).

Doch sei dem, wie ihm wolle, klar ist, was der Apostel mit dem
Bilde sagen will:

Die Vorstellung umgreift weit mehr als den Gedanken der
Einheit. Zwar ist auch dieser in ihr sehr kräftig betont, besonders
im Blick auf die Versöhnung der bisher getrennten Gruppen der
Menschheit (Juden und Heiden) und beider mit Gott (Eph. 2).
Aber noch stärker als diese Seite sind in der Haupt-Leib-Vorstellung
zwei andere Tatsachen eingefangen:

*) So im wesentlichen auch Wikenhauser, S. 239 ff.



— 13 —

1. Der Christus ist das Haupt im Sinne der alleinigen
Herrschaft über Kirche und Kosmos. Das bedeutet aber für den
Kirchengedanken — ich benütze hier eine Formulierung des Zürcher Neu-
testamentlers Gottlob Schrenk —: „Kirche ist da, wo das Haupt
zur Geltung kommt", wo Christus wirklich als „kyrios" erkannt
und anerkannt ist, wo damit der neuen Herrschaft, die die
Herrschaft des Bösen und der gottwidrigen Mächte abgelöst hat, voll
Rechnung getragen wird. Es ist in diesem Zusammenhang auch
bedeutsam, dass im Epheserbriefe nicht einfach die kosmologische
Betrachtungsweise des Kolosserbriefes durch die ekklesiologische
abgelöst ist, sondern, dass die beiden Gesichtspunkte an der
wichtigsten Stelle (1, 22) verbunden und gegeneinander abgestuft
sind. Nachdem die überragende Stellung geschildert ist, in die
Gott durch sein heilsgeschichtliches Handeln den Christus
gebracht hat — „da er ihn von den Toten erweckte und ihn zu seiner
Rechten setzte in den himmlischen Regionen, hoch über jede Macht
und Gewalt und Kraft und Herrschaft und jeglichen Namen, der

genannt werden kann, nicht allein in dieser Weltzeit, sondern auch
in der zukünftigen" —, nachdem so die kosmische Stellung des

Christus aufgezeigt ist, wird gesagt: „Und (diesem) hat (Gott) alles

unter seine Füsse unterworfen und hat Ihn als Haupt, (das) über
alles (gesetzt ist), der Kirche gegeben, welche ist sein Leib".

2. Aber sofort wird auch dieses Leib-Sein der Kirche näher
umschrieben. Die Kirche ist „die Fülle" des Christus, to pleroma
tu ta panta en pasin plerumenu, „die Fülle dessen, der alles in
allen erfüllt". Der Ausdruck nlgqiüjxa (pleroma) ist sehr komplexer
Natur. Es ist deshalb auch nicht von vorneherein klar, was der
Autor ad Ephesios hier darunter versteht. Das weitaus
Wahrscheinlichste ist aber doch, dass er hier passivisch zu deuten ist,
so dass also hier die Kirche als „das von Christus Erfüllte"
hingestellt wird. Dann ist aber zu folgern, dass wie in Christus „die
ganze-Fülle der Gottheit wesentlich wohnt" (Kolosser 2, 9), das

heisst aber : die Wesensfülle Gottes gegenwärtig ist mit allen ihren
Energien und Kräften, so in der Gemeinde die Fülle der Lebenskräfte

des Christus wohnen soll. Ja, diese Erfüllung wird als

ein Prozess und als ein Ziel hingestellt. Paulus betet für die Leser,
dass sie „erfüllt werden mögen mit der ganzen Gottesfülle" (Eph. 3,

19). Es ist das Ziel des christologisch-ekklesiologischen
Heilsprozesses, dass Christus, hinaufgestiegen, hinauf über alle Himmel,
das heisst: bis zu der obersten Stätte, wo Gott wohnt, „das All



— 14 —

(mit seiner Macht) erfülle" (4, 10). Wikenhauser erinnert mit Recht
daran, dass hier der gleiche Vorgang namhaft gemacht werde, wie
dort, wo in den Evangelien berichtet wird, dass erst der zur Rechten
Gottes Erhöhte den Geist senden kann (Luk. 24, 49; AG 1, 4;
Joh. 7, 39). Dadurch wird für uns auf einem Umwege deutlich,
was hier „erfüllen" heisst. Die Kirche ist also nicht die „Ergänzung"
des Christus, wodurch dieser erst zum vollen Christus würde.
Das augustinische „Illi carni adjungitur ecclesia, et fit Christus
totus, caput et corpus", das seit Möhler und Scheeben eine so

grosse Bedeutung für die Erhellung des Geheimnisses der Kirche
erlangt hat, geht über die ekklesiologischen Aussagen des Epheser-
briefes hinaus. Aber das lässt sich allerdings sagen, dass an dem

Haupt-Leib-Bild das Entscheidende ist, dass der Leib in realster
Weise pleroma wird, das heisst aber: Anteil bekommt und erfüllt
wird mit den Lebenskräften des Christus, dass also die Kirche
hier nicht als eine blosse „Organisation" gesehen ist, die durch den
blossen Zusammenschluss von Menschen entstünde. Auch durch
den Zusammenschluss gläubig gewordener Menschen mit Christus
entstünde noch keine Kirche, wenn nicht die verwandelnde Macht
des Christus überginge auf die, die so mit ihm eins geworden.
Weil so die Kirche vom Haupte aus entsteht, werden auch so

seltsame Bilder, wie das vom Heranwachsen des Leibes zum Haupte
(4, 15) verständlich. Und weil hinter dem Bilde vom Leib
vielleicht die Terminologie des Anthropos-Mythos steht, werden auch
Formeln einsichtig, wie die vom „Hinangelangen.. zum
vollkommenen Manne, zum (vollen) Altersmass der Christusfülle"
(4, 13). Damit ist die Bedeutung des Leib-Seins der Kirche am
Haupte des Christus in ihrer Tiefe erfasst und zugleich auch
wieder die Grenze gezogen gegen eine überwuchernde Aus-Deutung,
die die Kirche als die „fortgesetzte Menschwerdung des Christus"
versteht, so dass zuletzt Aussagen, die einzig von Christus gelten
können, geradezu auf die Kirche übertragen werden.

Vor solcher Ausdeutung* müssen uns aber auch die
Feststellungen zurückhalten, die wir nun über den zweiten Gegenstand

unseres Themas machen müssen. Wenn nämlich in der Auf-
gipfelung des Kirchenbegriffs, wie sie uns im Epheserbriefe eben

entgegentrat, das Verhältnis von Christus und Kirche als ein
so lebendiges und enges geschildert ist, dass darüber die plero-



— 15 —

phorsten Ausdrücke nur das Nötigste aussagen, so ist doch keineswegs

zu übersehen, dass auch bei dieser Sachlage dennoch der
Christus nicht einfach mit der Kirche identifiziert wird, dass bei
dieser nahen Zusammengehörigkeit doch ein personhaftes „Gegenüber"

der beiden Grössen reinlich festgehalten wird. Dies ist aber
nicht mehr einfach durch eine exegetische Analyse des Bildes vom
Haupt und Leib, das in dieser Beziehung noch eine gewisse
Zweideutigkeit an sich trägt, zu erhärten, es kann vielmehr nur durch
eine sorgfältige Untersuchung des Verhältnisses von Wort Gottes
und Kirche Gottes begründet werden. Wir haben uns nun
deshalb dem zweiten Pol unseres Themas zuzuwenden.

Was heisst im Neuen Testament „Wort Gottes"
Daraus muss sich dann von selbst die Antwort auf die Frage

ergeben, in welcher Beziehung die beiden Grössen zueinander
stehen.

Auch hier ist sofort festzustellen, dass wir, wenn wir den
theologischen Begriff des Offenbarungswortes — und nur um diesen

strengen Wortbegriff kann es sich in unserm Zusammenhange
handeln — näher bestimmen wollen, nicht ausgehen dürfen von
irgendeiner allgemeinen Lehre vom Wort oder von einer
umfassenden Darstellung des religionsgeschichtlichen Phänomens der

religiösen Rede schlechthin. Natürlich gibt es für den Religionshistoriker

auch ein Problem der Sprache in der Schrift, ist auch
eine Phänomenologie des biblischen Wortes denkbar. So besehen,
steht diese Sprache auch in weitern Zusammenhängen, gibt es

selbstverständlich zahlreiche formale Parallelen in der religiösen
Umwelt der einzelnen Schriftsteller. Aber, so interessant alle diese

Anklänge sind: Das Problem des Wortes Gottes, soweit es das

Offenbarungswort des Einzigen Gottes Israels, des Vaters unseres
Herrn Jesu Christi, meint, können diese Parallelen nicht wirklich
erklären helfen.

Was ist das Besondere an diesem Wort Ì

Wir gehen auch hier vom Alten Testamente aus, nicht weil
wir dieses willkürlich bevorzugen, sondern weil allein hier die

legitime Voraussetzung des Wortbegriffs auch des Neuen
Testamentes gegeben ist. Was ist, so fragen wir darum auch hier, das

Besondere an diesem Wort Ì Dass das Wort Macht hat, dass es

schöpferisch ist, dass es Befehl und Weisung gibt, ja auch, was
heute vielfach besonders hervorgehoben wird — ich erinnere nur
an Buber und Bultmann — dass es Anrede ist, das alles teilt es



— 16 —

weithin mit anderm sakralem Wort. Es gibt nur ein Kennzeichen,
das es von aller sonstigen religiösen Mitteilung, auch allem, was
sonst noch etwa „Offenbarung" geheissen wird, abhebt. Das ist,
dass es geschichtliches Wort ist, das heisst aber, dass Gott
durch dieses Wort geschichtlich an der Welt handelt. Das Wort
des Gottes Israels ist also wesentlich ereignishaftes Wort.
Es ist Offenbarung nicht bloss in dem Sinne, wie es auch sonst
„apokalypsis" gibt, im Sinn der Enthüllung eines sonst verhüllten
Seinszustandes. Nicht ein höheres Sein, die himmlische Welt in
ihrem Geheimnis, wird in diesem Wort enthüllt, sondern Gott in
seinem Tun, in seinem Schreiten, seinem Vorgehen, seinem

Begegnen, seiner Entscheidungstat. Darum gibt es in der Schrift
keine Ontologie des göttlichen Seins, keine zeitlose, wiederholbare,
kreisläufige „Einsicht" in Gottes Wesen, sondern immer nur die
Begegnung mit dem immer neu gegenwärtigen, uns in Liebe und
Gericht entgegentretenden Gott. Der Mensch wird nicht belehrt,
sondern gerufen, er wird nicht unterrichtet, sondern geliebt; er
empfängt nicht eine „Ethik", sondern die konkrete Weisung, er
wird im Gegenüber des persönlichen Anrufs vor die Entscheidung
gestellt, zu gehorchen oder zu fallen, zu antworten oder zu fliehen.
Das Wort trifft den Menschen. Es verbindet ihn mit Gott oder
richtet ihn. Es „tötet und macht lebendig". Es ist immer kontin-
gentes, nie abstraktes, nie bloss „weises" Wort.

Dieser Charakter des göttlichen Wortes ist allerdings in der
späteren jüdischen Lehre vom Gesetz verhüllt. Noch ist zwar das
Gesetz das Wort, das Gehorsam heischt. Aber schon haben es die
Lehrer auch verflacht in die „Ethik" des Gesetzes, in das Mittel,
durch das es möglich wird, „die eigene Gerechtigkeit aufzurichten"
(Röm. 10, 3).

Jedoch, in Jesus ist es wieder, was es ehedem war:
Gegenwärtiges Wort, Wort, das handelt, hier und jetzt, Wort, das

scheidet und heimholt.
Seine Botschaft von der Nähe des Reiches, das „euangelion",

mag Jesus nun die Vokabel, resp. ihr Äquivalent, selbst gebraucht
haben oder nicht, ist im strengsten Sinne solches „Wort". Nicht
sein Inhalt ist neu, — fast jeder Spruch hat seine Parallelen im
jüdischen Lehrstoff— sondern wie er es sagt, dass das Wort wieder
Ereignis ist, dass es von der Lehre zurückführt in das Wort
Gottes, das jetzt in Frage stellt und jetzt Gehorsam fordert
und jetzt Gott in seinem Handeln zeigt. Und dieses Handeln



— 17 —

— darin liegt die Gemeinsamkeit mit dem zum Begriff der Kirche
Gesagten — ist immer gemeindeschöpferisch. Wo Wort ist, und,
wo gehorcht wird, da entsteht seine Kirche.

Zwar ist die Botschaft vom kommenden Reiche streng
eschatologisch gemeint. Auch die Hauptstelle, die früher gerne zum
Beweis für eine wenigstens verborgene Gegenwärtigkeit des Reiches

angeführt wurde, Luk. 17, 20, spricht nur davon, dass die Ankunft
des Reiches nicht berechnet werden könne; es kommt nicht „meta
paratereseos", so, dass man sein Kommen beobachten könnte,
sondern es ist plötzlich da, „mit einem Schlage mitten unter euch

(entos hymon)". Aber dennoch gibt es eine dynamische Gegenwart

des herrscherlichen Handelns Gottes, eine Art „symptomatische"

Gegenwart seiner Herrschaft1). Wenn Jesus im Geiste Gottes
die Dämonen austreibt, so kann er diesen Einbruch in die
Satansherrschaft dahin interpretieren, „dass (dadurch) die Gottesherrschaft

über seine Hörer gekommen sei" (Matth. 12, 28; Luk. 11, 20).
Er „sah den Satan, wie einen Blitz vom Himmel gestürzt" (Luk. 10,

18). In gewissem Sinne ist die Herrschaft Gottes im Handeln Jesu
da. Das kommende Reich bringt nach der johanneischen Deutung
im Kerygma Jesu schon jetzt die Scheidung. Jetzt schon ist
„krisis tu kosmu" (Joh. 12, 31). Aber nicht nur Scheidung ist
es, sondern auch Gabe. Während die prophetische Verkündigung
erst Hinweis sein konnte (Mark. 1, 15), ist dies das kerygma Jesu

zwar auch noch, aber zugleich schon Erweckung neuen Lebens,
Versetzung in die Kindsehaft und damit Vorweggabe von Reichs-

Dynamis. Damit wird aber erst das Wort Jesu „euangelion" im
Vollsinn des Wortes. In der Antwort Jesu an den zweifelnden
Täufer schildert er sein Handeln als die Heraufführung von
Reichsereignissen: „Blinde sehen wieder und Lahme gehen, Aussätzige
werden gereinigt und Taube hören, und Tote stehen auf, und
den Armen wird das Evangelium gepredigt" (Matth. 11, 5; Luk. 7,

22). Das Wort gipfelt in der letztern Umschreibung. Die „Armen"
sind in der Prophétie die Anwärter des Reichs. Jesu Wort führt
also die Gottesherrschaft wirklich herauf. Die Frohbotschaft ist
Verheissung und doch nicht nur Ankündigung. Dadurch, dass

Jesus in der Synagogenpredigt seiner Heimatstadt Jes. 61, 1 auf
sich bezieht, zeigt er, dass Gott in seinem Worte entscheidend

1) S. zu der Problematik der Gegenwärtigkeit des Reiches Heinz-
Dietrich Wendland, Die Eschatologie des Reiches Gottes bei Jesus, 1931,
S. 27 ff.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1939.



— 18 —

handelt. In seiner Person ist, der Wirkung nach, schon
etwas von der Gottesherrschaft da.

Dasselbe sagt auch das andere Stichwort, das Jesu Predigt
kennzeichnen soll : „keryssein". Keryssein heisst nicht bloss „Lehre
verbreiten", sondern „keryssein ist das Ausrufen eines Ereignisses,
keryssein bedeutet Proklamieren" 1). Es ist auffällig, dass

neben dem Verbum das Substantiv kerygma so stark zurücktritt.
Es ist dies wohl daraus erklärlich, dass nicht das kerygma, der
Inhalt der Botschaft, das Neue ist, sondern das „Dass". Das
lässt sich an dem Umstände aufzeigen, dass Jesus nach der
Gefangennahme des Täufers einfach dessen Verkündigung aufnimmt.
Und doch ist alles anders Warum Deshalb, weil Jesus nicht
mehr nur Prophet ist, sondern der Erfüller. Er bringt das, was er
anzeigt. Er proklamiert die Gottesherrschaft und bestätigt diesen
Heroldsruf durch begleitende Zeichen. Sein Bussruf ist nicht
begründet in der Sünde der Menschen, sondern in der andringenden
Nähe des Reichs. Deshalb sind aber doch nicht etwa- die Taten
wichtiger als das Wort, so dass das Wort blosse Mitteilung wäre,
die Taten aber erst die ersten Anzeichen des Reiches
heraufführten, sondern weil durch das wirkungskräftige Wort das Reich
heraufgeführt wird, geschehen die Wunder. Sie begleiten symptomatisch

die Ausrufung des Reichs.
Deshalb kann, Luk. 8, 1, die ganze Tätigkeit Jesu (die

Heilungen eingeschlossen) in die Kennzeichnung zusammengefasst
werden: dass er war „kerysson kai euangelizomenos ten basileian
tu thëu".

Dieses Wort erlischt aber nicht mit seinem Tode. Es ist
vielmehr die Konsequenz dieser dynamischen Gegenwart der basileia

in seiner handelnden Person, dass einerseits das Johannesevangelium

die erst am Erhöhten erkennbaren christologischen
Kennzeichen in den „historischen" Jesus zurückprojiziert, und dass

andererseits die Apostel Jesu Wort neu aufnehmen.

Nur von dieser entscheidenden Bedeutung des Wortes aus
wird nämlich auch der Apostel verständlich. Der Apostel ist
nicht einfach ein „Prediger". Sein Wort ist nicht bloss ein Reden
über Christus, sondern fortgesetzte Rede Christi. Er ist
Stellvertreter Christi. Er gehört in diesem besondern Sinne mit ins
Evangelium. Der „schaliach", der Gesandte, und das heisst

*) Gerhard Friedrich, Theol. Wörterbuch, III, S. 702.



— 19 —

Apostel, ist nicht bloss Missionar, er steht an der Stelle des
Sendenden. „Wer euch hört, höret Mich", sagt Jesus im
Lukasevangelium (10, 16).

Der Apostel ist allerdings insofern nicht ein „alter Christus",
als ihm keine heilswirkerische Bedeutung zukommt. Er ist nicht
das Wort wie der Christus. Aber er ist auch nicht einfach der,
der das Wort sagt, das zu ihm geschah, wie der Prophet, sondern
er hat das Wort in jener besonderen Verbindung von Zeugenschaft
und Auftrag, die nur beim Apostel zutrifft. Der Apostel ist zwar
beides auch, Prophet und „martys" (Zeuge), aber er ist noch etwas
darüber hinaus, was nicht im rein Charismatischen einzufangen
ist — er ist durch einen besondern Auftrag bestellt. Sein Wort
ist insofern wirkliehe Fortsetzung des Herrenwortes, als es, wie
dieses, in der besondern, entscheidungsvollen Situation, „da die
Zeit erfüllet war", geschieht, weil es wie dieses entscheidendes
Wort ist. Gewiss gilt dies auch von anderm Zeugenwort, wie
dem der Propheten und dem der „Zeugen" im Sinn von I. Kor. 15.

Aber „Apostel" im strengen Sinne sind nicht alle diese Zeugen,
sondern nur die Zwölf und Jakobus und Paulus. Apostel in diesem
besondern Sinne sind nur die, die zu der Augenzeugenschaft der

Auferstehung den Dienst der Ausrichtung des Evangeliums noch in
besonderem Auftrag hinzuempfangen haben. Es ist deshalb
unzulänglich, zu behaupten, das Zeugnis für die Auferstehung mache
den Apostel aus, zum martys muss noch die Sendung kommen:
„Woher sollen sie das Recht zur Verkündigung haben, wenn sie

nicht (dazu) ausgesandt werden?"1) (Röm. 10, 15) 2).

Während aber in den spätem Märtyrern sich die Bezeugung
der Schau, wenn auch in einer besondern Abwandlung, wiederholt,

ist der Apostolat ein Amt, das nur der Urzeit angehört. Der
spätere Bischof, von dem in diesem Zusammenhang nicht zu handeln

ist, ist wohl Traditionszeuge. Er steht mit dem Apostolat
in einem bestimmten sukzessionsmässigen Zusammenhang, aber
er ist nicht „Apostel" in diesem nicht wiederholbaren Sinne.

Deshalb bleibt sachgemäss für die Kirche das apostolische
Wort grundlegendes Wort. Es ist nicht historische Engherzigkeit

x) S. dazu die richtig interpretierende Übersetzung von Wilhelm
Michaelis, Das Neue Testament, II, S. 155 f.

2) Karl Holl, Der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhältnis zu
dem der Urgemeinde. Gesammelte Aufsätze zur Kirchengeschichte, II. Band :

Der Osten, S. 52.



— 20 —

oder blosse Ängstlichkeit der Kirche, wenn sie für alles entscheidende

Wort die „apostolische" Legitimierung fordert, sondern
vielmehr nüchterne Einsicht in das Wesen alles legitimen Offenbarungs-
wortes selbst. Das apostolische Wort ist auch deshalb vor allem
andern Wort exemptes Wort, weil es nicht nur aufgetragenes
Heroldswort ist, beschränkt in seinem Gehalt und begrenzt auf
kurze Zeit, wie das Wort der Begleiter Jesu (Matth. 10, 7 ; Luk. 9, 2;
Mark. 3, 14). Es gehört zum Auftrag des Apostels, dass er vom
Auferstandenen erteilt ist, und dass so sein Wort bis zur Parusie

gilt (AG 10, 42). Das Wort des Apostels ist deshalb im gleichen
Sinne kirchengründerisches Wort, wie das des Christus. In
seiner Mitteilung wird Christus vergegenwärtigt. Es gibt nicht ein
gesondertes Wort des Christus, und daneben ein anderes, als ein
„zweites" Wort, noch das Wort der Apostel. Der Apostolat ist
vielmehr selbst „diakonia tes katallages" (Dienst der Versöhnung),
ja, sein Wort logos tes katallages, so dass im predigenden Apostel
Christus selbst, ja Gott selbst Menschen anredet: „Für Christus
also werben wir, indem Gott gleichsam durch unsern Mund
predigt: wir bitten euch für Christus, lasst euch versöhnen mit Gott"
(IL Kor. 5, 20). Das Apostelwort ist genau so, wie das Christuswort,
gekennzeichnet durch seinen Ereignischarakter: „Siehe, jetzt ist
die willkommene Zeit, siehe, jetzt ist der Tag des Heils" (I.Kor. 6, 2).

An ihm entscheidet sich mit eschatologischer Dringlichkeit Leben
und Tod (IL Kor. 2, 15 f.). Es ist Kraft, nicht bloss Rede, für
jeden, der da glaubt (Röm. 1, 16). Es verbreitet nicht Gedanken,
die sich dem natürlichen Verständnis anbieten und von diesem

abhängen, sondern an ihm, wie am Christuswort, wird entschieden
über Rettung und Verlorengehen, über Rechtfertigung oder
Verurteilung.

Darum gilt wirklich von diesem Wort, dass aus ihm die Kirche
Gottes geboren ist. Weil es die Fortsetzung des Christuswortes
und dadurch auch die Fortführung des Christusgeschehens
ist, ist auf ihm die Kirche begründet. Sie ist begründet auf dem
Grunde der Apostel und Propheten (Eph. 2, 20). Das Bild vom
Bau, das an dieser und anderen Stellen des paulinischen
Zeugnisses (I. Kor. 3, 1), auch I. Petri 2, 4 ff. und im Pastor Hermae
(Vis. 3; Sim. 9) zutage tritt, ist, wie neuere Untersuchungen
wahrscheinlich gemacht haben, mit dem vom himmlischen soma und
dem vom himmlischen Kleid verwandt. Es dürfte in diesem

Zusammenhang auch nicht bedeutungslos sein, dass im vierten Ka-



— 21 —

pitel des Epheserbriefes die Einsetzung der Ämter des Worts
ausgerechnet zwischen einer pleroma- und einer soma-Stelle (4, 10

und 4, 12) aufgeführt wird. Es ist ja nicht etwa so, dass unter diesen
Bildern die innere mystische Einheit und Gemeinschaft der Kirche
dargestellt würde und dann daneben, unter einem andern Gesichtspunkt,

die Kirche auch in ihrem verfassungsmässigen Aufbau,
etwa als Heilsanstalt, betrachtet werden könnte. Sondern eben
dieses Ineinander von Leib-Sein und Amtskirche ist für die
neutestamentliche Situation kennzeichnend.

Und eben hier, an dieser zentralen Stelle, ergibt sich aus der
Sache heraus das Problem der Beziehung von Wort und Kirche
Gottes. Es ist ein Mangel der bisherigen Darstellungen, sowohl
des Kirchengedankens wie des Wortproblems, dass sie, wenigstens
soweit es das Neue Testament angeht, die beiden Grössen fast
immer nur gesondert untersuchen. Das ergibt eine peinliche
Unzulänglichkeit für die Erörterung beider Problemkreise.

Wie verhalten sich Wort und Kirche an den zuletzt berührten
Stellen? Mit den Eph. 4, 11 genannten Ämtern ist deutlich auf
die Bedeutung des Wortes auch für das geheimnisvolle corpus
Christi mysticum verwiesen. Denn diese Ämter vertreten das

Wort. Was ist dann aus der Stelle zu erheben Doch wohl
eindeutig nur dieses, dass die Kirche auf das Wort gegründet ist,
dass sie ganz aus dem Worte Gottes lebt, dass auch „das
Hinanwachsen zum Haupte" wesentlich bedingt ist durch eben diese

beständige Wirkung des Wortdienstes, ohne den das Leben der Kirche
überhaupt nicht begriffen werden kann.

Darüber, dass so Wort und Kirche zusammengehören wie

Haupt und Leib, darüber, dass hier eine Beziehung besteht, ohne
die weder die eine noch das andere begriffen werden kann, dürfte
wohl Streit kaum möglich sein.

Aber, eben auch an diesem Punkt, da es um die Frage geht,
wie das Verhältnis von Wort und Kirche Gottes genau zu klären
ist, erheben sich, zumal seit der neuzeitlichen Glaubensspaltung,
auch all die schier unentwirrbaren Fragen, die aus dem Problem
der kirchlichen Überlieferung erstehen.

Darüber kann allerdings unter ehrlichen Forschern wohl kaum
ein Streit entstehen, ob es in der ältesten Gemeinde Jesu
„Tradition" gibt oder nicht. Es ist ein zutage hegendes, historisch
völlig klares Faktum, dass das Wort Jesu und zum Teil gewiss



— 22 —

auch die apostolische Verkündigung auf dem Wege der Übergabe
von Mund zu Mund weiter tradiert wurden. Die formgeschichtliche
Untersuchung, die darauf ausgeht, den Vorgang der Entstehung
unserer Evangelien zu rekonstruieren, hat in neuerer Zeit sehr
wahrscheinlich gemacht, dass sich dieser Prozess in ähnlicher
Weise abspielte wie die Sammlung der Rabbinenüberlieferung der
spätjüdischen Zeit. Es ist also nicht zu verkennen, dass hier Wort
und Tat Jesu, und beides gehört in Eins für den Begriff des

urchristlichen Kerygmas, zuerst relativ lange mündlich weitergegeben
wurden, ehe daraus Schrift entstand. Es ist weiter deutlich, dass

auch der Apostel, der im Eingang des polemischen Galaterbriefes
mit geradezu eifersüchtiger Betonung hervorhebt, nicht nur, dass

sein Evangelium nicht „kata anthropon" sei, sondern, dass er es

auch nicht von einem Menschen, durch bloss menschliche
Tradition, empfangen habe (ude ego para anthropu parelabon auto,
ute edidachthen), sondern durch eine Offenbarung Jesu Christi
(Gal. 1, 12), es ist, sage ich, dennoch nicht zu verkennen, dass auch
Paulus Tradition, die er von der Urgemeinde empfangen hat,
kennt. Zwar ist das „parelabon apo tu kyriu" (ich habe es von dem
Herrn empfangen), mit dem er (I. Kor. 11, 23) seinen Abendmahlsbericht

einleitet, noch zweideutig, aber den Bericht über die

Erscheinungen des Auferstandenen, von denen er I. Kor. 15, 3

sagt: „Paredoka gar hymin en protois, ho kai parelabon" (denn
ich überlieferte euch vor allem, was ich [selbst] auch empfangen
habe), kann er nur durch mündliche Mitteilung der andern Apostel
empfangen haben. Es bedürfte deshalb eigentlich gar nicht des

weitschichtigen Nachweises, wie ihn etwa Joseph Ranft in seinem
Buch über den „Ursprung des katholischen Traditionsprinzips" x)

führt, um zu erhärten, dass die ersten Gemeinden von mündlicher
Tradition lebten. Das Neue Testament ist tatsächlich voll von
Traditionsterminis wie „paradosis", „paradidonai", „paralam-
banein", „didache", „akuein", „martyria", „paratheke", und wie
sie alle heissen. Es ist auch durchaus richtig, wenn Ranft die
terminologische Untersuchung in diesem Sinne noch auf andere Stichworte

wie „akoe", „diakonia", „diakonein" ausdehnt. Ja, es lassen
sich tatsächlich in den Pastoralbriefen schon Anfänge von
Traditionsketten feststellen.

x) Dr. theol. Joseph Ranft, Der Ursprung des katholischen Traditionsprinzips,

Würzburg 1931.



— 23 —

Hier liegt aber gar nicht das eigentliche Problem. Es lässt
sich nicht bestreiten, dass die älteste Kirche, so besehen, im tiefsten
Sinn des Wortes Traditionsgemeinschaft istx).

Die Frage ist auch nicht, ob es im Neuen Testament das gebe,
was Johann Adam Möhler den kirchlichen Gemeingeist nannte.
Möhler fasst die Tradition im weiteren Verstände als „den eigen-
thümlichen in der Kirche vorhandenen und durch die kirchliche
Erziehung sich fortpflanzenden christlichen Sinn", als „das
fortwährend in den Herzen der Gläubigen lebende Wort", als „den
in der Kirche durch Jahrhunderte vorliegenden Gesamtglauben".
Er vergleicht dieses „kirchliche Bewusstsein" mit dem einem jeden
Volke „in sein tiefstes, geheimstes Dasein eingeprägten Charakter,
welcher es von allen übrigen Völkern unterscheidet und sich im
öffentlichen und häuslichen Leben, in Kunst und Wissenschaft,
kurz nach allen Beziehungen hin eigenthümlich ausprägt", dem
„schützenden Genius, dem leitenden Geist, der von den Stammvätern

hinterlassen wurde" 2). Wer wollte bezweifeln, dass es auch
in der Urkirche, diese als soziologisches Gebilde genommen, sofort
einen solchen „Gemeingeist" gab, der sie von allen andern ähnlichen
Gebilden charakteristisch abhob. Aber eben dieses selbstverständliche

„Leben in der Tradition der Kirche" steht nicht mehr zur
Debatte, wenn wir das eigentliche Problem von Wort und Kirche
zu erhellen haben.

Möhler sah sich deshalb selbst in seiner Untersuchung der
kontroverstheologischen Probleme zu einem „engern Begriff" der
Tradition genötigt, nach dem „von der katholischen Kirche
behauptet wird, dass ihr Manches von den Aposteln überliefert sei,

was die heilige Schrift entweder gar nicht enthalte oder höchstens
andeute" 3).

Mit diesem Satz erst ist das Problem ganz streng gestellt.
Das sind die „sine scripto traditiones, quae ab ipsius Christi ore

1) Die Frage, wie Jesus sich zum Traditionsgedanken der
spätjüdischen Gemeinde gestellt habe, können wir hier nicht erörtern. Darüber
unterrichtet sehr sorgfältig Werner Georg Kümmel, Jesus und der jüdische
Traditionsgedanke, Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft,
Bd. XXXIII, 1934, S. 105—130. Auch die Frage, inwieweit im Neuen
Testament schon zwischen verbindlicher Offenbarung und blossen
Traditionen (z. B. in Fragen der Kirchenzucht) unterschieden wird, kann hier
nicht berücksichtigt werden.

2) Symbolik, 1843, S. 356 ff.
3) Symbolik, 1843, S. 373.



— 24 —

ab Apostolis acceptae, aut ab ipsis Apostolis Spiritu Sancto
dictante quasi per manus traditae ad nos usque pervenerunt", über
die das Konzil von Trient am 8. April 1546 bestimmte, dass sie

von der Kirche „pari pietatis affectu ac reverentia" angenommen
und verehrt würden. Diese Entscheidung trifft, so sehr sie die

Frage nach dem Inhalt und der Umgrenzung dieser Traditionen
offen lässt, den eigentlichen Kernpunkt des Problems „Schrift
und Tradition".

Die historische Frage nach dem Vorhandensein solcher ausser-

neutestamentlicher Traditionen kann natürlich nicht mehr aus
dem Text des Neuen Testamentes selber beantwortet werden.
Es läge deshalb nahe, hier mit einer bequemen Inkompetenzerklärung

zu schliessen und die schwierige Lösung dem
Kirchenhistoriker oder Systematiker zu überlassen.

Aber die eigentliche Sachfrage hängt gar nicht an dieser
historischen Feststellung als solcher. Die Möglichkeit ausserbiblischer
„traditiones" ist von vorneherein zu unterstellen.

Wenn aber so Gottes Wort weder prinzipiell in der Schrift
gefangen noch prinzipiell durch sie abgeschlossen sein muss, so

bleibt doch das eigentliche Problem bestehen, wie verhält sich das

Wort Gottes zu der Kirche und diese zu ihr. Das ist die Frage,
die uns gestellt ist. Diese entscheidende Frage kann aber
prinzipiell durchaus schon aus dem neutestamentlichen Zeugnis heraus
beantwortet werden.

In der nachtridentinischen, katholischen Theologie haben sich
immer wieder Äusserungen hervorgewagt, die geradezu einen

Vorrang der Kirche, resp. des obersten kirchlichen Lehramtes vor
der Schrift, behauptet haben. Dort allerdings, wo man das
Verhältnis der beiden Grössen nicht bloss polemisch, sondern sachlich
sorgfältig erwägt, weiss man um die Fragwürdigkeit einer Formulierung,

die eine eigentliche Üb er Ordnung der Kirche über das
Wort annimmt. Ich greife aus dem grossen Chor der Stimmen
nur eine, vielleicht sehr private, Äusserung heraus, die mir aber
besonders wertvoll ist, weil sie das Problem wirklich an dem
Punkt aufgreift, wo es uns in unserer exegetischen Untersuchung
begegnete. Oskar Bauhofer kommt in seinem Aufsatz „Corpus
Christi und Wort Gottes" x) zu der Schlussfolgerung, dass der

x) Zuerst erschienen in Catholica, 1933, Heft 3, wieder abgedruckt in
Einheit im Glauben, 1935, S. 83—105. Ich zitiere nach dieser Wiedergabe.



— 25 —

Kirche allein „übergeordnet" sei „ihr göttlicher Stifter, der erhöhte
Herr, das ,Haupt' der Kirche" (S. 87). Die Schrift aber sei allein
„das Zeugnis x) von dem Christus von seiner Menschwerdung und
Erhöhung und von seiner Leibwerdung in der Kirche" (S. 87). „Die
Kirche aber ist x) dieser ,Leib', das Corpus Christi, das gründet im
Haupt Christus und bezeugt ist in der Schrift als dem Zeugnis
von dem Christus und seiner Kirche. In der theologischen
Ordnung, die zugleich die Ordnung des Corpus Christi ist, ist ein
faktischer Widerstreit ebenso wie ein Rangwiderstreit zwischen
dem Zeugnis der Schrift und der ,Autorität' der Kirche gar
nicht ausdenkbar (S. 87)." Kirche und Schrift stehen deshalb nach
Bauhofer „in Einer Abhängigkeit von Christus" (S. 87). Die
Verschiedenheit besteht nur darin, dass das Leib-Sein der Kirche,
„die ,Gabe' des Bräutigams an seine Braut", in der Schrift
„wiedergegeben", „beurkundet" wird (S.88), während „das Mysterium der
Kirche als die Fülle Christi die Wahrheit des Wortes Gottes"
selbst „ist" (S. 104). Da aber ontisch zwischen „Gabe" und „Wiedergabe"

das Verhältnis von Vorgeordnetem und Nachgeordnetem
besteht, kommt Bauhofer zu dem Schluss, dass zwar die Kirche
der Schrift nicht übergeordnet sein könne, dass sie ihr aber
vorgeordnet sei (S. 87).

Wir werden diese sorgfältige Unterscheidung sehr ernst nehmen
müssen und dürfen nicht die grobem Formulierungen bekämpfen,
wenn wir so reinliche besitzen. Wir werden auch nach unsern
Ausführungen über das neutestamentliche Zeugnis von der Kirche
das Verhältnis von Christus und der Kirche nicht weniger real zu
nehmen geneigt sein, als dies in diesen Sätzen zum Ausdruck kommt.
Was aber an diesen Formulierungen doch Bedenken erregen muss,
das ist die hier wie auch sonst in der dogmatischen Behandlung
des Schriftproblems zutage tretende Beurteilung der Schrift als
einer blossen „Urkunde".

Es ist deshalb zu fragen, ob hier, bei aller unbezweifelbaren
Ehrfurcht vor dem lebendig gedachten Wort der Schrift, auch
wirklich klar und scharf genug gesehen werde, was in ihr Wort
Gottes heisst. Es ist zu fragen, ob hier gesehen sei, dass dieses

Wort, wie wir gezeigt, auch als das Wort der Zeugen, Wort des
Christus bleibt, so, dass also die hier für Christus mit Recht

1) Im Erstdruck in der Zeitschrift „Catholica" vom Verfasser selbst
gesperrt (S. 127 und 128).



—• 26 —

bezeugte Überordnung aus der Sache heraus auch für dieses,
Sein Wort, postuliert werden muss. Das Wort des Christus ist
aber, wie wir gesehen haben, auch im Wort der Apostel und
Propheten Wort des Hauptes an die Kirche. Es geht deshalb nicht
an, zu sagen, dass „diese Schriften aus dem Sein des Leibes Christi
geboren und aus seiner Fülle heraus beglaubigt" seien (S. 93).
Vielmehr umgekehrt gilt vom Worte, dass aus ihm der Leib des

Christus geboren und durch es in seinem Wachstum immerzu
erneuert wird x).

Wenn in späterer Zeit die Kirche dem Corpus biblicum des

Alten Testamentes die Schriften des neuen Bundes als

gleichwertige Schrift anreiht, so verfügt sie damit nach ihrem eigenen
Urteil keineswegs in eigener Machtvollkommenheit über dieses

Wort, sondern sie bezeugt, im Glauben, dass dieses Wort an sie

gerichtetes Gotteswort sei, dass Er in diesem Wort in einem

exempten Sinne an ihr gehandelt hat und weiter handelt, und
dass sie sich deshalb solchem Wort in immer neuem Gehorsam zu
unterstellen gewillt sei.

Es sollte nach diesen Feststellungen kaum mehr nötig sein,
ausdrücklich zu erklären, dass wir damit keineswegs dem
handfesten Schriftgebrauch eines falsch verstandenen Schrift-„Ortho-
doxismus", noch der ebenso abwegigen, weil „väterlosen" und
damit unkirchlichen Schriftauslegung eines missverstandenen Bibli-
zismus das Wort reden. Was wir klarstellen wollen, ist nur das

eine, dass im Neuen Testament immer und überall das Wort
das Wort des sich offenbarenden Gottes ist, und dass deshalb
Gott das Subjekt dieses Wortes bleibt, so, dass nie die Kirche
an seine Stelle treten kann. Nirgends geht das Wort so in die
Kirche ein, dass dadurch das absolute Gegenüber von Wort
und Kirche, dass also der Anrede- und der Ereignischarakter dieses
Wortes aufgehoben wäre.

1) Eine wertvolle Erörterung des ganzen Problems, die unsern
Schlussfolgerungen sehr nahe kommt, gibt Robert Grosche in dem Aufsatz „Schrift,
Überlieferung und Kirche" in „Pilgernde Kirche", S. 205 ff. Er bemüht sich
mit grossem Ernst, hinter die rein kontroverstheologischen Formulierungen
der gegenreformatorischen Theologie zu den altkirchlichen Thesen
vorzudringen. So wird die Unmittelbarkeit der Schrift in ihrer Abhängigkeit
von Gott (Gott ist ihr „Urheber", die Schrift ist nicht Erzeugnis der Kirche)
schön herausgearbeitet. Aber auch er kann naturgemäss das absolute
„Gegenüber" von Schrift und Kirche nicht so reinlich festhalten, wie
es hier gefordert ist.



— 27 —

So lässt sich vom Neuen Testamente her zwar das rein
historische Problem, das dem der Kampfsituation der alten Kirche und
der Reformationszeit entsprungenen Problemkreis zugrunde hegt,
nicht eindeutig lösen. Aber die prinzipielle Frage, die uns durch
die christologisch-ekklesiologischen Aussagen des Neuen Testaments

gestellt ist, nämlich, wie die Kirche als der Leib des Christus
sich verhalte zu Seinem Wort, ist allerdings von nirgendwo her so

eindeutig zu beantworten wie gerade aus diesem Worte selbst.
Wenn Christus, wie es im Eingang des Johannesevangeliums

heisst, das Wort selber ist, so gilt auch von dem von ihm
gesprochenen Worte, das sich im Wort der Apostel und Propheten
fortsetzt, jene Strenge des Verhältnisses, die gerade in den plero-
phoren Aussagen des Epheserbriefes ihren vollendetsten Ausdruck
gefunden hat: Er ist das Haupt des Leibes, Sein Wort bleibt zu
ihr gesprochenes, sie richtendes und aufrichtendes Wort.

Es ist aber nicht einzusehen, wo der Kirche grössere Gnade
widerfahren könnte als da, wo sie im Ereigniswerden des Worts
erfährt, was dem Knaben Samuel geschah, da ihn der Herr im
Dunkel rief und er den Rat des Hohenpriesters befolgte. Es ist
nicht zu sagen, was es für die Kirche für eine grössere Nähe zum
Heiligtum geben könnte als die, dass sie je und je an seine Stelle

zu stehen kommt und zu sagen vermag: „Rede, Herr, dein
Knecht hört!" (I. Samuelis 3, 9.)

Bern. Ernst Gatjgler.


	Das Wort und die Kirche im Neuen Testament

