Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 29 (1939)

Heft: 1

Artikel: Das Wort und die Kirche im Neuen Testament
Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404142

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404142
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Das Wort und die Kirche im Neuen Testament.

Vortrag, gehalten an der Studientagung am 26. August 1938 in Ziirich.

Die in dieser Stadt von Zwingli fiir die Berner Disputation
von 1528 verfassten Thesen beginnen mit einer Feststellung, die
das Verhiltnis von Wort und Kirche in einer scheinbar eindeutigen
Formel umschreibt: ,,Die heylig Christenlich Kilch®, sagt der Ziircher
Reformator, ,,deren eynig houpt Christus, ist uss dem wort Gotts
geborn, im selben belybt sy, und hért nit die stimm eines frombden®.

So, wie wir den Satz eben gehdrt haben, herausgehoben aus
seinem Zusammenhang, fiir sich gestellt als ein schlichtes Glaubens-
zeugnis, wire er wohl geeignet, ein die Konfessionen verbindendes
Wort zu sein. Wer konnte gegen diese Formulierung als solche
einen Einwand erheben, wer ihre 6kumenische Geltung bestreiten ?

Aber, dieser 6kumenische Eindruck ist leider, wie wir gleich
beifiigen miissen, ein triigerischer. Sobald wir versuchen, konkreter
zu sagen, was hier Wort und was hier Kirche heisst, so stossen
wir sofort auf die schirfsten Entgegensetzungen. KEben an der
Interpretation dieser Aussage schieden sich in der Stunde der
Kirchenerneuerung die Geister. Eben, was das heisse: die Kirche
ist aus dem Worte Gottes geboren, eben, was das bedeute, dass
sie bel ihm bleibt, eben dies sind die entscheidenden Fragen, die
bis zur Stunde die Diskussion zwischen Katholiken und Pro-
testanten nicht zur Ruhe kommen lassen.

Jenen Disputationen der Kampfzeit lag aber je und je die
Voraussetzung zugrunde, dass die Antwort schon in einem auf-
merksamen Horen auf die Stimme gewonnen werden koénnte, die
in der Schrift des Neuen Testaments unverhallt zu jeder Gegenwart
dringt, eben durch jene Stimme, von der gilt, dass sie sicher ,,nicht
die Stimme eines Fremden® sei. Ob nun zu Recht oder Unrecht:
die Frage war jedenfalls von protestantischer Seite an uns, an die
katholische Kirche, so gerichtet und so gemeint.

Es war deshalb ein in der Sache gegebenes Vorgehen, als die
Lausanner Konferenz das Thema ,Die Kirche und das Wort®
als erstes Gespriachsthema aufstellte.

Es diirfte weiterhin ein unumgéngliches Wegstiick auf dem
Wege zur Losung dieser Frage sein, dass wir uns — nicht nur hier
und in dieser Stunde, sondern immer neu — fragen, wie uns dieses
Problem in der Schrift selbst entgegentrete.

Internat. Kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1939. 1



— 9

Es ist zwar von vorneherein zu vermuten, dass wir im Neuen
Testament selbst nicht schon alle die Fragen gestellt und beant-
wortet vorfinden, die in der spédtern dogmengeschichtlichen Dis-
kussion um den Problemkreis ,,Schrift und Tradition™ kreisen.
Aber es diirfte doch zu erwarten sein, dass das dieser Fragestellung
zugrunde liegende Problem ,,Die Kirche und das Wort Gottes®
schon hier eine grundsitzliche Kldrung erfihrt, die die dogmatische
Untersuchung wesentlich zu unterbauen geeignet ist.

Wenn wir aber unser Thema hier vorerst mit auf diesen Text
beschrinktem Blick betrachten wollen, so sind wir aus der Sache
heraus doch sogleich wieder zu einer entschrinkenden Fest-
stellung gendtigt. Das Neue Testament steht nicht als eine un-
vergleichliche ;Religionsurkunde® in der Luft, sondern es steht
mitten drin in einer Geschichte. Fiir die rein historische Unter-
suchung bedeutet das sogar eine fast uniibersehbare Fiille von
Beziehungen. Die Zeit, in der das Neue Testament entsteht, ist,
religios besehen, die Zeit der Glaubensmischung. Alle Religionen
des vordern Orients befinden sich in einem Prozess der Bewegung
und Erregung. Sie haben gewissermassen offene Poren, sie nehmen
mit dusserster Sensibilitdt Einfliisse aus aller Umwelt auf. Und
zugleich sind sie alle auf der Wanderschaft. Sie bringen ihre
Erloserkunde vom geheimnistrichtigen Osten nach dem erlosungs-
hungrigen Westen meist in der sakramentalen Form des Myste-
riums. Eine ganze Reihe von solchen Initiationskulten geht vor
der christlichen Zeit diesen Weg. Der Attis-, Isis-, Mithra-Dienst,
sie alle bleiben noch jahrhundertelang die schérfsten Konkurrenten
der Kirche. Betrachtet man das Neue Testament ausschliesslich
mit den Augen des Historikers oder des Frommigkeitspsychologen,
so scheint die Schlussfolgerung nicht sehr entlegen zu sein, dass
auch das Neue Testament in diesen Prozess hineingehdre. Wir
finden auch in ihm die monotheistische Missionspredigt, die fiir
diese Propaganda so charakteristisch ist; wir finden im pauli-
nischen Schrifttum eine betonte Mysterienterminologie, die ver-
muten lisst, dass auch der Apostel das Sakrament des neuen Bundes
als Mysterienvorgang aufgefasst habe. So ldge es nahe, auch
die Vorstellung der Kirche und die Auffassung der Wortmitteilung
aus solchen, also , heidnischen” Analogien zu erkliren.

Es ist aber zu fragen, ob diese rein historische Beurteilung
wirklich dem Zeugnis des Neuen Testamentes selbst entspricht.
Es ist zu fragen, ob sie nicht selbst, als Methode, schon ein Vor-



. A

urteil iiber das Zeugnis dieses Textes darstellt. Kin solches Vor-
urteil kann auch dann noch vorliegen, wenn dieses Vorgehen sich
selbst so versteht, dass auch der innerste Anspruch dieser Schrift,
Offenbarungszeugnis zu sein, mit in die objektive Untersuchung
einbegriffen wird. Wir haben aber solcher Objektivitit gegen-
itber zu fragen, wie dieser Anspruch gestellt wird, und wie er
sich selbst versteht. Es ist die Frage, ob diese Kinbeziehung des
neutestamentlichen Zeugnisses in die allgemeine Religionsgeschichte
nicht schon eine entscheidende Deutung der Offenbarung selbst
impliziert. Ob sie nicht in gefdhrliche Ndhe zu dem Satze fiihre,
der seit Hegel weite Kreise nicht nur der protestantischen, sondern
auch der katholischen Theologie beherrscht, ndmlich der These,
dass die Geschichte die fortschreitende Offenbarung Gottes sei,
oder, wie es heute schon lockerer und platter heisst, dass Gott
sich in der Geschichte offenbare.

Nur scheinbar aber sagt das auch das Neue Testament. Zwar
sagt auch das Neue Testament, dass die Offenbarung eine ge-
schichtliche sei. Ja, es ist die Kennzeichnung, die das neutesta-
mentliche Zeugnis von aller Philogsophie und ebenso von aller philo-
sophierenden Theologie unterscheidet, dass die Offenbarung nicht
einfach die Aufdeckung eines in der Welt oder im Menschen oder
in der Seele gegebenen, vorgegebenen, bloss vorher verhiillten
Seins ist, sondern wirkliche Mitteilung eines Geschehens, Bericht
von Ereignissen, Verkiindigung fremder Wirklichkeit aus einer
andern Welt, angetan, diese Welt radikal zu verwandeln. Aber
dieses Geschehen ist nicht die Geschichte, auch nicht der Hohe-
punkt der Religionsgeschichte. '

Es ist deshalb von unerhorter Bedeutung, dass das Neue
Testament auch dort, wo seine Boten reden wie orientalische
Wanderprediger oder wie kynisch-stoische Diatribe-Philosophen,
dass auch dort, wo Paulus die Mysterienterminologie seiner Um-
welt bentitzt, nirgends eine ausdriickliche Berufung auf die heid-
nischen Vorbilder sichtbar wird. Im Gegenteil: dort, wo solcher
Synkretismus als Interpret der christlichen Botschaft auftritt,
wie zum Beispiel in dem phrygischen Elementenmysterium von
Kolossé, da wird diese Auslegung als zerstorerische Héresie ab-
gewehrt.

Aber, wenn die Geschichte nicht die Offenbarung ist, was
bedeutet dann der richtige Satz, dass die Offenbarung Ge-
schichte ist?



S

Darauf kénnen wir mit einem Worte alles Entscheidende
sagen. Alle neutestamentlichen Schriftsteller berufen sich auf eine
Offenbarungsquelle ausserhalb des spezifisch neutestamentlichen
Zeugnisses mit zdher Eindeutigkeit. Alle weisen zuriick auf einen
Offenbarungsbericht, auf den allerdings jener Adventscharakter,
der von der religionsgeschichtlichen Forschung in so zweideutiger
Art auch fir die heidnischen Religionszeugnisse postuliert wird,
in strengem Sinne zutrifft. Dieser nicht vergleichbare Offen-
barungszeuge ist die Schrift des Alten Testaments. Aus ihm aber
wird nicht nur eine Missionstechnik iibernommen, hier ist nicht
nur die Pseudomorphose einer religiosen Terminologie erkennbar,
hier wird vielmehr in entscheidender Weise ein Geschehen voraus-
gesetzt, das das neue Offenbarungsgeschehen erst verstindlich
macht. Hier wird auf ein Handeln Gottes verwiesen, auf eine Ver-
heissung zuriickgezeigt, die weit davon entfernt ist, bloss eine
Analogie oder eine primitive Vorstufe des neutestamentlichen
Zeugnisses darzustellen, nein, die vielmehr die Botschaft der neu-
testamentlichen Boten erst legitimiert. Hier wird nicht bloss eine
dhnliche, hinweisende Gottesvorstellung vorgetragen, die im Neuen
Testament iiberholt und gereinigt wére, sondern hier handelt der
Eine und Selbige, der Einzige Gott, der im Neuen Bunde ,der
Vater unseres Herrn Jesu Christi“ heisst. Von dieser , Fremd-
religion® gilt, dass sie, richtig interpretiert, keine Fremdoffenbarung
ist, sondern die Offenbarung, die sich jetzt, in Jesus Christus, nur
yerfiillt. Man kann deshalb wirklich kein Wort des Neuen Testa-
mentes verstehen, wenn man nicht das Alte Testament in seiner
eigentlichen Bedeutung erkennt.

Es ist also nicht eine willkiirliche Idiosynkrasie der sogenannten
Neutestamentler, sondern ein Zeichen echter Besinnung auf ihren
Gegenstand, wenn sich die neutestamentliche Wissenschaft auf
Schritt und Tritt dazu gendétigt sieht, die neutestamentliche Bot-
schaft durch die Klirung des alttestamentlichen Zeugnisses zu
erhellen. Sie beniitzt dabei das Alte Testament allerdings nicht als
die ,,Religionsurkunde der Juden®, sondern als das Zeugnis der
Offenbarung des Einzigen Gottes, der mit Seinem Volke offenbarend
handelt und damit auf die neutestamentliche und die noch aus-
stehende ewige Erfiillung verheissend verweist.

Diese grundsétzlichen Vorbemerkungen waren ndétig, um die
nun folgende Entwicklung der Lehre von Kirche und Wort Gottes,
wie sie uns im Neuen Testament entgegentritt, vor Missverstdnd-



._5“

nissen zu schiitzen, und um zu begriinden, weshalb wir genétigt
sind, das Zeugnis der ganzen Bibel mit in Betracht zu ziehen. Sie
sollen aber von vornherein auch klarstellen, in welchem Sinne es zu
verstehen ist, wenn wir inshesondere bei der Erhellung des pauli-
nischen Kirchenbegriffs ausserbiblische Analogien beiziehen miissen,
ohne die die Sprache des Apostels unverstindlich bleiben miisste.

Ich gehe nun im folgenden so vor, dass ich zuerst die Begriffe
»Kirche” und ,,Wort Gottes™ getrennt untersuche, um mir auf diesem
Wege den Zugang zu ermdglichen zu unserm eigentlichen Problem,
ndmlich der Darstellung ihrer entscheidenden Beziehung zueinander.

Ich gehe aus von dem Begriff der Kirche, weil hier die Dinge
iibersichtlicher liegen:

Um zu verstehen, was ,,Kirche” im Neuen Testamente heisst 1),
darf man nicht ausgehen von der Etymologie der griechischen Vo-
kabel &uxlnoia (ekklesia), denn die Uberlegung, dass die ekklesia
die ,,aus der Welt Herausgerufene®, die Versammlung der ,,ekkletoi‘
sei, konnte zwar wohl griechischsprechenden Christen mit zur Er-
hellung ihres Sinnes beigetragen haben, sie wird aber nirgends im
Neuen Testamente selbst sichtbar und stellt auf jeden Fall eine
nachtrigliche Auslegung dar. Nicht sie hat zu dieser Wortwahl
gefiihrt 2).

Aber auch mit dem- profanpolitischen Sinn von ekklesia,
nach dem die zum Vollzug von Rechtshandlungen zusammen-
gerufene Versammlung der Vollbiirger einer Stadtgemeinde, einer
polis, so heisst, verhélt es sich dhnlich3). Zwar spricht der Apostel
Paulus gelegentlich (Phil. 3, 20) davon, dass unser politeuma, das
heisst : unsere Zugehorigkeit zu einer polis, sich im Himmel befinde.
Aber es ist nicht ganz zuverldssig auszumachen, dass dieser Aus-
druck so streng bildhaft auszudeuten sei. Und auch fiir diese Deu-
tung gélte, dass sie wohl nachtriglich zur Erhellung dienen konnte,
dass aber der Begriff lingst geprigt war, als ihn die heidenchrist-
liche Kirche tibernahm.

1) Ich wiederhole hier einige Ausfithrungen prinzipieller Natur aus
meinem Vortrag iiber ,,Die Kirche in biblischer Sicht“. ,.Der Kirchen-
freund®, Zirich, 71. Jahrgang (1937), Nrn.7—9, S.97—103, 113—120
und 133—1386.

2) §. zum etymologischen Problem: K. L. Schmidt, Artikel &xxinoic
im Theologischen Worterbuch zum neuen Testament, 111, S. 533 ff.

3) Vgl. Erik Peterson, Die Kirche. C. H. Beck, Miinchen 1929, S. 14 ff,,
der aus dieser Ableitung sehr bedeutsame Schlussfolgerungen {iiber das
Wesen der heidenchristlichen Kirche zieht.



— 8 —

Das griechische Wort fiir unser , Kirche”, ekklesia, ist ein
Ubersetzungswort. Die Apostel fanden es vor in ihrer griechischen
Bibel, der Septuaginta. In ihr vertritt es, wie neuerdings wieder
der deutsche Alttestamentler Leonhard Rost tberzeugend nach-
gewiesen hat, das hebridische Wort qahal 1).

Qahal bedeutet an den &ltesten Stellen, an denen es auftritt,
das ,,Aufgebot des am®, der ,,Mannschaft®, die zur Beratung oder zu
einem Kriegszug zusammengerufen wird (Gen. 49, 6; Num. 16, 33;
22, 4). Seine sakrale Bedeutung empfingt das Wort durch die Ver-
bindung mit dem Gottesnamen. Der gthal Jahweh ist die ,,Volks-
gesamtheit Jahwehs™ (Num.16, 3; 20, 4; Deut. 23, 2—9; Micha 2, 5),
die Volksgemeinde Israels, wobei Jahweh als der die Versammlung
Zusammenrufende gedacht ist. Entscheidend fiir das Verstindnis
des Grundsinns dieser feierlichen Benennung ist, dass die Zuordnung
der beiden Groéssen Volk und Gott am jom haqqgahal, am Tag der
Sinai-Versammlung, erfolgt. Die Bundschliessung macht also
Israel erst zum Gottes-Volk, zum qahal. KEkklesia, Gottes-
Geemeinde wird Israel erst dadurch, dass Gott es wahlt, dass Er
sich ihm gibt, dass ihm mitgeteilt wird, dass Er seinen Heilsplan
mit ihm durchzufithren gedenkt, dass Er es also zum Tréger der
Verheissung macht.

Daran wird deutlich, dass schon in der Stiftung der Gottes-
Gemeinde die besondere Art des biblischen Gottesgedankens zum
Ausdruck kommt. Zwar schenkt sich Gott hier dem Volk als
Partner, aber dies geschieht durchaus durch ein initiatives Handeln
von Seiner Seite. Er wihlt Israel. Schon hier gilt das Verhiltnis
von Stifter und Gemeinde, das der johanneische Christus durch
die Kennzeichnung erlduterte: ,Nicht ihr erwéhltet mich, nein,
ich erwihlte euch!“ (Joh. 15, 16). Nicht um besonderer Vorziige
willen, etwa, weil Israel ,religits veranlagt® gewesen wire und
sich aus solcher Anlage heraus Gott besonders innig zugewandt
hétte, ist dieses Volk gewihlt worden, sondern ganz paradox:
trotzdem es ,,ein Volk hart von Nacken® ist, schlechthin durch
Gottes Beschluss. Man wird nicht Gottes Volk, weil ,,man® es will.

1) Vgl. zu dieser Ableitung L. Rost in K. L. Schmidt, a.a. 0. S. 533,
Anm. 90. Die Andeutungen im Worterbuchartikel von K. L. Schmidt sind
von L. Rost sorgféltig begrindet in seiner Arbeit {iber ,,Die Vorstufen von
Kirche und Synagoge im Alten Testament«. Beitrdge zur Wissenschaft vom
Alten und Neuen Testament, vierte Folge, Heft 24, 1938. Besonders

wichtig sind die Erérterungen zum Deuteronomium §S. 11 ff. und zu
Matth. 16, 18, S. 151 ff.



— 7

Die Kirche ist kein weltliches Phidnomen, sie ist von uran eine
,,jenseitige”, eine ,,eschatologische Grosse 1).

Weiter wird an der Gesetzesoffenbarung sofort sichtbar, dass
die Gemeinde im umfassenden Sinne Kultgemeinde ist. Die
Gemeinde antwortet Gott nicht mit einer Gegenoffenbarung, etwa
ihres ,,Wesens®, sondern sie dient, in jenem doppelten Sinne, der
fiir Israel kennzeichnend bleibt, sie gehorcht und sie betet an.
Der Ausdruck dieser Haltung ist, wie die spitjiidische Tradition
diese Antwort wundervoll zusammenfasst, der qiddusch hasch-
schem, die , Heiligung des NAMENS®, die Jesus ins Herrn-Gebet
als erste Bitte aufnimmt. Darum ist die Konsequenz der Wahl
,das Halten der Gebote”, wie es nach Rom. 6, 13 die Konsequenz
der Taufe ist, dass ,, wir uns zur Verfiigung stellen als aus den
Toten Lebendige und unsere Glieder als Waffen der Gerechtigkeit
Gotte”. Und kein hoéherer Ruhm ist fiir das Volk zu denken,
als der, dass Gott ,auf Israels Preisungen thront™ (Ps. 22, 4).

Damit ist aber weiter gegeben, dass Israel seine Erw#hlung
nicht, wie es sich immer wieder selbst missverstand, fiir es allein
gegeben ward, so dass Israels Heil schon ,das Ende der Wege
Gottes” wire. Nein, Israel ist, so spidt auch diese Einsicht im
Zeugnis der Propheten durchbricht, von Anfang an , fiir die Welt*
erwiahlt. Das Wort der grossen Kiinder verweist mit ausgestrecktem
Zeigefinger auf die Einholung der Heiden in die Endtheokratie.
Denn auch iiber sie ,,ward der Name Jahwehs ausgerufen® (Amos 9,
12), auch sie sind sein. Der Gottesknecht des zweiten Jesajabuches
ist nicht Israels Retter allein, sondern der, der ,,den Weltstimmen
Wahrheit verkiindet” (42, 1), der, ,,auf dessen Weisung die Inseln
warten (42, 4), ,,gesetzt zum Licht fiir die Volker” (42, 6).

Wie tief aber auch hier die Antwort Gehorsam heisst, zeigt
sich daran, dass nicht einfach das natiirliche Volk Triger der Ver-
heissung ist. ,,Denn nicht alle, die aus Israel stammen, sind (auch
wirklich) Israel”, interpretiert der Apostel Rém. 9, 6 diese Tat-
sache. Nicht die Nation, die Blutsgemeinschaft Israel, nicht das
»1srael nach dem Fleisch“ hat die Verheissung, sondern der ,, Rest
Jakobs®, der schear Ja2qob (Jes. 10, 21). Aus dem heiligen
Samen des gefillten Baumes (Jes. 6, 12) geht der geweihte Same
hervor, der den Grundstock der neuen Gemeinde bilden soll

1) Rudolf Bultmann, Kirche und Lehre im Neuen Testament. Glauben
und Verstehen. Gesammelte Aufsdtze 1933, S. 154.



e B e

(Jes. 65, 8 f.), wie auch nur ,jeder, der iibrigbleibt von allen
Heiden“, hinaufzieht zum Fest (Sach. 14, 16)1).

Erst von hier aus wird nun auch das kirchengriinderische
Handeln Jesu iiberhaupt verstdndlich. Es ist ein Zeichen ver-
tiefter Einsicht in die Sachzusammenhinge, die hier vorliegen,
dass die neutestamentliche Wissenschaft heute mehr und mehr
jene rein formalistische, schlagworthafte Auffassung des Reiches
Gottes und der Kirche aufgibt, die in der Kirche im besten Falle
die Verlegenheitsauskunft der enttduschten Reichserwartung sah.
»Jésus annoncait le royaume, et c’est I'église qui est venue” 2),
konnte der Modernist Loisy noch behaupten. Wir miissen heute
diesem Satz den sachgeméssern entgegensetzen: Weil Jesus die
Gottesherrschaft ankiindigte, schuf er auch die Gemeinde. Diese
Zusammenhinge hat besonders Albert Schweitzer, dem doch gewiss
keine kirchliche Voreingenommenheit nachgeredet werden kann,
richtig erkannt. Mit seiner Hauptthese, dass die eschatologische
Erfiillung ausblieb, haben wir uns hier nicht auseinanderzusetzen.
Er meint selbstverstindlich nicht, dass die gegenwirtige kirch-
liche Situation der Gegenstand der Verkiindigung Jesu sei. Aber
darin sieht er historisch sicher richtig, dass Jesus von Anfang an
eine Kirche schaffen wollte, nimlich die messianische ,,Gemeinde
der Heiligen“, wie sie in der Prophetie des Alten Testamentes
(Jes. 4, 3; Mal. 3, 16 f.; Dan. 7, 27) und in der spitjiidischen Apo-
kalyptik (Henoch 62, 7—8; 14—15) angekiindigt ist. Also, weil
Jesus das Reich nahe sieht, stiftet er die Heilsgemeinde. Es ist
deshalb nicht, wie man in der kritischen Forschung so lange an-
nahm, eine kiinstliche Riickprojizierung der Evangelisten, wenn
alle vier Jesus seine offentliche Titigkeit mit der Berufung von
Jiingern beginnen lassen, wenn in der Auswahl der Zwolfe sofort
eine deutliche Bezugnahme auf das Zwolfstimmevolk spiirbar
wird, wenn Jesus selbst bei seiner Lehre streng pridestinatianisch
vorgeht : Br teilt das Mysterium der Gottesherrschaft, to mysterion
tes basileias tu théu, nicht jedem mit, sondern allein denen, ,,denen
es gegeben ist (dedotai)* (Mark. 4, 11; Matth. 13, 11).

Von hier aus verliert auch jene Stelle alles Befremdliche,
die in der modernen Exegese wegen ihrer Singularitét besonders
heftig angefochten wurde: Matth. 16, 16 ff.: ,Du bist Petrus und

1) Gustav Fr. Qehler, Theologie des Alten Testaments, 3. Auflage, 1891,
S. 809, 824, 826.

2) Zitiert bei Peterson, a.a. 0. S. 3.



— 9 —

auf diesen Felsen (petra) werde ich meine Kirche bauen.” Wir
konnen hier in der Eile die dusserst komplizierte Petrusfrage nicht
besprechen. Aber so viel ist jedenfalls klar: Jesus spricht hier von
der eschatologischen ,,Gemeinde der Heiligen”, die er auf dem
Fundament des ersten Apostels errichtet. Ihr gibt er im folgenden
die Verheissung, dass sie auch unter den bald losbrechenden
Stiirmen der Endkrise nicht untergehen werde. ,,Die Pforten der
Holle”, die satanischen Michte, die alles andere zu bannen imstande
sein werden, werden sie nicht iiberwinden. Eigentlich gestiftet
wird aber diese neue Gemeinde nicht schon durch dieses erst ver-
heissende Wort, sondern im Abendmahlssaal, in dem sich der ver-
borgene und sterbende Messias im neuen Bunde mit ihr verbindet.

Nehmen wir hinzu, dass diese kleine Herde in der Bergrede
als ,,das Salz der Erde“, als ,,das Licht der Welt® (Matth. 5,
13—14) bezeichnet wird, so haben wir erneut alle Elemente bei-
einander, die schon die alttestamentliche Gemeinde gekennzeichnet
haben: Die Gemeinde ersteht durch die gottliche Wahl, durch
Bundschliessung, sie ist wesentlich eine eschatologische Grosse.
Sie ist Kultgemeinde, die sich griindet auf die befehlende Weisung.
Sie ist nicht Stamm, sondern ,,Rest, nicht Blutsgemeinschaft,
sondern ,,Kirche”. Und endlich: auch sie gehort nicht sich, sondern
ist bezogen auf die Erlosung der ganzen Welt 1).

Bei Paulus ist dieser Grundcharakter des Bildes nur insofern
verdndert, als er nicht mehr in der Situation vor den entschei-
denden Heilsereignissen steht, in der selbst Jesus als der erst
verborgen gegenwirtige Messias designatus handelt; fir das
Kerygma des Apostels ist vielmehr kennzeichnend, dass er Zeuge
der Auferstehung und Geisttréger ist, mit andern Worten: dass
er von der Kirche nach Ostern und Pfingsten zeugt, also ausgeht
von der Tatsache, dass der Christus erschienen ist, dass er bestétigt
und erhoht ist und als solcher paradox jetzt schon, noch vor der
Verwandlung der Welt, seine Gemeinde auf Erden hat, die damit
selbst ein ,,Wunderwesen® aus dem neuen Aeon mitten im alten ist.

Von dieser Grundtatsache, nicht von andern personlichen
Ansichten aus, ist es zu erkldren, dass die Aussagen des Apostels .
so stark verdndert erscheinen und so plerophor christologisch

1) Uber das Verhiltnis von ,,Reich Gottes und Kirche* stehen sehr
sorgfiltige Ausfithrungen in dem gleichnamigen Aufsatz von Robert Grosche
in dem erst seit der Niederschrift dieses Vortrages erschienenen Buche
,»Pilgernde Kirche®, 1938, S. 41 ff.



N | g—

lauten. War das alttestamentliche Gottesvolk noch die Schar
derer, die auf den Messias wartete, war auch noch die Jiinger-
schaft Jesu auf sein baldiges Kommen ausgerichtet, so gilt das
zwar in ganz bestimmtem Sinne auch noch von der Kirche, aber
zugleich ist in einem andern Sinne der Christus jetzt auch schon
in ihr gegenwirtig. Und eben dieses Doppelte, dass auch die neue
Heilsgemeinde noch des Reiches wartet, und dass sie dennoch
schon in einem andern Sinne zum erschienenen und bestétigten,
ja zur Herrschaft erhohten Christus gehort, macht ihr besonderes
Wesen aus. Es ist deshalb nicht verwunderlich, dass der Apostel
auf Schritt und Tritt von der Kirche spricht, auch dort, wo er nicht
ausdriicklich den terminus ekklesia gebraucht. Ich kann hier,
um dies aufzuzeigen, nur auf eine, allerdings sehr wichtige Be-
obachtung hinweisen, die, wie mir scheint, bisher in der Literatur
zum Kirchengedanken noch nicht geniigend ausgewertet wurde:
An den unzihligen Stellen, die von dem ,,Sein (der Gldubigen)
in Christus®, ihrem ,,en Christo einai* sprechen, meint der Apostel
nicht in erster Linie ein mystisches Sein der einzelnen im wiederum
individuell gedachten Christus, sondern das neue Sein auf dem
Boden der geschehenen Heilsereignisse, das heisst aber ,das
Sein in der Kirche”. In diesem Sinne ist ndmlich fiir Paulus die
Kirche nichts anderes als die Tatsache, dass es jetzt schon mitten
in der Welt einen Ort gibt, an dem nicht mehr das Alte, das heisst
aber, die zerstorte Schopfung, der gefallene Mensch, gilt, sondern
ein Leben moglich ist auf Grund neuer, entscheidender und ver-
wandelnder Gottes-Tat. ,,Zur Kirche gehoéren” kann ja nichts
anderes bedeuten, als im Glauben leben, dass der Messias erschienen
ist, dass er die Erlésung vollbracht hat, und dass der Glaubende
Teil hat an dem, was Er erlitt und erlangte, am Tod und an der
Auferstehung des Herrn. Wer getauft ist, ,ist in seinen Tod ge-
tauft”, ,mit ihm begraben®, um ,gleich wie Christus auferweckt ist
von den Toten durch die Herrlichkeit des Vaters®, mit ihm ,,in
einem neuen Leben zu wandeln® (Rém. 6, 3, 4). ,,Darum, ist jemand
in Christo, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist vergangen,
siehe, Neues ist geworden.” (II. Kor.5, 17.) Von hier aus, aus
der Sache, ergibt sich also die unerhérte Verflochtenheit der ekkle-
siologischen und christologischen Aussagen, die den paulinischen
Kirchenbegriff kennzeichnen. Es ist deshalb eine richtige Be-
obachtung, wenn er sie auch mit einer unzuldnglichen Terminologie
belegt, wenn Albert Schweitzer feststellt, dass beim Apostel das,



b G e

was er seine ,,Mystik™ nennt, aufs engste zusammenhéingt mit seiner
Ischatologie. Denn die eschatologische Grosse Kirche kann nur
begriffen werden aus der neuen Lage, die durch die Gegenwart
des Christus und seine Krlosungstat geschaffen wurde. Und es
ist so nur eine innere Konsequenz des paulinischen Denkens, die
unabhiingig von der Hchtheitsfrage festgehalten werden darf,
dass im Kolosser- und Epheserbriefe diese Nihe des Verhiltnisses
von Christus und der Kirche ihren Ausdruck findet in der Formel
vom Haupt-Sein des Christus und Leib-Sein der Kirche.

Diese Formel spielt in der neuern Literatur zum Problem der
Kirche, besonders auf katholischer Seite, eine hervorragende Rolle.
Unter dem Kennwort vom ,corpus Christi mysticum® versucht
man hier, vielfach in den Bahnen Mohlers oder Scheebens wan-
delnd, dem Geheimnis der wesentlichen Beziehung von Christus
und Gemeinde niher zu kommen. Ich erinnere nur an die zum
Teil tiefen, zum Teil aber auch spekulativ gewagten Arbeiten
von Adam 1), Bauhofer ?), Clerissac 3), Feckes %), Feuerer 5), Vonier )
und besonders an die sehr sorgfiltige Untersuchung des pauli-
nischen Kirchengedankens von Wikenhauser 7).

Von protestantischer Seite sind aus der letzten Zeit besonders
zwel Arbeiten zu nennen. Schlier®) und Kdisemann®) versuchen,
die Formel aus dem Vorstellungsgut der religiosen Umwelt zu er-
klaren, nédmlich der Aion-Anthropos-Lehre des gnostischen Ur-
mensch-Erloser-Mythos. In diesem Mythos ist der Urmensch ein
gottliches Wesen, das einst in die Materie herabsank und da-
durch sich oder wenigstens Teile seines Wesens an diese verlor.
Durch die Verbindung dieser Teile mit der Materie sind die Men-
schen entstanden. Die Erlosung besteht nun darin, dass durch

1) Karl Adam, Das Wesen des Katholizismus. Seit 1924 viele Auflagen.

2) Oskar Bauhofer, Einheit im Glauben und Das Geheimnis der Zeiten. -
Beide 1935.

3) Humbert Clerissac, O. P., Das Haus des lebendigen Gottes, 1936.

4) Carl Feckes, Das Mysterium der heiligen Kirche, 1934.

5) Georg Feuerer, Der Kirchenbegriff der dialektischen Theologie, 1933,
und Unsere Kirche im Kommen, 1937.

8) Abt Ansgar Vonier, Das Mysterium der Kirche, 1934.

7Y Alfred Wikenhauser, Die Kirche als der mystische Leib des Christus
nach dem Apostel Paulus, 1937. Vergleiche jetzt auch den Aufsatz ,,Der
katholische Begriff der Kirche® in ,,Pilgernde Kirche® von Robert Grosche,
1938, S. 23 ff.

8) Heinrich Schlier, Die Kirche im Epheserbrief, 1930.

%) Ernst Kdsemann, Leib und Leib Christi, 1933.



— 12 —

ein Wesen gleicher Art, den Erléser oder himmlischen Gesandten,
der weithin mit dem Urmenschen identifiziert wird, diese Teile aus
der Umklammerung mit der Materie gelost werden, so dass der
Urmensch seine ,,Glieder wieder mit sich vereinigen und in die
himmlische Welt zuriickfiihren kann. In einer bestimmten Form
des Mythus wird der Erléser nun gerade so wie im Kolosser- und
Epheserbrief als Haupt und die Summe seiner Erlosten als sein
Leib bezeichnet. ’

Es kann sich allerdings auf keinen Fall darum handeln, dass
bei Paulus die kosmologisch-dualistische Grundvorstellung dieser
gnostischen Spekulation vorlige. Fiir Paulus ist die Welt Gottes
Schopfung. Eine bose Materie kennt er nicht, und ebensowenig
kennt er die gnostisch-kabbalistische Vorstellung von zu erlésenden
Seelenfunken. Aber es wire denkbar, ist wenigstens nicht von
vorneherein auszuschliessen, dass Paulus, wie im Fall der Mysterien-
terminologie, so hier im Schema von Haupt und Leib des himm-
lischen Menschen, ein Gefidss vorgefunden hitte, das er beniitzt,
um die einzigartige, im wesentlichen in ganz andern Vorstellungen
gegriindete Gemeinschaft von Christus und Gemeinde zum Aus-
druck zu bringen. Das Wesentliche sind Paulus nicht die speku-
lativ-kosmologischen Vorstellungen, sondern die soteriologischen
Vorginge, die fiir ihn aber im geschichtlichen Handeln Gottes
in Christus allein ihre Erméglichung haben. Obschon im Kolosser-
briefe auch die kosmischen Beziehungen des Christus zum All ins
helle Licht der Verheissung treten, tritt uns doch nirgends eine
dualistische Welterkldrung entgegen, sondern vielmehr {iberall
nur die Botschaft vom Sieg des Christus iiber die personhaft ge-
dachten geistigen Gegenmichte. Es kann sich also unmoéglich um
eine direkte Entlehnung eines ,heidnischen“ Mythos handeln,
sondern hochstens um eine terminologische Pseudomorphose ).

Doch sei dem, wie ihm wolle, klar ist, was der Apostel mit dem
Bilde sagen will:

Die Vorstellung umgreift weit mehr als den Gedanken der
Einheit. Zwar ist auch dieser in ihr sehr kriftig betont, besonders
im Blick auf die Versohnung der bisher getrennten Gruppen der
Menschheit (Juden und Heiden) und beider mit Gott (Eph. 2).
Aber noch stirker als diese Seite sind in der Haupt-Leib-Vorstellung
zwei andere Tatsachen eingefangen:

1) So im wesentlichen auch Wikenhauser, S. 239 ff.



IR | -

1. Der Christus ist das Haupt im Sinne der alleinigen Herr-
schaft tiber Kirche und Kosmos. Das bedeutet aber fiir den Kirchen-
gedanken — ich beniitze hier eine Formulierung des Ziircher Neu-
testamentlers Gottlob Schrenk —: ,Kirche ist da, wo das Haupt
zur Geltung kommt®“, wo Christus wirklich als ,kyrios“ erkannt
und anerkannt ist, wo damit der neuen Herrschaft, die die Herr-
schaft des Bosen und der gottwidrigen Michte abgelost hat, voll
Rechnung getragen wird. KEs ist in diesem Zusammenhang auch
bedeutsam, dass im HEpheserbriefe nicht einfach die kosmologische
Betrachtungsweise des Kolosserbriefes durch die ekklesiologische
abgelost ist, sondern, dass die beiden Gesichtspunkte an der
wichtigsten Stelle (1, 22) verbunden und gegeneinander abgestuft
sind. Nachdem die iiberragende Stellung geschildert ist, in die
Gott durch sein heilsgeschichtliches Handeln den Christus ge-
bracht hat — ,,da er ihn von den Toten erweckte und ihn zu seiner
Rechten setzte in den himmlischen Regionen, hoch iiber jede Macht
und Gewalt und Kraft und Herrschaft und jeglichen Namen, der
genannt werden kann, nicht allein in dieser Weltzeit, sondern auch
in der zukiinftigen® —, nachdem so die kosmische Stellung des
Christus aufgezeigt ist, wird gesagt: ,,Und (diesem) hat (Gott) alles
unter seine Fiisse unterworfen und hat Ihn als Haupt, (das) iiber
alles (gesetzt ist), der Kirche gegeben, welche ist sein Leib“.

2. Aber sofort wird auch dieses Leib-Sein der Kirche niher
umschrieben. Die Kirche ist ,,die Fiille” des Christus, to pleroma
tu ta panta en pasin plerumenu, ,die Fiille dessen, der alles in
allen erfillt”. Der Ausdruck wdhpwua (pleroma) ist sehr komplexer
Natur. Es ist deshalb auch nicht von vorneherein klar, was der
Autor ad Ephesios hier darunter versteht. Das weitaus Wahr-
scheinlichste ist aber doch, dass er hier passivisch zu deuten ist,
so dass also hier die Kirche als ,,das von Christus Erfiillte” hin-
gestellt wird. Dann ist aber zu folgern, dass wie in Christus ,,die
ganze- Fiille der Gottheit wesentlich wohnt* (Kolosser 2, 9), das
heisst aber: die Wesensfiille Gottes gegenwirtig ist mit allen ihren
Energien und Kriften, so in der Gemeinde die Fiille der Lebens-
krifte des Christus wohnen soll. Ja, diese Erfiillung wird als
ein Prozess und als ein Ziel hingestellt. Paulus betet fiir die Leser,
dass sie ,,erfiillt werden mégen mit der ganzen Gottesfiille® (Eph. 3,
19). Es ist das Ziel des christologisch-ekklesiologischen Heils-
prozesses, dass Christus, hinaufgestiegen, hinauf iiber alle Himmel,
das heisst: bis zu der obersten Stitte, wo Gott wohnt, ,,das All



— 14 —

(mit seiner Macht) erfiille” (4, 10). Wrekenhauser erinnert mit Recht
daran, dass hier der gleiche Vorgang namhaft gemacht werde, wie
dort, wo in den Evangelien berichtet wird, dass erst der zur Rechten
Gottes Erhohte den Geist senden kann (Luk. 24, 49; AG 1, 4;
Joh. 7, 39). Dadurch wird fiir uns auf einem Umwege deutlich,
was hier ,erfiillen” heisst. Die Kirche ist also nicht die ,,Ergdnzung™
des Christus, wodurch dieser erst zum vollen Christus wiirde.
Das augustinische ,Jlli carni adjungitur ecclesia, et fit Christus
totus, caput et corpus®, das seit Mohler und Scheeben eine so
grosse Bedeutung fiir die Erhellung des Geheimnisses der Kirche
erlangt hat, geht iiber die ekklesiologischen Aussagen des Epheser-
briefes hinaus. Aber das ldsst sich allerdings sagen, dass an dem
Haupt-Leib-Bild das Entscheidende ist, dass der Leib in realster
Weise pleroma wird, das heisst aber: Anteil bekommt und erfiillt
wird mit den Lebenskraften des Christus, dass also die Kirche
hier nicht als eine blosse ,,Organisation” gesehen ist, die durch den
blossen Zusammenschluss von Menschen entstiinde. Auch durch
den Zusammenschluss gliubig gewordener Menschen mit Christus
entstiinde noch keine Kirche, wenn nicht die verwandelnde Macht
des Christus iiberginge auf die, die so mit ihm eins geworden.
Weil so die Kirche vom Haupte aus entsteht, werden auch so selt-
same Bilder, wie das vom Heranwachsen des Leibes zum Haupte
(4, 15) verstdndlich. Und weil hinter dem Bilde vom Leib viel-
leicht die Terminologie des Anthropos-Mythos steht, werden auch
Formeln einsichtig, wie die vom ,Hinangelangen... zum voll-
kommenen Manne, zum (vollen) Altersmass der Christusfiille®
(4, 13). Damit ist die Bedeutung des Leib-Seins der Kirche am
Haupte des Christus in ihrer Tiefe erfasst und zugleich auch
wieder die Grenze gezogen gegen eine iiberwuchernde Aus-Deutung,
die die Kirche als die ,fortgesetzte Menschwerdung des Christus™
versteht, so dass zuletzt Aussagen, die einzig von Christus gelten
konnen, geradezu auf die Kirche iibertragen werden.

ok sk
%

Vor solcher Ausdeutung miissen uns aber auch die Fest-
stellungen zuriickhalten, die wir nun iber den zweiten Gegen-
stand unseres Themas machen miissen. Wenn némlich in der Auf-
gipfelung des Kirchenbegriffs, wie sie uns im Epheserbriefe eben
entgegentrat, das Verhiltnis von Christus und Kirche als ein
so lebendiges und enges geschildert ist, dass dariiber die plero-



— 15 —

phorsten Ausdriicke nur das Notigste aussagen, so ist doch keines-
wegs zu libersehen, dass auch bei dieser Sachlage dennoch der
Christus nicht einfach mit der Kirche identifiziert wird, dass bei
dieser nahen Zusammengehorigkeit doch ein personhaftes ,,Gegen-
iiber” der beiden Grossen reinlich festgehalten wird. Dies ist aber
nicht mehr einfach durch eine exegetische Analyse des Bildes vom
Haupt und Leib, das in dieser Beziehung noch eine gewisse Zwei-
deutigkeit an sich trigt, zu erhirten, es kann vielmehr nur durch
eine sorgfiiltige Untersuchung des Verhiltnisses von Wort Gottes
und Kirche Gottes begriindet werden. Wir haben uns nun des-
halb dem zweiten Pol unseres Themas zuzuwenden.

Was heisst im Neuen Testament ,,Wort Gottes™ ?

Daraus muss sich dann von selbst die Antwort auf die Frage
ergeben, in welcher Beziehung die beiden Grossen zueinander
stehen.

Auch hier ist sofort festzustellén, dass wir, wenn wir den theo-
logischen Begriff des Offenbarungswortes — und nur um diesen
strengen Wortbegriff kann es sich in unserm Zusammenhange
handeln — n#her bestimmen wollen, nicht ausgehen diirfen von
irgendeiner allgemeinen Lehre vom Wort oder von einer um-
fassenden Darstellung des religionsgeschichtlichen Phinomens der
religicsen Rede schlechthin. Natiirlich gibt es fiir den Religions-
historiker auch ein Problem der Sprache in der Schrift, ist auch
eine Phianomenologie des biblischen Wortes denkbar. So besehen,
steht diese Sprache auch in weitern Zusammenhéngen, gibt es
selbstverstindlich zahlreiche formale Parallelen in der religiosen
Umwelt der einzelnen Schriftsteller. Aber, so interessant alle diese
Anklinge sind: Das Problem des Wortes Gottes, soweit es das
Offenbarungswort des Einzigen Gottes Israels, des Vaters unseres
Herrn Jesu Christi, meint, konnen diese Parallelen nicht wirklich
erkldren helfen.

Wag ist das Besondere an diesem Wort ?

Wir gehen auch hier vom Alten Testamente aus, nicht weil
wir dieses willkiirlich bevorzugen, sondern weil allein hier die
legitime Voraussetzung des Wortbegriffs auch des Neuen Testa-
mentes gegeben ist. Was ist, so fragen wir darum auch hier, das
Besondere an diesem Wort ? Dass das Wort Macht hat, dass es
schopferisch ist, dass es Befehl und Weisung gibt, ja auch, was
heute vielfach besonders hervorgehoben wird — ich erinnere nur
an Buber und Bultmann — dass es Anrede ist, das alles teilt es



— 16 —

weithin mit anderm sakralem Wort. Es gibt nur ein Kennzeichen,
das es von aller sonstigen religisen Mitteilung, auch allem, was
sonst noch etwa ,,Offenbarung” geheissen wird, abhebt. Das ist,
dass es geschichtliches Wort ist, das heisst aber, dass Gott
durch dieses Wort geschichtlich an der Welt handelt. Das Wort
des Gottes Israels ist also wesentlich ereignishaftes Wort.
Es ist Offenbarung nicht bloss in dem Sinne, wie es auch sonst
»apokalypsis® gibt, im Sinn der Enthiillung eines sonst verhiillten
Seinszustandes. Nicht ein héheres Sein, die himmlische Welt in
ithrem Geheimnis, wird in diesem Wort enthiillt, sondern Gott in
seinem Tun, in seinem Schreiten, seinem Vorgehen, seinem Be-
gegnen, seiner Entscheidungstat. Darum gibt es in der Schrift
keine Ontologie des gottlichen Seins, keine zeitlose, wiederholbare,
kreislaufige ,,Einsicht in Gottes Wesen, sondern immer nur die
Begegnung mit dem immer neu gegenwirtigen, uns in Liebe und
Gericht entgegentretenden Gott. Der Mensch wird nicht belehrt,
sondern gerufen, er wird nicht unterrichtet, sondern geliebt; er
empfingt nicht eine ,,Ethik“, sondern die konkrete Weisung, er
wird im Gegeniiber des personlichen Anrufs vor die Entscheidung
gestellt, zu gehorchen oder zu fallen, zu antworten oder zu fliehen.
Das Wort trifft den Menschen. Es verbindet ihn mit Gott oder
richtet ihn. KEs ,t6tet und macht lebendig®. ks ist immer kontin-
gentes, nie abstraktes, nie bloss ,,weises” Wort.

Dieser Charakter des gottlichen Wortes ist allerdings in der
spiteren jiidischen Lehre vom Cesetz verhiillt. Noch ist zwar das
Gesetz das Wort, das Gehorsam heischt. Aber schon haben es die
Lehrer auch verflacht in die , Ethik“ des Gesetzes, in das Mittel,
durch das es moglich wird, ,,die eigene Gerechtigkeit aufzurichten®
(Rom. 10, 3).

Jedoch, in Jesus ist es wieder, was es ehedem war: Gegen-
wirtiges Wort, Wort, das handelt, hier und jetzt, Wort, das
scheidet und heimholt.

Seine Botschaft von der Ndhe des Reiches, das ,,euangelion®,
mag Jesus nun die Vokabel, resp. ihr Aquivalent, selbst gebraucht
haben oder nicht, ist im strengsten Sinne solches ,,Wort”“. Nicht
sein Inhalt ist neu, — fast jeder Spruch hat seine Parallelen im
judischen Lehrstoff — sondern wie er es sagt, dass das Wort wieder
Ereignis ist, dass es von der Lehre zuriickfiihrt in das Wort
Gottes, das jetzt in Frage stellt und jetzt Gehorsam fordert
und jetzt Gott in seinem Handeln zeigt. Und dieses Handeln



— 17 —

— darin liegt die Gemeinsamkeit mit dem zum Begriff der Kirche
Gesagten — ist immer gemeindeschopferisch. Wo Wort ist, und,
wo gehorcht wird, da entsteht seine Kirche.

Zwar ist die Botschaft vom kommenden Reiche streng escha-
tologisch gemeint. Auch die Hauptstelle, die frither gerne zum
Beweis fiir eine wenigstens verborgene Gegenwiirtigkeit des Reiches
angefithrt wurde, Luk. 17, 20, spricht nur davon, dass die Ankunft
des Reiches nicht berechnet werden koénne; es kommt nicht , meta
paratereseos”, so, dass man sein Kommen beobachten konnte,
sondern es ist plotzlich da, ,,mit einem Schlage mitten unter euch
(entos hymon)“. Aber dennoch gibt es eine dynamische Gegen-
wart des herrscherlichen Handelns Gottes, eine Art ,symptoma-
tische” Gegenwart seiner Herrschaft!). Wenn Jesusim Geiste Gottes
die Damonen austreibt, so kann er diesen Einbruch in die Satans-
herrschaft dahin interpretieren, ,,dass (dadurch) die Gottesherr-
schaft iiber seine Horer gekommen sei” (Matth. 12, 28; Luk. 11, 20).
Er ,,sah den Satan, wie einen Blitz vom Himmel gestiirzt” (Luk. 10,
18). In gewissem Sinne ist die Herrschaft Gottes im Handeln Jesu
da. Das kommende Reich bringt nach der johanneischen Deutung
im Kerygma Jesu schon jetzt die Scheidung. Jetzt schon ist
,krigis tu kosmu® (Joh. 12, 31). Aber nicht nur Scheidung ist
es, sondern auch Gabe. Wihrend die prophetische Verkiindigung
erst Hinweis sein konnte (Mark. 1, 15), ist dies das kerygma Jesu
zwar auch noch, aber zugleich schon Erweckung neuen Lebens,
Versetzung in die Kindschaft und damit Vorweggabe von Reichs-
Dynamis. Damit wird aber erst das Wort Jesu ,,euangelion” im
Vollsinn des Wortes. In der Antwort Jesu an den zweifelnden
Tédufer schildert er sein Handeln als die Herauffiithrung von Reichs-
ereignissen: ,,Blinde sehen wieder und Lahme gehen, Aussitzige
werden gereinigt und Taube horen, und Tote stehen auf, und
den Armen wird das Evangelium gepredigt” (Matth. 11, 5; Luk. 7,
22). Das Wort gipfelt in der letztern Umschreibung. Die ,,Armen”
sind in der Prophetie die Anwirter des Reichs. Jesu Wort fiihrt
also die Gottesherrschaft wirklich herauf. Die Frohbotschaft ist
Verheissung und doch nicht nur Ankiindigung. Dadurch, dass
Jesus in der Synagogenpredigt seiner Heimatstadt Jes. 61, 1 auf
sich bezieht, zeigt er, dass Gott in seinem Worte entscheidend

1) 8. zu der Problematik der Gegenwirtigkeit des Reiches Heinz-
Dietrich Wendland, Die Eschatologie des Reiches Gottes bei Jesus, 1931,
S. 27 ff.

Internat. Kirehl, Zeitschrift, Heft 1, 1939. 2



— 18 —

handelt. In seiner Person ist, der Wirkung nach, schon
etwas von der Gottesherrschaft da.

Dasgelbe sagt auch das andere Stichwort, das Jesu Predigt
kennzeichnen soll: , keryssein®. Keryssein heisst nicht bloss ,,Lehre
verbreiten, sondern , keryssein ist das Ausrufen eines Kreignisses,
keryssein bedeutet Proklamieren®?1). Ks ist auffillig, dass
neben dem Verbum das Substantiv kerygma so stark zuriicktritt.
Es ist dies wohl daraus erkldrlich, dass nicht das kerygma, der
Inhalt der Botschaft, das Neue ist, sondern das ,Dass”. Das
lisst sich an dem Umstande aufzeigen, dass Jesus nach der Ge-
fangennahme des Tédufers einfach dessen Verkiindigung aufnimmt.
Und doch ist alles anders! Warum ? Deshalb, weil Jesus nicht
mehr nur Prophet ist, sondern der Erfiiller. Er bringt das, was er
anzeigt. Er proklamiert die Gottesherrschaft und bestétigt diesen
Heroldsruf durch begleitende Zeichen. Sein Bussruf ist nicht be-
griindet in der Siinde der Menschen, sondern in der andringenden
Nihe des Reichs. Deshalb sind aber doch nicht etwa. die Taten
wichtiger als das Wort, so dass das Wort blosse Mitteilung wére,
die Taten aber erst die ersten Anzeichen des Reiches herauf-
fithrten, sondern weil durch das wirkungskriftige Wort das Reich
heraufgefiihrt wird, geschehen die Wunder. Sie begleiten sympto-
matisch die Ausrufung des Reichs.

~ Deshalb kann, Luk. 8, 1, die ganze Tétigkeit Jesu (die Hei-

lungen eingeschlossen) in die Kennzeichnung zusammengefasst
werden: dass er war ,kerysson kai euangelizomenos ten basileian
tu théu”.

Dieses Wort erlischt aber nicht mit seinem Tode. Es ist viel-
mehr die Konsequenz dieser dynamischen Gegenwart der basileia
in seiner handelnden Person, dass einerseits das Johannesevange-
lium die erst am Erhohten erkennbaren christologischen Kenn-
zeichen in den ,historischen” Jesus zuriickprojiziert, und dass
andererseits die Apostel Jesu Wort neu aufnehmen.

Nur von dieser entscheidenden Bedeutung des Wortes aus
wird ndmlich auch der Apostel verstdndlich. Der Apostel ist
nicht einfach ein ,,Prediger”. Sein Wort ist nicht bloss ein Reden
iiber Christus, sondern fortgesetzte Rede Christi. Er ist Stell-
vertreter Christi. Er gehért in diesem besondern Sinne mit ins
Evangelium. Der ,schaliach®, der Gesandte, und das heisst

1 Gerhard Friedrich, Theol. Worterbuch, III, S.702.



WREN s

Apostel, ist nicht blogs Missionar, er steht an der Stelle des Sen-
denden. ,,Wer euch hort, horet Mich”, sagt Jesus im Lukas-
evangelium (10, 16). .

Der Apostel ist allerdings insofern nicht ein ,,alter Christus®,
als ihm keine heilswirkerische Bedeutung zukommt. Kr ist nicht
das Wort wie der Christus. Aber er ist auch nicht einfach der,
der das Wort sagt, das zu ihm geschah, wie der Prophet, sondern
er hat das Wort in jener besonderen Verbindung von Zeugenschaft
und Auftrag, die nur beim Apostel zutrifft. Der Apostel ist zwar
beides auch, Prophet und , martys™ (Zeuge), aber er ist noch etwas
dariiber hinaus, was nicht im rein Charismatischen einzufangen
ist — er ist durch einen besondern Auftrag bestellt. Sein Wort
ist insofern wirkliche Fortsetzung des Herrenwortes, als es, wie
dieses, in der besondern, entscheidungsvollen Situation, ,da die
Zeit erfiullet war®, geschieht, weil es wie dieses entscheidendes
Wort ist. CGewiss gilt dies auch von anderm Zeugenwort, wie
dem der Propheten und dem der ,,Zeugen® im Sinn von I. Kor. 15.
Aber ,,Apostel” im strengen Sinne sind nicht alle diese Zeugen,
sondern nur die Zwolf und Jakobus und Paulus. Apostel in diesem
besondern Sinne sind nur die, die zu der Augenzeugenschaft der
Auferstehung den Dienst der Ausrichtung des Evangeliums noch in
besonderem Auftrag hinzuempfangen haben. Es ist deshalb un-
zulinglich, zu behaupten, das Zeugnis fir die Auferstehung mache
den Apostel aus, zum martys muss noch die Sendung kommen:
,Woher sollen sie das Recht zur Verkiindigung haben, wenn sie
nicht (dazu) ausgesandt werden ?“1!) (Rém. 10, 15) 2).

Wihrend aber in den spétern Martyrern sich die Bezeugung
der Schau, wenn auch in einer besondern Abwandlung, wieder-
holt, ist der Apostolat ein Amt, das nur der Urzeit angehoért. Der
spitere Bischof, von dem in diesem Zusammenhang nicht zu han-
deln ist, ist wohl Traditionszeuge. Er steht mit dem Apostolat
in einem bestimmten sukzessionsméssigen Zusammenhang, aber
er ist nicht ,,Apostel” in diesem nicht wiederholbaren Sinne.

Deshalb bleibt sachgemiiss fiir die Kirche das apostolische
Wort grundlegendes Wort. Es ist nicht historische Engherzigkeit

1) 8. dazu die richtig interpretierende Ubersetzung von Wilhelm
Michaelis, Das Neue Testament, II, S. 155 f.

2) Karl Holl, Der Kirchenbegriff des Paulus in seinem Verhéltnis zu
dem der Urgemeinde. Gesammelte Aufsiitze zur Kirchengeschichte, 11. Band:
Der Osten, S. 52.



— 20 —

oder blosse Angstlichkeit der Kirche, wenn sie fiir alles entschei-
dende Wort die ,,apostolische” Legitimierung fordert, sondern viel-
mehr niichterne Einsicht in das Wesen alles legitimen Offenbarungs-
wortes selbst. Das apostolische Wort ist auch deshalb vor allem
andern Wort exemptes Wort, weil es nicht nur aufgetragenes
Heroldswort ist, beschrinkt in seinem Gehalt und begrenzt auf
kurze Zeit, wie das Wort der Begleiter Jesu (Matth. 10, 7; Luk. 9, 2;
Mark. 3, 14). Es gehért zum Auftrag des Apostels, dass er vom
Auferstandenen erteilt ist, und dass so sein Wort bis zur Parusie
gilt (AG 10, 42). Das Wort des Apostels ist deshalb im gleichen
Sinne kirchengriinderisches Wort, wie das des Christus. In
seiner Mitteilung wird Christus vergegenwiirtigt. Es gibt nicht ein
gesondertes Wort des Christus, und daneben ein anderes, als ein
mzweites” Wort, noch das Wort der Apostel. Der Apostolat ist
vielmehr selbst ,diakonia tes katallages™ (Dienst der Vers6hnung),
ja, sein Wort logos tes katallages, so dass im predigenden Apostel
Christus selbst, ja Gott selbst Menschen anredet: , Fiir Christus
also werben wir, indem Gott gleichsam durch unsern Mund pre-
digt: wir bitten euch fiir Christus, lasst euch verséhnen mit Gott*
(II. Kor. 5, 20). Das Apostelwort ist genau so, wie das Christuswort,
gekennzeichnet durch seinen Ereignischarakter: ,,Siehe, jetzt ist
die willkommene Zeit, siehe, jetzt ist der Tag des Heils” (1. Kor. 6, 2).
An ihm entscheidet sich mit eschatologischer Dringlichkeit Leben
und Tod (II. Kor. 2, 15 f.). Es ist Kraft, nicht bloss Rede, fiir
jeden, der da glaubt (Rém. 1, 16). Es verbreitet nicht Gedanken,
die sich dem natiirlichen Verstindnis anbieten und von diesem
abhingen, sondern an ihm, wie am Christuswort, wird entschieden
iiber Rettung und Verlorengehen, iiber Rechtfertigung oder Ver-
urteilung.

Darum gilt wirklich von diesem Wort, dass aus ihm die Kirche
Gottes geboren ist. Weil es die Fortsetzung des Christuswortes
und dadurch auch die Fortfiithrung des Christusgeschehens
ist, ist auf ihm die Kirche begriindet. Sie ist begriindet auf dem
Grunde der Apostel und Propheten (Eph. 2, 20). Das Bild vom
Bau, das an dieser und anderen Stellen des paulinischen Zeug-
nisses (I. Kor. 3, 1), auch 1. Petri 2, 4 ff. und im Pastor Hermae
(Vis. 3; Sim. 9) zutage tritt, ist, wie neuere Untersuchungen wahr-
scheinlich gemacht haben, mit dem vom himmlischen soma und
dem vom himmlischen Kleid verwandt. Es diirfte in diesem Zu-
sammenhang auch nicht bedeutungslos sein, dass im vierten Ka-



— 91 —

pitel des Epheserbriefes die Einsetzung der Amter des Worts aus-
gerechnet zwischen einer pleroma- und einer soma-Stelle (4, 10
und 4, 12) aufgefithrt wird. Es ist ja nicht etwa so, dass unter diesen
Bildern die innere mystische Einheit und Gemeinschaft der Kirche
dargestellt wiirde und dann daneben, unter einem andern Gesichts-
punkt, die Kirche auch in ihrem verfassungsméssigen Aufbau,
etwa als Heilsanstalt, betrachtet werden konnte. Sondern eben
dieses Ineinander von Leib-Sein und Amtskirche ist fiir die neu-
testamentliche Situation kennzeichnend.

Und eben hier, an dieser zentralen Stelle, ergibt sich aus der
Sache heraus das Problem der Beziehung von Wort und Kirche
Gottes. KEs ist ein Mangel der bisherigen Darstellungen, sowohl
des Kirchengedankens wie des Wortproblems, dass sie, wenigstens
soweit es das Neue Testament angeht, die beiden Grossen fast
immer nur gesondert untersuchen. Das ergibt eine peinliche
Unzulidnglichkeit fiir die Erorterung beider Problemkreise.

Wie verhalten sich Wort und Kirche an den zuletzt beriihrten
Stellen ? Mit den Eph. 4, 11 genannten Amtern ist deutlich auf
die Bedeutung des Wortes auch fiir das geheimnisvolle corpus
Christi mysticum verwiesen. Denn diese Amter vertreten das
Wort. Was ist dann aus der Stelle zu erheben? Doch wohl ein-
deutig nur dieses, dass die Kirche auf das Wort gegriindet ist,
dass sie ganz aus dem Worte Gottes lebt, dass auch ,,das Hinan-
wachsen zum Haupte” wesentlich bedingt ist durch eben diese be-
stindige Wirkung des Wortdienstes, ohne den das Leben der Kirche
iiberhaupt nicht begriffen werden kann.

Dariiber, dass so Wort und Kirche zusammengehdéren wie
Haupt und Leib, dariiber, dass hier eine Beziehung besteht, ohne
die weder die eine noch das andere begriffen werden kann, diirfte
wohl Streit kaum moglich sein.

Aber, eben auch an diesem Punkt, da es um die Frage geht,
wie das Verhiltnis von Wort und Kirche Gottes genau zu kldren
ist, erheben sich, zumal seit der neuzeitlichen Glaubensspaltung,
auch all die schier unentwirrbaren Fragen, die aus dem Problem
der kirchlichen Uberlieferung erstehen.

Dariiber kann allerdings unter ehrlichen Forschern wohl kaum
ein Streit entstehen, ob es in der dltesten Gemeinde Jesu ,,Tra-
dition gibt oder nicht. Es ist ein zutage liegendes, historisch
vollig klares Faktum, dass das Wort Jesu und zum Teil gewiss



— 99

auch die apostolische Verkiindigung auf dem Wege der Ubergabe
von Mund zu Mund weiter tradiert wurden. Die formgeschichtliche
Untersuchung, die darauf ausgeht, den Vorgang der Entstehung
unserer Evangelien zu rekonstruieren, hat in neuerer Zeit sehr
wahrscheinlich gemacht, dass sich dieser Prozess in dhnlicher
Weise abspielte wie die Sammlung der Rabbineniiberlieferung der
spatjidischen Zeit. Es ist also nicht zu verkennen, dass hier Wort
und Tat Jesu, und beides gehort in Eins fiir den Begriff des ur-
christlichen Kerygmas, zuerst relativ lange miindlich weitergegeben
wurden, ehe daraus Schrift entstand. Es ist weiter deutlich, dass
auch der Apostel, der im Eingang des polemischen Galaterbriefes
mit geradezu eifersiichtiger Betonung hervorhebt, nicht nur, dass
sein Evangelium nicht ,kata anthropon® sei, sondern, dass er es
auch nicht von einem Menschen, durch bloss menschliche Tra-
dition, empfangen habe (ude ego para anthropu parelabon auto,
ute edidachthen), sondern durch eine Offenbarung Jesu Christi
(Gal. 1, 12), es ist, sage ich, dennoch nicht zu verkennen, dass auch
Paulus Tradition, die er von der Urgemeinde empfangen hat,
kennt. Zwar ist das ,,parelabon apo tu kyriu“ (ich habe es von dem
“Herrn empfangen), mit dem er (I. Kor. 11, 23) seinen Abendmahls-
bericht einleitet, noch zweideutig, aber den Bericht iiber die
Erscheinungen des Auferstandenen, von denen er I.Kor.15, 3
sagt: , Paredoka gar hymin en protois, ho kai parelabon” (denn
ich iiberlieferte euch vor allem, was ich [selbst] auch empfangen
habe), kann er nur durch miindliche Mitteilung der andern Apostel
empfangen haben. Es bediirfte deshalb eigentlich gar nicht des
weitschichtigen Nachweises, wie ihn etwa Joseph Ranft in seinem
Buch iiber den ,,Ursprung des katholischen Traditionsprinzips® !)
fiihrt, um zu erhirten, dass die ersten Gemeinden von miindlicher
Tradition lebten. Das Neue Testament ist tatséchlich voll von
Traditionsterminis wie ,,paradosis®, ,paradidonai“, ,paralam-
banein®“, ,didache”, ,akuein®, ,martyria®“, ,paratheke”, und wie
sie alle heissen. Es ist auch durchaus richtig, wenn Ranft die ter-
minologische Untersuchung in diesem Sinne noch auf andere Stich-
worte wie ,,akoe”, , diakonia“, ,diakonein” ausdehnt. Ja, es lassen
sich tatsdchlich in den Pastoralbriefen schon Anfinge von Tra-
ditionsketten feststellen.

) Dr. theol. Joseph Ranft, Der Ursprung des katholischen Traditions-
prinzips, Wiirzburg 1931.



— 923 —

Hier liegt aber gar nicht das eigentliche Problem. Hs ldsst
sich nicht bestreiten, dass die dlteste Kirche, so besehen, im tiefsten
Sinn des Wortes Traditionsgemeinschaft ist ).

Die Frage ist auch nicht, ob es im Neuen Testament das gebe,
was Johann Adam Méhler den kirchlichen Gemeingeist nannte.
Méhler fasst die Tradition im weiteren Verstande als ,,den eigen-
thiimlichen in der Kirche vorhandenen und durch die kirchliche
Erziehung sich fortpflanzenden christlichen Sinn“, als ,,das fort-
wahrend in den Herzen der Gliaubigen lebende Wort®, als ,,den
in der Kirche durch Jahrhunderte vorliegenden Gesamtglauben®,
Er vergleicht dieses , kirchliche Bewusstsein® mit dem einem jeden
Volke ,.in sein tiefstes, geheimstes Dasein eingeprigten Charakter,
welcher es von allen iibrigen Voélkern unterscheidet und sich im
offentlichen und hiuslichen Leben, in Kunst und Wissenschaft,
kurz nach allen Beziehungen hin eigenthiimlich ausprigt”, dem
»Schiitzenden Genius, dem leitenden Geist, der von den Stamm-
vatern hinterlassen wurde® 2). Wer wollte bezweifeln, dass es auch
in der Urkirche, diese als soziologisches Gebilde genommen, sofort
einen solchen ,,Gemeingeist” gab, der sie von allen andern dhnlichen
Gebilden charakteristisch abhob. Aber eben dieses selbstverstédnd-
liche ,,LLeben in der Tradition der Kirche” steht nicht mehr zur
Debatte, wenn wir das eigentliche Problem von Wort und Kirche
zu erhellen haben.

Mohler sah sich deshalb selbst in seiner Untersuchung der
kontroverstheologischen Probleme zu einem ,engern Begriff“ der
Tradition gendotigt, nach dem ,,von der katholischen Kirche be-
hauptet wird, dass ihr Manches von den Aposteln iiberliefert sei,
was die heilige Schrift entweder gar nicht enthalte oder hochstens
andeute” 3).

Mit diesem Satz erst ist das Problem ganz streng gestellt.
Das sind die ,sine scripto traditiones, quae ab ipsius Christi ore -

1) Die Frage, wie Jesus sich zum Traditionsgedanken der spét-
judischen Gemeinde gestellt habe, kénnen wir hier nicht erértern. Dariiber
unterrichtet sehr sorgfiltig Werner Georg Kiimmel, Jesus und der judische
Traditionsgedanke, Zeitschrift fur die neutestamentliche Wissenschaft,
Bd., XXXIII, 1934, S.105—130. Auch die Frage, inwieweit im Neuen
Testament schon zwischen verbindlicher Offenbarung und blossen Tradi-
tionen (z. B. in Fragen der Kirchenzucht) unterschieden wird, kann hier
nicht berticksichtigt werden.

2) Symbolik, 1843, S. 356 ff.

8) Symbolik, 1843, S. 373.



_— 24

ab Apostolis acceptae, aut ab ipsis Apostolis Spiritu Sancto dic-
tante quasi per manus traditae ad nos usque pervenerunt”, iiber
die das Konzil von Trient am 8. April 1546 bestimmte, dass sie
von der Kirche ,,pari pietatis affectu ac reverentia“ angenommen
und verehrt wiirden. Diese Entscheidung trifft, so sehr sie die
Frage nach dem Inhalt und der Umgrenzung dieser Traditionen
offen ldsst, den eigentlichen Kernpunkt des Problems ,,Schrift
und Tradition®.

Die historische Frage nach dem Vorhandensein solcher ausser-
neutestamentlicher Traditionen kann mnatiirlich nicht mehr aus
dem Text des Neuen Testamentes selber beantwortet werden.
Es lige deshalb nahe, hier mit einer bequemen Inkompetenz-
erklirung zu schliessen und die schwierige Losung dem Kirchen-
historiker oder Systematiker zu tiberlassen.

Aber die eigentliche Sachfrage hingt gar nicht an dieser histo-
rischen Feststellung als solcher. Die Moglichkeit ausserbiblischer
Hiraditiones™ ist von vorneherein zu unterstellen.

Wenn aber so Gottes Wort weder prinzipiell in der Schrift
gefangen noch prinzipiell durch sie abgeschlossen sein muss, so
bleibt doch das eigentliche Problem bestehen, wie verhilt sich das
Wort Gottes zu der Kirche und diese zu ihr. Das ist die Frage,
die uns gestellt ist. Diese entscheidende Frage kann aber prin-
zipiell durchaus schon aus dem neutestamentlichen Zeugnis heraus
beantwortet werden.

In der nachtridentinischen, katholischen Theologie haben sich
immer wieder Ausserungen hervorgewagt, die geradezu einen
Vorrang der Kirche, resp. des obersten kirchlichen Lehramtes vor
der Schrift, behauptet haben. Dort allerdings, wo man das Ver-
héltnis der beiden Grossen nicht bloss polemisch, sondern sachlich
sorgfiltig erwigt, weiss man um die Fragwiirdigkeit einer Formu-
lierung, die eine eigentliche Uberordnung der Kirche iiber das
Wort annimmt. Ich greife aus dem grossen Chor der Stimmen
nur eine, vielleicht sehr private, Ausserung heraus, die mir aber
besonders wertvoll ist, weil sie das Problem wirklich an dem
Punkt aufgreift, wo es uns in unserer exegetischen Untersuchung
begegnete. Oskar Bawhofer kommt in seinem Aufsatz ,,Corpus
Christi und Wort Gottes 1) zu der Schlussfolgerung, dass der

1) Zuerst erschienen in Catholica, 1933, Heft 3, wieder abgedruckt in
Einheit im Glauben, 1935, S. 83—105. Ich zitiere nach dieser Wiedergabe.



pos DB 2paa

Kirche allein ,,iibergeordnet® sei ,,ihr gottlicher Stifter, der erhchte
Herr, das ,Haupt® der Kirche” (S. 87). Die Schrift aber sei allein
»das Zeugnis ') von dem Christus von seiner Menschwerdung und
Erhéhung und von seiner Leibwerdung in der Kirche“ (S. 87). ,,Die
Kirche aber ist 1) dieser ,Leib¢, das Corpus Christi, das griindet im
Haupt Christus und bezeugt ist in der Schrift als dem Zeugnis
von dem Christus und seiner Kirche. In der theologischen Ord-
nung, die zugleich die Ordnung des Corpus Christi ist, ist ein
faktischer Widerstreit ebenso wie ein Rangwiderstreit zwischen
dem Zeugnis der Schrift und der ,Autoritdt‘ der Kirche gar
nicht ausdenkbar (S. 87). Kirche und Schrift stehen deshalb nach
Bauhofer ,,in Einer Abhingigkeit von Christus® (S. 87). Die Ver-
schiedenheit besteht nur darin, dass das Leib-Sein der Kirche,
»die ,Gabe‘ des Brautigams an seine Braut®, in der Schrift ,,wieder-
gegeben®, , beurkundet” wird (8. 88), wihrend ,,das Mysterium der
Kirche als die Fiille Christi die Wahrheit des Wortes Gottes®
selbst ,,ist” (S.104). Da aber ontisch zwischen ,,Gabe” und ,,Wieder-
gabe“ das Verhiltnis von Vorgeordnetem und Nachgeordnetem
besteht, kommt Bauhofer zu dem Schluss, dass zwar die Kirche
der Schrift nicht tibergeordnet sein konne, dass sie ihr aber vor-
geordnet sei (S. 87).

Wir werden diese sorgfiltige Unterscheidung sehr ernst nehmen
miissen und diirfen nicht die grobern Formulierungen bekdmpfen,
wenn wir so reinliche besitzen. Wir werden auch nach unsern
Ausfithrungen tiber das neutestamentliche Zeugnis von der Kirche
das Verhiltnis von Christus und der Kirche nicht weniger real zu
nehmen geneigt sein, als dies in diesen Sédtzen zum Ausdruck kommt.
Was aber an diesen Formulierungen doch Bedenken erregen muss,
das ist die hier wie auch sonst in der dogmatischen Behandlung
des Schriftproblems zutage tretende Beurteilung der Schrift als
einer blossen ,,Urkunde®.

Es ist deshalb zu fragen, ob hier, bei aller unbezweifelbaren
Ehrfurcht vor dem lebendig gedachten Wort der Schrift, auch
wirklich klar und scharf genug gesehen werde, was in ihr Wort
Gottes heisst. KEs ist zu fragen, ob hier gesehen sei, dass dieses
Wort, wie wir gezeigt, auch als das Wort der Zeugen, Wort des
Christus bleibt, so, dass also die hier fiir Christus mit Recht

1) Im Erstdruck in der Zeitschrift ,,Catholica” vom Verfasser selbst
gesperrt (S. 127 und 128).



— 96 —

bezeugte Uberordnung aus der Sache heraus auch fiir dieses,
Sein Wort, postuliert werden muss. Das Wort des Christus ist
aber, wie wir gesehen haben, auch im Wort der Apostel und Pro-
pheten Wort des Hauptes an die Kirche. KEs geht deshalb nicht
an, zu sagen, dass ,,diese Schriften aus dem Sein des Leibes Christi
geboren und aus seiner Fiille heraus beglaubigt™ seien (S. 93). Viel-
mehr umgekehrt gilt vom Worte, dass aus ihm der Leib des
Christus geboren und durch es in seinem Wachstum immerzu er-
neuert wird 1).

Wenn in spéterer Zeit die Kirche dem Corpus biblicum des
Alten Testamentes die Schriften des neuen Bundes als gleich-
wertige Schrift anreiht, so verfiigt sie damit nach ihrem eigenen
Urteil keineswegs in eigener Machtvollkommenheit iiber dieses
Wort, sondern sie bezeugt, im Glauben, dass dieses Wort an sie
gerichtetes Gotteswort sei, dass Er in diesem Wort in einem
exempten Sinne an ihr gehandelt hat und weiter handelt, und
dass sie sich deshalb solchem Wort in immer neuem Gehorsam zu
unterstellen gewillt sei.

Es sollte nach diesen Feststellungen kaum mehr nétig sein,
ausdriicklich zu erkldren, dass wir damit keineswegs dem hand-
festen Schriftgebrauch eines falsch verstandenen Schrift-,,Ortho-
doxismus®, noch der ebenso abwegigen, weil ,viiterlosen” und
damit unkirchlichen Schriftauslegung eines missverstandenen Bibli-
zismus das Wort reden. Was wir klarstellen wollen, ist nur das
eine, dass im Neuen Testament immer und tiberall das Wort
das Wort des sich offenbarenden Gottes ist, und dass deshalb
Gott das Subjekt dieses Wortes bleibt, so, dass nie die Kirche
an seine Stelle treten kann. Nirgends geht das Wort so in die
Kirche ein, dass dadurch das absolute Gegeniiber von Wort
und Kirche, dass also der Anrede- und der Ereignischarakter dieses
Wortes aufgehoben wére.

1) Eine wertvolle Erorterung des ganzen Problems, die unsern Schluss-
folgerungen sehr nahe kommt, gibt Robert Grosche in dem Aufsatz ,,Schrift,
I'Tberlieferung und Kirche® in ,,Pilgernde Kirche®, 8. 205 ff. ¥r bemiiht sich
mit grossem Ernst, hinter die rein kontroverstheologischen Formulierungen
der gegenreformatorischen Theologie zu den altkirchlichen Thesen vor-
zudringen. So wird die Unmittelbarkeit der Schrift in ihrer Abhéngigkeit
von Gott (Gott ist ihr ,,Urheber®, die Schrift ist nicht Erzeugnis der Kirche)
schon herausgearbeitet. Aber auch er kann naturgemiss das absolute
»Gegeniiber” von Schrift und Kirche nicht so reinlich festhalten, wie
es hier gefordert ist.



wmx O o

So ldsst sich vom Neuen Testamente her zwar das rein histo-
rische Problem, das dem der Kampfsituation der alten Kirche und
der Reformationszeit entsprungenen Problemkreis zugrunde liegt,
nicht eindeutig losen. Aber die prinzipielle Frage, die uns durch
die christologisch-ekklesiologischen Aussagen des Neuen Testa-
ments gestellt ist, ndmlich, wie die Kirche als der Leib des Christus
sich verhalte zu Seinem Wort, ist allerdings von nirgendwo her so
eindeutig zu beantworten wie gerade aus diesem Worte selbst.

Wenn Christus, wie es im Eingang des Johannesevangeliums
heisst, das Wort selber ist, so gilt auch von dem von ihm ge-
sprochenen Worte, das sich im Wort der Apostel und Propheten
fortsetzt, jene Strenge des Verhéltnisses, die gerade in den plero-
phoren Aussagen des Epheserbriefes ihren vollendetsten Ausdruck
gefunden hat: Er ist das Haupt des Leibes, Sein Wort bleibt zu
ihr gesprochenes, sie richtendes und aufrichtendes Wort.

Es ist aber nicht einzusehen, wo der Kirche grossere Gnade
widerfahren konnte als da, wo sie im Ereigniswerden des Worts
erfihrt, was dem Knaben Samuel geschah, da ihn der Herr im
Dunkel rief und er den Rat des Hohenpriesters befolgte. Es ist
nicht zu sagen, was es fir die Kirche fiir eine gréssere Néhe zum
Heiligtum geben koénnte als die, dass sie je und je an seine Stelle
zu stehen kommt und zu sagen vermag: ,,Rede, Herr, dein
Knecht hort!” (I. Samuelis 3, 9.)

Bern. ErNsT (GAUGLER.




	Das Wort und die Kirche im Neuen Testament

