Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 4

Artikel: Bericht Uber den XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Zrich
25. - 29. August 1938

Autor: Heinz, Max / Vogel, H. / Pfister, Paul E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404141

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Bericht

iiber den

XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Ziirich

29.—29. August 1938.

Bearbeitet von Max Heinz, Pfarrer in Ziirich.

10 Uhr:

20.30 Uhr:

8.30 Uhr:

Tagesordnung des Kongresses.

Donnerstag, den 25. August.
Altkatholische Bischofskonferenz (im kleinen Saal
der Miinz).
Zwangloses Zusammensein der Kongressteilnehmer
im Hotel Elite (I. Stock).

Freitag, den 26. August.

Hohes Amt mit allgemeiner Kommunion, Bischof
Kiiry.

9.30-12 und 14—17 Uhr: Theologische Studientagung (im grossen

17 Uhr:

18.15 Uhr:

Saal der Miinz)1).

1. Referat: Kirche und Wort Gottes im Neuen
Testament (Prof. Dr. E. Gaugler, Bern).

2. Referat: Dogmengeschichtliches zum Begriff der
Tradition (Prof. Dr. A. Gilg, Bern).

3. Referat: Wort Gottes und Tradition im Alt-
katholizismus, unter besonderer Be-
rucksichtigung der Utrechter Konven-
tion (Erzbischof A. Rinkel, Utrecht).

Hauptversammlung des Willibrordbundes: Leitung

Pfr. H. Flury, Méhlin (im Unterrichtszimmer).

Hauptversammlung des internationalen altkatho-

lischen Hilfsvereins: Leitung Pfr. Dr. O. Steinwachs,

Mannheim (in der Herzogstube).

1) Die Referate werden spiter in der L K. Z. verdffentlicht.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 13



— 194 —

20 Uhr: Offentliche Versammlung im Auditorium maximum
der Kidgendossischen Technischen Hochschule (am
besten zu erreichen mit Tram Nr. 10, Nr. 6, oder
mit der Drahtseilbahn E. T. H.).

Der christliche Glaube und die Verfassung dev Kirche.
(Bedeutung der Edinburger Konferenz.)
Referenten: Bischof A. Kiiry.
Metropolit Germanos, Erzbischotf von
Thyatira, Exarch des okumenischen
Patriarchates von Konstantinopel
(London).
Lordbischof R.G. Parsons von South-
wark (Liondon).

Samstag, den 27. August.

7.30 Uhr: Gedéchtnisgottesdienst fiir die entschlafenen Fihrer
des Altkatholizismus. :
8.15 Uhr: Anglikanischer Gottesdienst, gefeiert vom dele-
gierten Bischof des Erzbischofs von Canterbury,
Lordbischof R. G. Parsons von Southwark.
9.15—12 und 14—16 Uhr: 1. Kongrefsitzung (iim grossen Saal
der Miinz).
1. Begriissung durch den Priisidenten des stiindigen
Kongressausschusses, a. Direktor E. Frey-Vogt,
Basel.
2. Wahl des Prasidenten und des Bureaus des
Kongresses.
3. Bericht des Sekretirs des stindigen Kongress-
ausschusses: Bischof E. Kreuzer, Bonn.
4. Ansprachen der Vertreter der dem Altkatholi-
zismus befreundeten Kirchen.
5. Erster Beratungsgegenstand: Das Wiederaufleben
alten katholischen IFrommigkeitsgules
a) in der romisch-katholischen Kirche: Pfarrer
H. Vogel, Saarbriicken;
b) in der protestantischen Kirche: Pfr. M. Heinz,
Ziirich.
¢) Schlussfolgerungen fiir die altkatholische
Kirche
aa) Deutschlands: Pfr. P. Pfister, Blumberg,



16—18 Uhr:

20 Uhr:

9 Uhr:

11—13 Uhr:

13 Uhr:

14.30 Uhr:

15 Uhr:

15 Uhr:

17 Uhr:

— 196 —

bb) der Schweiz: Pfr. C. Neuhaus, Basel,
c¢) Hollands: Prof. Dr. C. G. van Riel.
d) Diskussion.
Garden-Party mit Tee, den Kongressteilnehmern
geboten durch die Gemeinde Ziirich im Waldhaus
Dolder (Hinfahrt per Autocars ab Miinz).
Abendgottesdienst (Vesper) mit Ansprachen der
altkatholischen Bischofe (6ffentlich).

Sonntag, den 28. August.

Gottesdienst mit allgemeiner Kommunion: Bischot

Kiry, Predigt Bischof Kreuzer.

2. Kongrefsitzung (in der Augustinerkirche).

1. Wahl des stéindigen Kongressausschusses.

Bestimmung des nichsten Kongresslandes.

Zweiter Beratungsgegenstand: Der Dienst der

Kirche an der Welt.

a) Kirche und Volk: Prof. Dr.van Riel, Amsterdam.

b) Moglichkeiten und Grenzen der international-
altkatholischen und der o6kumenischen Zu-
sammenarbeit: Pfarrer Dr. Kiry, Zirich.

Festbankett im grossen Saal des Restaurants ,zur

Borse“ (Bleicherweg 5, Nahe Paradeplatz).

Versammlung der Arbeitsgemeinschaft der Frauen-

verbinde: Leitung Frl. Peter, Schonenwerd (im

Unterrichtszimmer).

Delegiertenversammlung des schweizerischen Ver-

o O

bandes christkatholischer Frauenvereine: Leitung

Frl. Peter. Vortrag von Frau Dr. P. Schulthess-
Reimann, Basel: Frauenaufgaben in heutiger Zeit
(im grossen Saal der Miinz).
Delegiertenversammlung  der  christkatholischen
Mannervereinigung der Schweiz: Leitung Inspek-
tor O. Ruhier. Vortrag von Bezirkslehrer R. Heim,
Schonenwerd, tber die altkatholische Kirche im
Spiegel der Literatur (im kleinen Saal des Restau-
rants ,zur Borse“).

Versammlung der Arbeitsgemeinschaft der Jugend-
verbdnde. Leitung Willy Frey (in der Herzogstube).



— 196 —

17 Uhr: Jahresversammlung der Vereinigung christkatho-
lischer Krankenschwestern und Fiirsorgerinnen. Lei-
tung Sr. Franziska Kimmerli (im Unterrichts-
zimmer),

20 Uhr: Festabend der Gemeinde Zirich im grossen Saal
der ,Borse* (I. Stock): Mitwirkung der Chore und
des Augustiner-Orchesters, Ansprachen des Ge-
meindeprisidenten von Zirich und von Vertretern
der christkatholischen Kirche der Schweiz.

Montag, den 29. August.
8.30 Uhr: Hohes Amt, Bischof Kiiry.
9.15-11 Uhr: Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz
(im grossen Saal der Miinz).
11.15 Uhr: Fahrt der Kongressteilnehmer und Synodalen auf
dem Zirichsee mit gemeinsamem Mittagessen in
Rapperswil (Hotel Schwanen).
Abfahrt: Dampferhaltestelle Bahnhofstrasse.
17.30-18 Uhr: Riickkunft in Zirich.

Verzeichnis der Mitglieder des stiindigen Kongress-
ausschusses und des Ortsaussehusses.

1. Stindiger Kongressausschuss:
Alt Direktor Emil Frey-Vogt, Basel, Prisident.
Bischof Dr. Adolf Kiry, Bern, Vizeprésident.
Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, Sekretér.

Auf den Kongress hin erweitert durch:
Kirchgemeindeprisident A. Ochsner-Kolb, Ziirich.
Pfarrer Max Heinz, Ziirich.

2. Verwalter der Kasse des Kongressausschusses:
Max Girtler, Basel.

3. Ortsausschuss:
Kirchgemeindeprisident A. Ochsner-Kolb, Ziirich, Président.
Pfarrer Max Heinz, Ziirich, Vizeprisident und Leiter des Presse-
dienstes.
Pfarrer Dr. Urs Kiiry, Zirich, Sekretér.
Adolf Sterner-Servert, Ziirich, Finanzwesen.
Charles Wehrle, Ziirich, Empfangs- und Quartierwesen.



— 197 —

1. Offentliche Kundgebung im Awuditoriom Maximum
der Eidgendssischen Teehnischen Hochschule,
Freitag, den 26. August.

Der gegen 700 Sitzplidtze fassende grosse Horsaal war bis auf
den letzten Platz gefillt, als Pfarrer Max Heinz als Vizeprisident
des Ortsausschusses die Anwesenden und vor allem die Herren
Referenten des Abends im Auftrag der Kongressleitung und im
Namen der christkatholischen Kirchgemeinde Ziirich willkommen
hiess.

Mit kurzen Worten wies er auf die Bedeutung der letzten
grossen Kirchenkonferenzen hin und legte dar, wie der Altkatho-
lizismus von allem Anfang an die Mitarbeit an der Wiedervereini-
gung der getrennten christlichen Kirchen als seine besondere Mission
erachtet habe.

a) Vortrag des Bischofs Dr. Adolf Kiwry, Bern.

Die Bedeutung der Edinburger Weltkonierenz.

Hochgeehrte Versammlung!

Es mag verfriitht erscheinen, iiber die Bedeutung der Welt-
konferenz fiir Glauben und Verfassung in Edinburg zu reden.
Sie liegt noch zu nahe, um sich ein richtiges Urteil bilden zu
konnen. Allein sie ist nicht ein abgeschlossenes Ereignis fiir sich,
sondern eine Etappe einer allgemein kirchlichen, der ékumenischen
Bewegung, die im Jahre 1910 ihren Anfang genommen hat und
nun seit 28 Jahren immer weitere Kreise der christlichen Kirchen
der Erde umfasst mit der Tendenz, der Vereinigung der getrennten
Christenheit die Wege zu bahnen.

Das ist ein Ziel, das uns Christkatholiken schon lange be-
schéiftigt. Als unsere Viter in einer religiésen und kirchlichen Not-
lage sich gezwungen sahen, sich in einer besondern kirchlichen
Gemeinschaft zu sammeln, fassten sie sofort die Vereinigung der
getrennten Kirche ins Auge. Sie spiirten am eigenen Leib, welch
tiefe Wunden kirchliche Trennung schldgt. Man befasste sich
damit schon auf dem ersten Altkatholikenkongress in Miinchen
i. J. 1871, hierauf auf den von Déllinger einberufenen Unions-
konferenzen in Bonn 1874 und 1875, auf den Synoden der ver-
schiedenen altkatholischen Kirchen, seit 1892 auf den Inter-



— 198 —

nationalen Altkatholikenkongressen, in der Internationalen Kirch-
lichen Zeitschrift mit einem starken Glauben und einem kiithnen
Optimismus trotz Ungunst der Zeit.

Es war fir uns Christ- und Altkatholiken eine grosse Genug-
tuung, als der Gedanke der Iinigung der Kirchen i. J. 1910 von
einer Kirche aufgegriffen wurde, mit der wir besonders freund-
schaftliche Beziehungen gepflegt hatten, von der bischoflichen
Kirche der Vereinigten Staaten, einer Tochterkirche der Kirche
von England. Auf ihrer Generalsynode des Jahres 1910 wurde
eine Kommission mit dem Auftrag bestellt, alle Kirchen zu einer
Weltkonferenz zur Beratung der kirchlichen Wiedervereinigung
einzuladen. Nach griindlichen Vorberatungen trat die Konferenz
i. J. 1927 in Lausanne und zum zweitenmal i. J. 1937 in Edinburg
zusammen. Die erste Konferenz war von einem Manne gefiihrt,
der mit uns schon frither gute Beziehungen gepflegt und an unserm
6. internationalen Altkatholikenkongress in Olten teilgencmmen
hatte, dem feinsinnigen und frommen Bischof Brent der amerika-
nisch-bischoflichen Kirche.

Wichtig wurde die Tatsache, dass die Generalsynode mit
wenigen Worten ein festumrissenes Programm zu umschreiben
verstand, das der Bewegung von vorneherein eine bestimmte Rich-
tung gab. Eingeladen sollten alle christlichen Gemeinschaften
werden, ,,soweit sich diese zu unserm Herrn Jesus als Gott und
Heiland bekennen®. Als Verhandlungsgegenstinde wurden solche
in Aussicht genommen, die in das Gebiet of faith and order
gehoren. Faith — Glauben im Sinne von Glaubensinhalt als
Inbegriff der in der Offenbarung gegebenen, in den o&ku-
menischen Bekenntnissen formulierten Glaubenswahrheiten und
Order im Sinn der festen Formen gottlicher Kinrichtungen,
die zum Wesen der Kirche gehdren. Order ist mit Kirchen-
verfassung nicht zutreffend iibersetzt. Der Begriff umfasst das
Wesen der Kirche, des Amtes, des gottesdienstlichen Lebens und
der Sakramente.

Schon in Lausanne wurde deutlich, wie wesentlich fir die
ganze Arbeit eine Verstindigung iiber das Wesen der Kirche sei
und wie gerade dariiber die Ansichten weit auseinandergingen.
In Edinburg wurde das noch deutlicher. Hatte man sich tber
den so wichtigen Punkt — die Lehre von der Gnade — einigen
koénnen, die Ansichten iiber die Kirche gingen weit auseinander.
Der gewihlte Fortsetzungsausschuss méchte nun zuallererst dieses



— 199 —

Thema griindlich untersuchen. Dies ist verstdndlich; wenn die
getrennten Christen sich zur einen Kirche, zur Una sancta,
zusammenfinden wollen, muss vor allem Klarheit tber die
Natur der Kirche vorhanden sein. Keine Kirche, weder die
orthodoxe des Ostens, noch die romisch-katholische, noch die
anglikanische, noch eine solche der Reformation haben das Wesen
der Kirche in bestimmte dogmatische Sétze, in Bekenntnisformeln
zu umschreiben gesucht, und doch bekennen alle im nizédischen
Bekenntnis: ,,Ich glaube an eine heilige, katholische und aposto-
lische Kirche.”

Der Weltkonferenz war von vielen Seiten keine giinstige
Prognose gestellt worden. Eine Einigung auf dem Boden des
Glaubens und der Verfassung wurde geradezu als aussichtslos be-
zeichnet, hingegen glaubte man, die Kirchen unbeschadet der Ver-
schiedenheit der (laubensanschauungen auf dem Boden des prak-
tischen Christentums viel leichter einigen zu kénnen. Aus solchen
Erwigungen entstand die Weltkonferenz fiir praktisches Christen-
tum. Sie ist zweimal, 1. J. 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford,
zusammengetreten. HEs hat sich aber im Laufe der Jahre heraus-
gestellt, dass es auf die Dauer nicht angeht, eine Zusammenarbeit
auf dem Boden des praktischen Christentums unabhiingig von
allen Glaubensfragen durchzufiihren, und dass es unmoglich ist,
Ethik von der Dogmatik zu trennen, da ethische Anschauungen
ihre Quelle im Glauben haben und vom Glauben bestimmt werden.
So schnitten sich die Arbeitsgebiete der beiden Konferenzen,
besonders als auch fur Stockholm offenbar wurde, wie grund-
legend eine Einigung iiber das Wesen der Kirche sei, wenn man
sich iiber die Auswirkung der Kirche im praktischen Leben, in
der Offentlichkeit, in Volk, Staat und Familie verstindigen will.
Aus dieser Erfahrung erwuchs der Plan, die beiden Bewegungen in
eine Organisation zusammenzufassen, was in Oxford und Edinburg
grundsitzlich beschlossen worden ist.

Das Programm der Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung
war trotz seiner Bestimmtheit so weit gefasst, dass Katholiken
und Protestanten sich zur Aussprache treffen konnten — Katho-
liken im urspriinglichen Sinn des Wortes verstanden —, nicht be-
schrinkt auf Romisch-Katholiken, sondern Orthodoxe, Anglikaner,
Altkatholiken umfassend. Mit Ausnahme der rémisch-katholischen
waren in Lausanne und Edinburg alle bedeutenden Kirchen ver-
treten, in Edinburg 122, Kirchen, die bisher einander fremd, gleich-



— 200 —

gultig, ablehnend, ja feindselig gewesen waren. KEin Schauspiel
wurde der Christenheit kund, wie sie es noch nie erlebt hatte.
Die Teilnehmer eintrichtig und bereitwillig, alle die Punkte zu be-
sprechen, die zur Trennung gefiihrt, blutige Verfolgung und wilde
Religionskriege verursacht hatten. In die Mauer konfessioneller
Vorurteile und Engherzigkeit wurde eine Bresche gelegt, die seither
durch neue Bemiihungen erweitert worden ist, ohne dass eine
Kirche genétigt worden wire, etwas von ihrem Glaubensgut zu
verleugnen oder aufzugeben. Das ist eine Tatsache von nicht zu
unterschitzender Bedeutung.

Das gemeinsame positive Bekenntnis zu Jesus Christus hatte
die wunderbare Wirkung, dass alle geeint im Glauben an denselben
Herrn und Heiland auf den Konferenzen sich in gemeinsamen
Gottesdiensten zusammenfanden, um in Verkiindigung des Wortes,
gemeinsamen Liedern und Gebeten Gott den Allméchtigen zu
verherrlichen. Diese gemeinsamen Gottesdienste wurden zu er-
greifenden und erhabenen Erlebnissen, wie sie die ersten Gléu-
bigen in Jerusalem an Pfingsten erfahren haben: ,,Wir hérten
sie in unsern Sprachen verkiinden, was Gott Grosses gewirkt.”
Apg. 2, 11.

Auf diesen Konferenzen werden keine Einigungsformeln ge-
sucht und keine Beschliisse gefasst, um das grosse Werk zu schaffen.
In Lausanne beschriankte man sich darauf, alle die Punkte, iiber
die man sich einigen konnte und tber die man auseinanderging,
in Berichten zusammenzustellen, um sie den einzelnen Kirchen
zur Begutachtung vorzulegen. FEigentliche Unionsverhandlungen
zwischen den Kirchen werden diesen iiberlassen. Kine &hnliche
Methode hat man in Edinburg eingeschlagen, nur wollte man
hier, wie der Prisident in seiner Eréffnungsrede angedeutet hat,
sie so gestalten, ,dass sie eine bestimmte Hoffnung einschliesst,
dass wir durch freundschaftlichen Gedankenaustausch zu mog-
lichst weitgehender Einheit kommen®.

Der Edinburger Konferenz wurde ein stattlicher Band vor-
gelegt: , Ein Jahrzehnt positiven Fortschrittes in der Unions-
bewegung in den Jahren 1927—1937.% Darin werden 55 Versuche
erwihnt, die zur Anbahnung kirchlicher Einigung von verschie-
denen Kirchen unternommen worden sind. 14 beziehen sich auf
européische, 17 auf nordamerikanische, 12 auf asiatische, einer auf
australische und zwei auf afrikanische Kirchen. In 38 Fillen
haben bis jetzt getrennte Kirchen sich geeinigt, andere sind noch



— 201 —

hdngend, wieder andere sind ergebnislos verlaufen. Das ist gewiss
eine erfreuliche Feststellung. Besonders die angelsidchsische Welt
ist von der Bewegung stark ergriffen, die durch die Edinburger
Konferenz neue Impulse erfahren hat. KEin amerikanischer Kirchen-
fihrer konnte kiirzlich auf einer Kirchenversammlung erkliren:
,»Noch nie sind die Kraftstrome der kirchlichen Einigungsbewegung
so michtig gewesen wie jetzt.”

Hoéchst anregend wirkt die Bewegung auf die theologische
Wissenschaft. Der Umstand, dass alles Interesse um das Wesen
der Kirche geht, hat zur Folge, dass der Kirchenbegriff beliebter
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung geworden ist. Bis
tief in den Protestantismus hinein betrachtet man heute die Kirche
nicht mehr als eine geschichtlich gewordene Erscheinung, sondern
als eine dem Wesen des Christentums eigentiimliche Einrichtung.
Auch romisch-katholische Theologen befassen gich eingehend mit
diesem Studium. Inihren Kreisen erkennt man, wie ungeniigend der
etwas dusserlich gefasste Kirchenbegriff ist, wie er seit der Gegen-
reformation durch den Jesuiten Bellarmin herrschend geworden
ist oder wie er im rémischen Gesetzbuch zum Ausdruck kommt.
Man geht auf die Quellen der heiligen Schrift und die Kirchen-
viter zuriick. Nach einem Vortrag des lutherischen Superinten-
denten Zollner auf der Vorkonferenz des Jahres 1930 in Miirren
hat man in der deutschen evangelischen Kirche unter dem Kin-
druck von Lausanne umzulernen begonnen. Besonders akut sei
die Frage, ob die Kirche oder das Wort Gottes primir sei. Bei der
Betrachtung der Dinge sei man zum Schluss gekommen, die
Kirche sei primér.

Die Skizze von der Bedeutung der ékumenischen Konferenz
wire lickenhaft, wenn nicht noch kurz ihre Wirkung auf die
romisch-katholische Welt gestreift wiirde. Der Papst hat die Be-
teiligung an solchen Unionsgesprichen verboten, und die Kon-
ferenzen wie ihre Fiihrer sind von hochster Stelle bis in das letzte
klerikale Bldattchen mit Geringschitzung behandelt worden. Fiir
Rom ist die Losung ja héchst einfach, die nichtromische Christen-
heit hat sich dem Papst bedingungslos zu unterwerfen. Allein
trotzdem erschienen auf den grossen Konferenzen rémisch-katho-
lische Beobachter, und allméhlich brach sich, wenn auch erst an
der Peripherie, eine neue Auffassung Bahn. Als i.J. 1910 der
romisch-katholische Theologieprofessor Prinz Max von Sachsen
in Fribourg in der Zeitschrift ,,Roma e 1’Oriente” die bisherige



— 202 —

papstliche Einstellung zur orthodoxen Kirche des Ostens ablehnte
und einer Verstindigung zwischen dem Westen und Osten das
Wort redete, weil der Osten fiir den Westen wertvolles Gut besitze,
wurde der Aufsatz verboten, die darin enthaltenen Anschauungen
vom Papst selbst verurteilt und der Verfasser zum Widerruf ge-
notigt. Heute huldigen romisch-katholische Fachgelehrte, die sich
mit der Union beschiiftigen, allgemein dieser einst verurteilten
Auffassung. Sie erblicken in der Orthodoxie des Ostens eine
wertvolle, ja notwendige Ergidnzung des abendlindischen Katholi-
zismus in der kiinftigen Una sancta. Ebenso erfahrt der Pro-
testantismus eine neue Beurteilung. Offen wird eine Revision der
Vorstellungen iiber ihn fir notwendig erklirt. Man erblickt in
der Reformation nicht mehr einen blossen Abfall von der Wahr-
heit, sondern sieht die Schuld der damaligen Kirche ein und ver-
steht ihre religiosen Werte zu wiirdigen. ,,Wenn die Kirche wahr-
haftig christlich und katholisch gewesen wire, urteilt ein réomisch-
katholischer Theologieprofessor, dann hitte es keiner Reform und
daher auch keiner Reformation bedurft 1).” Die Hindernisse einer
Einigung der Kirche sieht er nicht nur bei den protestantischen
Kirchen, sondern auch bei seiner eigenen. Hine Einigung hélt er
nur fiir moglich, ,,wenn die Katholiken wirklich katholisch, die
Orthodoxen des Ostens wirklich apostolisch und die Protestanten
wirklich evangelisch werden %)*. Die geeinte Kirche, die mit der
heutigen romisch-katholischen nicht identisch sein werde, werde
durch die Union eine ganz andere. Ein belgischer Dominikaner
entwickelt in einem letztes Jahr erschienenen Buch dhnliche Ge-
danken. Auch er erkennt in der orthodoxen und in der protestan-
tischen Kirche religiose Werte, auf die sie bei einer Vereinigung mit
Rom nicht verzichten miissten, sondern die die geeinte Kirche
bereichern wiirden, wie sie durch diese eine Bereicherung erfahren
wiirden 3).

Vor einigen Jahren hat der Papst Konferenzen, die von einer
anglikanischen Kommission im Auftrag des KErzbischofs wvon
Canterbury mit romischen Gelehrten — Kardinal und Erzbischof
Mercier stand an ihrer Spitze — begonnen wurden, verboten. Heute
treffen sich romisch-katholische mit orthodoxen Unionsfreunden,

1) A. Rademacher: Die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Bern 1937, S. 24.

2) A.a. 0. S.98.

3) M. J. Congar: Chrétiens désunis. Paris 1937, 3. 323.



— 203 —

romisch-katholische mit protestantischen zu Religionsgespriichen.
So bildet sich nach und nach eine neue Atmosphire konfessioneller
Einsicht, die beachtens- und begriissenswert ist.

Es wire aber doch eine grosse Tduschung, wenn man bei aller
Wertschiitzung dieser Unionsbestrebungen glauben wiirde, die Er-
reichung des Zieles sei nur noch eine Frage der Zeit. Die Ein-
sichtigen wissen genau, wie zahlreich und gross die Schwierig-
keiten noch sind. Bei den praktischen Erfolgen kirchlicher Eini-
gung, wie sie erwihnt worden sind, handelt es sich um Kirchen,
die nicht durch tiefgehende dogmatische und kulturelle Gegensitze
getrennt waren. Hs sind leichtere Fille. Kine entschieden katho-
lische Kirche hat sich bis jetzt noch nicht mit einer entschieden
protestantischen vereinigt. In Edinburg kam der Gegensatz
zwischen katholischer und protestantischer Auffassung scharf zum
Vorschein, als iiber das Wesen der Kirche, die Gemeinschaft der
Heiligen, das Amt, die Sakramente gesprochen wurde. Aber auch
im protestantischen Lager wurde eine tiefe Kluft sichtbar, die
fast uniiberbriickbar schien, zwischen den Kirchen, die an den
Bekenntnissen des 16. Jahrhunderts festhalten, und den andern —
angelsidchsische Freikirchen —, die darauf keinen Wert mehr legen.
Die katholischen Teilnehmer sahen sich immer wieder in die Lage
von Zuschauern versetzt, wenn versucht wurde, zwischen diesen
Richtungen Briicken zu schlagen. Ein grosses Stiick Arbeit war
diesem Beginnen gewidmet. Zweifellos wird durch die Religions-
gespriiche der konfessionelle Geist auch gestdrkt. Man fingt das
eigene Glaubensgut in den Auseinandersetzungen mit andern erst
recht an zu schiitzen. Die Behauptung, die besonders von ameri-
kanischer Seite erhoben worden ist, die Zerrissenheit der Christenheit
sei ausschliesslich auf das Konto menschlicher Schuld zu setzen,
ist nicht durchgedrungen. Trotzdem die Wahrheit nur eine sein
kann, so wirkt sie sich unter verschiedenen Voélkern und Kul-
turen in mannigfacher Weise aus. Das ist eine unbestreitbare
Erkenntnis.

Nicht nur religiose und kirchliche, sondern auch politische und
kulturelle Verschiedenheiten erschweren eine Verstidndigung, ja
man konnte sich in Edinburg mnicht des Kindrucks erwehren,
dass diese heute wieder mehr ins Gewicht fallen als vor noch
zehn Jahren. Hemmend wirkt die Tatsache, dass den kirch-
lichen Fiihrern die Volksmassen nicht folgen. Ihnen geht —
einige Kirchen der Neuen Welt ausgenommen — das Verstindnis



— 204 —

und das Interesse fiir kirchliche Einigung ab, sie stecken zu tief
in konfessionellen Vorurteilen oder sind der Gleichgiiltigkeit ver-
fallen.

Es ist noch ein weiter Weg zur Einigung der Kirche. Ihre Zer-
rissenheit ist nicht von heute, die Einigung kann nicht von morgen
sein. Allein der Glaube an die Una sancta wird in unsern Tagen
so lebendig wie noch nie in der Christenheit. Er griindet sich auf
den Glauben an den einen Herrn. Es ist nur ein Herr, deshalb
nur eine Kirche. ,,Wo Christus ist, da ist die katholische Kirche® —
ist das Bekenntnis einer der ersten grossen Martyrer der Kirche.
So moge die Christenheit heute inniger denn je beten: ,,Wir glauben
an eine heilige, katholische und apostolische Kirche.” Sie moge
damit die Bitte der ersten Christengemeinde verbinden: , Mara-
natha: Unser Herr komme.”

b} Vortrag des Metropoliten Germanos, London.

Die orthodoxe Kireche und die Einigungsbestrebungen.

Es sind viele Jahre vergangen, seit ich zum ersten Male
Gelegenheit hatte, an Threm Kongress teilzunehmen und im Namen
des 6kumenischen Patriarchates, das zu vertreten ich die Ehre
habe, zu Thnen zu sprechen. Ich freue mich deshalb, dass mir
abermals eine solche Gelegenheit geboten ist, und ich mdchte
Ihnen dafiir meinen herzlichsten Dank sagen, vor allem meinem
sehr lieben Bischof Kiiry, der das oSkumenische Patriarchat zu
dieser Tagung einlud. Diese liebenswiirdige Einladung erinnert
mich, namentlich im Zusammenhang mit Bonn, an eine friihere
Aufforderung zur Teilnahme, zu Beginn der Organisation der alt-
katholischen Bewegung, die ausging vom Streben nach gegen-
seitigem Verstindnis und der Wiedervereinigung der Kirchen.
Die heutige Einladung ist dem okumenischen Patriarchat besonders
willkommen, einmal, weil die 6stliche Kirche von Anfang an in
der altkatholischen Bewegung eine enge Verwandtschaft zwischen
ihrer eigenen Lehre — die sich auf die ersten sieben 6kumenischen
Konzilien und die Tradition der ersten acht Jahrhunderte griindet
— und jeder anderen Lehrmeinung sah, die sich die Ubertreibungen
und Neuerungen der romisch-katholischen Kirche fernhilt. Aber
noch aus einem andern Grunde: Wiederholte Fiihlungnahme, die
sich auf einen langen Zeitraum erstreckt und neuerdings durch
Verhandlungen zwischen Theologen der beiden Kirchen in Genf,



— 205 —

Lausanne und vor allem 1931 in Bonn wieder eifrig aufgenommen
wurde, hat uns {iberzeugt, dass nur &dussere Griinde noch nicht
zur vollen Interkommunion zwischen unseren beiden Kirchen ge-
fithrt haben, die in allem Wesentlichen so sehr iibereinstimmen.
Diese dusseren Griinde haben auch bis jetzt die orthodoxe Kirche
verhindert, den ihr unterbreiteten Bericht zu priiffen und sich
offiziell dazu zu &dussern.

Als Ubermittler solcher Gefiihle seitens des Skumenischen
Patriarchates tiiberbringe ich Ihnen die herzlichen Griisse
Sr. Heiligkeit. des 6kumenischen Patriarchen Benjamin und des
heiligen Synods von Konstantinopel und deren heissen Wunsch,
dass Thre auf der apostolischen Tradition wie auf einem festen
Felsen ruhende Kirche ihr Hirtenamt und ihre aufklirende Arbeit
zum Wohle der ihr anvertrauten Herde und zur Férderung einer
allgemeinen Einigung ungehindert fortsetzen konne. Dafiir betet
unsere heilige orthodoxe Kirche téglich.

Bevor ich Thnen kurz die Haltung der 6stlichen Kirche gegen-
iiber den Einigungsbewegungen auseinandersetze, an denen ich als
deren Vertreter teilnehmen durfte, mochte ich einige Bemerkungen
iiber den Geist vorausschicken, der in der ostlichen Kirche in
bezug auf dieses Problem vorherrscht.

1. Der die orthodoxe Kirche beherrschende Geusi.

Es ist oft gesagt worden, nicht nur von Theologen der Kirche
von Rom, sondern auch von solchen der ostlichen Kirche, dass
deren Beteiligung an Konferenzen fiir die Wiedervereinigung, an
denen auch Protestanten extremster Richtung teilnehmen, eine
Abweichung vom strengen orthodoxen Geist bedeute. Diese
Kritiker vergessen aber, dass das System der orthodoxen Kirche
nicht mit dem MaBstab romischer Ausschliesslichkeit gemessen
werden darf, denn die romische Kirche hat ihr Lehrsystem ent-
gegen den allgemeinen Grundlagen der alten Kirche entwickelt.
Sie trachtet es allen Anhéngern abweichender Lehren aufzuzwingen
und weigert sich, in irgendwelche Verhandlungen dariiber ein-
zutreten. Die orthodoxe Kirche dagegen, die von Anbeginn an
vom Geist der freien Diskussion und der freien Forschung durch-
drungen war, ist von diesem Geist nie abgewichen, auch in den
dunkelsten Jahrhunderten ihrer Geschichte nicht. Oft und oft
im Laufe der Zeiten hat sich die orthodoxe Kirche nicht nur mit
Hiéretikern, die sich seinerzeit von ihr getrennt hatten, sondern



— 206 —

auch mit Rom und Protestanten in Verbindung gesetzt. Sie ver-
suchte in verschiedenen Unterhandlungen zu einer Einigung zu
gelangen, was aber ergebnislos verlief. Ein wichtiger dokumen-
tarischer Beweis hieftir ist die Korrespondenz des Patriarchen
Jeremias I1. mit den Protestanten. Beispiele einer autokratischen
Vorherrschaft, die in der modernen Geschichte gewisser Sektionen
der ostlichen Kirche gefunden werden konnten, werden sich bei
genauer Priifung als dem Geist der orthodoxen Kirche durchaus
fremd erweisen. Sie sind lediglich durch politische Zweckmaéssig-
keit und Vorherrschaft bestimmt. Daraus darf aber nicht ab-
geleitet werden, dass jemals Zweifel an der unerschiitterlichen
Uberzeugung der orthodoxen Kirche aufgetreten wiiren, dass sie
die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche sei, wie dies
tdaglich im Kredo erklirt wird; noch auch, dass anderseits ihre
erklirte Freiheit bis zur Grenze der Anarchie gehe. Fiir diese
freie Entwicklung und Bewegung in der 6stlichen Kirche gibt es
zwei Grinde: Einmal hat sie, im Gegensatz zur romischen, niemals
im Laufe der Entwicklung ihrer Lehre ihre Dogmen durch die
leitende Behdrde, den okumenischen Synod, offiziell begrifflich
festlegen lassen; dadurch koénnen diese nicht offiziell definierten
Lehren in aller Freiheit sowohl intern, d.h. zwischen den or-
thodoxen Theologen, wie auch mit Aussenstehenden diskutiert
werden. Mit diesem Vorgehen folgt die Kirche dem von Gregorius
von Nazianz aufgestellten Grundsatz. Heute wird von den or-
thodoxen Theologen allgemein zugegeben, dass moderne, selbst
offiziose Formulierungen von Dogmen nicht nur diskutiert, sondern
auf Grund der heiligen Schrift und der Tradition der alten Kirche
sogar revidiert werden koénnen. Das gilt auch fiir andere For-
mulierungen, namentlich fiir solche, auf die nach allgemeiner
Anschauung gewisse fremde — westliche — Einfliisse eingewirkt
haben, welche im Kampfe um die Vorherrschaft ihre strittigen
Ansichten durch Lehren der orthodoxen Kirche zu stiitzen suchten.
Feststellungen orthodoxer Theologen an dem kiirzlich abgehaltenen
panorthodoxen theologischen Kongress in Athen bestitigen diese
Ansicht. Ebenso bestdtigen auch einige namentlich von rus-
sischen Theologen verfasste neue Veréffentlichungen iiber den
Einfluss westlicher Theologie auf die Entwicklung der russischen,
dass diese Uberzeugung innerhalb der 6stlichen Kirchen mehr und
mehr an Boden gewinnt.



— 207 —

Zweitens lehrt die orthodoxe Kirche nicht, dass die Gnade
Gottes nur und ausschliesslich in ihr ruhe, sondern sie glaubt,
dass diese iiberall zugegen ist, wo Christus gepredigt wird, so wie
es der Apostel sagt. Die orthodoxen Theologen haben das Wort:
extra ecclesiam nulla salus™ nie im Sinne der Kirche von Rom
anerkannt. Die orthodoxe Kirche lehrt, dass der Christ mit Ge-
wissheit die Erlosung in ihr finden kann, da sie durch gottliche
Gnade von Jesus Christus dazu befihigt wurde. Sie schliesst
aber nicht aus, dass die Erlosung auch ausserhalb ihr erlangt
werden kann. Finzig dadurch erkldrt sich der von der orthodoxen
Kirche von Anfang an aufgestellte Grundsatz, nach welchem von
Geistlichen einer andern, ihr aber nahestehenden Kirche vor-
genommene geistliche Handlungen und sogar die Spendung der
Sakramente von ihr als giiltig anerkannt werden koénnen, wenn
aus #dusseren Grinden kein orthodoxer Priester verfigbar ist.
Diese Beispiele beweisen die Fortdauer des am ersten okumeni-
schen Konzil herrschenden freien Geistes, aus dem heraus damals
beschlossen wurde, aus ,,Verwaltungsgriinden“ auch Priester zu-
zulassen, die die Weihe nicht von ihr erhalten haben.

2. Die Enzyklika des dkumenischen Palriarchats (1920).

Als das 6kumenische Patriarchat zu Beginn des Jahres 1920
seine bekannte Enzyklika zur Griindung einer Kirchenliga an
alle christlichen Kirchen versandte, hatte es den Aufruf Amerikas
zur Teilnahme an der vorgeschlagenen christlichen Weltkonferenz
iiber ,,Glauben und Verfassung™ (deren vorberatende Versammlung
. im August 1920 in Genf stattfand) noch nicht erhalten. Was
hatte das Patriarchat zu diesem Vorgehen bewogen? Das erklirt
in Kirze die Enzyklika selber. Es geht in der Hauptsache darum,
dass die schon vor dem Kriege vorhandenen Gefahren, die nicht
nur eine, sondern alle christlichen Kirchen bedrohen, sich seither
noch bedeutend verstéirkt haben, nachdem der Krieg die schwachen
Stellen aufgezeigt und die schon vorher in den christlichen Kirchen
vorhandenen Schiden noch vergrossert hat. Diese Gefahren und
die sich daraus ergebenden Probleme, deren wichtigste in der
Enzyklika angefiihrt sind, diirfen nicht nur von einer einzigen,
sondern miissen von allen Kirchen in gemeinsamer briiderlicher
Zusammenarbeit erforscht werden.

Wir standen damals alle im Banne von Einigungstrdumen, die
vom Genfersee ausgingen, wo eben der Volkerbund gegriindet



— 208 —

worden war. Das 6kumenische Patriarchat war der festen Meinung,
dass die Fiihrer der Kirchen den Politikern nicht nachstehen
diirften und auf das hochste menschliche Ideal, die Verwirklichung
christlicher Solidaritédt und der Liebe unter den Menschen, hin-
arbeiten miissten.

Als es eine Verstindigung und Zusammenarbeit der Kirchen
vorschlug, war es sich der bestehenden dogmatischen Differenzen
durchaus bewusst und unterschétzte sie keineswegs. HKs war aber
iberzeugt, dass durch einen solchen Kontakt und durch die Zu-
sammenarbeit der Vertreter der Kirchen — vorerst auf moralischem
und sozialem Gebiet — diese Differenzen allméhlich zuriicktreten
konnten und so nach und nach gegenseitiges Verstindnis fiir die
Lehren der andern und damit die Einigkeit wachsen wiirden.
Zwel Bedingungen aber erschienen unerlisslich fiir die Verwirk-
lichung dieses Kirchenbundes. Irstens sollte die Propaganda,
d. h. das Proselytenmachen seitens der Vertreter der einen unter
den Mitgliedern der andern Kirche aufhoren. Die schidlichen
Folgen eines solchen Vorgehens machten sich besonders im Nahen
Osten fiihlbar, wo sehr oft die Angehdrigen einer Familie sich in
feindliche Gruppen aufspalteten und damit die innere Harmonie
der Kirchen stérten.

Als zweite Bedingung sollte unter den Angehorigen jeder ein-
zelnen Kirche einerseits ein Geist der Toleranz und Duldung
gepflegt, andererseits das teilnehmende Interesse an Leben und
religivsem Fortschritt der andern Kirchen geférdert werden. Das
allein aber wire nicht genug. Das teilnehmende Interesse miisste
gich praktisch in der Bereitwilligkeit jeder Kirche ausdriicken,
den andern wenn erforderlich beizustehen, nicht nur in materiellen
Noten, sondern auch durch die Forderung der gemeinsamen geist-
lichen Arbeit und Ziele. Es beweist die Grossziigigkeit der En-
zyklika, dass die von Paulus so wundervoll beschriebene Zu-
sammengehorigkeit der Glieder ein und derselben Kirche auf die
Verbindung zwischen den Kirchen selber ausgedehnt wird.

Ich hielt es fiir angezeigt, in meiner Ansprache iiber die Stel-
lungnahme der orthodoxen Kirche zu den Einigungsbestrebungen
von dieser Enzyklika auszugehen, weil sie zeitlich den Beginn
der neueren Fiihlungnahme der orthodoxen mit den andern Kirchen
durch das Mittel der Weltkirchenkonferenz darstellt. Dann aber
auch, weil diese Enzyklika besser als alles andere den verséhn-
lichen Geist verdeutlicht, den die 6stliche allen andern Kirchen



— 209 —

entgegenbringt. Das geht nicht nur aus ihrem Inhalt hervor,
sondern auch daraus, dass sie an ,alle Kirchen Christi” gerichtet
wurde, die sie in die gemeinsame Bezeichnung des , Kérpers
Christi™ einbezieht.

Aussere Umstinde erlaubten es dem ékumenischen Patriarchat
nicht, nach dem KEingang der Antworten der Kirchen die Ver-
handlungen iiber die so sehnlich gewiinschte Griindung des Kirchen-
bundes aufzunehmen. Aber wer moéchte heute, mehr als 18 Jahre
spéter, verneinen, dags inzwischen nicht nur die Zusammenarbeit
der Kirchen auf moralischem und sozialem Gebiet sich erweitert
und Fortschritte gemacht hat und sogar bestehende dogmatische
Ahnlichkeiten und Verschiedenheiten vielfach abgeklirt und er-
klart worden sind ? Und ist nicht wirkliches Verstdndnis fiir die
Notwendigkeit eines ,,Christlichen Weltkirchenrats” zutage ge-
treten, der, in Fortsetzung der kirchlichen Zusammenarbeit fiir
die Einigungsbewegung, zum gemeinsamen Instrument kirch-
lichen Denkens und Handelns selbst in bezug auf Fragen der
christlichen Lehre und ihrer Beziehungen zu verneinenden oder
feindlichen Lehren werden konnte ?

3. Die orthodoxe Kirche und die Bewegung fir ,Glauben und
Verfassung™.

Die hohen Ideale, welche die soeben untersuchte Enzyklika
auslosten, zeigen, dass die schon vor dem Kriege aus moralischen
und dogmatischen Erwigungen heraus aufgetretenen Wiinsche
nach kirchlicher Anndherung und Verstindigung sich in Geist
und Gesinnung derjenigen widerspiegelten, die an der Spitze der
,,Grossen Kirche™ standen. So nahm z. B. das dkumenische Pa-
triarchat bereitwilligst die von der Delegation der bischéflichen
Kirche Amerikas nach Konstantinopel tiberbrachte Einladung zur
Teilnahme an der Vorkonferenz in Genf im Jahre 1920 an, und
bald folgten auch die weitern bedeutendsten orthodoxen Kirchen.
Ich hatte das Glick, als Vertreter des 6kumenischen Patriarchates
an jener ehrwiirdigen Versammlung teilzunehmen, und ich bin
tief bewegt von der Erinnerung an die wahrhaft unvergesslichen
Tage, die ich dort in gemeinsamem Gebet, briiderlichem Verkehr
und freundschaftlicher Erorterung der Probleme verbrachte, mit
denen sich die Versammlung beschiftigte, wie auch von der Kr-
innerung an so ehrwirdige Ménner, wie die Bischéfe Brent, Gore
und Herzog gesegneten Andenkens, an Robert Gardiner, der die

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1038. 14



— 210 —

Seele des Ganzen war, und vieler anderer. Entsprechend den
ihnen erteilten Instruktionen bildeten die orthodoxen Delegierten
eine geschlossene Front und erlduterten auch mit volliger Offenheit
die Ansicht der 6stlichen Kirche in bezug auf die dogmatischen
Traktanden. Nur bestanden sie auf der Notwendigkeit, vor jeder
Erorterung von Glaubens- und Verfassungsfragen eine ,,Liga der
Kirchen” zu griinden. Trotzdem der Vorschlag nicht sofort von
der Versammlung aufgenommen wurde, weigerten sich die ortho-
doxen Mitglieder nicht, an der Diskussion der Verhandlungs-
gegenstinde wie zum Beispiel ,,Die heilige Schrift”, ,,Das Glaubens-
bekenntnis“ und ,,Das kirchliche Amt“ teilzunehmen. Wihrend
eine mehr oder weniger allgemeine Ubereinstimmung in bezug auf
den ersten Punkt bemerkbar war, zeigten sich beim zweiten und
dritten deutlich die zwischen den Kirchen bestehenden Differenzen.
Die Orthodoxen, die Anglikaner und die Altkatholiken einigten
sich rasch, da sie sich in der Verteidigung des Glaubensbekennt-
nisses wie der bischéflichen Organisation und der damit zusammen-
hingenden apostolischen Sukzession zusammenfanden, wihrend
diese Lehren seitens der protestantischen Vertreter auf Wider-
stand stiessen. Ks muss aber hervorgehoben werden, dass der
lebendige Geist, in dem die Verhandlungen vor sich gingen, die
Harmonie der Zusammenarbeit und der Beziehungen zu den
anders eingestellten Konferenzteilnehmern durchaus nicht be-
eintrachtigte. Dieser erste Kontakt zwischen Orthodoxen und
Protestanten bewies, dass eine in friedlichem Geist und mit dem
Wunsch nach gegenseitigem Verstindnis gefithrte wissenschaft-
liche Diskussion durchaus moglich war, solange in den Verhand-
lungen volle Meinungsfreiheit gewéhrleistet blieb. Die Diskussionen
in den allgemeinen Versammlungen wurden durch Gruppen- und
private Besprechungen erginzt, und ich werde den Eindruck des
Zusammentreffens der Orthodoxen mit den Altkatholiken unter
dem Vorsitz des ehrwiirdigen Bischofs Herzog nie vergessen. Die
in dieser Versammlung erreichte Aufklirung in bezug auf die
gegenseitigen Anschauungen tiiber wichtige dogmatische Punkte
machte den Weg frei fiir die Konferenz von Lausanne und im
besonderen fiir die von Kéln, an der Vertreter der beiden Kirchen
teilnahmen.

Von Genf gehen wir nach Lausanne, wo die erste Weltkonferenz
fiir Glauben und Verfassung stattfand. Ich werde Ihnen nicht
die Einzelheiten der Verhandlungsgegenstinde aufzdhlen, sondern



— 211 —

Thnen etwas iiber die Methode sagen, nach der die Berichte re-
vidiert wurden, die von den Sonderkommissionen in der allgemeinen
Versammlung zur Abstimmung unterbreitet wurden. Erst nach
wiederholten Einwinden, vor allem der Orthodoxen und der Alt-
katholiken, erklarten sich die Unterausschiisse, welche die in den
offentlichen wund geschlossenen Verhandlungen erreichten Be-
schliisse zusammenzufassen hatten, bereit, nicht nur die gemein-
samen Ansichten, sondern auch die abweichenden Meinungen in
die Berichte aufzunehmen, wenn jede im Ausschuss vertretene
Kirche solche Ansichten dusserte. Die in einer Vollversammlung
erfolgte Abstimmung tiber die Berichte sollte als Beschluss der
Konferenz gelten, wenn diese Beschliisse auch fiir die einzelnen
Kirchen nicht bindend sein konnten. Als erste erhob sich die
orthodoxe Delegation gegen eine solche Annahme der Berichte,
indem sie in einer vor der Vollversammlung verlesenen Erkldrung
betonte, dass die von den Berichterstattern gebrauchten un-
bestimmten Ausdriicke und Wendungen das gegenseitige Ver-
stindnis und die Wiedervereinigung nicht férdern kénnten, son-
dern sie im Gegenteil hintertreiben miissten. Denn sie dienten
nur dazu, die zwischen den Kirchen bestehenden Differenzen iiber
verschiedene wesentliche Verhandlungsgegenstinde zu verdecken.
Der Vorsitzende beantragte deshalb, die Berichte einfach entgegen-
zunehmen und sie zur nédheren Priifung an die an der Konferenz
beteiligten Kirchen weiterzuleiten. Trotz der Abédnderung des
urspriinglichen Planes enthielt sich die orthodoxe Delegation der
Abstimmung iiber diese Berichte, geméiss einer von ihren sdmt-
lichen Mitgliedern unterzeichneten Erkldrung. Sie beteiligte sich
nur an der Abstimmung tiber den Bericht betreffend ,,Die Bot-
schaft der Kirche”, der einstimmig angenommen wurde. Eine
Vollversammlung nahm aber anderseits nemine contradicente,
widerspruchslos, die andern fiinf Berichte entgegen und leitete den
letzten an den Sténdigen Ausschuss zu fernerer Priifung weiter.

Die Kindriicke der orthodoxen Delegation an der Lausanner
Konferenz mdochte ich so zusammenfassen:

Die Verstindigung wiirde leichter gelingen, wenn man sie
zuerst unter Kirchen zu erreichen suchte, die in bezug auf Glauben
und Verfassung dhnliche Anschauungen haben. Die so auf gemein-
samer Basis zu Verstdndigung und KEinheit gelangten Kirchen
konnten dann in Verhandlungen eintreten mit den Kirchen, von
denen sie sich in vielen Punkten unterscheiden.



— 212 —

Die Orthodoxen kénnen zum Beispiel nicht verstehen, weshalb
selbst die kleinsten protestantischen Gruppen an der Konferenz
ihre besonderen Vertreter haben sollten. Sie sind ja nicht durch
die Lehre, sondern lediglich durch die Verwaltung geschieden und
konnten deshalb sehr wohl eine gemeinsame Vertretung haben
wie die verschiedenen orthodoxen Korperschaften, die altkatho-
lischen und die anglikanischen Kirchen. Wenn schon ihre admi-
nistrative oder formale Trennung eine Verstindigung nicht zu-
lasst, die ihnen ein einheitliches Auftreten gegeniiber den andern
Kirchen erlauben wiirde, wie diirfte man dann je darauf hoffen,
dass eines Tages ihre Verstindigung und ihre Vereinigung mit
solchen Kirchen moglich wiirde, von denen sie sich sowohl im
Glauben wie in der Verfassung radikal unterscheiden ?

Mit den andern Kirchen zugleich war die orthodoxe auch an
der letztjihrigen Edinburger Konferenz beteiligt, die nach zehn-
jahriger Pause von dem Sténdigen Ausschuss der Bewegung
,,Glauben und Verfassung® einberufen wurde. Verschiedene Griinde
interner Art verhinderten einige der zahlenmiissig stirksten ortho-
doxen Kirchen an der Teilnahme, und die an ihr vertretenen
ostlichen Kirchen sandten viel weniger Delegierte, als ihnen nach
dem massgebenden Komiteebeschluss zustanden. Die Orthodoxen
verfehlten aber nicht, sowohl an den allgemeinen wie an den
Sektionsversammlungen teilzunehmen, welchen die Behandlung
der Traktanden zugewiesen worden war.

In bezug auf den ersten Punkt, die Gnade, bestanden ver-
héltnismissig wenige Differenzen zwischen den beiden Lagern; ihre
Zahl wuchs aber beim zweiten, der die Tradition und das Verhéaltnis
der Kirche zum Wort Gottes betraf, und erreichte den Gipfel-
punkt beim dritten, der von der Hierarchie und den Sakramenten
handelte, sowie beim zweiten Teil des vierten Traktandums: der
. Gemeinschaft der Heiligen®. Wie in Lausanne, so bestanden
auch jetzt die orthodoxen Delegierten darauf, dass ihre Vorbehalte
und besonderen Ansichten entweder in den Text der neuen Sek-
tionsberichte aufgenommen oder in Fussnoten angemerkt wiirden.
Sie figurierten auch in den kiirzeren, simtlichen Mitgliedern zur
Abstimmung unterbreiteten Berichten. Trotz alledem waren die
orthodoxen Delegierten nicht ganz befriedigt, da selbst diese
Berichte noch unklare und zweifelhafte Ausdriicke enthielten,
durch welche man versucht hatte, bestehende Differenzen unter
dem Vorwand ihrer geringeren Bedeutung zu verdecken, trotzdem



— 213 —

sie nach orthodoxer Anschauung sogar sehr wichtig waren. Sie
beschlossen deshalb nach wiederholten privaten Besprechungen,
sich nicht mit den in den Berichten niedergelegten Vorbehalten
zu begniigen, sondern, wie in Lausanne, in der Konferenz eine
formelle Erkldrung abzugeben. Darin fithrten sie kurz ihre haupt-
sichlichsten Einwéinde gegen den Text der Berichte an, erliuterten
abermals die dogmatischen Grundlagen der orthodoxen Kirche,
von denen sie unmoglich abweichen kénnten, und schlossen mit
dem Ausdruck ihrer Freude dariiber, dass sie bei dieser Konferenz
in gemeinsamem Gebet, gemeinsamem Verkehr und freundschaft-
licher Diskussion sowie zu gemeinsamer Arbeit mit Briidern zu-
sammentreffen durften.

Nach der Ubermittlung der Berichte an die verschiedenen
orthodoxen Gruppen fand seitens der ostlichen Kirche die Edin-
burger Konferenz nicht den gleichen Widerhall wie diejenige von
Lausanne. Es gab sogar Delegierte, die in ihrem Rapport iiber die
Edinburger Konferenz sich dahin #dusserten, dass in Zukunft die
orthodoxe Kirche solche Konferenzen nicht mehr beschicken
sollte, da sie auch Gruppen zuginglich sind, die kein anerkanntes
Glaubensbekenntnis haben und die Sakramente weder gelten noch
spenden lassen, wobei sie nicht einmal die Taufe ausnehmen. Ob-
wohl wir dieser scharfen Ablehnung einer weiteren Teilnahme an
solchen Konferenzen nicht zustimmen, miissen wir doch zugeben,
dass ihnen dadurch jeder praktische Wert entzogen wird, dass
man ihren Rahmen gar so weit spannt, indem man sogar Gruppen
einladet, die keine Gewiahr dafiir bieten, dass sie sich mit den andern
und speziell den alten Kirchen je verstindigen kénnten. Ausser-
dem bedingt dies auch bedeutende vergebliche Verluste materieller
und geistiger Art. KEs wiirde weit 6konomischer und praktischer
sein, wenn an Stelle solcher Riesenkonferenzen eine kleinere Zahl
von Delegierten zur Aussprache zusammenkédmen, zuerst vielleicht
nur solche fithrender Kirchen, denen sich spiter die andern zu-
gesellen wiirden. Ein endgiltiger Beschluss wegen der zukiinftigen
Beteiligung wird aber von den verschiedenen orthodoxen Kirchen
selbst gefasst werden, entweder auf Grund einer gemeinsamen
Beratung oder durch eine Kommission, wie sie fiir nichstes Jahr
geplant ist.



— 214 —

4. Die orthodoxe Kirche und die Bewegung ,,Leben und Werk™.

In dem von dieser Bewegung erlassenen Zirkular erkannte das
Okumenische Patriarchat dieselben Grundsitze, die es in seinem
eigenen Rundschreiben formuliert hatte, obwohl einige der zur
Behandlung in einem kiinftigen Kongress bestimmten Probleme
fir die orthodoxe Kirche nicht so dringend waren wie fiir den
Westen. Aus der Erkenntnis heraus, dass die gleichen Probleme
aber friher oder spdter auch den Osten beschiftigen miissten
und dass eine geeignete Vorbereitung fiir die Behandlung durch
die orthodoxen Theologen notwendig sei, erklidrte sich das ¢ku-
menische Patriarchat rasch zur Zusammenarbeit auch mit dieser
Bewegung bereit. Ich erhielt im August 1920 wihrend meines
Genfer Aufenthalts die Einladung zur Teilnahme an den Vor-
bereitungsarbeiten fir die Stockholmer Konferenz, unter dem
Vorsitz des verstorbenen Soderblom, und ich erinnere mich leb-
haft des Augenblicks, als der Erzbischof von Upsala, ein Exemplar
der patriarchalischen Enzyklika von 1920 in den Hinden, die enge
grundsétzliche Verwandtschaft erlduterte, die den Anstoss zu den
beiden Dokumenten gegeben hatte, und er ihren gemeinsamen
Zweck auseinandersetzte, der darin bestand, iiber Fragen von
allgemein christlichem Interesse zu einer sichern Verstindigung
und Zusammenarbeit zu gelangen. Die orthodoxe Kirche war zum
Teil auch deshalb so bereit zur Mitarbeit an dieser Bewegung,
weil in ihr alle Diskussionen iiber trennende dogmatische Fragen
ausgeschaltet sind und sie sich auf die Losung moralischer und
sozialer Aufgaben beschrinkt. Die orthodoxe Kirche bestreitet
natiirlich die Abhingigkeit der moralischen Wahrheiten von den
dogmatischen nicht, und auch nicht, dass diese letztern die Vor-
aussetzung fir die erstern bilden. Immerhin findet sie, sie stehe
in bezug auf die Fragen christlicher Moral den andern Kirchen
naher als in bezug auf dogmatische Fragen. In Anerkennung und
Identifizierung der heiligen Schrift als Quelle der moralischen
Lehren hat sie es wiahrend ihrer jahrhundertelangen Geschichte
nie fiir notig gefunden, den moralischen Wahrheiten eine besondere
Form zu geben. Sie beniitzt bis zum heutigen Tag die Schrift
als das geheiligte Gesetz, aus dem sie ihr Moralsystem schopft.
Es versteht sich daher von selbst, dass der orthodoxe Theologe
auf dem Gebiet der moralischen und der damit verbundenen so-
zialen Probleme keinen Schwierigkeiten begegnet, dagegen bei der



— 215 —

Erforschung und Auslegung von dogmatischen Wahrheiten an
gewisse Grenzen gebunden ist.

An der Stockholmer Konferenz von 1925 war die 0Ostliche
Kirche ausser durch mehrere Geistliche und Theologen auch durch
einen ihrer Patriarchen vertreten, den Patriarchen Photius von
Alexandrien, gesegneten Andenkens, der auf der Riickkehr von
jener grossen Versammlung in dieser Stadt Ziirich starb. Die Teil-
nahme der Orthodoxen war bei jener Konferenz vollig vorbehaltlos
und unbehindert, da es sich darum handelte, die Haltung und
das geeignete Vorgehen der Kirche in bezug auf die finanziellen,
industriellen, sozialen, moralischen und péddagogischen Tages-
fragen zu definieren und iiber die Beziehungen der Nationen zu-
einander zu beraten.

Obwohl die langen 6ffentlichen und privaten Diskussionen, die
sich iiber drei Wochen erstreckten, nicht fiir jedes Traktandum
zu bestimmten Beschliissen fiihrten, fixierte die Botschaft der
Konferenz, an deren Redaktion sich Abgeordnete aller vertretenen
Kirchen beteiligten, den christlichen Standpunkt und die christ-
lichen Ziele im allgemeinen, soweit sie auf diese Probleme Bezug
haben, ohne indessen auch nur anzudeuten, ob der Kongress sich
zu der einen oder andern Fassung bekenne.

Ich brauche das hier nicht zu analysieren, da der Gegenstand
Thnen allen vertraut ist. Ich mochte nur sagen, dass diese Bot-
schaft, die in allen Sprachen der verschiedenen orthodoxen Kirchen
verbreitet wurde, dusserst giinstige Beurteilung fand und Veran-
lagsung zu besondern Ansprachen und Vorlesungen gab. Was
an der Botschaft besonders geschédtzt wurde, war der sie durch-
dringende tiefreligiose Geist und die unvoreingenommene Ob-
jektivitdt sowie der praktische Charakter der darin niedergelegten
Ansichten und Ziele. Der von der Stockholmer Konferenz ein-
geleitete Geist enger Zusammengehorigkeit hat gezeigt, dass, ganz
unabhingig von dogmatischen Anschauungen und Divergenzen,
unter den Christen der Geist einer inneren Kinigkeit besteht, die
sich in der Zusammenarbeit an den Weltproblemen zu &dussern
vermag.

Zehn Jahre sind seither vergangen. Die inzwischen ge-
schehenen Umwiélzungen, die neuen Girungen und Entwicklungen
haben neue Probleme von héchster Wichtigkeit geschaffen, mit
denen sich das Denken und Handeln der Kirchen auf Grund
gemeinsamer Beratungen ihrer Vertreter befassen muss. Der



— 216 —

Christliche Weltkirchenrat, der den Stidndigen Ausschuss der Kon-
ferenz abgeltst hat, berief letztes Jahr die Konferenz von Oxford
ein gemiss den vom Genfer Forschungsinstitut vorbereiteten
Richtlinien. Orthodoxe Theologen hatten sich auf Einladung hin
an den Vorarbeiten beteiligt, und die ostliche Kirche war an der
Konferenz durch Delegationen fast aller ihrer Zweige vertreten.
Die Versammlung sprach den orthodoxen Theologen ihren warmen
Dank fiir die geleistete Vorarbeit aus, und die Delegierten der
Ostkirche wurden mit grosstem Respekt behandelt.

Die Verhandlungsgegenstinde auch dieser Konferenz waren
hauptsichlich praktischer Natur. Es machte sich aber bald bemerk-
bar, dass die Berichte zu den einzelnen Punkten der Tagesordnung
von einem einseitigen Geist beherrscht waren. Die orthodoxen
Delegierten fanden es deshalb im Laufe der Verhandlungen nétig,
diesen Geist aufzulockern, indem sie ihn besser in Einklang zu
bringen suchten mit ihren allgemeinen dogmatischen Anschau-
ungen, namentlich aber auch mit den spezifisch kirchlich-
dogmatischen.

Der Eindruck der Oxforder Konferenz auf die orthodoxe Welt
war ziemlich giinstig, jedenfalls giinstiger als derjenige der Edin-
burger Konferenz. Dies dank der Art der Verhandlungsgegenstinde,
die von allgemeinerem Interesse waren als rein dogmatische Fragen,
dann aber auch namentlich dank der Tatsache, dass an dieser
Konferenz keine Sorge dariiber aufkommen konnte, dass die tra-
ditionelle Lehre der orthodoxen Kirche irgendeine Abschwichung
erfahren konnte.

Schlussfolgerungen.

Bei einem Riickblick auf die Bemiihungen und die Mitarbeit
der orthodoxen Kirche im Rahmen dieser Weltbewegungen muss
ich kurz sagen, dass diese Mitarbeit trotz des guten Willens der
verschiedenen orthodoxen Gruppen nicht so systematisch und um-
fassend war, wie sie es hiitte sein sollen.

Das hingt erstens mit der Eigenart und der Verfassung der
orthodoxen Kirche zusammen. Seitdem die urspriingliche Zahl
der autokephalen Kirchen, wie sie von der alten ékumenischen
Kirche geschaffen worden waren, infolge der politischen Emanzi-
pation der Balkanvélker und ihrer Organisierung in einzelnen
unabhéngigen Staaten durch neue Zweige vermehrt wurde, ist es
nicht méglich geworden, den Apparat zu schaffen, der ihre doch



— 217 —

vorhandene Einheit des Glaubens, der Kirchenverfassung und des
Gottesdienstes in einer gemeinsamen Anstrengung fiir die An-
gelegenheiten der orthodoxen Kirche nach aussenhin sichtbar
machen koénnte. Dariiber ist unter orthodoxen Theologen sehr
ernsthaft beraten worden. Denn sie sind iiberzeugt, dass genau
80, wie eine extreme Zentralisation untragbar wére, da sie den Mit-
gliedern keine Freiheit ldsst, die doch aus vielen Griinden erklér-
liche Dezentralisation unerwiinscht ist, weil sie eine gemeinsame
Aktion und Richtung der Gesamtkirche unmdéglich macht. Wenn
einmal diese Frage durch einen Synod der dstlichen Kirchen gelost
sein wird, so kann die Zusammenarbeit mit den andern Kirchen
systematischer werden, und es wird sich aus solcher Zusammen-
arbeit ein wachsender Einfluss der orthodoxen Anschauungen er-
geben.

Einen weitern Grund der Hinderung einer vollen Mitarbeit
bilden die Existenzbedingungen mehrerer orthodoxer Kirchen,
darunter gerade der zahlenmissig stirksten. Sie stehen in einem
harten Lebenskampf. Kinige miissen sich gegen Kriifte behaupten,
die das eigentliche Fundament der christlichen Religion unter-
minieren, andere miissen eine von aussen kommende Propaganda
abwehren, die in die Seele der Orthodoxen Verdacht und Miss-
trauen sit gegen alle von aussen kommenden Bemiihungen um die
Annidherung, Verstindigung und Wiedervereinigung der Kirchen.

Es wird langer und harter Vorarbeit und Fiihrung bediirfen,
bevor in den orthodoxen Voélkern das Ideal der Verstidndigung mit
den andern Kirchen Gestalt gewonnen haben wird; denn diese
Volker lebten jahrhundertelang weitab von den religitsen Stro-
mungen, die den Westen erschiitterten. Und ich zdgere nicht
beizufiigen, dass die Priester so gut wie die Laienschaft solch
langer und harter Aufkldrungsarbeit bediirfen. Sie sind von den
nichstliegenden Pflichten so stark in Anspruch genommen, dass
ihnen sehr wenig Zeit verbleibt zur Arbeit fiir die universale Ver-
einigung, fiir die sie doch téglich beten.

All diese Hindernisse sollen uns aber nicht an der Zukunft
verzweifeln lassen. Nachdem wir einmal die Hand an den Pflug
gelegt haben, diirfen wir Orthodoxe nicht zurilickschauen. Und
wenn wir unsern Samen in guten, sorgsam vorbereiteten Boden
gesenkt haben, miissen wir fest und unerschiitterlich davon tiber-
zeugt sein, dass er reiche Friichte bringen wird, obwohl es auch
fiir uns wahr bleibt, dass der eine sdt und der andere erntet.



— 218 —

¢) Vortrag des Lordbischofs R.G. Parsons wvon Southwark
( London ).

Die anglikanische Kirche und die Edinburger Konferenz 1937

Ich betrachte es als hohes Vorrecht und auch als grosse Ver-
antwortung, an dieser Konferenz iiber die Stellungnahme der angli-
kanischen Kirche zur Edinburger Konferenz von 1937 zu sprechen.
Vorausschicken muss ich, dass ich selbst nicht daran teilgenommen
habe. Ich hatte die Ehre, von der anglikanischen Kirche zu der
Oxforder Konferenz iiber ,.LLeben und Werk" abgeordnet zu werden.
Fiir mich ist die Teilnahme an einer grossen Konferenz jahrlich
alles, was ich mit Gewinn fiir mich selbst und fiir andere zu leisten
vermag. Sollte die Tatsache zweier Konferenzen von so iiber-
ragender Okumenischer Bedeutung, wie diejenigen von Oxford
und Edinburg, auf derselben Ingel und in so kurzem Abstand
abgehalten, eine engere Zusammenarbeit der beiden Bewegungen,
deren sichtbarer Ausdruck sie waren, zur Folge haben, und sollte
es dadurch zu einer Koordination unter Fiihrung der geplanten
Weltkirchenkonferenz kommen, so wiirde die anglikanische Kirche
dies begriissen. Ich vertraue und hoffe, dass dadurch viel Zeit,
Kraft und Geld gespart wiirde zugunsten der Stahlung und bessern
Untermauerung aller christlichen Krifte fir den weltweiten
Kampf gegen die Heere des Antichrist.

Denn in England kommt es vielen von uns vor, als ob die
Zeichen der Zeit sehr klar darauf hinwiesen, dass im zwanzigsten
Jahrhundert diese grosse Frage ihre Antwort finden muss.

Welchem Geist sollen die Menschen und Volker Gefolgschaft
leisten: dem menschlichen Geist, d.h. einem diesseitigen Hu-
manismus, oder dem Geiste des Menschensohnes, d. h. dem Christen-
tum ? Der eine gehoért ganz dieser Welt an und findet frither oder
spiter unvermeidlich seinen Ausdruck in irgendeinem totalitiren
Zustand, sei dieser nun national oder international. Der zweite,
der Geist des Menschensohnes, gehort seinem ganzen Wesen nach
nicht dieser Welt an. Er findet seinen Ausdruck in einer Kirche,
einer weltumfassenden Gemeinschaft, die alle Unterschiede der
Rasse, der Politik, der sozialen Schichten iiberbriickt, weil er nur
Hines, ein Kinziges als hochsten Wert fiir die Menschheit anerkennt,
nimlich eine Erlésung nicht fiir dieses Leben nur, sondern
fiir die Ewigkeit. Das Christentum erklirt, dass diese Erlésung
nicht durch menschliche Anstrengung erworben wird, sondern



— 219 —

eine freie Gabe Gottes ist. Sie ist ein fiir allemal durch die Mensch-
werdung, die Kreuzigung, die Auferstehung und die Himmelfahrt
Jesu Christi geoffenbart und Wirklichkeit geworden. Sie wird
den Menschen aller Rassen und aller Zeiten durch das Wirken des
ewigen Geistes zuteil, der durch das Mittel der lebendigen Gemein-
schaft der Kirche wirkt und den gottlichen Willen vollzieht.

Fiir uns lautet die grosse Frage: Soll der Staat herrschen und
die Kirche — wenn er es vermag — vernichten? Oder soll die
Kirche nicht herrschen, sondern dienen, anregen und den Staat
vor sich selber schiitzen, indem sie die Verbindung zwischen
seinen Gliedern und ihrem vielfidltigen Tun mit dem lebenspen-
denden Geist Gottes in Christus ununterbrochen aufrecht erhilt ?

Auf diesem tragischen Hintergrund der heutigen Weltlage
zeichnet sich fiir uns anglikanische Christen die Lebensnotwendig-
keit des christlichen Zusammenschlusses ab. Es geht dabei fiir uns
nicht um eine akademische Untersuchung abstrakter Grundsitze
einer kirchlichen Organisation, iiber deren Einzelheiten gelehrte
Theologen endlos debattieren kénnten und die durch Hinweis auf
Vorgiinge fritherer Zeiten erledigt werden diirfte. Wir miissen
eine Antwort geben — und sie bald geben, wenn sie noch rechtzeitig
kommen soll — auf die Herausforderung durch die Ereignisse, aus
denen die Stimme des erlosenden Gottes spricht. Wie koénnen
wir, die Gemeinde Christi, uns wirksam vereinigen zu gemeinsamem
Gottesdienst, gemeinsamem Zeugnis und gemeinsamer Arbeit ?
Wir, die wir durch verschiedene Bekenntnisse getrennt sind, aber
bei einem Zusammentreffen wie in Oxford und Edinburg erkennen,
dass unsere Anbetung dem gleichen Gott gilt, dem wir danken
und zu dem wir beten, dass wir den Glauben an ihn und sein Er-
l6sungswerk haben, den wir alle gleichermassen bekennen und in
dessen Namen uns die selben Aufgaben fiir das Wohl der gesamten
Menschheit gestellt sind.

Wir Englinder aller Bekenntnisse mochten, soweit immer
moglich, sofort an interkonfessioneller Arbeit teilnehmen, nament-
lich an der Losung gemeinsamer Aufgaben christlicher Liebes-
tiatigkeit, wie: Hilfe fiir die Arbeitslosen, Beschaffung besserer
Wohnungen fiir Unbemittelte, Bekdmpfung sozialer Ubel wie
Wetten, Spielen, Alkoholismus und an der Hebung der Geschlechts-
moral. Es bestehen bereits lokale Gruppen fiir solche Zusammen-
arbeit, und wir hoffen auf Verstéirkung, denn bis jetzt kann man
noch nicht sagen, dass sie durch Geistlichkeit und Laienschaft



— 220 —

weitgehend unterstiitzt wiirden. Parallel mit der Moglichkeit
sofortiger praktischer Zusammenarbeit geht jedoch die Bewegung
fir engeren kirchlichen Zusammenschluss. Da méchte ich auf
zwei sehr wichtige Verdffentlichungen hinweisen, die seit der
Edinburger Konferenz erschienen sind, ndmlich den Bericht tber
die Lehren der anglikanischen Kirche und den Umriss eines Planes
fiir die Vereinigung der anglikanischen Kvrche mit den evangelischen
Freikirchen Englands. Beide erschienen anfangs dieses Jahres,
und ich glaube, dass beide nicht nur fiir die englische Christenheit,
sondern fiir die Christen aller Volker und Kirchen von Interesse
und Wichtigkeit sind.

Was den Bericht diber die kirchliche Lehre betrifft, mochte
ich betonen, dass es sich nmicht um eine offizielle Definition dessen
handelt, was die Lehre der anglikanischen Kirche ist oder sein
sollte, sondern einfach um eine ausfithrliche und offene Ubersicht
iiber die zwischen den Anglikanern bestehenden Differenzen in
bezug auf gewisse dogmatische Punkte. I&s ist ein Bericht mit
dem Zweck der Tatsachenfindung. Und ich méchte in aller Auf-
richtigkeit sagen, dass die darin angefiihrten Tatsachen eine viel
tiefer- und weitergehende Einheit der Grundiiberzeugungen dartun,
als ein vor zwanzig Jahren abgefasster Bericht sie gezeigt hiitte.
Die drei historischen theologischen Richtungen stehen sich heute
niher als frither. Allerdings hat jede dieser Schulen eine extreme
Minderheit, der es immer schwerer wird, mit der Mehrheit zu-
sammenzuarbeiten. Diese Minderheiten gebérden sich sehr laut.
Sie sind sogar bereit, mit den gegensitzlichsten Extremisten Ver-
bindungen einzugehen, die ebenso merkwiirdig wie kurzfristig sind;
aber sie zdhlen in Wahrheit nicht stark mit. Ihre Sonderansichten
sind in dem Bericht nicht beriicksichtigt, denn es war nicht méog-
lich, unter ihnen Vertreter mit einer Vorbildung und geistigen
Fahigkeiten zu finden, die es ihnen erlaubt hitte, sich an Dis-
kussionen dieser Art zu beteiligen. Es ist deshalb natiirlich, dass
sie den Bericht am lautesten kritisieren und ihn als gefihrlich rom-
freundlich, gefidhrlich protestantisch, gefihrlich modernistisch, ge-
fihrlich obskurantistisch hinstellen. Bemerkenswerter ist die klare
und genaue Ubereinstimmung der Vertreter aller unserer theolo-
gischen Richtungen in bezug auf die grundlegende Bedeutung des
Christentums als gottgegebener Offenbarung der erlésenden Wahr-
heit durch eine bestimmte, einmalige und autoritative Folge
historischer Ereignisse und Tatsachen, aus denen das unverinder-



— 221 —

bare Evangelium Gottes besteht und das zu bezeugen die un-
abidnderliche Verpflichtung der Kirche und ihrer Diener ist. Sie
alle sind sich dariiber einig, die christliche Religion nicht als den
Gipfel menschlicher Bemiihungen zur Entdeckung der géttlichen
Wahrheit oder als die feinste Bliite menschlicher Religiositidt zu
betrachten, sondern als Gottes Selbstoffenbarung, deren erstes
und letztes Wort das Seine und nur das Seine ist. Soli Deo
Gloria.

Innerhalb dieses prinzipiellen HEinverstindnisses bestehen un-
zweifelhaft Differenzen, zum Teil sogar sehr betrdchtliche. Viel
wichtiger als diese Abweichungen ist aber nach der Meinung ernst-
hafter Anglikaner der neue Geist und die neue Art, sie zu behandeln,
auf der Grundlage gegenseitiger Achtung, im Wunsche nach
gegenseitigem Verstehen, in einer Atmosphére der Bereitwilligkeit
und in freiem, offenem und freundschaftlichem Verkehr. Das
Komitee betont die grundlegende Wichtigkeit des Prinzips der
freien Zustimmung als eines unentbehrlichen Mittels, um die ge-
meinsam vertretenen Wahrheiten andern zu empfehlen. Es fordert
die Kirche dringlich auf, eifrig auf die Bewahrung der hochst-
moglichen Freiheit des Denkens und Verkiindens bedacht zu sein,
die sich mit der Aufrechterhaltung der geistigen Gemeinschaft
vereinigen lisst.

Ich glaube, dass wir uns hier vor einer Entscheidung befinden,
die nicht nur fir die Anglikaner, sondern fiir alle Christen von
Bedeutung ist, die eine grossere Einheit ersehnen. Wir haben uns
nun vor allem den Bereich der Lehrmeinungen zu iiberlegen,
deren Grenzen von den Anhiingern Christi nicht iberschritten
werden diirfen, ohne die Aufrechterhaltung dieser geistigen Gemein-
schaft zu gefihrden. Vielleicht darf ich hier bemerken, dass jeden-
falls weder die Anglikaner, noch die Christen anderer Bekenntnisse
die Antwort aus sich allein finden werden, sondern dass sie nur
durch das Miteinanderdenken und Sichmitteilen aller gefunden
werden kann. So stellt sich fiir uns alle das Problem, wenn wir
in Ehrlichkeit einerseits den grundlegenden Wahrheiten des aposto-
lischen ,,Kerygma®, d. h. den Glauben, wie er ein fiir allemal den
Heiligen iiberliefert wurde, getreu sein wollen, und anderseits
mit intellektueller Gerechtigkeit die Schwierigkeiten behandeln
mochten, die sich im Laufe der modernen Forschungen und Ent-
deckungen auf dem Gebiet der Naturwissenschaften und der
historischen und literarischen Kritik ergeben haben. Ein Katholi-



— 222 —

zismus, der das nicht tun will, ist nicht wahrhaft katholisch, und
seine Botschaft wird bei der Intelligenz und dem Gewissen der
modernen Welt kaum Anklang finden.

Nun zu der zweiten Veroffentlichung, dem Umriss des Plans
evner Vereinigung zwischen der anglikanischen und den evange-
lischen Freikirchen. Dieser Plan wurde von einem Ausschuss
fithrender anglikanischer und freikirchlicher Geistlicher zur all-
gemeinen Beratung ausgearbeitet. Er basiert auf den vier Er-
fordernissen fiir eine kérperschaftliche, organische Vereinigung von
Christen, wie sie die beriihmte Lambeth-Konferenz von 1920 formu-
lierte, und er verdankt sehr viel den ausgedehnten Beratungen eines
Einigungsplanes fiir die bischéflichen und nichtbischéflichen Kir-
chen Sidindiens. Der englische Plan ,anerkennt als oberster
Glaubensgrundsatz die in der heiligen Schrift enthaltene Offen-
barung Gottes; er anerkennt das apostolische und das gemeinhin
nizdisch genannte Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Bewahrer
dieses Glaubens. .. und als geniigende Gewéhr fir die Grundlage
einer Vereinigung”. Er verlangt die Anerkennung der géttlichen
Einsetzung der beiden evangelischen Sakramente: der Taufe und
des Abendmahls. Bei der Spendung der Sakramente wie auch
sonst in der Art gottesdienstlichen Lebens soll eine grosse Mannig-
faltigkeit, mehr oder weniger liturgisch, gestattet sein, voraus-
gesetzt, dass in der Feier der Sakramente das Wesentliche katho-
lischer Tradition beibehalten wird. Er sieht einen geistlichen Stand
von Bischofen, Priestern und Diakonen vor, die durch Gebet und
Handauflegung geweiht werden. Die Leitung der Vereinigten
Kirche obliegt der Generalversammlung, der Di6zesansynode und
den Kirchgemeinderiten, die alle, sowohl Vertreter des Klerus
wie der Laien, umfassen sollen.

Die grosste Schwierigkeit wird sich dabei aus der vorgeschla-
genen Aufnahme von Geistlichen ergeben, die nicht die Weihe
durch einen Bischof erhielten, aber bereits von den Vorgesetzten
irgendeiner Kirche feierlich ordiniert wurden, die sich gemiss
diesem Plane der anglikanischen Kirche anschliessen. Solche Geist-
liche werden der Autoritit der Bischéfe unterstelit, und vom Zeit-
punkt der Vereinigung an sollen alle neuen Geistlichen durch
Bischéfe ordiniert werden. Es wird also fiir den Zeitraum von
ungefihr einer Generation eine gewisse Zahl von nichtbischoflich
ordinierten Geistlichen Seite an Seite mit bischoflich geweihten
wirken. Vorsorge ist getroffen, dass niemand gezwungen ist, die



— 223 —

Sakramente von diesen zu empfangen, wenn dies aus Gewissens-
griinden abgelehnt wird.

Es geht um die Frage, ob diejenigen, welche die als geniigend
anerkannte Glaubensgrundlage annehmen und sich bereit erklédren,
die Sakramente gemiss den Vorschriften der Vereinigten Kirche
zu feiern, ohne bischofliche Handauflegung den Angehoérigen des
bischoflich organisierten Klerus gleichgestellt werden konnen.
Voraussetzung wire, dass sie bereits durch die Vorsteherschaft
einer evangelischen I'reikirche zur Verkiindung des Wortes und
Darreichung der Sakramente zugelassen wurden und in Zukunft
das Bischofsamt anerkennen und sich thm unterstellen. Kann
berechtigterweise geltend gemacht werden, dass die formale An-
erkennung der bischoflichen Autoritdt das zu ersetzen vermoge,
was vorher zur vollen Giiltigkeit der priesterlichen Funktion gefehlt
haben mag ?

Kine schwierige Frage! Ich kann hier keine Antwort darauf
geben. Ich kann Ihnen heute nur sagen, dass, wenn sich die alt-
katholischen Kirchen mit einer nicht bischoflich organisierten
evangelischen oder reformierten Kirche HEuropas zu einer Korper-
schaft vereinigen wollen, Sie vor diesem Problem stehen werden.

Ist es richtig, wenn wir dafiir halten, dass ein Unterschied
bestehe zwischen dem einzelnen Geistlichen einer nicht-bischof-
lichen Kirche, der diese zu verlassen und in eine bischofliche ein-
zutreten wiinscht — in welchem Fall er selbstverstiindlich bischof-
lich geweiht werden miisste —, und einer ganzen nicht bischoflichen
Pfarrerschaft, mit der zugleich die simtlichen Kirchenangehorigen
auf Grund einer als geniligend anerkannten Lehre und Disziplin
eine organische Vereinigung mit einer bischoflichen Kirche ein-
zugehen wiinschen ? Die anglikanische Kirche wiirde Ausserungen
altkatholischer Theologen zu dieser hochst wichtigen und prak-
tischen Frage kirchlicher Verwaltung mit grosster Aufmerksamkeit
prifen.

Die Zeit erlaubt mir nicht, mehr zu sagen. Ich bete, dass die
Vorsehung Gottes der anglikanischen Kirche und dem Altkatholi-
zismus die besondere Aufgabe tiberbinden moge, unter der west-
lichen Christenheit eine Wiedervereinigung von evangelischen, re-
formierten und katholischen Kirchen zu einer korporativen und
organischen Gemeinschaft zustandezubringen. Ich hoffe, dass
dies auf der Grundlage der Einheit in der Mannigfaltigkeit moglich
sein werde, die zur Bereicherung der zukiinftigen Gemeinsamkeit



— 224 —

all das bewahren moge, was gut und wahr an der Uberlieferung
und den Schitzen eines jeden ist, in einer geordneten, freien
Treue gegeniiber apostolischem Amt und apostolischer Wahrheit.

Erste Kongress-Sitzung, Samstag, den 27. August,
im grossen Saal der «Miinz».

Nach einem Gedédchtnisgottesdienst fiir die entschlafenen
Fiithrer des Altkatholizismus und einem anglikanischen Gottes-
dienst, gehalten vom delegierten Bischof des Erzbischofs von
Canterbury, Lordbischof R. G. Parsons von Southwark, ercffnete
um 9.15 Uhr der Président des stidndigen Kongressausschusses,
alt Bankdirektor Email Frey, Basel, die erste Kongrefisitzung mit
folgender Ansprache:

Hochansehnliche Versammlung!

Hochwiirdige Herren Bischéfe und Vertreter der mit uns
befreundeten Kirchen!

Liebwerte (Glaubensgenossen!

Es ist als ein Wagnis bezeichnet worden, dass wir den XIV. In-
ternationalen Altkatholikenkongress in dieser bewegten Zeit ein-
berufen haben. Allein wir gingen von der Zuversicht aus, dass die
verantwortlichen Ménner aller Vélker und diese selbst von einem
solchen Friedenswillen geleitet werden, dass sie die vielen Schwie-
rigkeiten immer wieder zu meistern vermdégen, so dass wir glaub-
ten, ruhig die Vorbereitungen zu unserer Tagung treffen zu diirfen.
Ausschlaggebend war fir uns zudem die Hrwigung, dass es ge-
rade in solchen Zeiten ratsam ist, dass Christ- und Altkatholiken
verschiedener Volker im Verein mit Vertretern befreundeter
Kirchen zusammenkommen, um sich daran zu erinnern und sich
in dem Gedanken zu stirken, dass wir durch Gott iiber nationale
und politische Schranken hinaus einen gemeinsamen Glaubens-
boden haben, auf dem wir uns zu gemeinsamer Beratung finden
kénnen. Trotzdem unsere Kirchen national zusammengeschlossen
sind, haben wir den Blick fiir das allgemein Verpflichtende, fiir
den ,Katholizismus” im alten Sinne des Wortes bewahrt. Wir
wollen es jetzt und in Zukunft so halten und das katholische Gut,
das uns unsere Viter anvertraut haben, mit Sorgfalt pflegen.



— 225 —

Wir glaubten auch, es sei jetzt besonders wichtig, dass wir
uns mit unsern Glaubensgenossen und Freunden verschiedener
Kirchen und Vélker treffen. Durch gegenseitiges Sichkennenlernen
und durch Auffrischung alter Freundschaften koénnen Missver-
stindnisse beiseite geschafft, Achtung anderer Art und Verstidn-
digung herbeigefithrt werden. Moge unsere Tagung auch nach
dieser Richtung heilsam wirken.

Mit Freude stellen wir fest, dass unserm Ruf Abgeordnete
aller altkatholischen Kirchen gefolgt sind, ebenso namhafte Ver-
treter uns besonders nahestehender Kirchen, aber auch Giste
anderer Kirchen. Ebenso ist eine Abordnung des Forschungs-
institutes des Okumenischen Rates fiir praktisches Christentum in
Genf erschienen.

Im besondern habe ich die Ehre zu begriissen:

Se. Eminenz Metropolit Germanos, Erzbischof von Thyatira, in
Vertretung des Patriarchen Benjamin von Konstantinopel.

Lordbischof R. Parsons, in Vertretung des Erzbischofs von Canter-
bury, Primas der anglikanischen Kirchen.

Des weitern von der orthodoxen Kirche:

Hierodiakon Therapont, in Vertretung des leider im letzten
Augenblick verhinderten Metropoliten Eulogius von Paris.

Konsistorialrat Tarangul und Dr. Joan Zugrav, Universitatspro-
fessor, in Vertretung des Heiligen Synods der orthodoxen
Kirche Ruminiens.

Erzpriester Dr. R. Josic, in Vertretung des Heiligen Synods der
orthodoxen Kirche Jugoslawiens.

Dr. Vladimir Petrek, in Vertretung der orthodoxen Kirche der
Tschechoslowakei.

Pfarrer Gusseff und Pfarrer T'schuboff, von den russisch-orthodoxen
Gemeinden Zirichs.

Aus der anglikanischen Kuvrchengemeinschaft:

The Ven. Archdeacon of Monmouth, 4. Monahan, in Vertretung
des Erzbischofs von Wales.

Rev. J. Francis Bloodgood, in Vertretung des Primas der bischof-
lichen Kirche Amerikas.

Rev. F. W. Tomkins, Sekretir des Fortsetzungsausschusses fir
Glaube und Verfassung, New York.

Rev. W. E. Hopkins, Pfarrer der anglikanischen Gemeinde Ziirich.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 15



— 226 —

Ferner:

Pfarrer Dr. Arnold Zimmermann, als Vertreter des Kirchenrates,
und Pfarrer Custer, als Vertreter der Zentralkirchenpflege
der evangelischen Landeskirche Ziirich.

Dr. Schionfeld, Direktor des Forschungsinstitutes fiir praktisches
Christentum, Genf, und die Bischofe der Utrechter Union:

den hochwiirdigsten Herrn Erzbischof A. Rinkel, Utrecht;

die hochwirdigen Herren Bischofe: Henricus van Viijmen, Haarlem ;
Dr. A. Kiiry, Bern; E. Kreuzer, Bonn; A. Paschek, Warns-
dort; J. Padewskr, Krakau.

Bistumsvikar Prof. T'orok, Wien, und

Generalvikar J. Luketic, Zagreb.

Wahl des Prisidenten und des Bureaus des Kongresses. Als
Prisident des Kongresses beliebte unter Beifall alt Direktor
Emil Frey-Vogt, Basel; als erster Vizeprisident Dr. Merkt, Ober-
biirgermeister in Kempten (Deutsches Reich), und als zweiter
Vizeprisident Pfarrer van Harderwijk, S’Gravenhage (Nieder-
lande).

In das Bureau wurden ernannt: als erster Schriftfithrer und
Verfasser des Kongressberichtes Pfarrer Max Heinz, Ziirich,
ferner Pfarrer Torok, Wien, als zweiter, Generalvikar Luketic,
Zagreb, als dritter und Pfarrer Molemann als vierter Schriftfiihrer.
Zum Amt der Stimmenzihler wurden gewihlt: Pfarrer Léon Gau-
thier, Genf, und Diakon J. Maan, zurzeit in Bern. Als Ubersetzer
beliebten und dienten dem Xongress Pfarrer Paul Richterich,
Biel, und Pfarrer Gauthier in Genf fir die franzosische und Frl.
Hedwig Servert, Zurich, fir die englische Sprache.

Bericht des Sekretdrs des stindigen Kongressausschusses: Bi-
schof Erwin Kreuzer, Bonn.

Herr Prisident!
Meine Herren Mitbischofe!
Verehrte Freunde und Géste, liebe Glaubensgenossen!
Als wir uns in Konstanz nach den anregenden Tagen des
Kongresses und nach der stimmungsvollen Fahrt auf dem Boden-
see trennten, durften wir hoffen, uns in kiirzerer Zeit wieder zu-

sammenzufinden, als es nun hat sein kénnen. Der freundlichen
Absicht unserer KongreBsatzung, die uns alle zwei Jahre zusammen-



fiihren mochte, konnten wir nicht Geniige tun, da die aus der
weltwirtschaftlichen Lage sich ergebenden Schwierigkeiten fiir den
Verkehr von Land zu Land auch fiir uns recht stoérend wirken
und es nicht ratsam sein liessen, nach so kurzer Pause ein fiir
unsere Verhiltnisse doch recht grosses Unternehmen schon im
Jahre 1936 zu wagen. Damit war aber die Hinausschiebung bis
zum gegenwirtigen Jahre zwangsldufig gegeben, da 1937 die beiden
grossen Okumenischen Tagungen zu Oxford und Edinburg gerade
die fiir unseren Kongress titigen oder fir ibn als Giste zu er-
wartenden Méinner in Anspruch nahmen und die Kiirze der Zeit
es nicht erlaubt haben wiirde, die Krgebnisse jener Tagungen
schon fiir unsern Kongress auszuwerten. Wenn wir daher glaubten,
die vierjihrige Pause in Kauf nehmen zu miissen, so trostete uns
dabei die Erwartung, die ja nun auch in so erfreulicher Weise
Wirklichkeit geworden ist, dass wir dann zum ersten Male unseren
Kongress in kircheneigenen Réumen wiirden halten kénnen, in
diesem schonen Heim der christkatholischen Kirchengemeinde
Zirich, der wir zur Vollendung dieses Werkes unsre herzlichen
Gliickwiinsche und fiir seine Uberlassung fiir unsre Tagung den
verbindlichsten Dank aussprechen.

Nicht nur in dieser Frage des Zeitpunktes mussten wir er-
fahren, dass die allgemeine Weltlage 6kumenischer Arbeit — und
als solche diirfen wir in bescheidenem Rahmen doch auch unsere
Kongresse ansehen — nicht giinstig ist. Wir erlebten das schmerz-
lich an dem Schicksal der Arbeitsgemeinschaft, die wir einmal
unseren Kongressen angliedern zu konnen meinten. Als Ganzes
ist sie iberhaupt nie titig geworden; das gleiche miisste man auch
von simtlichen Landesgruppen sagen, wenn nicht die der Nieder-
lande eine rihmliche Ausnahme bildete, da sie im Bunde mit einer
besonderen ,,Okumenischen Vereinigung® tatkriiftig fiir unsere
Ziele wirbt. Nennen wir dann noch aus der schweizerischen Gruppe
Herrn Architekt Werner Herzog in Lausanne, der sich um den
Einzug der Beitrige der stindigen Mitglieder in dankenswerter
Weise verdient macht, dann ist auch schon alles gesagt, was iiber
eine Titigkeit der Arbeitsgemeinschaft gesagt werden kénnte. Es
ist vielleicht gut, sich einmal die Frage vorzulegen, worin dieses
Versagen seinen Grund hat. Nach der Natur der Sache werden
in dieser kirchlichen Arbeit es immer die geistlichen Mitglieder
sein miissen, die das Uhrwerk anlaufen lassen, Anregungen geben,
Ziele aufstecken. Das ist aber kaum zu erwarten, wo die Geist-



— 228 —

lichen wie in den Di6zesen Warnsdorf und Wien als Standesbeamte
fronen und zugleich in einer grossen Vielzahl weit verstreuter
Unterrichtsstellen tétig sein miissen; diesen Geistlichen bleibt
nicht einmal die Zeit, Seelsorgebesuche zu machen, geschweige
denn Zeit und Kraft, sich in theologische und gemeinkirchliche
Aufgaben zu vertiefen. Liegen die Verhiltnisse im Bistum Bonn
auch anders, so darf nicht tubersehen werden, dass hier fast alle
Geistlichen zufolge der Staatsgesetze Vorsitzende der kirchlichen
Verwaltungskorperschaften sind und damit die Verantwortung fiir
die wirtschaftliche Seite des (Gemeindelebens tragen, das Kirchen-
steuerwesen beherrschen miissen und einen guten Teil ihrer Zeit
und Kraft auf Arbeiten verwenden miussen, die sonst von Rechts-
anwilten, Verwaltungsbeamten und Bankleuten bearbeitet zu
werden pflegen. Kommt noch hinzu, dass die grosse Mehrzahl
der Geistlichen (32 von 42) mehrere Gemeinden (2 bis 5) zu ver-
sorgen haben, withrend von den 10 mit nur 1 Gemeinde 3 daneben
noch andere kirchliche Aufgaben zu leisten haben, so scheinen
mir auch hier ,mildernde Umstdnde” vorzuliegen, und wenn wir
uns, was ich allerdings fir notig halte, entschliessen miissen, auf
die sogenannte Arbeitsgemeinschaft in ihrer urspriinglich geplanten
Form zu verzichten, so darf das nicht in der Meinung geschehen,
dass die dazu berufen Gewesenen schuldhaft versagt hitten. Wir
haben uns wohl in der Form vergriffen oder sind dem Irrtum
verfallen, etwas durch Organisation schaffen zu koénnen, was nur
aus dem Leben herauswachsen kann.

Die Aufgaben, die eigentlich dieser Arbeitsgemeinschaft zu-
gedacht waren, wurden, soweit es sich um die Angelegenheiten
der okumenischen Bewegung handelte, in anderer Weise zu losen
versucht, indem der Kongressausschuss mit der Bischofskonferenz
zusammenwirkte. Die Fragen, welche die Oxforder Tagung be-
schiftigten, wurden in mehreren internationalen Arbeitstagungen
behandelt, auf denen die altkatholische Kirche jeweils durch Pro-
fessor Dr. Rudolf Keussen vertreten war; die Pfarrerkonferenzen
in der Schweiz und in Deutschland und den Niederlanden hérten
dariiber ausfiihrliche Vortrige und hatten zum Teil lebhafte Aus-
sprachen dariiber; die schweizerische Konferenz hatte dabei den
Vorzug, in Verbindung mit dem 6kumenischen Institut in Genf
arbeiten zu koénnen. Der Versuch, zu einer einheitlichen Auf-
fagsung unserer verschiedenen Ditzesen zu kommen, wurde in
einer Arbeitstagung in Bonn unternommen, in der je ein Vertreter



— 229 —

der schweizerischen, niederlindischen und deutschen Kirche sich
trafen. Auf den ékumenischen Tagungen selbst war unsere Kirche
in Oxford durch Professor Dr. Rudolf Keussen, in Edinburg durch
Erzbischof Rinkel und die Bischéfe Kiiry und Kreuzer vertreten.

Die Internationale Stipendienkasse in Bern konnte in den
Berichtsjahren 15 Studenten das Studium an der katholisch-
theologischen Fakultdt erleichtern und ermdglichen. Neun ge-
horten den altkatholischen Kirchen Deutschlands, Osterreichs, der
Tschechoslowakei und Jugoslawiens an, sechs sind orthodoxe
Studenten aus Jugoslawien und Bulgarien. Die Mittel sind zum
ganz Uberwiegenden Teil von der christkatholischen Kirche der
Schweiz dargeboten worden, einen bescheidenen Beitrag leistete die
deutsche Kirche, solange die devisenwirtschaftlichen Bestimmungen
das ermoglichten. Die Kongresskasse konnte zu verschiedenen
Malen Zuschiisse gewiihren, was besonders vermerkt werden soll.
Die Kasse wird jahrlich vom Synodalrat der christkatholischen
Kirche der Schweiz gepriift. Sie sei der Unterstiitzung empfohlen.

Zwei orthodoxe Studenten haben an der Fakultit promoviert.

Uber die I.K.Z. ist nichts Ausserordentliches zu melden,
Die Bezieherzah! konnte im allgemeinen auf derselben Hohe er-
halten bleiben mit Ausnahme Deutschlands; hier ist eine ruck-
laufige Bewegung zu bemerken. Leider ist es fast unmdoglich,
fir die Verbreitung der Zeitschrift planméssig zu arbeiten. Es
wiire sehr zu wiinschen, dass der Kongress ihr neue Freunde zu-
fithrte. HEs darf nicht verschwiegen werden, dass neben der nieder-
lindischen Kirche es vor allem die schweizerische ist, welche die
Herausgabe der Zeitschrift geldlich sichert.

Die Reihe unserer sténdigen Mitglieder ist im Zeitraum seit
dem letzten Kongress leider durch den Tod besonders geschwiicht
worden. Wir gedenken in schmerzlicher Trauer des Erzbischofy
Kenninck, des Bischofs Dr. Moog, des bischoflichen Vikars Rich-
terich, des Pfarrers Stocker, des Professors Dr. Miilhaupt, des Berg-
schuldirektors Synodalrat Dr. Friedrich Herbst und der Ehren-
vorsitzenden des Verbandes altkatholischer Frauenvereine Deutsch-
lands, Frl. Wilhelmine Therese Kreuzer. Wir leben des gldubigen
Vertrauens, dass der Herr sie aufgenommen hat in seinen Frieden. —
Zurzeit zihlen wir in den Niederlanden 19, in der Schweiz 71,
in Deutschland 21 stdndige Mitglieder. Die Kasse des Kongress-
ausschusses verwaltet in vorziiglicher Weise Herr Max Giirtler in

Basel.



— 230 —

In der Gestaltung des diesjéhrigen Kongresses sehen Sie das
beibehalten, was nach unserer Uberzeugung sich beim Kongress
in Konstanz bewédhrt hat. Wir hoffen auf einen fruchtbaren Ver-
lauf und eine segensreiche Auswirkung unserer Tagung. Herzlich
danken wir den Herren des Ortsausschusses fiir ihre umfangreiche
Miihewaltung, aber auch allen andern, deren Mitarbeit und Hilfe
wir erfahren durften, nicht nur wahrend dieser letzten Jahre,
sondern wihrend der ganzen Zeit unserer Amtsfiihrung, die wir
mit diesem Kongress zu beschliessen gedenken. Mogen neue
Minner in der alten Treue, aber mit neuen Gedanken und Kriften
die Arbeit fortfithren, die uns allen am Herzen liegt.

Von den verschiedenen Ansprachen der Vertreter der dem Alt-
katholizismus befreundeten Kirchen bringen wir folgende im Wort-
laut:

a) Ansprache des Lordbischofs von Southwark, R.G. Parsons,
als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, dem Primas der angli-
kanischen Kirche:

Hochverehrter Herr Prisident!

Ich wage es nicht, in deutscher Sprache fortzufahren, denn
ich verstehe es zwar, wenn Sie deutsch reden, aber ich zweifle
daran, dass Sie mich verstehen wiirden, wenn ich es téte.

Ich tberbringe den zum altkatholischen Kongress in Ziirich
versammelten Bischofen, Geistlichen und Laien die Griisse und
guten Wiinsche des Erzbischofs von Canterbury. Da Seine Gnaden
nicht selbst daran teilnehmen konnte, bat er mich, an seiner
Statt zu kommen, und ich betrachte es als grosse Khre und Vorzug,
hier anwesend zu sein. Sie werden sich alle freuen, zu horen, dass
die Gesundheit des Erzbischofs ausgezeichnet ist und dass er seine
volle korperliche und geistige Kraft bewahrt hat. Ausser der
»Sorge fir alle Kirchen”, die stets sein besonderes Anliegen ist,
werden ihn in den kommenden Jahren vor allem die Vorbereitungen
fiir die nichste Lambeth-Konferenz in Anspruch nehmen, auf der
sich, im Sommer 1940, die Bischofe der anglikanischen Kirchen
aus der ganzen Welt einfinden werden.

Auf dieser Konferenz werden neben andern Traktanden von
allgemeiner Wichtigkeit die Fortschritte der Bewegung fiir die
Wiedervereinigung der christlichen Kirchen bestimmt einen hervor-



— 231 —

ragenden Platz einnehmen. Mit grosser I'reude werden wir mit-
teilen, dass seit der letzten Konferenz die Interkommunion zwischen
der anglikanischen und den altkatholischen Kirchen zu glick-
lichem Abschluss gelangt ist. Wir konnen dann auch von dem
wachsenden Verstindnis zwischen unserer und einer Anzahl ortho-
doxer Kirchen des Ostens berichten. So hoch wir diesen engern
Kontakt mit den Kirchen anderer Linder schétzen, so darf doch
die anglikanische Kirche nie die Tatsache aus dem Auge ver-
lieren, dass es zu ihren wichtigsten Pflichten gehdrt, mit allen
Kriften die Wiedervereinigung der getrennten christlichen Kon-
fessionen zu fordern, die in unserem eigenen Lande in Diézesen und
Gemeinden Seite an Seite mit uns leben und wirken. Wir hoffen
und beten dafiir, dass eines Tages die evangelischen Freikirchen
Englands wieder mit der anglikanischen Kirche zu voller Gemein-
schaft vereinigt sein werden, und ich sprach Ihnen auch gestern
abend von Vorschligen zur Erreichung dieses Zieles. Hs darf nie
vergessen werden, dass im besondern uns Anglikanern eine doppelte
Aufgabe auferlegt worden ist: einerseits die Kirchen der katho-
lischen Tradition, anderseits die protestantischen und reformierten
einander anzundhern. Das ist eine schwierige Aufgabe, die viel
Geduld erfordert, und wir diirfen weder die eine noch die andere
Seite dieses Problems vernachlédssigen. Ich mochte hier beifiigen,
dass seit der Kinsetzung des gegenwiirtig amtierenden romisch-
katholischen FErzbischofs von Westminster die Pflege freund-
licherer Beziehungen zwischen den rémisch-katholischen und den
andern Christen geférdert zu werden scheint.

Im Frithling dieses Jahres durfte ich in Gesellschaft von
Bischofen und Geistlichen der verschiedensten britischen Kon-
fessionen eine Reise in das Heilige Land machen. Es waren rémische
Katholiken, Presbyterianer, Kongregationalisten, Methodisten und
andere dabei vertreten. Auf der Riickreise konnten wir dann ein-
stimmig eine Botschaft unterzeichnen, deren drei Hauptpunkte
lauteten: 1. Christen sollen sich den Angehérigen anderer Kon-
fessionen gegeniiber nie unchristlich benehmen und sollen jede Art
religioser Verfolgung abschworen; 2. sie miissen aus allen Kréaften
an der Wiedererweckung eines lebendigen Gottesglaubens arbeiten
und fir sich selbst und ihre Mitmenschen ein reineres christ-
liches Leben aufbauen; 3. miissen sie mit festem Glauben und
unbesieglicher Hoffnung auf die iiberirdische Liebe des Erlosers

hinweisen.



— 232 —

Zum Schluss mochte ich noch der Konferenz fiir den mir ge-
botenen iiberaus herzlichen Willkomm und ihre Gastfreundschaft
danken, sowie fiir die mir gewdhrte Gunst, in der Konferenz-
kirche das heilige Abendmahl nach anglikanischem Ritus feiern
zu diirfen; besonders aber auch fiir die Gelegenheit, zum erstenmal
m meinem Leben an einem altkatholischen Gottesdienst teil-
nehmen zu diirfen, den ich, wenn ich dies hier aussprechen darf,
als ausserordentlich schén und eindrucksvoll empfunden habe.

b) Ansprache des Konsistorialrates Dr. Oreste Tarangul als
Vertreter des heiligen Synods der orthodoxen Kirche Rumdniens:

Im Namen der orthodoxen ruménischen Kirche und Sr. Heilig-
keit des ruménischen Patriarchen Miron haben wir die Ehre,
den XTV. internationalen, in Ziirich tagenden Kongress der alt-
katholischen Kirchen aufs wirmste zu begriissen.

Die orthodoxe ruménische Kirche, beseelt vom Geiste des
Herrn und erleuchtet von den Prinzipien der 6kumenischen ortho-
doxen Kirche, betet fiir die Einigung aller christlichen Kirchen,
auf dass wir werden eine Herde und ein Hirte Jesus Christus —
und ist voll Freude iiber die Bemiihungen jener Schwesterkirchen,
die dies hehre Ziel verfolgen.

Auch Seine Eminenz der hochwiirdigste Herr KErzbischof
Germanos, HExarch des oOkumenischen Patriarchates von Kon-
stantinopel, der im Dienste dieser heiligen Idee zu einer Konferenz
nach Lausanne abreisen musste, hat uns beauftragt, auch im
Namen der orthodoxen o6kumenischen Kirche dem Kongresse
heute feierlich den Schwestergruss zu entbieten.

Die bisherigen Kongresse der altkatholischen Kirche haben
ihre Sympathien fiir die orthodoxe Kirche bezeugt und den Wunsch
einer Interkommunion ausgedriickt. Wir sind iiberzeugt, dass der
gottliche Heiland diese Bemiihung segnen wird, und hoffen, dass
nicht ferne sei die Zeit, wo dieser heilige Wunsch Erfiillung werde.

Vorlaufig aber ist es Pflicht der christlichen Konfessionen,
Streit und Hader beiseite zu lassen und eine christliche Einheits-
front zu bilden, um dem kirchenfeindlichen, antichristlichen Geist
der Zeit im Geiste des Herrn entgegenzutreten.

Wir wiinschen den zielbewussten, geistvollen, heiligen Be-
miithungen des Kongresses gnadenreichen Erfolg, unter dem méch-
tigen Beistand unseres Herrn Jesus Christus, Amen.



— 233 —

c) Ansprache des Dr. R. Jossitsch, Brzpriester und Universitits-
professor in Belgrad, als Vertreter des heiligen Synods der orthodoxen
Karche Serbiens:

Hochgeehrte Damen und Herren!

Ich freue mich, dass ich auch diesmal die hochgeschiitzten Ver-
treter der altkatholischen Kirchen im Namen der serbischen ortho-
doxen Kirche begriissen kann.

Nicht nur ich persoénlich, sondern viele serbische Theologen,
die heute angesehene Stellungen in der serbischen Kirche ein-
nehmen, haben ihre héheren theologischen Studien auf der christ-
katholischen theologischen Fakultit in Bern gemacht und somit
ihre unausléschliche Freundschaft zu der altkatholischen Kirche
und dem Altkatholizismus tberhaupt befestigt.

Aber auch unsere offizielle Kirche wusste immer ihre grosse
Sympathie zu den altkatholischen Kirchen zu bezeugen, indem sie,
als Beweis dessen, immer ihre Delegaten, die sie vorzustellen hatte,
auf die internationalen Altkatholikenkongresse schickte.

Von der heiligen Synode der serbischen orthodoxen Kirche,
an deren Spitze Seine Heiligkeit der Patriarch Gabriel steht, bringe
ich den befreundeten Kirchen des Abendlandes, in erster Linie
den altkatholischen Kirchen, herzliche Griisse und Wiinsche fiir
ihr gliickliches Gedeihen und Vorwirtsgehen auf dem Wege der
Vereinigung aller christlichen Kirchen.

Pfarrer Dr. Wlad. Petrek, Prag, tiberbrachte die persénlichen
Griisse des Bischofs Gorazd, dem Haupte der orthodoxen Kirche
in der Tschechoslowakei. Stiftsadjunkt G. A. Danell, Herrljunga
(Schweden), brachte die persénlichen Wiinsche zum Gelingen des
Kongresses zum Ausdruck und wies auf die nahe Verwandtschaft
der schwedischen Kirche mit dem Altkatholizismus hin. Im Auf-
trag des evangelischen Kirchenrats des Kantons Ziirich und zu-
gleich im Namen der Zentralkirchenpflege reformierter Kirchen
der Stadt Ziirich iibermittelte Pfarrer Dr. Arnold Zimmermann
die Griisse und Gliickwiinsche der genannten Behorden.

Aus der grossen Zahl der schriftlich eingegangenen Griisse
konnen wir des Raumes halber nur diejenigen Sr. Eminenz des
Metropoliten Eulogius, Erzbischofs der orthodoxen russischen Kir-
chen in Europa und Exarchen des ékumenischen Patriarchats, im

Wortlaut wiedergeben. Sein Schreiben lautet:



— 234 —

An den XIV. Internationalen altkatholischen Kongress
in Ziirich.

Von ganzer Seele griisse ich den XIV. Internationalen alt-
katholischen Kongress und sende ihm meine herzlichen besten
Wiinsche. Segne Gott die Arbeit des Kongresses fiir das Wohl
der heiligen christlichen Kirche und moge die heilige Vereinigung
der Liebe zwischen dem altkatholischen Glauben und Orthodoxie
fest werden. Die russische Kirche, die durch Gewalt gefesselt ist,
ist nicht imstande, alle Gefiihle der briiderlichen Liebe in Christus
fiir die altkatholische Kirche, die sie empfindet, vollig auszudriicken,
aber in ihr leben fest die tiefen Sympathien zu derselben, die sie
von deren grossen Freunden, dem Erzpriester Johann Janischev
und dem General Kireev, geerbt hat.

Ich bedaure sehr, dass Unwohlsein und einige unerlissliche
Angelegenheiten meines Sprengels mir nicht erlauben, mein Ver-
sprechen auszufithren, persénlich an dem Kongresse teilzunehmen.

Im tbrigen miissen wir uns begniigen, Zuschriften und Tele-
gramme folgender Persénlichkeiten hier dankend zu erwéhnen:

Se. Heiligkeit Benjamin, Patriarch von Konstantinopel; Bischof
Seraphivm, russ.-orthod. Bischof in Sremski-Karlovei; Bischof
Tichler, Wien; Hieromonach Nikolaj Kogucharoff, Wratza (Bul-
garien); Dr. M. Balan, Metropolit der orthodoxen Kirche Rumi-
niens in Hermannstadt; Dionysios, Metropolit der orthodoxen
Kirche Polens, Warschau; Kroatische altkatholische Kirche,
Zagreb; Mgr. Christea Meron, Patriarch der orthodoxen Kirche
Rumiiniens, Bukarest; Mgr. Misiaszek, Bischof der polnisch-katho-
lischen Nationalkirche in Scranton, U.S. A.; Mgr. Neophaite, Metro-
polit der orthodoxen Kirche von Widin, Bulgarien, Sofia; Franz
Rostworowskt, Bischof der Mariawiten, Plock; Prof. P. Bratsiolus,
Athen; Vater Sergius Bulgakoff, Paris; Milena Cerovski, Zagreb;
Mgr. Hodur, Bischof der polnischen Nationalkirche, Scranton,
U. S. A.; The Most Rev. Erzbischof von Dublin; The Most Rev.
Erzbischot A. J. Maclean, Primas der Kirche von Schottland;
Lordbischof Starok von Gibraltar; Lordbischof von Lincoln; The
Most Rev. William FEbor, Erzbischof von York; The Rt. Rev.
L. Fulham, Lordbischof von Chobham, Surrey; Rev. R. Anderson,
Dundall; Rev. E. D. Sedding, London; Rev. L. Harkness, M. A.,
Rom; Professor Dr. Friedrich Heiler, Marburg (Lahn); Rev.



— 935 —

A. L. Innes, Folkestone, England; Mary and Geraldine Innes,
Pocok, England; Rev. James Lacey, Brooklyn; Rev. W. K. Fir-
minger, Middlesex; The Rt. Rev. G. Francis, Bischof in Jerusalem;
Rev. Stanley Fryer, Winnipeg, Canada; Rev. A. Warburton, M. A.,
Sierre; Lady Digby, Evershot; Rev. J. Perref, Highworth; K. Ei-
dam, FErzbischof der schwedisch-lutherischen Kirche, Upsala;
S. Ferraz, Bischof der katholischen ¥Freikirchen wvon Brasilien,
Sao Paulo; Philipp Feldmann, Bischof der Mariawiten, Plock;
Fatome, curé libéral, Nantes; Pfarrer K. Fueter, Zirich; Prof.
W. Gut, Zirich; Pasteur Jean de Saussure, Genéve; Prof. Dr. Fr.
Sitegmund-Schultze, Zirich; Pfarrer Dr. A. Chrétien, Genf; Rev.
T. A. Coulson, M. A., Utrecht; Pfarrer C.Franz, Sidckingen,
Kirchenvorstand Jigerndorf; Katholisch-Apostolische Gemeinden
Ziirich und Ostschweiz; Mdinnerverean Niedergdsgen.

Das Wiederaufleben alten katholischen Frommigkeitslebens.

Das Wiederaufleben alten katholischen Frommigkeitsgutes in
der romisch-katholischen Kirche.
(Von Pfarrer H. Vogel, Saarbricken [ctwas gekirzt].)

Wenn wir iiber das mir gestellte Thema: ,,Das Wiederaufleben
alten katholischen Frommigkeitsgutes in der romisch-katholischen
Kirche” Betrachtungen anstellen, dann behandeln wir nur eine
Seite der romischen Kirche. Wenn wir das Harte, Starre und
Enge an ihr ablehnen also das, was wir gemeinhin mit einem
Sammelbegriff als ,, Romisches System™ bezeichnen —, so haben
wir andrerseits als Katholiken alle Veranlassung, das ideale Streben
nach Verinnerlichung, nach dem Wesentlichen, anzuerkennen.
Wir konnen uns von ihm, soweit es wahrhaft katholisch ist, an-
regen und befruchten lassen. Bei all dem Guten und Schénen
aber, das wir sehen, dirfen wir nie ausser acht lassen, dass diese
Bestrebungen zwar innerhalb der rémischen Kirche am Werk sind,
dass sie aber nicht die rémische Kirche als solche sind. Héufig
begegnen diese Bestrebungen innerhalb der Romkirche mehr oder
minder starkem Misstrauen und mancherlel Hemmungen.

Im Rahmen meiner kurzen Ausfihrungen muss ich mich darauf
beschrinken, von der Lage nach dem Weltkriege auszugehen und
zu zeigen, wie sich langsam, aber sicher der Stand der Dinge bis
in unsere Tage hinein verschoben hat in einem Masse, das uns
zwingt, uns mit diesen Dingen zu befassen und falsche, einge-




— 236 —

wurzelte Vorurteile abzulegen, damit wir nicht bei unserm be-
rechtigten Kampfe gegen das rdmische System gegen Dinge an-
kdmpfen, die in der romischen Kirche lingst iiberwunden sind,
dass wir nicht offene Tiren einrennen und Luftstreiche fiithren,
die ins Leere stossen und dazu angetan sind, uns den Vorwurf
der Unsachlichkeit und des mangelnden Vertrautseins mit der
tatsichlichen lage einzutragen.

Man kann die beiden hauptsiichlichsten Bestrebungen inner-
halb der Romkirche: die Bibelbewegung und die liturgische Be-
wegung, zusammenfassen in die beiden Worte: Wort und Sakrament.
Beide Bewegungen gehen auf eine gemeinsame Wurzel zuriick
und befruchten sich gegenseitig und fiihren zueinander hin.

Vor dem Weltkriege erschienen einige deutsche Bibelausgaben,
von denen hier nur Arndt, Dimmler, Ecker, Grundl und Weber
erwihnt werden sollen. Aber ihre Verbreitung beschrinkte sich nur
auf einen kleinen Kreis, es fehlte an einer organisatorischen Arbeit,
die zielbewusst die Bibel dem Kirchenvolke nahegebracht hitte.

Inzwischen hat sich die Sachlage vollig verschoben, ein Bibel-
frithling ist in der Romkirche angebrochen. Bibelstunden und Bibel-
runden, Bibeltagungen und Bibelkonferenzen sind zu einer ste-
henden Einrichtung geworden, die immer mehr an Boden gewinnt.
Bibelausgaben der verschiedensten Art, eine umfangreiche Bibel-
literatur, die allen Bediirfnissen gerecht wird, beherrschen das
Feld. Konnte im Jahre 1925 noch geklagt werden: ,Was die
Kenntnis und Hochschitzung des geschriebenen Wortes Gottes
betrifft, konnten und sollten wir Katholiken von heute vieles
von den Christen der ersten Jahrhunderte lernen. Denn leider
Gottes darf heute es kein Bischof und Priester mehr wagen, an
die Gldubigen ein Wort zu schreiben, das der heilige Polykarp,
Bischof von Smyrna, zu Beginn des zweiten Jahrhunderts un-
bedenklich an die Gldubigen von Philippi schrieb: ,Ich habe die
Zuversicht zu euch, dass ihr in den Heiligen Schriften wohl be-
wandert seid‘ 1), musste Bischof von Keppler 1926 noch fest-
stellen: ,,Wir haben sie nicht mehr, die biblische Schriftvertrautheit
fritherer Jahrhunderte 2)“, so ist das Bild heute ein anderes, vieles
ist besser geworden.

Welches ist nun das Ziel der Bibelbewegung in der Rom-
kirche und wie sucht man dieses Ziel zu erreichen ?

Das Ziel der ganzen Bibelarbeit kénnen wir in die zwei Schlag-
worte fassen: ,Zuriick zu den lauteren Quellen” und: ,,Hin zum



— 237 —

Wesentlichen™. Das schwebte Pius Parsch vor, als er in der ersten
Nummer seiner Zeitschrift ,,Bibel und Liturgie” 1926 schrieb:
,Bibel und Liturgie! Diese zwei lauteren Quellen christlicher
Frommigkeit waren bisher fast ganz verschiittet, sie sollen dem
Volke wieder erschlossen werden. Das Buch der Heiligen Schrift,
vom Finger Gottes selbst geschrieben, wird wieder Erbauungs- und
Betrachtungsbuch der Glidubigen werden, besonders das Jesus-
bild der Evangelien wird sich wieder tief in ihre Seelen prigen.*
Noch schérfer driickt diesen Gedanken ein Beitrag im Berliner
Kirchenblatt vom 15. Dezember 1935 aus: ,,Wir sind anspruchs-
voll geworden, gerade durch die lebendigen christlichen Denker
und Sprecher unserer Tage. Wir wollen keine Ersatzware. Un-
sere ganze Bewegung der jungen Kirche kommt von daher: wir
wollen nicht mehr aus zweiter Hand leben. Wir wollen ein Leben
aus erster Hand! Darum unser Hindréngen zu den Quellen und zu
den wesentlichen Dingen. Zu dem Einen, das nottut. Zum sakra-
mentalen Leben und zu liturgischer Form. Zum unverdiinnten
Gotteswort in Schrift und Dogma. Darum also: Schriftlesung!”

Kin Ziel, aber nicht das Ziel der Bibelbewegung ist es, Bibel-
ausgaben zu verbreiten und zu verteilen. Treffend kennzeichnet
Donatus Hauggim Bibelbrief Nr. 6 die,, Urchristliche Frommigkeit als
letztes Ziel der Bibelbewegung™: ,,Nur Verbreitung und Verteilung
von Bibelausgaben fiihrt letztlich zur Verflachung und Versandung
der Bewegung. Die Heilige Schrift, besonders das Neue Testament,
ist nicht lediglich ein Lesebuch, sondern ein Lebebuch. Wir
miussen aus dem Geist des Neuen Testamentes schopfen, leben
und wirken. Die Bibelstunde ist auch nur ein Weg zum Ziel,
das Religios-Christliche ist der oberste und leitende Gesichtspunkt
jeglicher Bibelstunde. Mit dem Religiosen wird hdufig das Mo-
ralische verwechselt. Das Christentum ist nicht eine Neuauflage
des alttestamentlichen religisen Judentums, sondern etwas
durchaus Neues. Christentum ist Christustum. Hingabe an
Christus ist das Letzte. Es geht nicht um bestimmte Formeln
und Formen, sondern um Geist und Leben. Letzte Absicht bei
aller Arbeit fiir die Bibel ist, urchristliche Frommigkeit, urchrist-
liche Christushingabe zu wecken und zu férdern. Bibelbewegung
ist die Zentral- und Wurzelbewegung, die iber allem andern
steht und die liturgische, die eucharistische Bewegung einschliesst
und mit ihrem Segen befruchtet. Urchristliche Frommigkeit war
pneumatische Frommigkeit, also Frommigkeit, getragen und ge-



— 238 —

wirkt vom Geist. Sie war ausgezeichnet durch Unmittelbarkeit,
Lebendigkeit und Frische. Es war ein wirkliches Leben in der
Freiheit der Kindschaft Gottes. Welch anderes Gesicht wiirde
unsere heutige katholische Frommigkeit tragen, wenn wieder ganz
klar und echt die Botschaft Jesu als wirkliche Frohbotschaft,
gereinigt und gesiubert von so vielem Rankenwerk, das Menschen
in blindem KEifer oder Unverstand dazu getan haben, von allen
unsern Kanzeln verkiindigt wiirde. Vieles ist schon in den letzten
Jahren besser geworden. Die kraft- und saftlosen Humanitéts-
predigten, die unfruchtbaren Nur-Moral- und Kasuistik-Predigten,
die aufgedonnerten Hollen-Predigten sind seltener geworden, dafiir
hat die Christuspredigt weithin das Feld erobert. Aber wir sind
erst auf dem Weg und noch lange nicht am Ziel. Welches Unheil
spielt noch immer bei so vielen guten Katholiken die Zahl, die
Quantitit der religivsen Ubungen! Darin sieht die Bibelbewegung
ihre ureigentliche Aufgabe, die Seelen wieder unmittelbar aus den
Kraftquellen der Heiligen Schrift zu speisen und das frische,
unverbogene Urchristentum zu lehren.”

An anderer Stelle®) driickt Haugg denselben Gedanken mit fol-
genden Worten aus : ,,An dem Gebetsleben Christi, der Apostel und der
Urkirche muss sich auch wieder unsere Frommigkeit orientieren. Ks
gibt vielleicht kein besseres Mittel, um so manches Ungesunde und
Verbogene aus der I'rommigkeit unserer guten Seelen, auch derer im
Kloster, zu entfernen. Die Heilige Schrift gibt das, was man heute
,Jpositive Frommigkeit: nennt. Ein Zug der Weite und des Vertrauens
kommt in die Seelen und verdringt Enge und Angst. Und das ist doch
auch ein Hauptanliegen der Bibelstunden, die Horer wieder zum
biblisch-evangelischen Beten, zur frohen Frommigkeit zu erziehen.”

Aus dieser Kinstellung heraus bemiiht man sich, den Text der
Frohbotschaft zu verbreiten. Im folgenden will ich die wichtigsten
Bibelausgaben und die verbreitetste Bibelliteratur kurz skizzieren.

Im Kriege erschien auf Veranlassung des Rottenburger Bi-
schofs von Keppler eine Ausgabe des Neuen Testamentes, die in
vielen tausend Stiick an die Soldaten verteilt wurde. Als Haupt-
herausgeber zeichnete Dr. V. Schweizer, die Bibel als solche wurde
unter dem Namen ,,Kepplerbibel” bekannt. Im Jahre 1928 wurde
sie in den Kepplerhaus-Verlag, Stuttgart, tibernommen und er-
reichte bis zum Jahre 1935 eine Auflagehéhe von 177 000. Im
Jahre 1936 wurde die Ausgabe neu bearbeitet von Professor
Ketter, der sich die Aufgabe setzte, nicht nur sachliche An-



— 239 —

merkungen zu geben, sondern die Lebenswerte der Heiligen Schrift
in kurzen, knappen, aufriittelnden Sitzen herauszustellen. Seit-
dem ist die Auflagehthe bis auf 600 000 gestiegen 4). Im Jahre 1937
ging der Verlag dazu iiber, ausser dem Neuen Testamente auch
die Psalmen herauszubringen %), als erster rémisch-katholischer
Verlag bringt er das Neue Testament mit den Psalmen zusammen-
gebunden auf den Markt ©).

Im Verlage Ferdinand Schoéningh-Paderborn erschien im
Jahre 1921 das 1. bis 9. Tausend einer Ubersetzung des Neuen
Testamentes von Rosch, die heute allgemein als die ,,Roschbibel
bekannt ist. Raésch iibersetzte aus dem griechischen Text zunéchst
von Nestle, dann von Vogels und neuerdings von Merk 7). In
4. Auflage liegt eine Ubersetzung des ganzen Alten Testamentes
vor, die von Henne besorgt wurde 8). Neuerdings kam eine Aus-
wahl aus der Ganzausgabe des Alten Testamentes heraus ?).

Fir die Verbreitung der Bibel setzt sich auch das Volks-
liturgische Apostolat in Klosterneuburg ein, mit dem der Name
Pius Parsch unlésbar verbunden ist. Die Spezialitit Kloster-
neuburgs ist es, die Bibel zu billigstem Preise sowohl ganz als auch
in Einzelteilen unter das Volk zu bringen. Die Klosterneuburger
Ausgaben sind auch heute noch die billigsten Ausgaben rom-
katholischerseits im deutschen Sprachgebiet 10).

Ausser den zur Massenverbreitung bestimmten billigen Klein-
ausgaben gibt es eine ganze Reihe von Grossausgaben, die wegen
ihres verhéltnisméssig billigen Preises dazu dienen sollen, Familien-,
Hausbiicher zu werden.

Der Kepplerhaus-Verlag gab 1937 eine ,,Familienbibel®
heraus 11). Sie enthilt die beiden Familienbiicher des Alten
Testamentes: das Buch Ruth und das Buch Tobias, ferner die
Psalmen und das ganze Neue Testament.

Der Verlag Ferdinand Schéningh-Paderborn hat die Auswahl
aus dem Alten Testament im Grossformat herausgegeben 12).
Nach einer knappen Einleitung in das Alte Testament werden
vor Beginn der geschichtlichen Biicher, der prophetischen Biicher
und der Lehrbiicher kurze Einleitungen und sebr gute Durch-
blicke gegeben. Im Texte selbst sind verbindende Uberleitungen
vorhanden, die den Zusammenhang bei ausgelassenen Stellen her-
stellen. Derselbe Verlag hat auch das Neue Testament in der
Ubersetzung von Résch in einer grossen Ausgabe mit vielen Bildern
und Karten herausgebracht 1%).



— 240 —

Kine Besonderheit ist die Laienbibel des Herder-Verlages 14).
Sie enthilt in einem Bande in sorgfiltiger Ubersetzung und Aus-
wahl die wichtigsten Teile des Alten und Neuen Testamentes. Das
Hauptanliegen dieser Ausgabe ist es, die Christus-Verheissungen
des Alten und Neuen Testamentes klar und deutlich hervortreten
zu lassen. Grosser Wert wurde auf die sprachliche Gestaltung
gelegt. Im Neuen Testament ist nur das Evangelium nach Mat-
thius ganz wiedergegeben; was nur in den Fassungen von Markus
und Lukas iiberliefert ist, wird als Einschub gebracht. Das Jo-
hannesevangelium ist fast ganz ungekiirzt wiedergegeben, wihrend
die anderen Teile des Neuen Testamentes in Auswahl folgen.

Es ist nicht meine Aufgabe, hier ein kritisches Urteil iiber diese
verschiedenen Bibelausgaben abzugeben, noch viel weniger, sie
gegeneinander abzuwigen oder gar auszuspielen. Eine jede von
ihnen hat ihre charakteristischen Besonderheiten und Vorziige.
Auf diese Weise ist eine reichhaltige Auswahl geboten, aus der
jeder nach seinem Geschmack sich das fiir ihn gut Diinkende aus-
wihlen kann. Letzten Endes haben alle diese Ausgaben das Ziel,
die Bibel verbreiten zu helfen und das Volk zum Worte Gottes
hinzufiihren.

Die eigentliche Bibelgesellschaft fiir die Romkatholiken
deutscher Zunge ist das Katholische Bibelwerk (frither: Katholische
Bibelbewegung) in Stuttgart, die es sich zur Aufgabe gesetzt hat,
systematisch und mit allen Kréften fiir die Bibelverbreitung und
-lesung zu sorgen. Dieser Verein wurde im Februar 1933 gegriindet
und hat heute bereits zehntausend Mitglieder. Sein Hauptzweck
ist es, die Verbreitung der Heiligen Schrift unter dem romisch-
katholischen Volke zu fordern und diesem die Werte des ,,Buches
der Biicher” in jeder erdenklichen Weise zu erschliessen. Mittel
zum Zweck sind: immer wiederkehrende Hinweise in Presse und
Schrifttum auf die kirchlichen Mahnungen zu regelméissiger Schrift-
lesung, bestdndiger Antrieb zu planmaissiger Verbreitung von ka-
tholischen Volksbibeln, allméhliche Verbilligung der zur Massen-
verbreitung besonders geeigneten Volksbibeln, Zusammenarbeit
mit verwandten Bestrebungen, z. B. Liturgie und Bibel. Das
Idealziel ist die Foérderung der textlichen Vereinheitlichung der
kirchlich genehmigten Bibeliibersetzungen.

Das Bibelwerk setzt sich fiir keine bestimmte Bibelausgabe
ein, noch viel weniger will es selbst eine neue Ubersetzung heraus-
bringen. Hinfiihrung zur Bibel und Unterstiitzung aller Bestre-



— 241 —

bungen, die dieses Ziel anstreben, betrachtet es als seine Aufgabe.
Mit regem Eifer hat sich der Verein an die Arbeit gemacht, seine
satzungsgemdissen Aufgaben zu erfiillen, so dass bereits im Jahre
1937 Dr. A. Stonner schreiben konnte, dass das katholische Bibel-
werk schon nach wenigen Jahren seines Bestehens ,,eine Zusammen-
fassung aller bibelpddagogischen Bestrebungen im deutschen
Sprachgebiet geworden ist und eine Reihe wertvoller Behelfe ...
herausgegeben hat®.

Mit der Bibelverbreitung allein ist es nicht getan, denn gar
mancher miisste auf die Frage des Philippus an den dthiopischen
Kémmerer: ,,Verstehst du wohl auch, was du liesest ?“ gleich diesem
antworten: ,,Wie konnte ich es, wenn mich niemand unterweist 2
Neben die miindliche Erkldrung treten da eine grosse Zahl von
Behelfen, die nicht nur der Vorbereitung des Bibelstundenleiters
dienen wollen, sondern auch fir die Hand der Bibelleser be-
stimmt sind.

Dem wissenschaftlichen Kommentar, der sogenannten ,,Bonner
Bibel“, die nunmehr auch das Alte Testament enthilt, ist Herders
Bibelkommentar an die Seite getreten. Kr will keine neue Samm-
lung wissenschaftlicher Kommentare eréffnen, sondern rein prak-
tischen Zwecken dienen. Er will eine Schrifterklirung fiir das
Leben bringen und die religits-iiberzeitlichen Werte der Heiligen
Schrift herausarbeiten, er verzichtet deshalb auf ausfithrliche Be-
griindung philologischer Art. Vorgesehen sind 16 Binde (10 fiir
das Alte, 6 fiir das Neue Testament), von denen jetzt 5 erschienen
sind. Der ganzen Anlage und Ausgestaltung nach triagt dieses
neueste Werk mit Recht den Titel: ,,Die Heilige Schrift fiir das
Leben erklart.”

Neben die Bibelausgaben und grossen Kommentare treten zahl-
reiche kleinere Behelfe, die zur Bibel hinfithren und ihre Lesung
erleichtern und vertiefen wollen. Aus dieser , Kleinliteratur im
Dienste der Schriftlesung” seien folgende Werkchen angefiihrt:

Im Anschluss an das Kirchenjahr gibt das Heftchen ,,Gottes
Wort im Kirchenjahr 1%) fiir jeden Tag eine Schriftlesung an,
die unter einem Stichwort zusammengefasst ist. Im ersten Jahr-
gang wurden den drei (!) Festkreisen kurze Leitgedanken voran-
gestellt und der Plan thematisch aufgebaut auf dem Leitgedanken:
der historische, der mystische und der eucharistische Christus. Im
zweiten Jahrgang lautete das Grundthema ,,Unser Herr Jesus
Christus”. Neu hinzu kamen ein Gebet vor und nach der Schrift-

Internat, Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 16



— 242 —

lesung, Wochengedanken sowie Ausserungen iiber den Wert der
Heiligen Schrift. Der dritte Jahrgang fiir das Kirchenjahr 1939
ist in Vorbereitung.

Sehr instruktiv sind auch die ,,Bibelbriefe” %), von denen
bisher 20 verschiedene Nummern vorliegen, die in knapper, volks-
tiimlicher Form tber den Wert der Bibel im allgemeinen und fiir
einzelne Lebensstinde sowie iiber Hinzelfragen, wie Entstehung
des Kanons, neue Ausgrabungsergebnisse und neuere Papyrifunde
berichten. Ein Novum ist der neue Bibelbrief Nr. 8, der ,Ein
neues Hilfsmittel zum Bibelstudium® erldutert. Es handelt sich
hier um graphische Blitter zum Neuen Testament 17), die die ver-
schiedensten Verwendungsmoglichkeiten zulassen.

Die ,,Klosterneuburger Hefte 18), die eine Volkshochschule der
Religion sein wollen, behandeln alle Gebiete des Glaubens, an erster
Stelle die Heilige Schrift. Bis jetzt liegen 24 Heftchen vor, die
sich mit der Heiligen Schrift und einzelnen Teilen derselben be-
fagsen. HErwihnenswert sind die , Kinfithrung in die Heilige
Schrift” (Heft 28), das sehr originelle Heftchen ,,Wie werde ich
bibelfest™ (Nr. 42), ,,Der verlorene Sohn nach den Fiihrich-Bildern
erklart” (Heft 21), ,Der Fiihrich-Zyklus: Er ist auferstanden®
 (Heft 23) sowie ,,Das Bild Mariens in der Heiligen Schrift® (Heft
41). Auch die nicht ausdriicklich erwidhnten Heftchen eignen sich
sehr als erste Kinfiihrung in die Heilige Schrift.

Die ,,Lebensschule der Heiligen Schrift” %) will das oft schwer
verstdndliche Wort der Heiligen Schrift verstindlich machen und
im Volk Freude erwecken zur Lesung des heiligen Buches. Das
Volk soll wieder schopfen lernen aus den ewigen Quellen. Bis
jetzt sind 15 Heftchen erschienen, die neben der Behandlung ein-
zelner Biicher und Personen der Heiligen Schrift in Heft 1 ,,Bibel-
lesung und Bibeldeutung® eine praktische Anleitung zur Auswertung
der Heiligen Schrift geben und in Heft 3 den Bibelhirtenbrief des
Kardinals Faulhaber bringen.

Die ,,Bibelwerkbriefe” 2°) wollen Werkstoff und Werkzeug fiir
eine verstidndnisvolle und fruchtbringende Bibellesung bieten und
eine Schrifterklarung fiir das Volk sein. Sie behandeln zusammen-
hingende Teile des Alten und Neuen Testamentes. Bis jetzt liegen
6 Hefte vor: 4 mit alttestamentlichem und 2 mit neutestament-
lichem Inhalt.

Bei allen Bibelausgaben sind die vorgeschriebenen Anmer-
kungen angebracht. Diese sind besonders an den Stellen, wo es sich



— 243 —

um den sogenannten Primat Petri handelt, von unserer Seite mit
besonderer Vorsicht zu lesen. In den letztgenannten Bibelwerk-
briefen, die im aligemeinen recht brauchbar sind, miissen wir manch-
mal ein Fragezeichen hinter verschiedene Ausfithrungen setzen.
Z. B. wird in Heft 2 (Der erste Mensch als Gottes Abbild) die
Reliquienverehrung hereingebracht, in Heft 3 (Siindenfall und
Erbsiinde) wird Psalm 51, 7 als Beweis fiir die Erbsiinde angefiihrt,
in Heft 6 (Die Geburt des Herrn) wird das Fest ,,Marii Verkiin-
digung® eingeitig aly Marienfest angegeben.

Fine gewaltige Leistung ist das Werk ,,Praktisches Bibel-
handbuch™ 21), das bereits nach Jahresfrist in einer erweiterten
und verbilligten Ausgabe erscheinen konnte. Augenblicklich —
zwei Jahre nach dem Erscheinen der ersten Ausgabe! — ist die dritte
Auflage in Vorbereitung, ein Beweis fiir die praktische Brauch-
barkeit dieses Werkes, das in seiner Wortkonkordanz grosse
Schwierigkeiten zu meistern hatte, da eine einheitliche Ubersetzung
auf romisch-katholischer Seite nicht vorliegt.

Zu erwihnen sind noch die jahrlich zweimal erscheinenden
Mitteilungsblitter des Katholischen Bibelwerkes in Stuttgart, die
neben grundlegenden Aufsdtzen regelméssig unter der Rubrik
»Riickblick und Ausblick” iiber die Arbeiten und Erfolge der
Bibelbewegung berichten und in den ,Biicherbesprechungen®
nicht nur die réomisch-katholische Bibelliteratur, sondern auch
,Bibelliteratur aus andern Lagern® besprechen. Ferner gibt das
Bibelwerk Bildbénder, HEpidiaskopbilder sowie Bibelpostkarten
heraus.

Die Bestrebungen, die Glaubigen zur Bibel hinzufiihren, thnen
in Bibelstunden, Bibelrunden und Bibelkreisen das Wort Gottes
und die Lebenswerte der Heiligen Schrift zu erschliessen, erfreuen
sich allgemeiner kirchlicher Billigung und Forderung. Verschiedene
Bischéfe haben besondere Hirtenbriefe erlassen, in denen sie den
Wert der Bibellesung herausstellen. In allerneuester Zeit hat z. B.
das Erzbischofliche Ordinariat Breslau Richtlinien fir die seel-
sorgliche Bibelarbeit veroffentlicht. In den amtlichen Kirchen-
blittern wird auf Bibeltagungen und -konferenzen hingewiesen,
auf Pastoralkonferenzen werden Vortrige gehalten iiber die Bibel-
arbeit usw. Die bis vor wenigen Jahren nur in ganz vereinzelten
Fillen gehaltenen Pfarrbibelabende breiten sich immer mehr aus,
der Kreis derer, die durch Bibelstunden erfasst werden, wird immer

grosser.



— 244 —

Natiirlich steht die rémisch-katholische Bibelstunde vor ihren
Problemen, diese werden aber mutig angepackt und praktische
Wege gewiesen. IHin kurzes und praktisches Handbiichlein ist
das von Dr. Donatus Haugg 22). Eine grindliche und wissenschaft-
liche Bearbeitung der einschlidgigen Fragen bietet Dr. A. Stonner 23),
Obwohl die Fragebogen, auf Grund deren er sein Buch schrieb,
bereits 1930 und 1931 herausgingen, ist sein Werk auch heute

noch grundlegend. Der Mangel an Zeit verbietet es mir leider,
nédher auf die Ausfithrungen von Haugg und Stonner einzugehen.

Ich sprach eingangs von einem Bibelfrithling in der rémischen
Kirche. Meine Ausfithrungen, so skizzenhaft sie sein mussten,
werden Ihnen einen kleinen Einblick gegeben haben in die gewaltige
Arbeit, die geleistet wird, um die Bibel im rémisch-katholischen
Volk nicht nur zu verbreiten, sondern sie auch auszuwerten. Es
wird noch lange Zeit brauchen, bis das gesetzte Ziel erreicht wird.
Aber einem Sauerteige gleich, soll die Zuriickfiihrung zu den lau-
teren Quellen dazu dienen, das Angesicht der romisch-katholischen
Frommigkeit zu erneuern auf altchristlicher Grundlage.

Wenn ich nun dazu tibergehe, mich mit der liturgischen Be-
wegung zu beschéftigen, so mdchte ich von vorneherein betonen,
dass ich mich nur mit der volksliturgischen Bewegung befasse.
Es ist unbestreitbar, dass seit den Tagen des Abtes Guéranger,
den man den Vorliufer und Wegebereiter der liturgischen Er-
neuerungsbewegung nennen kann, besonders die Benediktiner-
kloster eine Unmenge von Arbeit auf liturgischem Gebiet geleistet
haben. Auch die wissenschaftliche Liturgieforschung hat in den
letzten Jahrzehnten gewaltige Fortschritte gemacht. Ks kam nun
darauf an, die Schitze umzumiinzen fir die Praxis und vor allen
Dingen die Massen aufzuriitteln und herauszureissen aus einer
Gleichgiiltigkeit und Lauheit, die erschreckend war.

Der Apostel der volksliturgischen Bewegung wurde Pius
Parsch vom Augustinerstift Klosterneuburg. Seit 20 Jahren steht
er im Dienste dieser Bewegung und wird nicht miide, immer wieder
seine Stimme zu erheben, um den tiefen Gehalt und die gewaltige
Schénheit der Liturgie dem Verstindnisse des Volkes nahezu-
bringen, es herauszufithren aus der Unkenntnis des Wesens der
Liturgie, um es so liturgiefdhig und liturgiebegeistert zu machen.

Es wiirde ein ganzes Buch fiillen, wollte man die Lebensarbeit
von Pius Parsch nach Verdienst wiirdigen. Ich muss mich deshalb
darauf beschrinken, nur das Wichtigste und Wesentlichste heraus-



— 245 —

zustellen. In seiner Schrift , Liturgische Erneuerung® ?4) sowie in
den ,,Seelsorgsbriefen 2°) behandelt Parsch das ganze Problem
nach allen Seiten. Nie bleibt er bei der Kennzeichnung des heutigen
Zustandes stehen, sondern weist immer wieder Wege zur Bes-
serung. In seinem bereits oben erwihnten Einleitungsartikel im
ersten Heft von ,,Bibel und Liturgie® sagt er iiber die Liturgie: ,Wir
konnen sie kurz charakterisieren mit: leben und feiern, beten und
opfern mit der Kirche und mit Christus, ja, das soll wieder unser
glaubiges Volk lernen.”

Liturgie ist fiir ihn mehr als nur Pflege liturgischer Formen
und Formeln und ein Kopieren der Formen der alten Kirche. Sie
ist ihm ein Zuriickgehen auf die altchristliche, objektive Seelen-
haltung, ein Herausfithren aus der allzu subjektiven, individua-
listischen Ich-Frommigkeit zur Gemeinschafts-Frommigkeit, zur
Frommigkeit der alten Kirche. Liturgische Frommigkeit ist nicht
kompliziert, sie ist einfach und kernig, ist nicht egozentrisch und
etwas Menschliches, sondern christozentrisch und theozentrisch,
etwas Gottliches. Liturgie ist die lebenspendende, lebenerhaltende
Tétigkeit des mystischen Leibes Christi.

Zwei Dinge sind es vor allem, die Parsch immer wieder betont:
Die Liturgie ist eine Sache nicht des einzelnen, sondern der Ge-
meinschaft und: zur Volliturgie gehort die aktive Teilnahme des
Volkes. Im Laufe der Jahrhunderte ist die romische Liturgie zur
reinen Priesterliturgie geworden, das Volk ist ganz ausgeschaltet.
In der alten Kirche war es nicht so, da bestand eine enge Verbindung
und Gemeinschaft zwischen Priester am Altar und der Gemeinde
bei den liturgischen Handlungen. Heute ist es so, dass das Volk
seine eigene Frommigkeit, seine eigenen Andachten geschaffen hat,
die getrennt vom und parallel zum Gebetsleben der Kirche ein-
hergehen und mit den Gebeten der Kirche fast gar nichts mehr
zu tun haben. Kin sentimentaler Gefiihlsiiberschwang herrscht im
Andachts- und Frommigkeitsleben des Volkes, das den meisten
liturgischen Handlungen kein Interesse und Verstindnis entgegen-
bringt und ihnen, wie z. B. bei der Taufe, Eheeinsegnung und Be-
gribnis, nicht folgen kann.

Vor allem ist es die Feier der heiligen Messe, die so sehr dar-
niederliegt und gar nicht mehr die Sache der Gemeinde und des
Priesters, sondern des beamteten Priesters allein ist. ,,Kine alt-
christliche Messe war eine geradezu ideale Gemeinschaftsfeier, die
Glidubigen waren immer beschiftigt. Vor allem gab es damals keine



— 246 —

stille Messe, fast alles wurde laut gesprochen oder gesungen.®
Heute ist es so, dass das Volk sich widhrend der Messe mit seinen
privaten Andachtsiibungen befasst, die gar nicht im Zusammenhang
mit der eucharistischen Feier stehen, dass es sich gar nicht um
den Priester am Altare kiitmmert.

Hier setzt nun Parsch mit seiner Arbeit ein und wird nicht
miide, die aktive Teilnahme der Gldubigen zn fordern und diesen
klarzumachen. Immer wieder betont er, dass die Gldubigen die
Messe mitfeiern, mitopfern sollen, dass sie mitbeten und mit der
Kirche mitleben, also selbst mittéitig sein sollen mit der liturgisch
titigen Kirche. Sein Ideal ist die alte Kirche, wo Priester und
Volk gemeinsam feierten, gemeinsam opferten und beteten. Aus
diesem Gedanken heraus betont er auch stets, dass zur Opfer-
feier auch das Opfermahl gehort, dass die heilige Kommunion in
der Messe empfangen werden soll, dass sie keine von der Messe
getrennte Andachtsiibung und die Messe nicht zur Danksagung
da ist.

Unermiidlich hat Parsch daran gearbeitet, fiir seine Ideen zu
werben, ein weitverzweigtes Schrifttum hat er geschaffen, um Ver-
stindnis fiir die Liturgie zu wecken, um eine aktive Teilnahme der
(zlaubigen herbeizufiihren.

Den Text des Kernstiickes des katholischen Kultus, der heiligen
Messe, bringen die , Klosterneuburger Messtexte™ 26), die 1923
zum erstenmal erschienen und nunmehr in einer Auflage von
20 000 erscheinen. Seit 1928 erscheint wochentlich ,,Lebe mit
der Kirche” 27) in einer Auflage von 40 000, das ausser dem
Messtext Einfithrungen fiir den betreffenden Sonn- oder Feiertag
und sonstige liturgische Aufsidtzchen und Anregungen enthielt.
Seit 1937 erscheint es in grosserem Format zweimal monatlich
in einer Auflage von 7500 Stiick. Im neuen Gewande will die
Zeitschrift dem liturgischen Leben dienen, sie will das ganze re-
ligitse Gebiet auf dem Grund der liturgischen Frommigkeit er-
fassen und hauptsichlich die Pflege und Vertiefung der Liturgie
und der Heiligen Schrift, jener zwei Quellen christlicher Erneuerung,
zum Ziele haben. Die Messerkldrungen erscheinen seit dem 1. Ok-
tober 1937 unter dem Titel ,,Das heilige Wort“ 28). Thnen liegt
der vollstindige Messtext bei, wihrend die Kleinen Messtexte 2°)
nur das Proprium enthalten. Die Messtexte sind auch in drei
handliche Bédnde zusammengefasst unter dem Titel ,,Opfere mit
der Kirche” 3%). Sie enthalten die Messtexte der Sonn- und Feier-



— 247 —

tage sowie der hoheren Kalenderfeste. Die Auflagehéhe der zwei
Auflagen betrigt zusammen 40 000 Stiick.

Im Jahre 1923 erschien in einer Auflage von 500 Stiick der
,Klosterneuburger Liturgiekalender”, der seit 1926 ,,Das Jahr des
Heiles™ heisst und fiir jedes neue Kirchenjahr in neuer, verbesserter
Auflage erschien. Mit der 10. Auflage (1932) erschien er als immer-
wihrender Kalender, 1937/38 erschien die 12. Auflage 31). Im
ganzen Zeitraum sind ungefidhr 140 000 Binde verbreitet worden.

Im Jahre 1926 erschien zum ersten Male die Zeitschrift
,,Bibel und Liturgie” %2). Anfinglich erschien sie zweimal monat-
lich, nunmehr einmal monatlich in einer Auflage von 3500 Stiick.
Sie ist das Organ der volksliturgischen Bewegung und behandelt
die Probleme der Volksliturgie und wendet sich an alle, die die
Liturgie und Bibel wissenschaftlich und geistig von héherer Warte
aus betrachten wollen.

Ferner gab Parsch eine ,Messerklirung” ®3) heraus, die, ge-
schichtlich und wissenschaftlich wohlfundiert, die Messe inihrem Auf-
bau und in ihren einzelnen Teilen erklédrt. Ein Beweis fiir ihre Brauch-
barkeit ist es, dass sie 1935 in zweiter Auflage erscheinen konnte.

Bemerkenswert ist, dass das Schrifttum von Parsch nicht
allein im deutschen Sprachgebiet verbreitet ist. Das ,Jahr des
Heiles“ liegt z. B. in franzgsischer, holldndischer, italienischer und
ungarischer Ubersetzung vor, wihrend die , Messerklirung* in eng-
lischer, hollindischer und ungarischer Sprache erschienen ist.
Andere kleinere Schriften liegen in italienischer, katalanischer,
kastilischer, polnischer, portugiesischer und ungarischer Uber-
setzung vor.

Zahlreich sind die Werke, die das volksliturgische Apostolat
herausgegeben hat und von dessen Mannigfaltigkeit der aufliegende
Verlagskatalog Kunde gibt. Es gibt fast kein Gebiet der Liturgie,
das unberiicksichtigt geblieben wére. Die volksliturgischen An-
dachten und Texte 34), die Klosterneuburger Vespertexte 2°) be-
handeln das ganze Kirchenjahr, reichhaltig ist die Literatur zu
den Hochfesten des Kirchenjahres. Einen vorziiglichen Einblick
in die verschiedensten Hilfsmittel geben die Materialmappen 26),
die fiir einzelne Feste und Zeiten des Kirchenjahres alle nur denk-
baren Behelfe zur Verfigung stellen.

Auch die musikalische Ausgestaltung kommt nicht zu kurz.
Es liegen eine ganze Reihe von liturgischen Gesingen in Kirchen-
liedform, sowie von Vespern usw. mit Orgelbegleitung vor. Uber



— 248 —

den musikalischen Wert kann man allerdings hédufig geteilter
Meinung sein, aber wenn man bedenkt, wie viel noch zu tun ist
in dieser Hinsicht, wie sehr der musikalische Geschmack durch
sentimentale und musikalisch und textlich wertlose Kirchenlieder
verdorben ist, wird man diesem Suchen und Ringen um gute Lieder
in musikalischer und textlicher Hinsicht allen Erfolg winschen.

Ein Versuch, dem Volke die liturgischen Handlungen und
Texte bei der Sakramentenspendung verstidndlich zu machen, ist
die Ubersetzung des Rituale Romanum 37). Hier tritt ganz klar
zutage, dass eine Ubersetzung doch immer eine Ubersetzung ist,
dass es sich hier um das Rituale Romanum handelt. Vor allem ist
bei der Ubersetzung der Psalmen der Vulgatatext genommen, selbst
wenn er offenkundige Fehler enthilt.

Welchen Erfolg hat nun diese gewaltige Arbeit von Pius
Parsch gehabt? Er selbst spricht sich dariber aus in einem Auf-
satz ,,Wo steht unsere Bewegung Knde 1937 ¢ in ,,Bibel und
Liturgie” vom Februar 1938. Zunéchst gibt er zu: ,,Die Erkenntnis
hat sich an Haupt und Gliedern der Kirche durchgesetzt, dass
der Gemeinschaftskult etwas Zentrales und Wesentliches im re-
ligiosen Leben ist. Der Zug vom Individuum zur Gemeinschaft,
vom Ich zum Wir, vom Subjektiven zum Objektiven hat sich
verstarkt.“ ,,Die Bewegung selbst hat sich geldutert, vertieft und
ausgeweitet. Die Schwichen und Verstiegenheiten der ersten
Zeit sind ldngst iiberwunden. Man sieht heute in der liturgischen
Bewegung nicht eine dsthetisierende Angelegenheit. Man legt auf
Ausserlichkeiten nicht mehr das Hauptgewicht. Man ist eben
von der Form und vom Wort zum Wesen und zur Seele ein-
gedrungen.” Dann muss er aber auch gestehen, dass die Bewegung
noch nicht sehr in die Breite gegangen ist. Hemmnisse der ver-
schiedensten Art sind die Ursache. Der jiingere Klerus steht zwar
fast geschlossen hinter der Bewegung, er vermag sich aber gegen
den alteren Klerus nicht durchzusetzen, der hiufig indifferent und
interessenlos ist. Und das trotz der aufriittelnden Seelsorgsbriefe!
Vor allem gibt es keinen Bischof, der voll und ganz hinter der Be-
wegung stinde. Ferner versagen die Klosterfrauen véllig. ,,Die
Volksliturgie hat einen um so schwereren Stand, als die kirchliche
Obrigkeit auf den Status quo der gewordenen Liturgie ein wach-
sames Auge hat und selbst gegen eine Zuriickfiihrung der alten
urspriinglichen Form der Liturgie zuriickhaltend, ja misstrauisch
ist” (Seelsorgsbrief 28).



— 249 —

Ein anderes Hindernis ist die lateinische Kirchensprache. In
seiner Schrift ,,Liturgische Erneuerung“ kommt Parsch hiufig
auf dieses Thema zu sprechen. ,Durch die lateinische Kirchen-
sprache ist und bleibt das deutsche Volk seiner Liturgie entfremdet.”
Wir glauben allerdings nicht, dass das besser wird, wenn man
das Kirchenvolk anregt, mehr Latein zu lernen. Parsch hat den
Mut, offen auszusprechen, dass in Rom erst im 4. Jahrhundert
das Latein die beherrschende Kirchensprache wurde, dass im
Gegensatz zur Ostkirche die romische Kirche andere Wege ging,
fast alle abendlindischen Liturgien bis auf Reste beseitigte und
in den neuchristianisierten Léndern die lateinische Kirchensprache
einfithrte. Fiir das deutsche Volk blieb die lateinische Sprache
immer ein Fremdkoérper. Im  Mittelalter entstand durch die
deutschen Kirchenlieder und Volksandachten parallel zur Liturgie
die ausserliturgische Volksandacht. , Der deutsche Katholik weiss
wenig von seiner lateinischen Liturgie, sie ist ihm schwer und fremd.*
Parsch fragt: ,,Soll uns die furchtbare Unwissenheit des Volkes
in religiosen und kultischen Dingen nicht doch nachdenklich
machen ¢ ,,Fiir das liturgische Leben des deutschen Volkes wiire
es sehr forderlich, wenn der Landessprache ein grosserer Spielraum
eingerdumt wiirde.”

Man darf wohl sagen, dass hier der Kernpunkt des Problems
liegt. Und wenn auch heute die sogenannten Gemeinschafts-
messen sehr verbreitet sind, in denen ein Priester auf der Kanzel
oder im Kirchenschiff im Anschluss an den Priester am Altare
die Messgebete in Deutsch vorliest, so muss man doch sagen, dass
dies nur ein Ersatz ist, der die volle Anteilnahme nicht herbei-
fihrt, zumal es eben iibersetztes Latein ist, das dem Volke geboten
wird. Ich selber habe einmal einer GGemeinschaftsmesse beigewohnt,
bei der man den Eindruck gewann, dass der Priester die Messe nicht
,las®™, sondern wirklich feierte, wo die Gldubigen die Messe nicht nur
,horten”, sondern anhand des Formulars im Ditzesangebetbuch und
des Schott den Gebeten folgten, aber das Letzte und Tiefste wurde
doch nicht erreicht, weil eben nur eine indirekte Verbindung zwischen
Priester am Altare und dem Volke besteht mittels des Vorbeters.

Bibelbewegung sowohl als auch liturgische Bewegung haben
zwel alte katholische Wahrheiten wieder entdeckt, die im Laufe
der Jahrhunderte verdunkelt worden waren: das Bewusstsein von
der Kirche als dem mystischen Leibe Christi und die Lehre vom
allgemeinen Priestertum der Gldubigen.



— 250 —

Gegeniiber dem rein juristischen Kirchenbegriff, der die Kirche
nur als eine societas, als eine Organisation auffasst, wird ganz
klar herausgestellt, dass die Kirche ein Organismus, etwas Le-
bendiges, etwas Gottliches ist. Jeder einzelne Christ ist ein Glied
an diesem Organismus und gedeiht nur in lebendiger Verbindung
mit diesem Leibe, von dem Christus das Haupt, das lebenspendende
Pleroma ist. Dieses Leben von Christus her bringt den einzelnen
Gliedern wieder zum Bewusstsein, dass sie nicht allein stehen, dass
sie alle zu einer Gemeinschaft gehoren, von der sie alle Mit-, glieder®
sind. Diese urchristliche Botschaft vom Corpus Christi mysticum
hat Donatus Haugg 2%) in feiner Weise biblisch begriindet.

Die Zuriicksetzung der Lehre vom allgemeinen Priestertum
und ihrer praktischen Folgerungen hat in der Kirche vielen Schaden
angerichtet und ein subjektivistisches, pietistisches Christentum
grossgeziichtet. Ja, auch heute noch sind viele Priester entsetzt,
wenn vom allgemeinen Priestertum die Rede ist, man lauft Gefahr,
als Ketzer verdichtigt zu werden, wenn man diese Lehre betont.
Und doch ist sie eine katholische, orthodoxe Lehre, die in keiner
Weise verdunkelt und abgeschwicht werden darf (Parsch in Seel-
sorgsbrief 31). Nicht der Priester allein ist es, der opfert und betet,
die Gliubigen sollen mitopfern, mitgeben, mitempfangen. Der
eigentliche Mittler und Vertreter fiir alle Glieder der Kirche ist
Christus selbst. Die Christen sind Priester, je nach dem Grade der
Anteilnahme an seinem Priestertum. Durch die Taufe und die
Firmung wird das allgemeine Priestertum erteilt. , Freilich ist
diese Lehre (wie auch die Kenntnis der aktiven Teilnahme im
deutschen Sprachgebiet) noch wenig ausgebildet und betont. Wir
hitten die Aufgabe, diese in Zukunft recht bekannt zu machen,
wie man auch in andern katholischen Lindern viel offener, bestimm-
ter, hiufiger darauf hinweist mit dem Fortschritt der liturgischen
Erneuerung® (Parsch).

In den letzten Jahren bemiiht man sich, diese alten Wahr-
heiten wieder mehr zu betonen. Gute Arbeit leisten hier die ro-
misch-katholischen Kirchen- und Sonntagsblitter, die teilweise
einen beachtenswerten geistigen Hochstand aufweisen. Das
Stissliche, Sentimentale wird immer mehr zuriickgedringt im
Interesse einer kernigen, objektiven Frommigkeit. Durch Be-
handlung liturgischer Fragen, durch liturgische Erklirungen, durch
Bibellesepline und Behandlung einzelner Biicher der Heiligen
Schrift wird versucht, ein tieferes Versténdnis fiir Bibel und



T

Liturgie und die damit zusammenhidngenden Fragen zu wecken
und zu fordern.

Auch die Predigt macht Anfinge der Wandlung zum Besseren,
wie bereits oben betont wurde. Gute Dienste leistet hierbei die
Monatsschrift ,,Kirche und Kanzel”, die unter der Sparte ,,Bibel-
lesung manch wertvollen Hinweis bringt.

Zu erwihnen ist auch noch, dass man vielfach bei den modernen
Kirchenbauten den Hauptaltar bewusst als den Altar der Pfarr-
familie herausstellt und die Nebenaltédre, falls sie iiberhaupt vor-
handen sind, gar nicht so sehr hervortreten und nicht den Haupt-
altar zuriicktreten lassen. In dem oben angezogenen Artikel von
Parsch ,,Wo steht ... ?* sagt er mit Recht, dass das Gotteshaus
nicht ein religitses Museum ist, dass der Altar nicht eine kunst-
volle Bilderwand sein soll, die an der dussersten Stirnwand der
Kirche fiir das Volk unerreichbar ist. Allerdings konnte sich die
christozentrische Zielstellung nicht entfalten, die altchristliche
Sitte des Altares versus populum kann sich wegen der entgegen-
stehenden kirchlichen Verordnungen noch nicht durchsetzen.

Bibelbewegung und liturgische KErneuerung, sie haben be-
sonders in Deutschland ihre Heimat. Sie haben befruchtend ge-
wirkt auf andere Lédnder. Weitgehend hat man sich die Arbeiten
von Parsch zunutze gemacht und baut auf dem von ihm Grund-
gelegten weiter. So gibt die Opera Geslu Christo in Mailand ein
,,Lebe mit der Kirche“ heraus, das den lateinischen und italieni-
schen Text der Sonn- und Feiertagsmessen mit Erklirungen ent-
hidlt. Der Prior der Benediktinerabtei in KEdinburg trigt sich
mit dem Gedanken, dem ., Lebe mit der Kirche ©“ 4hnliche Heftchen
herauszugeben, die seiner Ansicht nach einem fiihlbaren Bediirfnis
entsprechen wiirden.

Bibel und Liturgie, diese beiden Quellen alter katholischer
Frommigkeit, beginnen in der rémisch-katholischen Kirche reich-
licher zu fliessen und das Frommigkeitsleben des einzelnen zu
befruchten. Noch sind sie nicht gewachsen zu einem gewaltigen
Strome, manches Hindernis ist noch zu iiberwinden, mancher
Widerstand zu brechen, ehe sie voll und ganz wirken koénnen.
Aber die Bewegungen sind da, sie haben ihre tiefe Bedeutung fiir
die Erneuerung der rémisch-katholischen Kirche.

Sie sind beide auch ein Stiick okumenischer Bewegung,
Briicken zum gegenseitigen Versténdnis, die eine freundliche
Atmosphire schaffen zwischen den getrennten Christen. Ehrlich



erkennt die rémisch-katholische Bibelbewegung das Gute bei den
andern an. Die alte katholische, die urchristliche Frommigkeit, die
ja das letzte und hochste Ziel der Bibelbewegung und der litur-
gischen Bewegung ist, kann zu einem Ausgangspunkt der ersehnten
Wiedervereinigung werden. So sehr wir das edle Streben und
Ringen anerkennen, das sich alle Miihe gibt, alte, katholische
Frommigkeit zu pflegen, so werden wir andrerseits doch auch sagen
miissen, dass im Wesen und System der rémischen Kirche Hin-
dernisse liegen, die — menschlich gesehen — eine Wiedervereinigung
mit Rom unmoglich machen. Jedoch, wenn wir Christi hohe-
priesterliches Gebet ganz ernst nehmen, dann haben auch wir die
Aufgabe und Pflicht, fur die Wiedervereinigung der getrennten
Christen zu beten und zu arbeiten, damit Er, der da spricht ,,Siehe,
ich mache alles neu” (Offbg. 21, 5), die zerstreuten Kinder Gottes
sammle und vereinige (Joh. 11, 52) und in Christus alles im Himmel
und auf Erden wieder einheitlich zusammenfasse (Eph. 1, 10).

Literaturnachweis.

1) Georg Bichlmair, Urchristentum und katholische Kirche. Innsbruck,
Verlagsanstalt Tyrolia, 1925, S. 36/37.

%) Paul Wilhelm von Keppler, Predigt und Heilige Schrift. Frei-
burg i. Br., Herder & Co., 1926, S. 5.

3) Kirche und Kanzel. 1936, S. 116.

1) Das Neue Testament, Stuttgarter Kepplerbibel. Neu bearbeitet
und mit Erliuterungen versehen von Prof. Dr. Peter Ketter. Kepplerhaus-
verlag, Stuttgart-S.

) Die Psalmen. Aus dem Urtext Gbertragen und kurz erldutert von
Prof. Dr. Peter Ketter. Kepplerhaus-Verlag, Stuttgart-S.

5) Leinen Mk. 1.80; mit Bildern: Mk. 2.40, Leder mit Goldschnitt
Mk. 6. .

") Das Neue Testament, tibersetzt und kurz erldutert von P. Dr. Kon-
stantin Résch O. M. Cap. Verlag von Ferdinand Schéningh, Paderborn.

8) Das Alte Testament. Vollstindige, neue Ubersetzung aus dem
Urtext mit reichhaltigen Einfihrungen und ausfithrlichen Erlduterungen.
Von P.Dr. Eugen Henne O. M. Cap. Verlag von Ferdinand Schoningh,
Paderborn. 2 Bénde.

%) Das Alte Testament. Heilsweg und Heilskraft in der Cottesoffen-
barung des Alten Bundes. Als Auswahl aus der Ganzausgabe des Alten
Testamentes mit Einfiihrungen, Uberleitungen und Erlauterungen heraus-
gegeben von P. Dr. Eugen Henne und P. Osmund M. Graff O. M. Cap. Ver-
lag von Ferdinand Schéningh, Paderborn.

10) Die heilige Schrift des Alten Bundes. Herausgegeben von Pius
Parsch. Klosterneuburg, Volksliturgisches Apostolat. — Die heilige Schrift
des Neuen Bundes. Herausgegeben von Pius Parsch. Klosterneuburg,
Volksliturgisches Apostolat.

11} Ganzleinen Mk. 4. 80.

12} Titel wie 9).



13) Titel wie 7).

14) Herders Laien-Bibel. Zur Einfithrung ins Bibellesen. Freiburg
1. Br., Herder & Co. G.m. b. H., Verlagsbuchhandlung.

13) Gottes Wort im Kirchenjahr. Katholische Schriftlesung 1937
(1938). Im Auftrag der Katholischen Bibelbewegung bereitgestellt von
Karl Singer. Verlag Katholisches Bibelwerk Stuttgart.

16) Zusammengefasst in zwei Materialmappen. Verlag Katholisches
Bibelwerk Stuttgart.

17) Graphische Bléatter zum Neuen Testament.

18) Klosterneuburger Hefte. Herausgegeben von Pius Parsch. Verlag
Volksliturgisches Apostolat Klosterneuburg.

19y Lebensschule der Heiligen Schrift. Herausgegeben von Dr. Max
Josef Metzger. Christkonigsverlag, Meitingen bei Augsburg.

20) Bibel-Werkbriefe. Herausgegeben von P. Dr. Albertus Ohlemeyer
0. 8. B. Verlag Ferdinand Schéningh, Paderborn.

21y Praktisches DBibelhandbuch. In Verbindung mit Miannern der
Wissenschaft und Praxis im Auftrage der Katholischen Bibelbewegung
herausgegeben von Joh. Straubinger und Jos. Béartle. Kommissionsverlag
Kepplerhaus, Stuttgart. 1. Auflage 1936, 432 Seiten.

22) Die katholische Bibelstunde. Leitfaden fir Bibelkursleiter und
private Bibellesung von Donatus Haugg. Zweite vermehrte und verbesserte
Auflage. Kepplerhaus-Verlag, Stuttgart-S. 1937.

*3) Bibellesung mit der katholischen Jugend. Eine religionspadago-
gische Studie tiber die ausserschulische katholische Bibelbewegung auf Grund
einer Umfrage. Von Dr. phil. u. theol. A. Stonner. 3. Auflage. Verlag
Ferdinand Schéningh, Paderborn 1936.

24) Liturgische Erneuerung. Gesammelte Aufsdtze von Pius Parsch.
Volksliturgisches Apostolat. Klosterneuburg bei Wien 1931.

25) Seelsorgsbriefe. Bis jetzt erschienen 32 Nummern.

26) Klosterneuburger Messtexte fiir alle Sonn- und Feiertage.

27) Lebe mit der Kirche. Blitter fiir christliche Erneuerung.

28) Das heilige Wort. Der vollsténdige Messtext mit einer achtseitigen
Einfithrung in die Sonntagsmesse.

29} Kleine Messtexte.

30) Opfere mit der Kirche. Volksmessbuch fiir Sonn- und Feiertage.
2. Auflage.

31) Das Jahr des Heiles. Klosterneuburger Liturgiekalender. Fuir
immerwihrenden Gebrauch, von Pius Parsch.

32) Bibel und Liturgie. Blédtter fir Volksliturgisches Apostolat.

33) Messerklirung im Geiste der liturgischen Erneuerung. Von Pius

Parsch. 2. verbesserte Auflage.

34} Volksliturgische Andachten und Texte. Bis jetzt erschienen 93
Nummern.

35) Klosterneuburger Vespertexte. Mit lateinisch-deutschem Text.
Koénnen in romischem oder monastischem Ritus gewiinscht werden.

38) Materialmappen fiir verschiedene Feste und Zeiten.

37) Das Rémische Rituale. Nach der typischen Vatikanischen Ausgabe
des Rituale Romanum tbersetzt von Dr. P. Paulus Lieger O. S. B.

38) Wir sind Dein Leib. Die urchristliche Botschaft vom Corpus Christi
mysticum in ithrer Wesensfiillle und Bedeutung, von Dr. Donatus Haugg.

Verlag Kosel-Pustet, Miinchen.



— 254 —

Das Wiederaufleben alten kathclischen Frommigkeitsgutes in
der protestantischen Kirche.

(Von Pfarrer M. Heinz, Ziirich.)

In den nordischen Léndern, wo die Reformation zur Haupt-
sache in milderer und vor allem das katholische Glaubensgut mehr
bewahrender Art vor sich gegangen ist, ist in den letzten Jahr-
zehnten eine Bewegung ausgebrochen, welche die in den betref-
fenden Kirchen noch ruhenden katholischen Wahrheitselemente
neu aufleben liess. Unverkennbar ist darin die Wirksamkeit des
im wahren Sinn des Wortes katholisch und ckumenisch eingestellten
Erzbischofs Nathan Séderblom zu erkennen. Daneben lassen sich
aber auch deutliche Spuren der lutherisch-hochkirchlichen Bewe-
gung in Deutschland verfolgen. Zwei bewegende Kriifte, so kénnten
wir sagen, sind es also, die im nordischen Protestantismus ein
Wiederaufleben alten katholischen Frommigkeitsgutes bewirkt
haben: der okumenisch-katholische Gedanke, wie er vor allem
auch durch die grossen Kirchenkonferenzen der vergangenen Jahr-
zehnte vertreten und propagiert wird, und eine bewusste Riickkehr
zur katholischen Tradition, soweit diese in der Reformation mehr
oder weniger unverletzt beibehalten worden ist.

Beide Krifte finden sich am deutlichsten im schwedischen
Protestantismus, der die katholische Tradition in der auf Lau-
rentius Petri zuriickgehenden Kirchenordnung des Jahres 1571
so weitgehend bewahrt hat, dass die im Jahre 1920 einsetzenden
Verhandlungen nun zur Interkommunion mit der anglikanischen
Kirche gefiihrt haben. Die nie véllig unterbrochene apostolische
Sukzession der schwedischen Kirche und das treue Festhalten an
den drei 6kumenischen Glaubensbekenntnissen, wie auch die starke
Griindung auf der Confessio Augustana, haben ein verstirktes
Erwachen katholischen Wahrheitsgutes verhiltnisméssig leicht
gemacht.

Eine erste deutlich kirchliche Erweckungsbewegung geht
unter Fiihrung des Bischofs J. A. Eklund schon auf das Jahr 1890
zuriick. Ihr folgte seit dem Jahre 1909 die ,jungkirchliche Be-
wegung”, bei der unter andern auch Bjérkquist, der Schépfer der
1915 gegriindeten Sigtuma-Stiftung, mittat. Diese Bewegung
brachte die schwedische Kirche nicht nur in neuer Weise mit der
Arbeiterfrage zusammen, sie zeitigte iiberhaupt eine tiefgehende
Erneuerung theologischer Arbeit (G. Aulén) und bewirkte grosses



T

— 955 —

Verstindnis fiir die 6kumenische Frage in weitesten Kreisen des
Volks. Spiter entwickelte sich dann eine hochkirchliche Gruppe,
die die vorhandenen und seit der Interkommunion mit der angli-
kanischen Kirche 6ffentlich anerkannten katholischen Wahrheiten
noch bewusster pflegt. Diese hochkirchliche Bewegung, an Zahl
zwar gering, nach aussen nicht besonders hervortretend, besitzt
in dem ,,Pro ecclesia-Verlag® ein eigenes vorziigliches Werbemittel.
Es seien hier vor allem die Schriften Gunnar Rosendals erwihnt:
»Kyrklig fornjelse“ — kirchliche Erneuerung, und ,,Kyrkans ar
1936 — Jahr der Kirche. Tréigerin dieser hochkirchlichen, bewusst
katholischen Bewegung ist die Bruderschaft der ,,Sodalitium Con-
fessionis Apostolicae™. Sie wurde 1919 zu Malmo gegriindet und
ist bestrebt, vor allem unter den Geistlichen der schwedischen
Kirche ein geordnetes Gebets- und Sakramentsleben zu pflegen.
Thre Regeln sind vom Erzbischof von Upsala und Bischof von
Lund genehmigt worden. Das schwedische Hochkirchentum darf
man als innerkirchliche Bewegung bezeichnen, die Kirche Schwe-
dens selbst aber als eine weitgehende Verkorperung katholischer
Tradition hinsichtlich der Auffassung tiher das Wesen der Kirche,
kirchlichen Amts und Sakraments, auf der Grundlage lutherischen
Rechtfertigungsglaubens, bewerten. Hier erkennen wir zweifels-
ohne in den letzten Jahrzehnten ein starkes Wiederaufleben katho-
lischen Frommigkeitsgutes inmitten des Protestantismus,

Wesentlich anders als in Schweden ist die Reformation in
Dinemark vor sich gegangen. Konig Christian III. stellte im
Jahre 1536 den Anschluss an die deutsche Reformation her. Dies
geschah bekanntlich bruchartig, unter Absetzung der Bischofe,
durch Einsetzung von Superintendenten und klarer Preisgabe der
successio apostolica. Die Anerkennung der drei 6kumenischen
(Glaubensbekenntnisse und vor allem die Annahme des Augsburger
Bekenntnisses koénnen nicht als vollinhaltliche Glaubensverpflich-
tung verstanden werden, besonders nicht, seitdem die Mérzrevolu-
tion des Jahres 1848 und neuerdings die Kirchengesetze von 1922
eine Art Volks- und Staatskirchentum geschaffen haben, bei der
man kaum mehr von einer bekenntnisméssigen Verpflichtung der
Kirchenglieder reden kann.

Diese Sachlage musste die immerhin im Verborgenen noch
ruhenden zentralkirchlichen Kréfte eines Tags herausfordern.
Eine hochkirchliche Richtung, heute zumeist Zentrum geheissen,
entstand schon im ersten Drittel des vergangenen Jahrhunderts.



— 206 —

Hans Lassen Martensen (1808 —1884), Bischof in Kopenhagen, und
Jakob Peter Mynster (1775-—1854), beide das eigentliche Angriffs-
objekt Soéren Kierkegards, hatten in ithrer Weise eine stérkere und
lebendigere Kirchlichkeit befiirwortet. Grundtvig hat dann in
seiner Weise diese hochkirchlichen Bestrebungen in seine volks-
kirchliche, sozialreligiose Arbeit hineingenommen, ohne freilich
zuniichst viel mehr als eine gréssere Verbundenheit des Volks mit
allgemein kirchlichen Wahrheiten zu erreichen. Erst seit ungefiahr
zehn Jahren sind eigentlich kirchlich-katholische Tendenzen in
einem kleinen Kreis von Pfarrern deutlicher zutage getreten. Die
1931 in der ,,Bruderschaft des heiligen Ansgar® verbundenen Geist-
lichen erstreben inmitten der dinischen Staatskirche das Ver-
stdndnis fir den ,,Weg des lebendigen Gotteswortes durch die
Zeiten“ 1), die volligere ,,Teilnahme an der Gemeinschaft des
Heiligen Geistes 1), und bedauern, ,nicht in einem kontinuier-
lichen Zusammenhang mit der Kirche zu stehen 1)*. Diese, um die
Zeitschrift |, Kirke” gesammelten Kreise, so heisst es, ,,sehen nichts
als wichtiger an, als dass unsere protestantische Kirche befreit
werde aus dem Labyrinth des Individualismus und einen objektiven,
iiberindividuellen Faktor finde, welcher den Individualismus iiber-
winden kann. Und fir diesen Faktor kénnen wir keinen anderen,
besseren Namen finden als ,die Kirche® 1).“ Die ,,Bruderschaft des
heiligen Ansgar® will ihre Mitglieder nicht nur zu geordnetem
Gebetsleben erziehen, sie mochte auch erreichen, dass das Abend-
mahl als der ,unbestrittene Hohepunkt des Gottesdienstes™ gelte.
Indem sich diese Kreise auf die in der dénischen Kirche offiziell
anerkannten drei 6kumenischen Symbole und die Confessio Au-
gustana berufen, erstreben sie eine Wiederaufnahme der aposto-
lischen Sukzession und erklidren, dass aller Okumenismus in zen-
traler Weise vom Glauben her bewegt sein miisse. Es ist indessen
nicht zu verkennen, dass solche Bestrebungen, die sich in der Auf-
fassung der Kirche, des Amts und der Sakramente katholischem
Verstindnis nihern, bei dem vorwiegend niederkirchlichen Cha-
rakter der dinischen Kirche stark umstritten sind.

Kaum viel giinstiger liegen die Verhiltnisse katholischer
Bemiihungen in Norwegen. Norwegens Reformation wurde durch
die konigliche Macht Ddnemarks durchgefiihrt, dénisiert und vom
Volke teilweise wider Willen angenommen. Diese Tatsache be-

1y Zitate aus Valdemar E. Brenk:,, Die hochkirchliche Bewegung in der
-dénischen Kirche”, Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 138.



— 257 —

wirkte im allgemeinen eher eine unkirchliche, ja zum Teil kirchen-
feindliche Stimmung, die der hochkirchlichen Bewegung unter
Hersleb (1784—1836), Stenersen (1789—1835) und Wexels (1797
bis 1866) wenig Krfolg brachte. Jeder Versuch der Riickfithrung
der Kirche zu fallen gelassenen katholischen Wahrheiten wurde mit
grossem Misstrauen betrachtet. KErst Michael Hertzberg, dem im
Volkstum tief verwurzelten Manne Norwegens, der von sich selbst
bekannte, dass er nur zwei Leidenschaften kenne, ,,die Leidenschaft
fiir das Volk und fir die Kirche™, gelang es, den Kirchengedanken
iiberhaupt wieder mehr in den Mittelpunkt religiosen Lebens zu
stellen. In der 1925 gegriindeten Vereinigung ,,Pro ecclesia® finden
sich vor allem jiingere Geistliche, die das Ziel erstreben, ,,auf aposto-
lischer Grundlage im Anschluss an das Bekenntnis der lutherischen
Kirche und im Zusammenhang der kirchlichen Tradition den
Kirchengedanken im norwegischen Volke zu entwickeln und zu
stirken™ ). Diese Bemiihungen sind nach dem Tode Hertzbergs
wohl in der Stille weitergefiihrt worden. Praktisch ist heute ein
starkerer liturgischer Ausbau der Gottesdienste, ein Anfang ver-
tiefter Kirchenauffassung festzustellen.

In keinem Lande haben indessen zur Reformationszeit so ver-
schiedene Krifte und Strémungen gewirkt wie in den Nzeder-
landen. Stand die reformatorische Bewegung anfinglich unter dem
bestimmenden Einfluss eines Erasmus von Rotterdam, so gewannen
indessen bald zwinglische, calvinistische, tduferische und andere
Kreise Einwirkung. Erst nach harten dogmatischen Kéampfen
gelangte das calvinistische Element in der Kirchenverfassung von
1586 einigermassen zum bestimmenden Faktor, ohne aber andere
Richtungen ausschalten zu kénnen. So besteht noch heute im Pro-
testantismus der Niederlande eine grosse Fiille kirchlicher Be-
wegungen, die sich bis zur Stunde weder zu innerer noch dusserer
Einheit zusammengefunden haben. Das macht verstindlich, dass
auch die Beweggriinde zum Wiederaufleben katholischen Fréommig-
keitsgutes sehr verschiedenartig und ohne grossen Zusammenhang
untereinander sind. Neben schwachen Anklangen zur Newman-
schen Idee vom ,development®, die eine Verbindung zur katho-
lischen Tradition geistigerweise erméglichten, sind es zwei ver-
schiedene Kreise, die, ein jeder auf seine Weise, katholisches
Glaubensgut wieder aufnehmen mdéchten. Der eine ist der ,litur-

1) Valborg Hertzberg in , Michael Hertzberg, der Bahnbrecher der
hochkirchlichen Bewegung®, Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 133.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 193=. 17



— 258 —

gische Kring“. Er bespricht in den , Liturgischen Handboekjes“
(1923—1927) alle liturgischen Fragen, wobei einzelne Verfasser in
ihren Abhandlungen, fiir die sie persoénlich verantwortlich zeichnen,
den evangelisch-katholischen Charakter der Liturgie unterstreichen
und neben anderem eine Synthese zwischen altchristlicher und
calvinistischer Abendmahlsauffassung vertreten. Van de Pol tritt
in ,,De Eenheid en Gescheidenheid der Kerk® fiir die 6kumenische
Bewegung im Sinne Lausannes und Edinburgs ein. Der andere
Kreis ist die ,,Vereeinigung Kerkopbouw®. Sie dringt auf Auf-
und Ausbau der Kirche in 6kumenischer Richtung, versucht das
allgemein reformierte Bekenntnis und kirchliche Leben in geistigen
Zusammenhang mit der Katholizitdt zu bringen. Eine ihrer Kom-
missionen hat 1934 einen Rapport herausgegeben, in dem der
priesterliche Charakter und die stark sakramentale Bedeutung des
gottesdienstlichen Lebens betont und die sonntégliche Feier des
heiligen Abendmahls verlangt werden. In allen diesen voneinander
unabhingigen Kreisen ist ganz allgemein das Verstindnis fir die
Gliedschaft an der Einen Kirche erstarkt, ja zum Teil eine erste,
freilich noch schwache episkopale Richtung zu beobachten.

Dogmatisch, im Sinne konfessioneller Gebundenheit vollig
unbeschwert, ist die in Frankreich 1923 durch Wilfred Monod ins
Leben gerufene Bewegung der ,,Veilleurs”. Diese in evangelischer
Weite angelegte Ordensbewegung inmitten des Protestantismus
bezweckt die Pflege christlichen Lebens im Sinne der Selig-
preisungen. Wir brauchten diese Richtung hier nicht zu erwihnen,
wenn sich in ihr nicht zu gleicher Zeit der Glaube an die eine und
ungeteilte Kirche finde. IThre Mitglieder wissen sich nach einer
Darstellung Monods ,.als geistige Kinder der Kirche Christi aller
Jahrhunderte. Sie schopfen darum freimiitig fiir ihre Seele aus
dem gesamten Schatz der Christenheit, wo immer die Liturgien,
die Riten, die Dogmen, die Gebete der verschiedenen Kirchen
ihnen wirklich die késtliche Perle bringen, das echte Evangelium,
die ,Gabe Gottes® 1)“. Monod hilt die aus der Reformation hervor-
gegangenen Kirchen als Zweige der katholischen Kirche und méchte
auf diese Weise auch alle Glaubensbekenntnisse der ungeteilten
Kirche anerkennen.

Im Elsass finden sich gewisse liturgische Kreise, die in ihren
Bestrebungen geistigerweise von den vorziiglichen und weit-

1) Aus: Die Wichter (Les Veilleurs), ein protestantischer dritter Orden
in Frankreich, von Prof. Wilfred Monod, Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 119.



— 259 —

ausholenden, streng wissenschaftlichen liturgiegeschichtlichen Dar-
legungen eines Robert Will, Professor an der protestantisch-theolo-
gischen Fakultit zu Strassburg, leben.

Kigenartig ist die ebenfalls auf franzdsischem Boden ge-
wachsene Bewegung der ,,Katholisch-Evangelischen Kirche”. Thre
Griindung geht auf Louis Charles Winnaert zuriick und will weniger
einen ,,Alt-, sondern einen Jungkatholizismus® vertreten. Im Jahre
1922 in Paris entstanden, verpflanzte sie sich bald nach Belgien
(1932), nach Italien (1935), jetzt auch nach Holland. In sechs
Pfarreien sollen laut Bekanntmachung etwa 1500 Seelen sich
finden. Im Oktober 1935 kam es mit andern Vertretern evangelisch-
katholischer Richtungen zum Abschluss einer evangelisch-katho-
lischen Union im Sinne einer ,religitsen Vereinigung von Gruppen
und Einzelpersonen, welche fiir die Zukunft der evangelischen
Katholizitdt arbeiten” ). Diese evangelisch-katholische Kirche
anerkennt alle Glaubensbekenntnisse der ungeteilten Kirche, be-
tont aber stark die spirituellen Werte des Glaubens. Dies gilt be-
sonders fir die Glaubensauffassung Winnaerts.

Eine &dhnliche Bewegung ist die durch Pastor Ugo Janni
(San Remo) ins Leben gerufene ,,Scuola Italica di Pensiero Pan-
christiano” in [falien. Ugo Janni entstammt einer freiheitlich
gerichteten romisch-katholischen Familie, war Schiiler des Pére
Hyacinthe Loyson, wurde theologisch beeinflusst durch den alt-
katholischen Gelehrten Prof. Michaud und trat spiter zum Wal-
densertum tlber. Er verdffentlichte 1912 in ,,La Cultura Con-
temporana”“ eine weitbeachtete Abhandlung iiber ,La cattolicita
della Chiesa e il movimento cattolico moderno”. Die katholische
Kirche gliedert sich nach seiner Auffassung in drei grosse Zweige,
die romische, die orthodoxe und reformierte Kirche. Jede dieser
Teilkirchen hat bestimmte Wahrheiten besonders entwickelt, deren
Einheit aber in Christus bedingt ist. Das Papsttum md&chte Ugo
Janni wohl als Zentrum christlichen Lebens, nicht aber als das
kirchlicher Jurisdiktion gelten lassen. ,,Der Panchristianismus®,
so bekennt er selbst, ,,zielt nach der fortschreitenden wechsel-
seitigen Durchdringung der drei Einflusszentren bis zu demPunkte,
da jedes von ihnen sich in allen und alle sich in jedem finden 2).“

1) ,,Die katholisch-evangelische Kirche in Frankreich und Belgien®,
von A. Frank-Duquesne, in ,.Eine heilige Kirche®, 1936, Heft 1—2, S. 49.

?) Ugo Janni in: Grundgedanken der evangelisch-katholischen Be-
wegung in Italien, Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 125.



— 260 —

Dieses Ziel soll durch stufenweise Verwirklichung, vor allem durch
vorldufigen Zusammenschluss der unter sich bereits verwandten
Kirchen erreicht werden. Das Waldensertum mdéchte er seiner
urspriinglichen Aufgabe wieder zufiihren. Diese bestiinde darin,
selbst keine Kirche sein zu wollen, nicht Altar gegen Altar zu
stellen, sondern als reformatorische Bewegung die romische Kirche
zu erneuern und zu einem héheren Ideal der evangelischen Katho-
lizitdt emporzuheben. Die Bestrebungen dieser Bewegung werden
seit Jahren in der Zeitschrift ,Fede e Vita® vertreten, die allerdings
seit einiger Zeit eingegangen ist.

Alle die bisher gezeichneten Bewegungen haben ihren Ursprung
entweder im bewussten Wiedererwachen bewahrter, wenn auch
zeitweise wenig beachteter katholischer Tradition, so vor allem in
der schwedischen Kirche, oder sie greifen die in gegenwirtiger
Zeit neu erwachten katholischen Wahrheiten einfach auf und
nehmen sie zum Anlass ihrer eigenen Existenz und Mission. Oft
handelt es sich auch einfach um liturgische Bestrebungen, die
nicht immer dogmatisch begrindet sind. Wie immer aber diese
Bewegungen theologisch fundiert sein mogen, tiberall bricht altes
katholisches Frommigkeitsgut auf, iiberall wirkt der Gedanke an
die Eine Heilige und Katholische Kirche mit, iiberall machen sich
die Krifte der okumenischen Bewegung bemerkbar.

Wesentlich eindeutiger, das heisst typisch kirchlich-dogma-
tisch begriindet, ist die hochkirchliche Bewegung, die sich seit
20 Jahren im Deutschen Reich entwickelt hat.

Thr geschichtlicher Anfang liegt in den 95 Thesen, die der
lutherische Pastor Hansen zum Reformationsjubildum des Jahres
1917 veroffentlicht hat ). Artikel 11, 14 und 90 lauten wie folgt:
,Der Abfall von der Katholizitit hat zur Folge den Abfall vom
Glauben an Jesum Christum als wahren Gott und Heiland, ja
den Abfall vom Glauben an den wahren Gott iberhaupt, wie die
Geschichte des Protestantismus zeigt. — Soll der Protestantismus
wieder Einfluss gewinnen auf das 6ffentliche Leben der Vélker, so
muss er sich wieder darauf besinnen, dass er katholisch ist. —
Uberall ist zur wahren Katholizitit zuriickzukehren.“ Tm Jahre
1918 entstand die ,,Hochkirchliche Vereinigung“, die zur Haupt-
sache konservativ, traditionell an das Altluthertum gebunden,

)y Stimuli et c¢lavi, i.e. theses adversus hulus temporis errores et
abusus quas publice sive disputando sive scribendo defendet H. Hansenius
(Verlag Ernst Reinhart, Miinchen).



— 261 —

eine KErneuerung des gesamten lutherischen Landeskirchentums
im Sinne bewussterer Kirchwerdung erwartete und erstrebte.
Eine andere Richtung, mehr fortschrittlich, dogmatisch-6kumenisch
eingestellt, ohne absolute Bindung an das Luthertum, griindete
1924 den ,,Hochkirchlich-Okumenischen Bund“. Drei Jahre spiter
fanden sich die beiden nie véllig voneinander geschiedenen Rich-
tungen wieder zu einer geschlossenen Arbeitsgemeinschaft.

Es hatte sich némlich bald gezeigt, dass die lutherischen
Landeskirchen als solche nicht fiir die hochkirchlichen Bestrebungen
zu gewinnen waren, dass sich bestenfalls einzelne kleinere Gruppen
dem Ideal einer evangelischen Katholizitit zu 6ffnen vermochten.
Zu einer evangelisch-katholischen Bewegung entwickelten sich je
lainger je mehr die urspriinglich hochkirchlichen, lutherischen Be-
strebungen. lhren Ursprung auf die Confessio Augustana zuriick-
fithrend, sieht und schitzt sie in diesem Bekenntnis die klare Wah-
rung des ,sola gratia”, wie auch das Festhalten an katholischer
Tradition und Gemeinschaft in Amt und Sakrament. Darum
greift sie zum Teil zurlick auf die lutherischen Kirchenordnungen
des 16. Jahrhunderts, ohne sich an diese sklavisch gebunden zu
wissen. In der hochkirchlichen Bewegung des 19. Jahrhunderts
erkennen die IFiithrer der heutigen evangelisch-katholischen Be-
wegung eine Renaissance des Luthertums als zeitliche und inhalt-
liche Gleicherscheinung zur Oxfordbewegung der englischen Kirche.
Miénner, wie der Berliner Staats- und Kirchenrechtslehrer Fr. Jul.
Stahl (1 1861), der Marburger Theologe A. F. C. Vilmar (} 1868),
Wilhelm Lohe (T 1872), der Griinder des Neuendettelsauer Dia-
konissenhauses, der Mecklenburger Oberkirchenrat Th. Kliefoth
(T 1888) und Theodosius Harnack (1 1889), der Vater Adolf von
Harnacks, gelten gleichsam als Kirchenvéter eines erneuerten
evangelischen Katholizismus, der nicht nur in bewusster Riickkehr
zur grundhaften reformatorischen Haltung, sondern ebensosehr in
klarer Verlingerung der in der lutherischen Kirche nie ganz ab-
gebrochenen katholischen Linie den Anschluss an die alte katho-
lische Kirche sucht und zum Teil findet.

An einer Umschreibung einzelner theologischer Begriffe mdége
der Standort dieser Bewegung eingehender dargestellt werden.

Die Kirche wird verstanden und gelehrt als géttlichen Ur-
sprungs, darum auch gottlichen Wesens und Rechts teilhaftig
seiend, als der Leib Christi, als die von Gott gestiftete Heilsanstait.
Dieser Glaube schopft seine Kraft aus der Inkarnationslehre und



— 262 —

ihrer entsprechenden Fortentwicklung in der Geschichte der
Kirche. Immer wieder wird betont, die hochkirchliche Bewegung
sei ,,in erster Linie eine dogmatische Bewegung® 1).

Der gottlichen Griindung der Kirche entsprechend ist auch
die Lehre vom kirchlichen Amt. Es ist ein dreifaches Amt. Das
Lehramt, gestiftet durch den Taufbefehl und seine Verheissung,
dient zur Sicherung fiir die unverfilschte Weitergabe des Gottes-
worts, niedergehalten im Dogma und Bekenntnis, festzuhalten in
den drei 6kumenischen Bekenntnissen. Neu gewertet wird sodann
neben dem allgemeinen Priestertum aller Glaubenden das besondere
Priesteramt, das nach Art. 5 der Confessio Augustana ein , ministe-
rium porrigendi sacramenta® ist. Das Hirtenamt aber schliesst in
sich die Schliisselgewalt, die Vollmacht, irrenden Glauben und
Haretiker der Kirche fernzuhalten. Die Differenzierung des kirch-
lichen Amts in Diakonat, Presbyterat und Episkopat wird ge-
schichtlich als juris humana bezeichnet, ohne indessen ausser acht
zu lassen, dass in dieser spdteren Scheidung von Priesteramt und
Bischofsamt und der Verkniipfung des letzteren mit der aposto-
lischen Nachfolge eine gottgewollte Entwicklung enthalten ist.
Ist aber das dreifache kirchliche Amt géttlichen Ursprungs, so
liegt sein Ubertragungsrecht nicht bei der Gemeinde, sondern bei
Christus, geschichtlich in der Fortpflanzung durch sakramentale
Handauflegung. Ausserst scharf umschreibt dies einmal Fr. Jul.
Stahl mit den Worten: ,,Dieses von Christus gestiftete Amt besteht
denn auch in solcher ununterbrochener Folge von seiner Stiftung
her und hat nie wieder aufgehért in der christlichen Kirche. Die
christliche Gemeinde war niemals, auch nicht fiur die Zeit eines
Augenblicks, ohne dieses iiber sie gesetzte Amt und ist auch begriff-
lich gar nicht denkbar als eine, die das Amt nicht uber sich hitte
und erst selber iiber sich setzte 2).

Dieser Auffassung entsprechend wird die Wichtigkeit der
successio apostolica betont. Trotzdem die hochkirchlichen Luthe-
raner glauben, es sei bei der urspriinglichen Ungeteiltheit von
Episkopat und Presbyterat selbst in den Wirren der Reformation
etwas von legitim geistlichem Amt erhalten geblieben, drangen sie

') Siehe hiezu und den folgenden Ausfithrungen zur Hochkirche den
Aufsatz von Friedrich Heiler , Das lutherische Hochkirchentum® in der
I.K.Z. 1927, Heft 3, S.165ff., und das am Schluss sonst angefiihrte
Schrifttum.

2) Aus: Die lutherische Kirche und die Union, S. 276 ff.



— 263 —

doch von allem Anfang an auf eine rasche Wiederherstellung des
Bischofsamts im Sinne apostolischer Nachfolge nach altkirchlicher
Ordnung:

1. weil durch die Eingliederung in die apostolische Sukzession
die rechtméssige Spendung und Giiltigkeit der Sakramente,
besonders der heiligen KEucharistie, am besten gewihr-
leistet sei;

2. weil im Bischofsamt der apostolischen Sukzession das Amt
der Okumene geboten sei;

3. weil eine Preisgabe der evangelischen Rechtfertlgungslehre
von der gola gratia bei solcher Haltung nicht nétig sei und

4. die Anbahnung der kirchlichen Gemeinschaft mit andern
Kirchen, besonders in der Form einer Interkommunion, er-
moglicht werde.

In einer Sondernummer der Hochkirche (Jahrgang 1931,
Heft 8) beschreibt Prof. Heiler eingehend, wie und warum die
,, Lvangelisch-katholische eucharistische Gemeinschaft” (eine Unter-
gruppe der Hochkirche) zur Erlangung des Bischofsamts in aposto-
lischer Nachfolge gekommen ist, und bezeichnet die Vorgéinge aus-
driicklich als einen ,,Notweg, einzig und allein im Dienste der vollen
Einheit der Kirche” begangen.

Die Sakramente werden als Instrumente und Organe der gott-
lichen Gnade verstanden. Unter Bezugnahme auf Art. 2 und 24
der Augustana invariata, wo es heisst ,,quod corpus et sanguinis
Christi vere adsint et distribuantur; retinetur enim apud nos
Missa et summa reverentia celebratur”, wird an der streng lu-
therischen Abendmahlsauffassung festgehalten. Mit Luther wird
die Beichte und Absolution im Sinne objektiver Versicherung
der Heilsgewissheit durch den Priester an Gottes Stelle als drittes
Sakrament in Freiwilligkeit, nicht in Zwang, geschétzt und geiibt
und gleichzeitig die Siebenzahl der Sakramente erstrebt.

Es ist klar, dass bei und vor allem aus solchem Verstindnis
des kirchlichen Amts, der Sakramente und vor allem der Kirche,
auch das gottesdienstliche Leben eine Vertiefung erfahren musste.
Der Ausbau lutherischer deutscher Messe geschah vor allem als
hochkirchliche Eucharistiefeier ') durch Hinzunahme einiger we-
sentlicher Teile, so eines Opfergebets bei der Darbringung der
Elemente, einer Epiklese vor der Konsekration (wiewohl betont

1) Siehe das Formular in Hochkirche 1931, Heft 5.



— 264 —

wird, die konsekratorische Wirkung eigne den verba ipsissima),
einem Gebet nach der Konsekration, das den Opfercharakter der
Eucharistie, und schliesslich eines solchen, das die communio
sanctorum unterstreicht. Kin evangelisches Brevier leitet zu ge-
ordnetem Gebetsleben, die Ausgestaltung des Kirchenjahres zum
Erleben der Kirche in ihrem geistlichen Reichtum an. Von Zeit
zu Zeit werden FKreizeiten veranstaltet. Eine Bruderschaft will
vor allem die notige Seelsorge an Seelsorgern bieten.

Wer die zahlreichen Darstellungen hochkirchlichen Strebens
und evangelisch-katholischen Lebens iiberblickt, wird der Aussage,
die hochkirchliche Bewegung sei ,,in erster Linie eine dogmatische
Bewegung®, kaum anfechten wollen, wie immer er sich im iibrigen
zu einzelnen Ziigen ihrer Verwirklichung stellen mag.

In wvielem itibereinstimmend, in manchem aber auch unter-
schiedlich zur Hochkirche, ist Berneuchen, die um einige Jahre
jingere Erneuerungsbewegung inmitten der Reformationskirchen.
Es sei mir gestattet, auf meine ausfithrliche Darlegung dieser Be-
wegung in Heft 4 der 1. K. Z., Jahrgang 1937, hinzuweisen.

Die Berneuchener Bewegung geht von der kirchlichen Not
des Gegenwartsmenschen aus, der wohl &dusserlich und vielfach
noch innerlich irgendwie zur Kirche gehort, ihre Dienste in An-
spruch nimmt, selbst aber nicht genau zu sagen vermochte, was
denn Kirche sei, geschweige, dass aus der kirchlichen Zugehorig-
keit jene rechte Horigkeit gegeniiber Christus, dem Haupt der
Kirche, folgerte, die allein féhig ist, unser Leben weitgehend neu
zu gestalten, und imstande wére, einer innerlich ausgehoéhlten
Kultur ein neues christliches Sein entgegenzustellen. Die Not der
Wesens- und Beziehungslosigkeit des heutigen, sich noch in der
Kirche findenden Menschen ist es, die von Berneuchen als be-
sondere Zeitnot gewertet und zum Anlass neuer Besinnung tiber
alle kirchlichen Fragen genommen wird. Dieser Ausgangsort muss
wohl beachtet werden, will man der Berneuchener Bewegung
Verstindnis entgegenbringen und ihre Eigenart im Vergleich mit
andern Richtungen, vor allem der Hochkirche, wiirdigen.

Ein neues Verstindnis des gottlichen Wortes, teilweise in naher
Beriihrung, wenn nicht gar in Ubereinstimmung mit der dia-
lektischen Theologie, ist der innere Beweggrund der ganzen Be-
wegung. Das Wort Gottes wird in seiner unbedingten Souveri-
nitdt verstanden, seiner bewahrenden und zugleich fortwihrend
schépferischen Kraft, die Altes erhalten, Neues schaffen kann. Weil



— 265 —

Gottes Wort erstlich und letztlich Gott allein zukommt, kann
dasselbe weder in der tberlieferten heiligen Schrift, noch sonstwie
sich vollig erschépfen und erweisen, geschweige, dass aus Gottes
Wort Gott selbst eine Gefangenschaft errichtet werden diirfte,
die die unbedingt frei waltende gottliche Gnade nur an gewordenen
Formen wirksam werden liesse. Alles Geschaffene und Gewordene,
das auch wirklich Géttliche der Kirche in Amt, Sakrament, Ver-
fassung und sonstiger Lebensdusserung, hat immer wunter diesem
Wort zu stehen und zu bleiben.

Von hierher ist es zu verstehen, wenn in Berneuchen auf die
Verwendung alter und inhaltsreicher Formen christlichen Lebens
bewusst verzichtet wird und Gestaltungen des Worts bevorzugt
werden, die dem Menschen der Gegenwart irgendwie néiher liegen
oder doch zu liegen scheinen. Die Erfahrung hat indessen gezeigt,
dass man in den letzten Jahren wieder mehr zu altchristlichen
Vorlagen gegriffen hat und dass gerade der moderne Mensch sich
in seiner sogenannten Moderne nicht abermals im gottesdienst-
lichen Geschehen finden will. Berneuchen hat sich dieser Wahrheit
nicht verschlossen und sich die Freiheit bewahrt, Altes mit Neuem
zu binden. Aber aus dem hier gebotenen Wortverstindnis heraus
ist es zu verstehen, wenn Berneuchen, stirker als die Hochkirche,
die Reformation weiterfithren will, dynamischer und vor allem
katholisch im Sinne der Entwicklungsbereitschaft ist. Paul Schor-
lemmer hat einmal die Unterschiede der beiden Bewegungen weit-
gehend richtig in die Worte gekleidet: ., FFiir die Berneuchener ist
die Reformation ,ein Weg, den man nur da nicht verlidsst, wo
man ihn weitergeht’. Fiir die evangelisch-katholische Bewegung
ist die Reformation ein Weg, den man nur da nicht verleugnet,
wo man auf ihn zurickgeht 1).“

Die deutlichste Kundgebung géttlichen Worts ist nach Ber-
neuchen in der Menschwerdung des Gottessohnes geschehen. Diese
Tat Gottes ist das gottliche Geheimnis, die Gegenwart Gottes in
der Welt. Von da her kommt das neue Verstindnis der Kirche,
des Amts, der Sakramente, des Kultus und der Gemeinschaft des
Lebens iiberhaupt.

Die Kirche ist der Leib Christi, die ,,oilkonomia tou mysteriou
Christi“, mitten in der Zeit und Welt und doch nicht von dieser
Welt. Sie ist frei von jeder menschlichen Macht, wenn auch in

1y In ,,Eine heilige Kirche”, Heft 1—3, 1934, S. 39.




— 266 —

vielem immer wieder zeitgebunden, doch ewig und dienstbereit
gegen jedermann, der ihren Dienst in Aufrichtigkeit sucht.

Zur Ausrichtung dieser ,,oikonomia tou mysteriou” bedarf die
Kirche des verordneten Amits, bestimmter Ordnungen, die alle
ihren Ursprung im ,,Wort“ haben und von dort her uns immer
auch neu gegeben werden koénnen. Das kirchliche Amt ist frei
von der Person, frei auch von der Gemeinde, so sehr diese gerade
bei Berneuchen ernst genommen wird. Das Amt muss seinen Auf-
trag und seine Vollmacht aus dem Zusammenhang der gesamten
Kirche, aus der apostolischen Sendung der Kirche Jesu Christi
empfangen. Wird eine nur gesetzliche Deutung der successio
apostolica entschieden abgelehnt, weil in ihr sich allzuleicht eine
Sache in Form juristischer Sachlichkeit gegen den Majestits-
anspruch Gottes und seine unbedingte Gnadenfreiheit erhebt, so
wird anderseits doch klar betont: ,,Die apostolische Sukzession, der
auf die Apostel zuriickgehende Zusammenhang des geistlichen
Amtes, ist der rechte und fachgemésse Ausdruck fiir den von jeder
menschlichen Willkiir und jedem Herrschaftsanspruch der Ge-
meinde unabhingigen Sinn dieses Amtes selber. Mag durch Jahr-
hunderte eine Kirche scheinbar ohne Schaden auf diese Verwur-
zelung ihres Amtes in der Geschichte der gesamten Kirche ver-
zichten; in Zeiten der Not, der Verwirrung und der Auflésung, wie
sie der deutsche Protestantismus in der furchtbaren Kirchen-
geschichte der letzten Jahre durchleidet, riacht sich dieser Abfall,
der auch die in den Bekenntnisschriften unserer Kirche aus-
gesprochenen oder vorausgesetzten Erkenntnisse verschméht und
vergessen hat™ 1), sagt einmal Wilhelm Stdhlin.

In der Wertung der Sakramente hilt die lutherische Auffassung
deutlich vor. Das entscheidende Element ihrer Wirksamkeit liegt
im Wort ihrer Stiftung. Die Beschrinkung auf Taufe, Abendmahl
und Beichte wird der Zahl nach als eine Verarmung bezeichnet.
Neu und unseres Erachtens richtig wird in diesem Zusammenhang
das ,ex opere operato” verstanden, indem ,allein der Auftrag
Christi und die Kraft des Heiligen Geistes die Kraft des Sakramentes
begriindet™ 2).

Von diesen Auffassungen iiber Wort, Kirche, Amt und Sa-
krament handeln viele der zahlreichen Berneuchenerschriften. Von

1) Wilhelm Stihlin: ,, Vom géttlichen Geheimnis®, Heft 4 der » Kirche
im Aufbau* (Verlag Johannes Stauda, Kassel) 1936, S. 104.
2) Ebenda S. 47.



— 267 —

ihnen her erhilt auch der Kultus die ihm gebiithrende Stellung
als wesentliche Lebensform der Kirche, zur ,,Verwaltung und Aus-
teilung der gottlichen Geheimnisse” ). In einer besonderen und
reichen Schriftreihe werden alle Kultfragen theologisch behandelt
und begriindet. Die Liturgie des Herrenmahls zeugt davon, dass
dasselbe in altchristlichem Sinn gefeiert wird, mit starkem Hinweis
auf die Parousie. In Freizeiten, durch die Michaelsbruderschaft,
in Herausgabe der Tagzeitgebete wird versucht, ein geordnetes
Leben des Gebets und des Opfers zu erreichen, das die Grenzen
des kirchlichen Raums weit iiberschreitet und zu einer christ-
lichen Erfassung des Alltags werden soll im Sinne der Heiligung
von Gott her.

Mehr nur auf liturgischem Boden arbeitend, ohne streng
kirchliche oder gar konfessionelle Grundlage, ist die von Pfarrer
Richard Golz geleitete Bewegung, die nach dem stdndigen Ort
der Zusammenkiinfte, dem Kloster 4lpirsbach, genannt wird. Dort
pflegen sich Kirchglieder verschiedener Denominationen ein-
zufinden, um in gemeinsamem Gebetsleben, in theologischer Be-
sinnung und auch praktischer Arbeit und vor allem in liturgischer
Fragenerérterungen etwas von der geistigen Gemeinsamkeit der
Christen zu erleben. Wertvoll sind die Bestrebungen von Alpirs-
bach in ihren Bemiihungen um die Pflege echter Gregorianik in
deutscher Sprache. Irgendwie, mehr unausgesprochen, steht hinter
dieser Arbeit doch auch die lebendige Frage nach dem Wesen der
Kirche.

In der Schweiz finden wir vier Zentren, die voneinander weit-
gehend unabhéngig, wenn auch nicht ohne teilweise Beriihrung,
als kirchliche und 6kumenische Bewegungen mit deutlichem Wieder-
aufleben katholischen Glaubensgutes zu bezeichnen sind.

Jules Amiguel, ein reformierter Pfarrer der romanischen
Schweiz, hat in Lausanne durch die Stiftung einer Lutheranerin
1913 die Kirche des heiligen Johannes erbauen lassen, in deren
Mittelpunkt der Altar zum Zeichen des katholisch-6kumenischen
Charakters dieser Bewegung steht. Sonntéiglich wird dort die
heilige Eucharistie gefeiert in einer dogmatisch freilich nicht ganz
klaren Erfassung. 1920 wurde die ,,Johanneskirche® juristisch,
jedoch unter Wahrung ihrer liturgischen Eigenart und Selbstin-
digkeit, an die waadtlindische Nationalkirche reformierten Cha-

1y Wilhelm Stihlin: ,,Vom .géttlichen Geheimnis“, Heft 4 der , Kirche
im Aufbau* (Verlag Johannes Stauda, Kassel) 1936, S. 33.



— 268 —

rakters angeschlossen und zum Mittelpunkt einer eigenen Pfarr-
gemeinde erhoben. Beziehungen Amiguets und seiner Anhénger
zu anglikanischen, altkatholischen und orthodoxen Kreisen haben
hin und wieder die Abhaltung Okumenischer Gottesdienste er-
moglicht. In aller Einfachheit und Anspruchslosigkeit ist auch
durch dieses kleine Werk ein Stiick kirchlicher Besinnungsarbeit
in der Richtung katholischen Geistes bis heute getan worden.

Wesentlich kirchlicher sind aber die Bestrebungen, die sich
eine kleine Zahl reformierter Geistlicher der romanischen Schweiz
gesteckt haben. R. Paquier, Pfarrer zu Bercher (Waadt), der
Herausgeber der nach Bediirfnis erscheinenden Zeitschrift , Eglise
el Luturgie”, hat mit gleichgesinnten, meist jiingeren Geistlichen
der halb presbyterialen, halb kongregationalen waadtlindischen
Kirche, von dem 1933 verstorbenen Pfarrer Gustav Adolf Glinz
sichtlich angeregt, eine tiefere Erfassung der Kirche nach ihrem
Wesen, Amt und Sakrament eingeleitet. , Hglise et Liturgie” ist
keine reaktiondre Bewegung. Beil aller Treue zur angestammten
Kirche und ihrem Wahrheitsgut wird auf vorsichtige und wissen-
schaftlich zuverldssige Art in Wort und Schrift das Verstédndnis
fiir andere Kirchlichkeit zu wecken gesucht. Eine bewusste Orien-
tierung an der Wahrheit der alten und ungeteilten Kirche wird
bejaht. Die in der genannten Zeitschrift vertretene Auffassung
iiber das kirchliche Amt ist katholisch und apostolisch, die Not-
wendigkeit des Bischofsamtes wird aus mehreren Griinden be-
firwortet. Die ganze Bewegung wird von einem wirklich katho-
lischen 6kumenischen Geist getragen, der in seiner Tiefe und Weite
des Erkennens und praktischen Verhaltens eine weitgehende
Wahrung reformierter Tradition in vorziiglich calvinistischer
Form ermdéglichen mochte. ,,Pour étre vraiment évangélique et
apostolique il faut étre cecuménique” lautet eines der Losungs-
worte dieser kirchlich lebendigen Gruppe. Die bis jetzt erschie-
nenen Hefte der genannten Zeitschrift, vor allem die , Liturgie de
Communion®, zeugen von griindlichem Wissen und vorsichtiger
Forschung auf dem Gebiete der Liturgie und der Sakramente.
Paquier verzichtet auf die Schaffung neuer Formen, neuer Gebets-
teile und hilt sich an bestes und iltestes Traditionsgut.

Eine andere Bewegung der romanischen Schweiz, oft gegen
den Willen ihrer Glieder , Néo-calvinisme® geheissen, richtiger
einfach als Reform des reformierten. Glaubens bezeichnet, kommt
von einem neuen, intensiven Studium Calvins her zu vertiefter



— 269 —

Wertschiatzung des Worts, dem alles Glaubensleben unterstellt
sein soll. KEiner der begabtesten und bekanntesten Mitarbeiter
ist Pfarrer Jean de Saussure.

In der Auffassung von Amt und Sakrament bekennt diese
Bewegung ein vierfaches Amt: pasteurs, docteurs, anciens und
diacres, also Pfarrer, Doktoren, Alteste und Diakone. Einige
Vertreter neigen zur Wiederaufrichtung einer gewissen Hierarchie
im Aufbau der Amter, vor allem auch zur Wiedereinfithrung des
Bischofsamtes. Die Amtsberufung ist aber eine innere, geistige,
durch Gott geschehene, lediglich durch die Amtseinsetzung durch
die Gemeinde nach aussen bestéitigte. In der Sakramentsauffassung
ndhern sich die Anhinger der Bewegung der altkatholischen, in-
dem sie die rémisch-katholische materielle Gleichsetzung von
Zeichen und Wirklichkeit, wie auch die zwinglische, absolute
Trennung derselben, ablehnen und das Zeichen als das Zeugnis,
als eine Bestétigung der wirklichen, geistigen Gegenwart des Herrn
betrachten, nicht nur im Sinne des Gedéchtnisses, sondern der wirk-
lichen Anteilnahme am Opfertod, in seiner Darstellung, nicht aber
in seiner Wiederholung.

Das Wort Gottes ist die einzige Autoritdt fiir den Glauben.
Daneben aber wird der Wert der Tradition hochgeschitzt als einer
konsultativen Autoritit, die sich freilich die Uberpriifung durch
das Wort der heiligen Schrift gefallen lassen muss.

Die Kirche ist der Leib Christi, gottlichen Ursprungs und
Wesens, wenn auch in vielem zeitgebunden und siindig. Eine
starke 6kumenische Kinstellung ergibt sich schon aus der Erkennt-
nis, dass die Kirche Eine und heilig ist.

Schliesslich erwidhnen wir auf dem Gebiete der Schweiz das
Werk des ékumenischen Diakonievereins, dessen Sitz in Ruschlikon
bei Zirich ist und das als neue deutsche Christentumsgesellschaft
seit Jahren in selbstindiger Weise auch in dem Deutschen Reich
und neuerdings auch in Holland Eingang gefunden hat. Ich méochte
auch hier auf eine friihere Veroffentlichung: ,,Der schweizerische
Diakonieverein, ein Bekenntnis zur Kinheit in Glaube und Tat”
hinweisen, in welcher die Grundséitze dieser ebenso evangelischen
wie katholischen und okumenischen Bewegung ausfiihrlich dar-
gelegt sind. Der schweizerische Diakonieverein ist eine tiberkirch-
liche Vereinigung, die, zumeist von Gliedern der reformierten
Landeskirchen getragen, heute Glieder der verschiedensten, grund-
satzlich aller christlichen Konfessionen zu einer geistigen und



— 270 —

praktischen Liebes- und Lebensgemeinschaft verbindet. Bei
strengster Wahrung konfessioneller Eigenart der in dieser Be-
wegung sich findenden Konfessionen, bei innerer Verpflichtung zur
Treue gegeniiber der eigenen Kirche, so dass Ubertritte bis heute
nie vorgekommen sind, ist der schweizerische Diakonieverein als
ein ,,Kirchlein in der Kirche®, als ein Stiick gelebte und erprobte
christliche Einheit zu werten. In einer Zeit, da man in den offi-
ziellen Gross- und Kleinkirchen noch wenig von 6kumenischen
Bestrebungen wusste (mit Ausnahme des Altkatholizismus) und
noch weniger eine wirklich &kumenische Haltung einzunehmen
gewillt gewesen wire, haben die Begriinder des schweizerischen
Diakonievereins das Bild der Einen, Katholischen Kirche geschaut
und verkiindet und ungeachtet griosster Widerstédnde in tiefgehender
und ganz neu verstandener kirchlicher Diakonie betétigt. Dass
alles dies zuvor durch wahrhaft treue Glieder der reformierten,
evangelischen Kirche in Ausfithrung genommen wurde, macht
diese Bewegung erst recht bemerkenswert. Hier wurde auf dem
Boden des schweizerischen Protestantismus der Begriff der Ka-
tholizitit schon vor vier Jahrzehnten in einer Tiefe und Klarheit
verstanden und verkiindet und auch gelebt, wie er nun durch
die inzwischen stattgefundenen Okumenischen Konferenzen von
,,Life and Work™ und , Faith and Order” weitesten Kreisen der
Christenheit bekannt geworden sein diirfte. Im Schosse des
okumenischen Diakonievereins in der Schweiz und in Deutsch-
land und vor allem in dessen kirchlicher Abteilung haben andere
evangelisch-katholisch gerichtete Gruppen eine vorldufige Heimat
und Lebensbetitigung gefunden, wartend auf die Zeit, da sich
die ihnen entsprechenden Kirchen der neuen Erkenntnis erschliessen
und anerkennen.

Die frither geschilderte Berneuchenerbewegung hat iibrigens
auch in der Schweiz unter reformierten landeskirchlichen Geistlichen
und Laien Anhang gefunden. Diese schweizerische Gruppe ist bis
heute mehr in der Stille geblieben. Sie pflegt aber die Glaubens-
gemeinschaft untereinander auf Tagungen und sogenannten Stillen
Wochen, also in Freizeiten. Die Seelsorger unter ihnen versuchen
durch Innehaltung bestimmter persénlicher und héuslicher Ge-
betszeiten und Hausgottesdienste, briiderlich zusammengetan,
der unter ihnen aufgebrochenen neuen Erkenntnis von der Kirche
Geniige zu tun.



— 271 —

Wer die grosse Zahl all der Bewegungen iiberblickt, die von
verschiedensten Begriindungen her altes, katholisches Frémmig-
keitsgut wieder pflegen, ja mehr als das, die zum Teil bewusst
katholisch sein wollen und einen Kirchenbegriff in Amt und Sa-
krament, in gewisser Wertschitzung der Tradition und kirchlicher
Verfassung, wie auch im kirchlichen Leben des Gottesdienstes
und der Gegtaltung menschlichen Daseins und Schaffens iiber-
haupt aufweisen, der wird unserer Aussage beipflichten konnen,
dass wir heute wirklich inmitten des Protestantismus verschie-
denster Prigung eine teilweise Neuorientierung in der Richtung
der Einen, Heiligen und Katholischen Kirche vorfinden. Mag in
vielen der genannten Richtungen eine klare dogmatische Begriin-
dung der neuen Haltung noch fehlen, mag manches zuvor nur
liturgischem Bediirfnis, vieles andere 6kumenischer Gesinnung im
allgemeinen entspringen, mag etliches auch den eigenen Vertretern
noch unklar sein, eines ist sicher: dass sich in all diesen Bemiihungen
das Ringen um die Eine Kirche Christi abspielt, die nicht nur
geglaubt und geistig erkannt, die mehr und mehr auch gesehen
und erlebt werden will, unvollkommen und stiickweise immer,
bis der Herr der Kirche die ersehnte Vollendung bringen wird.
Und das andere ist ebenso sicher, dass sich durch alle hier erwihnten
kirchlichen und liturgischen Bewegungen hindurch eine immer
stirkere, sichtbare Einheit des Bekenntnisses abzeichnet im Werden
einer Bekenntnisfront, die allein imstande sein diirfte, allen ver-
suchlichen Irrungen der Zeit von Christus her zu widerstehen.

Die hier gedusserten Ansichten und Schilderungen der Be-
wegungen machen nicht den Anspruch auf Vollstéindigkeit und
iiberlassen es dem dafiir bestimmten Referenten, die Schluss-
folgerungen zu ziehen, die sich fiir die christkatholische Kirche
im besonderen und fiir den Altkatholizismus im allgemeinen er-
geben diirften.

Wir moéchten aber nicht unterlassen, allen denen zu danken,
die durch Selbstdarstellungen bestimmter Bewegungen zur Auf-
stellung des hier Gebotenen beigetragen haben, und schliessen unsere
Ausfiihrungen mit dem Bekenntnis, dass das hier Gesagte und
Geschilderte nur ein schwacher Hinweis darauf ist, was die glaubige
Christenheit in der Zeit der Erfiilllung erwarten darf und was einmal
Vilmar in die Worte gefasst hat:

,Es kommt die Zeit, dass wir verstehen sollen, was wir bisher
kaum geahnt, geschweige denn erfahren haben, was es heisse,



— 272 —

,dass wir alle hinankommen zu einerlei Glauben und Erkenntnis
des Sohries Gottes und ein vollkommener Mann werden, der da
sei im Masse des vollkommenen Alters Christi‘. Ks riickt die Zeit
heran, dass wir, nicht mehr gewiegt und gewigt von allerlei Wind
der Lehre, allesamt sollen fassen und begreifen die innerste Wahr-
heit des Geheimnisses, dass wir Glieder sind an dem Leib Christi
und dass wir die Ordnung dieser Glieder, die Gaben und Amter
samt deren Beruf und Macht, getrieben von der Macht des
heiligen Geistes, vollstindig verstehen und ins Werk setzen. Ja,
es kommt die Zeit, dass es nicht mehr fromme, ferne Hoffnung,
sondern nahe, selige Gegenwart sein wird: Hs ist ewn Hirt und
etne Herde, in ewnem Sinne, einem Glauben, einem Lobgesang,
ernem Gebete, zu einer zugleich dusseren und inneren Gemeinschaft
enge und feste geschlossen auf dieser Erde und in diesem Leben ).

Literaturnachweis fiir die einzelnen besprochenen Bewegungen.

Gebriduchliche Abkiirzungen:
Hochkirche = Hk.; HEine heilige Kirche = EhK.; Internationale Kirchliche Zecitschrift = I. K. Z.

Nordisches Hochkirchentum: a) Schweden: Hk. 1933, Heft 5—6,
S. 127 ff., 146; EhK. 1935, Heft 1—2, S. 13 ff.; EhK. 1936, Heft 12,
S. 32 ff.; EhK. 1938, Heft 5-—7, S.140ff. Den Svenska Kyrkan von
Fred. Linderoth och Sven Nordbrink; Kyrklig Férnyelse I IFérsamlings-
kyrkan, von Gunnar Rosendal; Kyrklig Férnyelse von Gunnar Rosendal,
alle drei 1im Pro Ecclesia-Verlag, Osby. Dazu Selbstdarstellung von Gun-
nar Rosendal.

b) Dénemark: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 135 ff.; EhK. 1935, Heft 1—3,
S. 17 £f.; EhK. 1936, Heft 1—2, S.34ff. Dazu Selbstdarstellung von
Joh. Bruun.

¢) Norwegen: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 131 ff.

Niederlande: Hk. 1933, Heft 5—6, S.144: EhK. 1935, Heft 4-—86,
S.181; EhK. 1936, Heft 1—2, S. 28 ff.; EhK. 1938, Heft 5—7, S. 171 {f.;
dazu eine Selbstdarstellung von J. K. Van Den Brink, Steenbergen.

Frankreich-Belgien: «) Frankreich-Veilleurs: Hk. 1933, Heft 5—6,
S. 118 ff.

b) Evangelisch katholische Bewegung: EhK. 1936, Heft 1-—2, S. 46 ff.

Ttalien: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 122 {f., 141; EhK. 1936, Heft 1—2,
S. 43 ff.; EhK. 1938, Heft 5—7, S. 162 {f.

Deutsches Reich: a) Hochkirche: 1. K. Z. 1927, Heft 3, S.165ff.;
Hk. 1934, Heft 13, S. 1 ff. (Geschichte der Bewegung); Hk. 1933, Heft 1—2
(Sonderheft iiber die Sakramente); wie natiirlich alle Jahrginge der Hoch-
kirche, bzw. Eine heilige Kirche. Ferner: Evangelische Katholizitdt, Im
Ringen um die Kirche (beide von Fr. Heiler). ‘

b) Berneuchen: Hk. 1932, Heft 3, S.85; EhK. 1934, Heft 1—3,
S. 39; EhK. 1938, Heft 1—3, S. 52 ff.; dann vor allem aus dem Berneuchener
Schrifttum : Berneuchener Buch; Wilhelm Stéhlin: Vomn gottlichen Geheim-
nis; aus den Werkschriften der Berneuchener Konferenz: Gottesdienst

1) Vilmar, Zur neusten Kulturgeschichte Deutschlands, II., 186 ff.



— 273 —

und Predigt, Sakrament und Gottesdienst, der Altar, das Gebet; ferner:
die Feier des Herrenmahls, Ordnung der Beichte; aus der Reihe ,,Der
deutsche Dom*: Pfarrgebete, Psalter, Gebet der Tagzeiten, Schulgebet,
Gebet fur das Jahr der Kirche. Freizeitgestaltung und Kirche, von K.
B. Ritter; ferner die Schriftreihe ,, Kirche im Aufbau®,

c) Alpirsbach: Personliche Darstellung von Pfarrer Richard Gélz;
ferner ,,das Kirchliche Stundengebet (Weihnachten), Das Mittagsgebet,
Die Messe, Aus der kirchlichen Arbeit in Alpirsbach®.

Schweiz: a) Kirche des heiligen Johannes — Amiguet: Hk. 1933,
Heft 5—6, S. 133 ff.

b) KEglise et Liturgie: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 113 ff., 143, einzelne Hefte.

¢) Schweizerischer Diakonieverein: Ein Bekenntnis zur KEinheit in
(ilaube und Tat; das l4tdglich erscheinende Organ: Der Diakoniebote.

d) Jean Saussure, Genf: Aufsatz in der Schweiz. Rundschau, No-
vember 1937; Selbstdarstellung.

Schlussfolgerungen aus dem Wiederaufileben alten katholischen
Frommigkeitsgutes in der riomischen und evangelischen Kirche.

(Von Paul F. Pfister, Pfarrer in Blumberg [gekiirzt].)

Wer als Altkatholik vorurteilslos und iiber kleinere Differenzen
hinwegsehend die mitgeteilten Wahrnehmungen auf sich wirken
ldsst, wird sowohl in Zielsetzung und Haltung eine nahe Verwandt-
schaft zu dem in Lehre, Verfassung und Liturgie deutlich markierten
altkatholischen Bekenntnisstand wie auch eine wenigstens in der
Wirkung gleichsinnige Mitarbeit an der von Dollinger der alt-
katholischen Kirche gestellten dreifachen Aufgabe schlechterdings
nicht leugnen koénnen. Dies gilt von der liturgischen und Bibel-
bewegung in der romischen ebenso wie von dem katholischen Auf-
bruch in der evangelischen Kirche.

Eine Frommigkeit, die aus den Urquellen der Bibel und alt-
christlicher Liturgie sich nidhrt, fihrt die Glaubigen echter und
besser, weil eben aus erster Hand, in den Geist Christi ein. Zu-
gleich wichst daraus auch ein vertieftes Selbstverstindnis christ-
licher Kirche. Jetzt werden die tiefsinnigen Bilder vom Rebstock
und Rebzweig, vom Leib Christi, in dem Christus das Haupt und
die Christen gleichsam seine Glieder sind, als reale Wirklichkeiten
verstanden. Als Glieder Christi haben ferner alle am Priestertum
Christi teil, wenn auch gleich den Gliedern des Koérpers mit ver-
schiedenen Funktionen. Daraus ergibt sich die unabdingbare
Aufgabe, geformt vom Geist Christi (Wort) und gestirkt durch
den Mitvollzug der Eucharistie (Sakrament), aber doch in freier
schopferischer Tat und eigener Gewissensverantwortung, ihr Leben
und die Welt zu durchchristen. ..

Tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 18



— 274 —

Was nun von aufgeschlossener romkatholischer Jugend und
frommen weitblickenden Priestern innerhalb der rémischen Kirche
angestrebt wird, findet seit Anbeginn in der altkatholischen Kirche
seine Entsprechungen, so — um nur das Wichtigste zu streifen —
in der Ausmerzung paganistischer zugunsten christo- und theo-
zentrischer Frommigkeit, in der begrifflichen Léiuterung und
Schlichtheit des gemeinschaftlich in der Volkssprache gefeierten
katholischen Amtes; sie finden sich aber auch in der Ablehnung
des unmittelbaren Fiihrungsanspruches der Hierarchie in den re-
lativ eigenstidndigen Kultursachgebieten, in der Belastung der
Laien mit starker kirchlicher Mitverantwortung (Pfarr- und Bi-
schofswahl, Mitwirkung an der kirchlichen Verwaltung, Recht-
sprechung usw.), nicht zuletzt in der ausschliesslichen Verbunden-
heit von Kirche und Gldubigen mit Christus als einzigem Haupt,
Bischof und Herrn der Kirche.

Aber auch die Riickkehr evangelischer Kreise zur Confessio
Augustana, zu einer ,evangelischen Katholizitdt”, das dort neu
aufbrechende Verstindnis katholischen Brauchtums, die Sehn-
sucht nach der deutschen Messe, die theozentrische Auffassung
der Kirche und im Einklag damit wachsende Wertschiatzung der
Sakramente, einschliesslich des ordo und der apostolischen Suk-
zession, iibrigens auch die Wiederentdeckung des weithin katho-
lischen Luther und katholisch empfindender evangelischer Theo-
logen (Vilmar, Lohe u. a.), offenbaren eine unverkennbare An-
niaherung an das altchristliche, aber auch in der altkatholischen
Kirche bewahrte Lehr- und Frommigkeitsgut. Ja, diese Riick-
besinnung geht teilweise so weit, dass die Frage sich aufdringen
kann, was denn sachlich diese Kreise von uns noch trenne. Jeden-
falls wird dem Einigungswerk nur gedient, wenn tiiber alles Per-
sonliche und iiber gewisse unterschiedliche Akzentuierungen die
gemeinsame und verbindende Grundhaltung nicht iibersehen
wird, auf beiden Seiten.

Der christkatholische Aufbruch hat uns aber noch mehr zu
sagen. Er bedeutet fiir uns die ernste Mahnung, getreu der Ver-
pflichtung unseres Namens die uns anvertraute kostbare Perle
zu hiiten und das Viitererbe aufs neue und tiefer zu erwerben.
Nur dann, wenn wir selbst an dem katholischen Aufbruch teil-
haben, konnen wir iibrigens auch erst das Anliegen dieser Be-
wegungen recht wiirdigen und auch weiterhin unsere Aufgabe
nach dem Wunsche Déllingers erfiillen, ,,Werkzeug®, ,,Vermittlungs-



e OB s

glied”, ja — wenn Gott will -—— sogar Kristallisationskern nicht
zu irgendwelcher, sondern zu einer auf altem katholischem Grund
zu vereinenden Kirche zu sein.

Aus solcher Einstellung nachsinnend, was denn — abgesehen
von den letzten, hier nicht aktuellen Fragen nach Gott und Christus
— heute besonders in Deutschland in Frage gestellt und um was
aber auch wieder neu und mit Hingabe gerungen wird, ergibt
sich mir — wenn ich recht sehe — die Frage:

was christliche Kirche ist und was christliche Kirche tut.

Wer mochte iibersehen, dass gerade diese Frage selbst manchen
aus uns zum derzeitigen Kernproblem werden kann angesichts
so vieler und lauter Stromungen um uns, die die Kirche nicht
nur rein genossenschaftlich auffassen, sondern sogar eine kiinst-
liche Einheit auf propagandistischem Weg und unter Abbruch
all dessen, was wir als Vétererbe bis zur Stunde hochschitzen,
schaffen wollen.

An dieser Wegscheide, ob Einheit um jeden Preis auf dem
Boden kirchlichen Minimalismus oder Wiedervereinigung im Geiste
tiefer und ganzer KErfassung christlichen Glaubens und christlicher
Lebensgestaltung, tritt uns nun nicht zuletzt in der auf evan-
gelischem Boden gewachsenen hochkirchlichen und Berneucher
Bewegung ein hohes Denken von der Kirche entgegen, das uns
in entschiedener Treue zu biblischem und altkatholischem Kirchen-
verstindnis bestdrken kann und sollte.

Ohne Preisgabe der berechtigten und mehr als je dringlichen
Forderung nach nationalkirchlicher Gestaltung der Zweigkirchen
in den nach Gottes Vorsehung verschieden gewachsenen Voélkern
wird da die Kirche Christi wiederentdeckt — in Ubereinstimmung
mit uns — als die eine und, weil gottlich gewirkt und darum welt-
unabhingige Grosse, auch als die heilige Kirche. Diese heilige
Kirche ist aber nicht unsichtbar, sondern trotz aller aufrichtig zu
bedauernden Méangel und menschlichen Zutaten in den empirischen
Kirchen transparent. Wo immer aber Kirchen und Christen leben
von dem in Wort und Sakrament des in der Gesamtkirche fort-
lebenden und fortwirkenden Christus, wo ihre Glieder sich als
Glieder Christi und Reichsgenossen Gottes verstehen, wo sie sich
also nicht klammern an irgendwelche irdische Grossen wie Reich-
tum oder Machtpositionen und nicht leben von Menschen, ihrem
Wohlwollen oder ihrer Missgunst, wo das eigentliche Leben kreist
nicht in den gewiss niitzlichen und segensreichen An- und Vor-



— 276 —

bauten der Vereine, des Organisatorischen und Verwaltungs-
méssigen, sondern um Taufstein, Altar und Kanzel, wo Kirche
nicht als primires Kraftfeld und Wirkbereich der Menschen und
ithrer Absichten und Pline, sondern Gottes und seiner Absicht
aufgefasst wird mit der Bestimmung und Aufgabe, alle natiirlichen
Krifte des Einzelmenschen und dadurch auch der Vilker aus der
Selbstverlorenheit zu erlésen und auf Gott als Endzweck hin-
zuordnen — im festen Glauben, dass gerade hierdurch auch den
irdischen Bereichen am besten gedient wird —, da gewinnt Kirche,
christliche Kirche ihre echte Gestalt.

Sobald aber so Kirche wieder tief und wesenhaft erkannt wird,
da bricht auch sofort die rechte Wertschéitzung dessen durch, was
christlicher Kirche aufgegeben, was sie tut. Kirche Christi bildet
durch Wort und Sakrament die Menschen heran zum Vollalter
Christi. Wort und Sakrament waren in christlicher Friihzeit in
der Hauptsache miteinander in der Liturgie — dem Dienst der
Kirche, wie die Wortbedeutung von Liturgie besagt — verbunden
und sind es wesenhaft noch heute in ihrer Aufgipfelung im heiligen
Amt, in der Liturgie der altkatholischen Kirche. So gewertet,
umfasst Liturgie das Empfangen von Gott und die Huldigung an
Gott durch den ganzen, leibseelisch nun einmal geschaffenen
Menschen in Verkiindigung und Bekenntnis, in eucharistischer
Mahlfeier und Lob Gottes.

Die Schlussfolgerungen, die Nutzanwendungen fiir uns er-
geben sich wohl dem Nachdenkenden von selbst. Wenn der gleiche
Schwung des katholischen Friihlings auch uns erfasst, werden wir
an sich auch von uns stets festgehaltene Einsichten, die aber von
allerlei Staub iiberzogen oder doch unsicher und kraftlos geworden,
wieder in ihrem Goldgehalt erkennen. Wir werden unser Ver-
stindnis von der Kirche aufwerten und wieder begreifen, dass wir
gesinnt werden wie Christus, wenn wir uns in seinen Leib, in seine
Kirche lebendig einfiigen und von ihrem uns gereichten Wort und
Sakrament leben. Wir werden ferner uns nicht mit Gesinnung
allein begniigen. Gesinnung allein ist wertlos, wenn sie nicht zur
Tat dringt. Folglich erweist die um Wort und Altar gescharte,
nicht die in Listen stehende, auch nicht eine sich mit Versamm-
lungen begniigende Gemeinde, ob lebendige Kirche da ist. Die
Mahlgemeinschaft mit Christus kommt nicht in der geistigen,
sondern in der wirklichen Kommunion zur Vollendung. Der
Glaube, dass in allen Teilkirchen die eine, heilige Kirche durch-



— 277 —

scheint, bewdhrt sich in 6kumenischer Haltung, jeglicher Gerech-
tigkeit und im Bezeugen der grisseren Gemeinschaft. Wenn und
wo immer die Kirche als Organismus, ja als Leib Christi von ihren
Gliedern begriffen wird, werden sie alle bedacht sein darauf,
wie das Wort Gottes, nicht nur ihre menschliche Meinung, unter
uns laufe und wie alle einmiitig verharren in der Lehre, im Brot-
brechen und Gebet!

Auch die praktisch-pastorale und religionspiddagogische Arbeit
wird aus dem rechten Selbstverstindnis dessen, was Kirche ist
und tut, méichtige Impulse — ganz von selbst — bekommen.
Auch bei uns wird man unseren Diasporaverhiltnissen angepasste
Singewochen, Riisttage, Bibelrunden wund kirchliche Arbeits-
wochen verlangen, in denen abwechselnd etwa das heilige Amt, ein
Brief Pauli, eine allgemein christliche Heldengestalt oder unser
Liedgut erarbeitet wird. Auch wir werden wieder die Miitter be-
sitzen, die ihren Kindern die biblische Geschichte erzihlen, die
Hausviter, die in den Zellengemeinden der Diaspora gern den
Friih- oder Abenddienst iibernehmen, die Priester, die in frei-
williger Gebetsgemeinschaft stehen, die Mittel, die bei noch gros-
serer Verarmung unsere Kirche unbedingt bendtigt. Wie in
Hannover und Bayern die evangelischen, so werden auch unsere
Kirchen in den Stidten werktags zu stiller Sammlung ihre Pforten
O6ffnen. Teilnahme am Gottesdienst wird nicht mehr nur von
einem hochstpersonlichen ,,Bediirfnis“ abhéngig gemacht, sondern
als innere Verpflichtung gegen Gott und die Gemeinde gefiihlt,
die Liturgie wird wieder als Handeln Gottes, nicht als bloss sinn-
licher Kultus oder religiose ,,Erbauungsstunde” gewertet, sogar die
Stinde wird weniger als persénliche Verfehlung denn als Lieb-
losigkeit und Schuldigwerden an Volk und Néachsten erkannt und
darum auch das ernste Bekenntnis im Angesicht der Gemeinde
als durchaus nicht iiberflisssige Gemeinschaftspflicht. Aufgewertet
wird das ,,Jahr der Kirche” mit seiner die Familie formenden
Kraft, wieder vertraut werden auch dem Volk die bedeutenden
Helden des Glaubens und die Gestalten christlicher Heilsgeschichte.
Endlich wird aus der allgemeinen und inneren Teilnahme am
wesenhaften Dienst der Kirche auch die Arbeit jener Gewinn
ziehen, die sich um die freilich zweitrangigen, wenn auch nicht
unwichtigen Fragen zeit- und sinngemésserer Gestaltung litur-
gischer Formen bemiihen, also etwa um reichere Abwechslung der
Gottesdienste (Abend-, Frihdienst, werktéagliche Bibelstunde, dritte



— 278 —

Lesereihe), um Sichtung des Liedgutes, Reinigung des Altarbuches
von iiberfliissigen und auffallenden Hebraismen, Férderung echter
Kirchenmusik, Reform der Gewandung usw., denn auch hier
gilt, dass erst der rechte Geist, in unserm Fall das vertiefte Ver-
stindnis, was Kirche ist und tut, den rechten Koérper schafft.

Bemerkungen zu den Referaten der Herren Piarrer Vogel und
Heinz.
(Von Pfarrer Neuhaus, Basel [gekiirzt].)

Die beiden Referate der Herren Pfarrer Vogel und Heinz
haben sich im wesentlichen darauf beschrinkt, von dem Wieder-
aufleben alten katholischen Frommigkeitsgutes in der rémischen
Kirche und in den protestantischen Kirchen zu berichten, insofern
es in das gottesdienstliche Leben der ecclesia orans Eingang zu
finden sucht. Dass dieses Frommigkeitsgut, wenn es sich in den
einzelnen Kirchen sauerteigartig durchsefzt, auch, abgelost von
Kult und Ritus, die private Frommigkeit und das religiése Denken
der Kirchenmitglieder befruchtet, scheint mit das Wichtigste zu sein.

Nicht ohne Ergriffenheit bin ich den Ausfiihrungen von Pfarrer
Vogel gefolgt, der uns von dem Aufbruch eines wahren Bibel-
frithlings in der romisch-katholischen Kirche zu berichten weiss.
Die angegebenen Zahlen sind ein sicheres Zeichen dafiir, dass sich
dort die Bibel, der Quell wahrer alter katholischer Frommigkeit,
wieder einen Platz im religitsen Leben des Volkes erobert. Alte
katholische Frommigkeit muss biblisch verankert sein. Je mehr
wir in die heilige Schrift eindringen, desto mehr werden wir er-
griffen von dem prophetischen Frommigkeitsgeist, der einmal
schopferisch das gottesdienstliche Gemeindegebet der Urkirche
gestaltet hat, desto mehr wichst unsere private Frommigkeit mit
der liturgischen Frommigkeit zusammen.

Von einem Bibelfrithling in der rémisch-katholischen Kirche
der Schweiz kann nach meinen Feststellungen nicht die Rede sein.
Dagegen ist in dieser Kirche auch in der Schweiz ein liturgischer
Friihling erbliiht, der den alten katholischen Idealen immer niher
kommt. Die liturgische Bewegung, gefiihrt von dem liturgisch
meist vorziiglich geschulten jiingern Klerus, hat das Volk, ins-
besondere die Jugend, so ergriffen, dass der eucharistische Gottes-
dienst nicht mehr nur Priestergottesdienst ist, sondern mehr und
mehr Gemeindegottesdienst wird. Und das ist in der erstaunlich
kurzen Zeit von kaum 20 Jahren vollbracht worden. Selbst die



— 279 —

Scheidewand, die sich durch die lateinische Sprache zwischen
Priester und Volk legt, wird durch die zweisprachigen Gebetbiicher,
besonders durch die allgemein verbreitete Ubersetzung des Missale
Romanum des Benediktiners Schott und durch das liturgische
Schrifttum von Klosterneuburg durchbrochen.

Die messa recitata, in der von einem Geistlichen oder Laien,
auch von Frauen, der lateinische Messtext in der Landessprache
wortlich vorgebetet wird, wird in den meisten grossern Pfarreien
allsonntédglich und auch werktags in den Schulmessen gefeiert.
Eine zweite Art, die Mitwirkung des Volkes bei der Messe zu er-
zielen, ist die Klosterneuburger Betsingmesse. Hier wird der Mess-
text verkiirzt vorgebetet. Das apostolische Glaubensbekenntnis
und das Vaterunser werden von der gesamten Gemeinde rezitiert.
Zu den einzelnen Messteilen werden, abwechselnd vom Kantor,
einem Chor und der Gemeinde Lieder, und zwar gregorianisch,
oder Zeitlieder gesungen. Nach der Konsekration bis zum Vater-
unser herrscht Stille. Die dritte Form, die Messfeier als Gemeinde-
gottesdienst zu gestalten, ist das Choralamt. Das Volk singt
abwechselnd mit dem Chor eine der lateinischen gregorianischen
Messen. Die Responsorien werden vom ganzen Volke gesungen.
Welch gewaltige Fortschritte bei dem Volke hier in der Schweiz
auf diesem Gebiete bereits erzielt sind, geht daraus hervor, dass
kiirzlich anlédsslich des Eucharistischen Kongresses in Einsiedeln
10 000 Menschen eine solche Messe gut singen konnten.

Auch das Kirchenlied wird in der rémisch-katholischen Kirche
der Schweiz allméhlich von allem Siisslich-Sentimentalen befreit,
doch sind hier die Ergebnisse wohl noch unbefriedigend, da schon
wieder an einer Umarbeitung der Gesangbiicher gearbeitet wird.

Wer des dkumenischen Geistes auch nur einen Hauch ver-
spiirt, wird sich aufrichtig dariiber freuen, dass sich nun auch in
der romischen Kirche verheissungsvolle Zeugnisse einer Riick-
besinnung auf altes katholisches Frommigkeitsgut anfiithren lassen.

Unsere dussern Beziehungen zu den Kirchen der Reformation
des 16. Jahrhunderts sind im ganzen freundlich, obschon wir
ihnen innerlich ferner stehen als der Kirche, in deren Schosse wir
einst als Richtung leben konnten. Schon die Betonung unseres
Katholizismus als Ganzheit des von der Kirche verkiindeten und
gehiiteten Glaubensschatzes, als Fiille ihres ethischen und sakra-
mentalen Lebens schliesst den Gegensatz zu Kirchen in sich, die
einen radikalen Bruch mit der kirchlichen Vergangenheit voll-



— 280 —

zogen haben. Nirgendwo aber war der Bruch so radikal wie in der
reformierten Kirche der Schweiz. Wir stehen hier auf dem Boden,
auf dem einst Zwingli wirkte, wo die schweizerische Reformation
begann. Gerade auf gottesdienstlichem Gebiete erfolgten hier die
gewaltigsten Umwilzungen. Gewiss wurde die Volkssprache in
den Gottesdienst eingefithrt und so wieder Gemeindegottesdienst
hergestellt, aber die neuen Gottesdienstformen verbannten alle die
eucharistische Opferhandlung. Die Kommunion, als Tischgemein-
schaft mit dem erhéhten Christus, wurde ganz in den Hinter-
grund gedringt und selten gefeiert. In der Schweiz wurde die
Bibel zum einzigen Formal- und Materialprinzip des Gottesdienstes
erhoben. Jede Erinnerung an die katholische Liturgie wurde aus-
geloscht. Der Gottesdienst hatte als Mittelpunkt die Predigt, die
durch Gebete und Lieder eingerahmt wurde.

Unser Gottesdienst, der nicht aus einer Erneuerung des ur-
christlichen Enthusiasmus hervorging, hielt sich wesentlich an
die tiiberlieferten Formen. Die Messe wurde Mittelpunkt alles
Gottesdienstes. Alle andern Andachten wurden in die Peripherie
gedringt. Die aus der kontemplativen Gebetsfrommigkeit der
mittelalterlichen Mystik entstandenen Andachten, wie Rosenkranz-,
Sakramentsandachten, Herz-Jesu-Kult, Muttergottesandachten ver-
schwanden bald génzlich. Die Messe wurde, weil in der Volks-
sprache gefeiert, wieder Gemeindegottesdienst.

Diese so grundverschiedene Kinstellung im Kultus ldsst die
Kluft, die uns von den protestantischen Kirchen im allgemeinen
und von der reformierten Kirche der Schweiz im besondern trennt,
deutlich erkennen. Das protestantische Kirchenvolk hat durch
die jahrhundertelang gepflegte niichterne Art des Gottesdienstes
den Sinn fiir das kultische, liturgische Erlebnis verloren. Eine
katholische Renaissance auf gottesdienstlichem Boden wird daher,
menschlich gedacht, immer nur kleine Kreise erfassen, die zum
Teil nur aus dsthetischen und Gefiihlsgriinden mit der niichternen
Form ihrer Gottesdienste unzufrieden sind. Sie wiirde grossere
Wellen schlagen, wenn sie von einer Renaissance katholischer
Grundsitze, also vom Glauben her, getragen wiire, wie das in der
Kirche von England durch die Oxforder Bewegung des vorigen
Jahrhunderts der Fall war. So herzlich wir auch jede Art eines
Wiederauflebens alten katholischen Frémmigkeitsgutes in den pro-
testantischen Kirchen begriissen, so sehr miissen wir uns hiiten,
diesen Bestrebungen eine zu grosse Bedeutung beizumessen.



— 281 —

Wir wollen gewiss dankbar anerkennen, dass sich auch im Pro-
testantismus, nicht zuletzt unter dem Kinfluss der dkumenischen
Bewegung, eine Wiederentdeckung der Kirche angebahnt hat,
dass die Frage des Amtes neu studiert wird und dass die Bedeutung
der Sakramente selbst in der reformierten Kirche besser erkannt
worden ist. Aber von der lutherischen Rechtfertigungslehre sola
fide her — iiber das sola gratia wiirden wir uns unschwer ver-
stindigen kénnen — ist meines Erachtens kaum zu einer katho-
lischen Auffassung iiber das Wesen der Kirche, des Amtes und der
Sakramente zu gelangen, auch nicht zu katholischem Kultus!
Katholischer Kultus ist mehr als Form. Katholischer Kultus ist
die Gestalt, die sich katholischer Geist schuf. Katholische gottes-
dienstliche Frommigkeit ist gestalteter katholischer Glaube.

Die successio apostolica der Kirche Schwedens ist zwar con-
ditio sine qua non fiir eine Anerkennung als katholische Kirche,
aber sie wire allein nicht ausschlaggebend. Diese Kirche kennt
nicht die Diakonatsweihe und Priesterweihe. TIhre Bischofsweihe
geschieht also per saltum. Sie wird von massgeblichen Kanonisten
nicht als giiltig anerkannt. Auch scheint die Kirche Schwedens
selbst keinen grossen Wert auf die successio apostolica zu legen,
wie aus amtlichen Verlautbarungen und der Tatsache hervor-
geht, dass in Schweden auch von Geistlichen lutherischer Kirchen
Abendmahlsgottesdienste gehalten werden, die von einer successio
apostolica nichts wissen und wissen wollen. Immerhin sind dort,
wo die drei 6kumenischen Symbole und die Confessio Augustana
invariata Grundlage des Glaubens sind, so wesentliche katholische
Elemente gerettet, dass daraus eine katholische Wiedergeburt des
Glaubens und des Gottesdienstes leichter méglich ist.

Verheissungsvoller sind aber wohl die katholisierenden Be-
wegungen, welche ,die neuentdeckte katholische Wahrheit auf-
nehmen und sie zum Anlass ihrer eigenen Existenz und Mission
machen”. Theologisch am tiefsten begriindet ist gewiss die hoch-
kirchliche Vereinigung und der mit ihr zusammengehende hoch-
kirchliche 6kumenische Bund, mit denen wir uns, wenn sie kirch-
lich geschlossen organisiert wiirden, leicht zusammenfinden kénnten.
Hier werden ernstlich katholische Hochziele erstrebt.

Auch die Berneuchener Bewegung hat in ihrer Erfassung der
Kirche als corpus Christi mysticum und ihrem daraus abgeleiteten
Verstiandnis fir das Amt und die Sakramente katholische Ansitze,
die unsere volle Sympathie verdienen.



— 282 —

(Ganz besonders interessant ist es, dass sich auch auf dem
reformierten Boden der Schweiz ein schwaches Wachstum katho-
lischen Geistesgutes bemerkbar macht, so schwer es auch bei der
dortigen kirchlichen Uberlieferung ist, von reformierter Glaubens-
einstellung zu katholischem Denken und Leben vorzustossen.

Bei allen diesen Bewegungen handelt es sich zumeist um Ver-
suche, die aus der ékumenischen Bewegung ihre Impulse erhalten
haben. Aber alle diese Versuche, zu einer katholischen Erfassung
des Christentums und seiner kirchlichen Ausprigung zu gelangen,
miissen von uns mit wachem Auge und innerer Teilnahme ver-
folgt werden. Wir haben sogar als Kirche meines Erachtens die
Pflicht der Liebe, mit diesen Bewegungen Fiithlung zu suchen, um
zu geben und zu empfangen.

Wir konnten geben aus unserer Theologie, unserer Liturgie
und unsern Erfahrungen. Wir koénnten empfangen aus ihrem
ernsten Wahrheitssuchen und Frémmigkeitsstreben.

Die Pflege eines geordneten Gebetslebens in all den Bewegungen
hat auf mich den stiarksten Eindruck gemacht. Ich vermisse bei
uns am meisten das Brevier, und ich greife oft genug faute de
mieux auf das romische Brevier trotz aller Mingel und Gebets-
verirrungen zuriick. Ich vermisse bei uns die Méglichkeit, sich in
geistlichen Ubungen geistlich wieder zu erneuern. Nur dadurch
konnen wir die acedia tiberwinden, mit der wohl alle zu schaffen
haben. Ich vermisse bei uns eine Bibelbewegung. Ist nicht auch
bei uns in weiten Kreisen die Bibel tatséichlich ein unbekanntes
Buch ? Woh! geben wir unseren Kirchgenossen die Bibel in die
Hand, aber wir sollten auch das Verstidndnis fiir ihren Inhalt
er6ffnen. Bibelkrinzchen und Bibelstunden tdten uns not. Aber
wo finden sich die interessierten Kreise? Ich vermisse eine Bibel-
iibersetzung, die fiir uns authentisch ist. Wir miissen bei uns das
Frommigkeitsgut unserer Ritualien und Gebetbiicher besser und
vollstindiger auswerten, weil wir sonst Gefahr laufen, kultisch zu
verkiimmern. Nur dann werden wir die ganze liturgische Fiille
unseres Katholizismus den Gemeinden nahe bringen. Wie dankbar
diirfen wir fiir das sein, was wir in unsern gottesdienstlichen
Schitzen besitzen, wenn wir sehen, wie sehr sich andere erst stre-
bend darum bemiihen miissen!

Ein Antrag des Referenten wird zu neuer Formulierung zuriick -
gewiesen.



— 9283

Das liturgische Leben in der altkatholischen Kirehe
der Niederlande.

(Von Prof. Dr. C. G. van Riel, Amsterdam.)

,Durch die Einigung (der ékumenischen Bewegung) soll den
verschiedenen Kirchen die Moglichkeit geboten werden, ihre be-
sonderen Gaben zum Heil aller nutzbar zu machen und von den
besonderen Gaben anderer Gewinn zu ziehen.”

So schrieb im Jahre 1917 Bischof Dr. Eduard Herzog im
,Berner Katholik™ (Seite 266). Was Bischof Herzog hier von der
okumenischen Bewegung sagt im allgemeinen, gilt nicht weniger
fiir die Wechselwirkung zwischen den verschiedenen Schwester-
kirchen untereinander. Aus dieser Erwédgung heraus scheint es
uns niitzlich zu sein, in diesem Kreise einiges tiber das reiche litur-
gische Leben, dessen die Utrechter altkatholische Kirche sich
rithmen darf, mitzuteilen.

Auch in unserer Kirche kann seit dem Anfang dieses Jahr-
hunderts von einem liturgischen Reveille gesprochen werden. Bis
zu dieser Zeit hatte man bei der Feier der heiligen Kucharistie
von dem Migsale Romanum und bei der Vesper von dem roémi-
schen Vesperale Gebrauch gemacht. Im allgemeinen kann gesagt
werden, dass bei der Feier des heiligen Abendmahles die réomisch-
liturgische Auffassung die iiberherrschende war. Wihrend die
liturgischen Gebete von dem Priester gelesen wurden, sang der
Kirchenchor die lateinischen Messgesinge aus dem Graduale
Romanum oder auch eine der sogenannten Missae Novae. In
etnigen Gemeinden, in denen man iiber einen geniigend geschulten
Kirchenchor verfiigen konnte, wurden an den hohen Festtagen
mehrstimmige lateinische Messen aufgefiihrt. Kirchenchor und
Priester gingen dabei jeder seine eigenen Wege, bis sie einander
an bestimmten Augenblicken wieder begegneten. Die Respon-
sorien wurden von den Ministranten gesprochen oder durch den
Kirchenchor gesungen. Die (zemeinde sang nur ein einziges Lied
in der Volkssprache.

Bei einer solchen liturgischen Auffassung war es unmoglich,
den fiir den Gemeindegottesdienst notwendigen Kontakt zwischen
Priester und Volk herbeizufithren. Die Gemeinde verhielt sich
beim Gottesdienst meistens vollkommen passiv.

Die Abschaffung der archaistischen Kirchensprache und die
Einfiihrung der Muttersprache fihrte zu einer Neuauflebung des



— 284 —

gottesdienstlichen Lebens im Sinne der altchristlichen Liturgie, das
heisst zu einer Riickkehr zur alten Liturgie, zum lebendigen Ge-
meindegebet, zur kultischen Gemeinschaftshandlung. Die hol-
Lindische Ubersetzung der lateinischen Messliturgie war auf diesem
Wege der erste und entscheidende Schritt. Dadurch war das aktive
Mitbeten der Gemeinde wieder moglich geworden; die Trennung
von Priester und Volk wurde beseitigt. Damit war dem Ubelstand,
dass jeder seinen eigenen Weg ging, dass der Kirchenchor die
liturgischen Messgesinge vortrug, wihrend der Priester indessen
mit der Lesung der Messgebete weiterfuhr, ein Ende bereitet.
Der Gemeindegesang erhielt den ihm zukommenden Platz in
der Liturgie, so dass die fritheren mehrstimmigen Singmessen all-
méihlich zu den Seltenheiten gehoérten. Im Jahre 1909 erschien
das ,,mishoek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Neder-
land“ (Messbuch fiir die altkatholische Kirche der Niederlande).
Dem folgte im n&dchsten Jahre das hollindische Vesperbuch. In
1911 erschien das dritte liturgische Buch: Misgezangen, zehoorende
bij het Oud-Katholieke Misboek (Messgesinge zu dem altkatho-
lischen Messbuch), in denen die Einleitungspsalmen -(Introitus),
die Lob- und Wechselgesinge (Sequenzen) und eine Anzahl Messen
aufgenommen wurden (Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus Dei). Von
den 21 Singmessen waren sechzehn eine Bearbeitung der Sing-
messen aus dem Ordinarium Missae, und zwar von den Missae
pro festis solemnibus et duplicibus und von den Missae Novae.
Der diatonische Charakter dieser gregorianischen Messen wurde bei-
behalten. Auch die Einleitungspsalmen sowie die Lob- und Wechsel-
gesidnge behielten den gregorianischen Charakter. Die Messen sieb-
zehn bis einundzwanzig waren in neuerm Stil komponiert von dem
Organisten der altkatholischen Kirche des heiligen Laurentius und
der Maria Magdalena zu Rotterdam, A. B. H. Verhey.

In dem Vorwort zu diesem Messgesangbuch wurden ver-
schiedene Anweisungen gegeben, die den Gesang von Kirchenchor
und Gemeinde erleichterten.

Im Jahre 1912 folgte die Herausgabe eines revidierten und
erweiterten Gesangbuches, in dem 158 d#ltere und neuere Lieder
im vierstimmigen Satz aufgenommen wurden. Im Jahre 1926
erschien wiederum eine zweite Sammlung von ,,vierzehn Messen®,
von den Herren Prof. A. Rinkel und dem Musiker Alex de Jong
komponiert, zur Erginzung der frither genannten 21 Singmessen.
Auch diese vierzehn Messen sind fiir den Gemeingebrauch be-



— 285 —

stimmt. — Weil in vielen Gemeinden am Schluss des Gottesdienstes
kein Segen mit dem Allerheiligsten mehr erteilt wird (vor dem
Jahre 1909 war dieser Brauch in allen Gemeinden iiblich) und man
das Bediirfnis empfand, den Gottesdienst mit einem gemeinsamen
Lied zu beschliessen, erschien 1933 eine Sammlung von achtzehn
vierstimmigen Schlussgesiingen, welche von der Gemeinde ein-
stimmig gesungen werden und den verschiedenen Zeiten des
Kirchenjahres angepasst sind.

Damit aber war die Produktivitit auf musikalisch-liturgi-
schem Gebiete noch keineswegs erschopft. Im Jahre 1936 ernannte
der holldndische Episkopat eine neue Kommission mit dem Auf-
trag zu einer Revision des 1912 erschienenen Gesangbuches und
zur Erweiterung dieses Buches mit neuen Liedern. Um ein Zuviel
an Biichern zu vermeiden, wird beabsichtigt, dieses neue Gesang-
buch mit den Messgesiingen und den Schlussliedern in einem Band
vereinigt herauszugeben.

In den letzten 25 Jahren ist also die altkatholische Kirche
Hollands mit einem liturgischen Schatz bereichert worden, auf
den sie mit Recht stolz sein darf. Thre Liturgie ist wahrhaft Ge-
meinschaftshandlung von Priester und Volk geworden.

Eine erste, Bedingung aber fiir eine sorgsame Behandlung
des musikalisch-liturgischen Teiles des Gottesdienstes ist der Or-
ganist, der imstande ist, sein Orgelspiel den Forderungen der alt-
katholischen Liturgie anzupassen. Die Irfahrung lehrte, dass dies
bei vielen in der Kirche amtierenden Organisten leider nicht der
Fall war. Um diesem Ubel abzuhelfen, wurde 1930 ein , Kura-
torium fir die Heranbildung von Organisten” ing Leben gerufen.
Der leitende Gedanke bei der Schaffung dieses Instituts war dieser,
dass nur ein Organist, der selbst sich vollkommen in das kirch-
lich-liturgische Leben eingelebt hat, den Forderungen der alt-
katholischen Liturgie gewachsen ist. Die Heranbildung solcher
Organisten kann darum nicht den ,nicht-altkatholischen Mu-
sikern” iiberlassen werden, sondern hat zu geschehen von eigenen
altkatholischen Berufsmusikern, die massgebend feststellen kénnen,
was in unserm G(Gottesdienst erlaubt und was unerlaubt ist, was
moglich und nicht méglich ist; die den Kandidaten die Augen
offnen koénnen fiir all das Schone, das wir in unserer liturgischen
Kirchenmusik besitzen. Griindliche Kenntnis, guter Geschmack,
scharfes Gehor, Begriff der Verhiltnisse in Klang, Begleitung und
Gesang, Verantwortlichkeitsbewusstsein in bezug auf die Aufgabe



— 286 —

des Organisten, Begriff der liturgischen Bedeutung der Musik ...
das alles erhoffte man durch dieses eigene Institut zu erreichen.
Als Lehrstoff wurde festgestellt: @) Orgelspiel (Manuale und Pe-
dale) und die dazu notigen Theorien, b ) Modulieren, ¢ ) Theoretische
Kenntnis des Gregorianischen, d) alle in der Kirche in Gebrauch
stehende liturgische Musik.

Dieser Kurs war nicht nur fiir Anfinger bestimmt, sondern
auch fiir die bereits im Amt stehenden Organisten, um auch diese
fiir ihre Aufgabe vollstindig heranzubilden. Zwei altkatholische
Berufsmusiker wurden als Dozenten gefunden. Der Ort, wo der
Kurs gegeben wird, wird festgesetzt unter Riicksichtnahme auf
den Wohnort der Kandidaten. Der Kurs dauert zwei bis drei
Jahre, abhingig von den Leistungen der Kandidaten. Am Schluss
des Kurses wird der Kandidat einer Priifung unterzogen, die An-
recht gibt auf ein ,,Organistendiplom®.

Wihrend der acht Jahre seines Bestehens hat dieses Kura-
torium, das aus vier Geistlichen und einem Laien besteht, sehr
fruchtbare Arbeit geleistet. Jedes Jahr wird der Kurs von 10—12
Schiilern besucht. 10 Schiiler haben das Zeugnis erworben.

Unermiidet setzt das Kuratorium seine Arbeit fort, damit
schliesslich alle Gemeinden sich eines musikalisch und liturgisch
geschulten Organisten freuen mégen. Aber auch dann noch wird
das Kuratorium seine Aufgabe fortsetzen, um die etwa eintretenden
Liicken auszufiillen.

Neben diesem Kuratorium zur Heranbildung von Organisten
darf noch ein dieses Jahr von den Bischofen eingesetztes Institut
erwihnt werden: ndmlich der | Orgelrat”. Bei der Anschaffung
einer neuen Orgel oder bei der Restaurierung, Umbau oder Er-
weiterung der bestehenden Orgel hat sich wiederholt heraus-
gestellt, dass der Kirchenrat auf wenig sachverstindige Weise
vorgegangen war. Aus dieser Erwigung heraus schritten die Bi-
schofe zu der Einsetzung des genannten Orgelrates, um in solchen
Fillen den Bischofen und Kirchenriten mit Rat beizustehen. Es
kann in der hollindischen Kirche von nun an keine grossere Orgel-
reparatur oder Orgelbeschaffung vorgenommen werden ohne Mit-
wirkung dieses Orgelrates.

Meine Damen und Herren! Wir glauben nicht zuviel zu sagen,
wenn wir von einem reichen und blilhenden liturgischen Leben
sprechen, das in der altkatholischen Kirche Hollands sich regt. Von
dem liturgischen Leben in unseren Schwesterkirchen wissen wir



— 287 —

leider nur wenig, und dieses Wenige kennen wir nur noch lickenhaft,
weil wir es nur kennen aus zerstreuten Berichten in unseren Kirchen-
bliattern. Dieses Leben hat aber auch ohne Zweifel seine besondere
Aktivitdt mit seinen eigenen Problemen und Lésungen.

Es scheint mir durchaus wiinschens- und empfehlenswert,
dass wir auch auf diesem Gebiete zu einer engeren Zusammen-
arbeitt kommen. Auch auf diesem Gebiete sollen wir einander
dienen, ein jeder mit der Gabe, die Gott ihm gegeben hat.

Diese Zusammenarbeit sollte sich &dussern in dem gemein-
samen Studium liturgischer Fragen, Gedankenaustausch tiber litur-
gisches Brauchtum (Palmenweihe, Aschweihe, Kerzenweihe, Oster-
segnungen) und Entwiirfe fiir Gottesdienste ausserhalb der heiligen
Eucharistie, wie z. B. Bittstunden, Vesper usw.

Wahl des stindigen Kongressaussehusses.

Im Anschluss an das Referat des Pfarrers Vogel, Saarbriicken,
fand am Vormittag noch die Wahl des neuen stiandigen Kongress-
ausschusses statt. Die Mitglieder des bisherigen Ausschusses, die
Herren alt Bankdirektor Emil Frey-Vogt, Basel, Bischof Dr. Adolf
Kiiry, Bern, und Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, haben seit vielen
Jahren und in unentwegter Treue der Sache der Internationalen
Altkatholikenkongresse gedient. Da sie nun aber Entlassung aus
ihrem Amte wiinschen, wird ihre Arbeit gebiihrend verdankt. Die
Versammlung schreitet sodann zur Neuwahl.

Da die vom bisherigen Kongressausschuss gemachten Vor-
schlige keine Anderungen oder Erweiterungen durch die stimm-
berechtigten Mitglieder des Kongresses erfahren, veranlasst der
erste Schriftfithrer die geheime Abstimmung. Diese zeigt folgendes
Resultat: es werden gewihlt als

Mitglieder des stédndigen Kongressausschusses:
Pfarrer Dr. Urs Kiiry, Zirich;
Drs. J. J. Vermeulen, Utrecht;
Pfarrer P. Vogel, Saarbriicken.

Die Gewahlten erkliren Annahme der auf sie gefallenen Wahl.
Das Einverstindnis von Drs. Vermeulen wird schriftlich eingeholt
und auch gegeben.

Die Ziircher Gemeinde hatte nach den Kongressverhandlungen
die Teilnehmer zu einer Garden-Party ins Hotel Waldhaus-Dolder
eingeladen. Die #Husserst angenehme Entspannung nach den



— 288 —

anstrengenden bisherigen Verhandlungstagen wurde sehr angenehm
empfunden und bot reichliche Gelegenheit, die personlichen Be-
ziehungen der Kongressteilnehmer weiter zu pflegen.

Abends 8 Uhr hielten im Rahmen einer feierlichen Vesper in
der Augustinerkirche die HH. Erzbischof Rinkel, Utrecht, Bischof
Paschek, Warnsdorf, Bischof Padewski, Krakau, und Bischof
Kreuzer, Bonn, Ansprachen zur zahlreich versammelten Gemeinde.

Am Sonntag feierte Bischof Dr. Kiiry ein levitiertes Hochamt,
in welchem Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, auf Grund von Joh. 17
die Gemeinde durch das Wort Gottes erbaute.

Zweite Kongress-Sitzung,
Sonntag, den 28. August, in der Augustinerkirche.

1. Direktor Dr. Hans Schoenfeld vom 6kumenischen Forschungs-
institut fir praktisches Christentum in Genf erhielt zunéchst das
Wort zu einer kurzen Ansprache. Er betonte die Wichtigkeit der
Okumenischen Arbeit und gab vor allem der Freude dariiber
Augdruck, dass das 6kumenische Gespriach im Abendland eigent-
lich in den Reihen des Altkatholizismus angefangen habe.
Dr. Schoenfeld wies den in der Utrechter Union verbundenen alt-
katholischen Kirchen auf dem Gebiete der 6kumenischen Arbeit
eine bedeutende Aufgabe zu und dankte fiir die Einladung zum
Kongress, der ihm in allen Teilen einen ausgezeichneten Eindruck
gemacht habe.

Leider konnte Rev. J. F. Bloodgood, der Vertreter des Primas
der amerikanisch-bischéflichen Kirche, seine geplante Ansprache
nicht halten, da er am Sonntagvormittag durch einen Gottes-
dienst in der englischen Kirche beansprucht war.

2. Der Vorsitzende liess sodann durch den ersten Schrift-
fithrer die in der ersten Kongress-Sitzung eingereichten Antrige
zur Abstimmung bringen. Nachdem der Antrag von Pfarrer
C. Neuhaus, Basel, auf Wunsch von Bischof Kiiry (1. Kongress-
Sitzung) unter gleichzeitiger Zustimmung der Anwesenden noch
etwas gedndert worden war, fanden beide Antrige die fast ein-
hellige Annahme.

Antrag von Pfarrer C. Neuhaus, Basel, zum Thema ,Das
Wiederaufleben alten katholischen Frommigkeitsgutes™: Der 14. In-
ternationale Altkatholikenkongress in Ziirich hat mit Freude und



— 289 —

Dankbarkeit gegen Gott vom Wiederaufleben alten katholischen
Frommigkeitsgutes in der rémisch-katholischen und in der pro-
testantischen Kirche Kenntnis genommen. KEr erblickt darin ein
inneres Zusammenwachsen getrennter Kirchen und eine Ver-
breiterung der gemeinsamen Grundlage. Er bittet die Mitglieder
unserer Kirchen, diese Bewegungen mit wachen Augen zu verfolgen
und fiir ihren Erfolg zu beten.

Antrag von Prof. Dr. C. G.van Riel (Amsterdam): ,Der
Kongress ersucht die Bischofskonferenz, eine internationale Kom-
mission zu ernennen mit dem Auftrage, zu untersuchen, auf welche
Weise eine Zusammenarbeit auf liturgischem Gebiete zwischen den
verschiedenen altkatholischen Kirchen ermdoglicht werden kann.®

3. Bestimmung des nichsten Kongresslandes.

Die Vertreter der Altkatholiken der Niederlande erkldrten
sich bereit, den nichsten Kongress in ihrem Lande abhalten zu
wollen. Dankbar wurden die Niederlande als Kongressland fiir den
15. Internationalen Altkatholikenkongress bestimmt.

4. Zweiter Beratungsgegenstand: Der Dienst der Kirche an
der Welt. ‘

a) Kirche und Volk.
(Vortrag von Prof. Dr. C. G. van Riel, Amsterdam.)

Hochverehrte Anwesende!

Die Menschheit steht gegenwirtig im buchstidblichen Sinne
des Wortes ,,zwischen den Zeiten. Wir erleben ,,the end of an
aera’“ in bezug auf ihre Gemeinschaftsformen, Bindungen und
ethischen und religiosen Werte. Die gebahnten Wege einer ver-
gehenden Geschichtsepoche brechen ab: neue Wege und neue
Gemeinschaftsformen werden gesucht und aufgebaut.

Dieses eigenartige Durcheinander von Umbruch und Neu-
aufbau gehort zur Signatur dieser Zeit. Seine Spuren sind auf
allen Lebensgebieten wahrzunehmen: im politischen, voélkischen
und internationalen Leben; in Wirtschaft, Kunst und Wissenschaft,
in Ethos und Weltanschauung.

Zu den charakteristischen Symptomen dieses allgemeinen
Umwilzungsprozesses gehort die nationale Bewegung. Sie hat
in verschiedenen Lindern verschiedene Hohen von Intensivitét
erreicht. Am stiarksten tritt sie in den Lindern hervor, die am
meisten vom Weltkrieg zu leiden gehabt haben.

Internat. Kirehl. Zeitschriftt, Heft 4, 1938. 19



— 290 —

Diese Bewegung findet ihre Erklirung nicht nur in politischen

Motiven. Wie der ganze Umwandlungsprozess, so ist auch diese
nationale Bewegung vielmehr die natiirliche Auswirkung einer
latenten Krise, die sich iiber Jahrhunderte ausdehnt. Sie ist die
Reaktion auf friithere Bewegungen, die von der Renaissance und
der Aufkldrung her ihre entscheidenden Impulse erhielten. Be-
wegungen, die im Vertrauen auf eigenem Denken und auf eigener
Kraft jede hohere Bindung grundsitzlich verwarfen. Bewegungen,
die das Leben der Welt aus dem Leben des freien. unabhédngigen
Menschen glaubten aufbauen zu kénnen.
' Sie ist die Reaktion auf eine liberalistische, rationalistische
und evolutionistische, theoretische und praktische Lebenshaltung
fritherer Generationen, die von der Autonomie des Individuums
und der Evolution der menschlichen Personlichkeit ausgehend,
die Gemeinschaft der menschlichen Individuen glaubte herbei-
fihren zu kénnen. Sie ist die Reaktion gegen die divergierenden
Krifte, die den Staatskérper und die Volkseinheit zu zerreissen
drohten. Sie ist der Selbstbehauptungstrieb des Staates und Volkes
den giftigen Elementen gegeniiber, die das soziale, 6konomische
und kulturelle Leben mit Vernichtung bedrohten.

All diesen zersetzenden Faktoren gegeniiber sahen die ver-
schiedenen Staaten und Volker sich, aus der Notwendigkeit der
Selbstbehauptung heraus, gezwungen, diesem Auflosungsprozess
Einhalt zu tun. So suchten sie nach einer Kraft, die imstande
war, Staat und Volk wieder zu einer unléslichen Kinheit zusammen-
zuschmieden, die erschlaffte Lebenskraft von neuem anzufachen
und Staat und Volk mit neuem Lebensmute zu erfiillen.

Weil nun aber in dem allgemeinen Sidkularisationsprozess
der Welt auch die gemeinschaftbildende Kraft der christlichen
Kirchen erblasst und zusammengeschrumpft war; weil die Kirchen
deshalb nicht imstande waren, weder dem Staat noch dem Volke
eine geniigende Handreichung zu bieten, fithrte der Selbstbehaup-
tungstrieb verschiedene Staaten und Volker zu der autoritativen
Proklamation eines eigenen gemeinschaftbildenden Prinzips, das
ohne Hilfe von anderer Seite Staat und Volkstum erneuern sollte.
Das war die Ideokratie der verabsolutierten Staatsautoritit und
des verabsolutierten, in Blut und Boden wurzelnden Volkstums.

So sind wir in unseren Tagen Zeugen von der Entstehung einer
neuen Religion, die den ganzen Menschen in der Totalitit seines
Wesens umfasst und gewissermassen beschlagnahmt, die dem



— 291 —

Menschen eine ganze neue Welt- und Lebensanschauung auf-
zwingt, die einen bestimmten Typus von Mensch und Biirger zu
schaffen bestrebt ist, der ihrer eigenen Auffassung des mensch-
lichen Wesens entspricht. Ihre Autoritdt ist die Quelle und Grund-
lage aller anderer Autoritdten und erheischt Giiltigkeit tber alles
und allem.

Diese neue Religion triigt denn auch alle charakteristischen
Merkmale einer wirklichen Religion. Sie hat ihre eigene Theologie
und Anthropologie, ihren eigenen Ritus, eigene Propheten und
eigene Mirtyrer. Ja, sogar der Staat, der jede konkrete Form
wirklicher Religion zu vernichten beabsichtigt und seinen Unter-
tanen eine das ganze persénliche und gesellschaftliche Leben ent-
seelende Ideologie aufzwingt, erfordert von seinen Untergebenen
dieselbe Hingabe, wie die wirkliche Religion sie erheischt. Hier ist
die totalitédre Idee eines Staates oder eines Volkstums oder einer be-
stimmten Klasse in einer ganz spezifischen Form Fleisch geworden.

Dennoch wiirden wir fehlgehen, wenn wir glaubten, diese
totalitdre Ideologie sei erst von gestern oder heute oder sei nur an
bestimmten Staatsformen inhérent. Diese Ideologie war schon
lange vorhanden, ehe das Wort , totalitdr” gebildet worden war.
Sie ist nicht nur den autoritidr-kollektiven, sondern auch den
liberal-demokratischen Staatsformen inhdrent. Jeder Staat und
jede Volksgemeinschaft lebt aus irgendeiner totalitdren Ideologie,
von der aus er einen bestimmten Menschtypus zu bilden sucht.
Nachdem, unter Einfluss der Renaissance, die mittelalterliche Idee
des ,,Corpus christianum®, die noch immer in den Tiefen des christ-
lichen Glaubens gewurzelt stand, briichig geworden war, setzte
auch auf dem Gebiete des Staatsprinzips der Sikularisations-
prozess ein. Immer wieder griff der Staat dabei zuriick auf das
Wesen des Menschen, auf das er ein metaphysisch verankertes
System aufzubauen sich bestrebte. Seine markanteste Ver-
kérperung fand dieses System in dem Rationalismus der Franzo-
sischen Revolution, das trotz ihrer Losung: , Freiheit, Gleichheit,
Briiderlichkeit” die franzosische Volksgemeinschaft in Ketten
schlug zum Behufe der absoluten Anspriiche ,de la Patrie”: einen
totalitiren Staat zu bilden, der in seiner Mitte keinen andern
Menschentyp duldete als nur den, der seiner Welt- und Lebens-
anschauung entsprach.

Dieselbe totalitire Idee liegt auch dem dem Rationalismus
entstammenden Liberalismus zugrunde. Sogar da, wo der Staat



— 292 —

angeblich ,neutral” geblieben ist oder sich den Zettel der Christlich-
keit aufgeklebt hat, wo aber der allgemeine Volksgeist, infolge der
herrschenden Welt- und Lebensanschauung, durch die modernen
Verkehrsmittel, durch Presse und Unterricht, durch Kino und
Rundfunk paganisiert und die ganze Lebenshaltung eines Volkes
seines christlichen Charakters beraubt worden ist — auch dort ist
der totalitire Staat geboren, der einen bestimmten Menschen-
und Birgertypus schafft mit einer bestimmten Theologie und
Anthropologie.

s ist tiberall dieselbe Sidkularisation der christlichen Reich-
gotteserwartung und wurzelt iiberall in der humanistischen Auf-
fassung des menschlichen Ich, das durch die eigene Vernunft und
die eigene Kraft Gemeinschaft griinden will. Der Unterschied
liegt nur darin, dass der Liberalismus das freie, rationale Ich,
der Nationalsozialismus das durch Blut und Boden bestimmte
Ich, der Kommunismus das durch den 6konomischen Entwicklungs-
prozess bestimmte Ich zum allgemeinen, bestimmenden, bindenden
und gemeinschaftbildenden Prinzip erhoben hat. In den beiden
letztgenannten Staatsformen hat der Paganisierungsprozess eine
akute Form angenommen. Hs entsteht eine Pseudoreligion, die
Spannungen und Konflikte mit der wahren Religion unvermeidlich
macht. In der erstgenannten Form hat dieser Prozess einen lang-
samen Verlauf, aus dem ein ,,Asphaltheidentum® entsteht, das um
so gefiahrlicher ist, weil die Christen sich dessen kaum oder gar nicht
bewusst sind.

Welche Haltung hat die Kirche der Volksgemeinschaft gegen-
iiber, in der diese totalitire Idee in einer ihrer genannten Hrschei-
nungsformen auftritt, anzunehmen ?

Die Kirche ist die irdische, zeitliche Form des Reiches Gottes.
Sie ist, nicht das Reich Gottes selbst. Sie ist nur dessen unvoll-
kommene Erscheinung, aber auch nicht weniger als dies. In ihrer
Unvollkommenheit ist sie zugleich eine Einrichtung Gottes. Gottes
Heilsanstalt. Sie ist die Gemeinschaft der in Christum Glaubenden
als in den von Gott gesandten Erloser, die durch die Taufe
in die Gemeinschaft aufgenommen und durch Christi Opfertod
mit Gott versohnt und in Christo erlost sind. Die Kirche ist die
sichtbare Fihrerin zu Christo, ihrem Haupte. Ihr ist Gottes Wort
geoffenbart. Dieses Wort ist fiir sie und ihre Mitglieder die héchste
Autoritit. Aufgabe der Kirche ist es, dieses Wort zu verkiindigen,
nicht nur denen, die innerhalb, sondern auch denen, die ausser-




— 293 —

halb ihrer Mauern stehen. Sie hat eine universale Sendung zu
erfilllen, die von keiner nationalen Grenze beschrinkt werden
kann. Sie ist eine iiber allen Unterschieden der Volker.

Schwieriger erscheint die Umschreibung des Begriffes ,,Volk®.
Das Phianomen ,,Volk* kann nicht aus rationellen Faktoren allein
erklirt werden. Alle Theorien iiber dieses ,,Phinomen” legen das
Hauptgewicht auf die verschiedenen komponierenden Elemente
des nationalen Lebens und heben diese oder jene formativen Kle-
mente, wie Blutsverwandtschaft, gemeinsame biologische Ab-
stammung, Rasse, gemeinsame Lebensweise, Sitten und Gewohn-
heiten, sowie klimatische und geographische Verhiltnisse, hervor.
In der englischen Sprache ist das Wort ,,Volk™ strikt genommen
uniibersetzbar, weil es sowohl ein Sentiment als einen Komplex
von Uberzeugungen andeutet, fiir die nirgends eine genaue oder
dhnliche Parallele zu finden ist. Das englische Wort ,,community*
hat viele Aspekte.

Dag deutsche Wort ,,Volk™ hat nur eine Bedeutung. Man
spricht von einem Volke, wiewohl es zwei verschiedene Formen
annehmen kann, je nachdem damit das innerhalb der Staats-
grenzen umschlossene Volk gemeint ist oder das grossere Volk,
das diese Grenze iiberschreitet.

In den Vereinigten Staaten versteht man meistens unter
,Volk™ nicht das Volk als Ganzes, sondern eine Gruppe oder eine
Gemeinschaft von Menschen, die geographisch nahe beieinander
leben. Die Juden leben nicht in einem Gebiete zusammen, sondern
sie sind tiber der ganzen Erde zerstreut. Dennoch fiihlen sie sich
als Volk. In dem schweizerischen Volke stossen wir auf ver-
schiedene Sprachen und Kulturen. (Die Amerikaner bilden ein
Volk. Viele derer sind aber nicht als Glieder dieses Volkes dort
geboren, sondern sie haben sich aus freier Wahl den anderen
angeschlossen. Die Bindungen finden ihren Ursprung nicht in der
Geschichte, sondern sind gelegt worden auSQZweckméLssigkeits-
griinden.) '

Die Realitdt einer Volksgemeinschaft kann somit entstehen
aus einem der genannten Faktoren; ausschlaggebend sind sie aber
nicht. In der Entstehung eines Volkes begegnen sich reelle und
irrationale Elemente. Ein Volk ist vor allem eine geistige Grosse.
Es ist vor allem der Geist, der ein Volk zu einer Volksgemein-
schaft macht. Dieser Geist aber greift iiber die empirische Welt

hinaus.



s 204

Welche Haltung die Kirche oder der Christ der Volksgemein-
schaft gegeniiber einzunehmen hat, hangt in erster Linie ab von der
Frage, welche Stelle diese Gemeinschaft in der gottlichen Welt-
ordnung einnimmt.

Die Bibel gibt uns keine christliche Lehre tiber das Volk.
Dieses bedeutet aber keineswegs, dass der Christ in dieser Be-
ziehung ganz ohne Fiithrung sein sollte in bezug auf seine Haltung
seinem Volke gegeniiber. Im Gegenteil. Die heilige Schrift als
Ganzes betrachtet, gibt in dieser Hinsicht sowohl fiir die Kirche
als fiir den einzelnen mancherlei Andeutungen.

1. Sie lehrt uns die Einheit des menschlichen Geschlechts.

2. Sie besagt uns, dass die Vielheit und Verschiedenheit der
Volker ein von Gott gewollter Zustand ist.

3. Sie lehrt uns, dass alle nationalen Unterschiede im Prinzip
in der Kirche Christi aufgehoben sind.

Ad 1. Jede christliche Auffassung in bezug auf das Volk hat
von der Grundkonzeption auszugehen von der Kinheit des mensch-
lichen Geschlechtes. Diese Grundlage ist theozentrisch. Ein Gott,
ein Schopfer; ein Herr der Welt und darum eine Menschheit.
»Aus einem Blute hat er paan ethnos anthroopon gemacht.”
(Apostelgeschichte 17 : 26.)

Ad 2. Neben dieser Lehre von der Einheit der Menschheit
finden wir in der heiligen Schrift die Vielheit und Verschiedenheit
der Volker als eine dem Willen Gottes entsprechende Tatsache
anerkannt. Der ,,Locus classicus scripturae” ist hier wiederum die
Apostelgeschichte Hauptstiick 17 : 26. ,,Und er hat aus einem
Blute jegliches Volk von Menschen gemacht, dass es auf dem
Erdboden wohne, und hat vorher verordnete Zeiten und die Grenzen
ihrer Wohnung bestimmt.*

Die Vielheit und Verschiedenheit der Vélker kann nicht er-
klirt werden als zur géttlichen Schépfungsordnung gehorend.
Denn wenn die Vilker in all ihren Variationen die Folge der ur-
spriinglichen Schopfungsordnung wéren, dann wire damit gesagt,
dass die Menschheit schon unmittelbar ihre nationalen Unter-
schiede von Gott empfangen hiitte. Es gibt aber in der ganzen
heiligen Schrift nirgends eine Stelle, die diese Auffassung autori-
siert. Die Vielheit der Volker muss vielmehr als eine aus Gottes
Vorsehung folgende Ordnung gesehen werden. Die Bedeutung
von der Geschichte des Turmbaus in Babel liegt hierin, dass sie



— 206 —

auf die Grenzen, die jedem nationalen Leben gestellt sind, auf-
merksam macht. Der Unterschied in Sprache und historischer
Entwicklung wird hier als eine unmittelbare Gottes Willen
widerstrebende Entstellung dargestellt. Diese Entstellung der
urspriinglichen Einheit des menschlichen Geschlechtes ist die
Folge der Siinde. Darum ist die Vielheit der Vélker de facto eine
Frucht des status naturae lapsae.

Ad 3. Die Kirche besteht aus denjenigen, die aus dieser Welt,
aus diesem Aeon, gerufen sind. Dieser gottliche Ruf setzt sich
iiber alle nationalen Grenzen hinweg. Der alte Aeon ist prin-
zipiell iberwunden, und fiir die Kirche sind die neuen Gesetze
des neuen Aeons schon in Kraft getreten (Gal. 3 : 28). Die Viel-
heit der Vélker ist fiir die Kirche kein Hindernis oder Hemmschuh
mehr. Im Gegenteil: Nachdriicklich wird betont, dass die Tren-
nungsmauern zwischen Juden und Heiden gefallen sind (Eph. 2: 14).
Die Tatsache, dass die Mitgliedschaft der Kirche nicht von natio-
nalen Grenzen abhingig ist, ist ein wesentlicher Faktor in der
biblischen Auffassung der Kirche. Die Kirche iiberschreitet die
nationalen Grenzen, wie sie dies auch bei Klassengrenzen tut.
Als historisch Gegebenes bleibt die Grenze bestehen, gleich wie ein
Sklave, indem er Christ wird, nicht aufhort, Sklave zu sein. Auch
der Christ gewordene Grieche bleibt Grieche. Diese Uberschreitung
der nationalen Grenzen ist darum nicht eine Frage der politischen
Organisation, sondern des Glaubens.

Aus diesen allgemeinen, aber fundamentalen biblischen Prin-
zipien lassen sich die Richtlinien, denen die Kirche dem Volke
gegeniiber zu folgen hat, unschwer herleiten. Gott hat das mensch-
liche Geschlecht aus einem Blute gemacht. Die Unterscheidung
der Volker hat nur Bedeutung auf dem Boden der Menschheit.
Es besteht ein Zusammenhang zwischen den Menschen, den die
Kirche niemals aus dem Auge verlieren darf; namentlich nicht in
Zeiten von hoch auflodernden nationalen Leidenschaften. Volk
und Menschheit kénnen nicht voneinander getrennt oder isoliert
werden, ebensowenig als die Menschheit von dem Volk. Darum
wird sowohl ein rationalistischer Kosmopolitismus als ein autar-
kischer Nationalismus abgewiesen werden miissen.

Wenn die Vielheit der Voélker einerseits als eine Hinweisung
nach der Providentia Gottes, andererseits als ein durch die Siinde
hervorgerufenes Faktum betrachtet werden muss, dann lasst sich
daraus fiir die Kirche eine zweifache Haltung ableiten.



— 296 —

Ehrfurcht vor dem Schopfer erheischt Anerkennung des Ge-
gebenen und dankbare Hinnahme des uns durch Gottes Giite Ge-
schenkten. Als solche hat das Volk Anrecht auf die Loyalitit
und den Dienst der Gldubigen und der Kirche. Diese Dankbarkeit
gegen Gott fiir den Reichtum und Segen, die uns in und durch
die Volksgemeinschaft geschenkt werden, zwingt die Kirche zur
Liebe gegen das Volk. Diese Liebe wird sie bewegen, die Gaben
des Volkes, seine Kultur, zu bewahren, zu reinigen, zu vertiefen,
um sie bereichert und geheiligt der Nachkommenschaft zu iiber-
tragen. Demgegeniiber aber muss mit gleichem Nachdruck betont
werden, dass jede Gabe Gottes, darum auch die Gabe des Volks-
tums, der menschlichen Bosheit anheimgefallen und der Siinde
dienstbar geworden ist. Auch die Volksgemeinschaft ist, trotz
threr Hinweisung nach Gottes Willen, eine Offenbarung der Siinde
und ein Werkzeug eines siindigen kollektiven Egoismus. Auch von
jedem Volke kann gesagt werden : ,,Siehe, in Bosheit bin ich geboren.”

Darum auch hat die Kirche der Volksgemeinschaft gegeniiber
eine kritische Haltung einzunehmen. Wo mit Hilfe des Vorsehungs-
gedankens die gegebenen Ordnungen als urspriinglich von Gott
gewollte Ordnungen gerechtfertigt werden und jede Kritik auf
diese (gottgewollten) Ordnungen als Ungehorsamkeit abgewiesen
wird, dort ist der Glaube radikal gefdlscht. Wahrer Glaube ist
nicht denkbar ohne das lebendige und schmerzliche Bewusstsein,
dass ein gewaltiger Gegensatz gihnt (klafft) zwischen der urspriing-
lich von Gott gewollten und unserer heutigen Welt.

Wie gross die Gefahren sind, wenn nationale Bewegungen sich
der gottlichen Schépfungsordnungen beméchtigen, wird jedem
Einsichtigen ohne weiteres einleuchten. Gottes in Christo geoffen-
barter Wille wird zur Disposition gestellt und gegen den sogenannten
Willen Gottes, wie dieser vorgeblich in Volk und Geschichte sich
bezeugt, umgetauscht. Gewiss, Gott ist der Herr der Welt und
der Herr der Geschichte und darum auch der Herr der geschicht-
lichen Entwicklung der Vélker. Auch den Heiden ist Gottes
Gesetz ins Herz geschrieben (Rom 2 : 14) und wird Gottes Wesen
in seinen Werken offenbar. Das will aber keineswegs bedeuten,
dass wir Gottes Willen aus dem konkreten Weltgeschehen heraus-
lesen kénnen oder dass wir von jedem ,grossen Ereignis erkliren
konnen: dies ist eine Tat Gottes! Gott kann seinen souveridnen
Willen genau so gut offenbaren in dem Untergang eines Volkes
wie in seiner Geburt oder Wiedergeburt.



— 297 —

Ein Beispiel zur Erlduterung. Ein dsterreichischer rémischer
Bischof (Gfollner) pldadierte in einer Versammlung von Oster-
reichischen Romkatholiken und sagte unter anderem: ,Ich spreche
in erster Linie mein Vertrauen auf Gottes besondere Vorsehung in
bezug auf Osterreich aus. Diese Vorsehung Gottes hat sich schon
mehr denn einmal auf sichtbare Weise geoffenbart. Man kann die
besondere Vorsehung Gottes in bezug auf Osterreich mit den Hénden
greifen und tasten.” So sprach dieser rémische Bischof vor dem
Anschluss! — Die Geschichte kann niemals die absolute Norm
fiir menschliches Tun und menschliches Handeln sein. Gottes
Wille wird nur mit vollkommener Sicherheit aus seiner Offenbarung
in Jesu Christo erkannt.

Was hat die Kirche zu tun, wenn einer der volksgemeinschaft-
bildenden Faktoren, sei es in nationalsozialistischem, sei es in
liberalistischem Sinne, zum absoluten Prinzip erhoben wird ?

Die Kirche sei sich bewusst der Tatsache, dass sie sich
hier gegeniiber einer Sédkularisation der christlichen Reichsgottes-
erwartung, gegeniiber einer Verabsolutierung des sich selbst zum
Gott machenden Menschen gestellt sieht. Welche die Form auch
sein mag, unter der diese Verabsolutierung sich durchzusetzen
sucht, hier hat die Kirche die Berufung, das Zeugnis abzulegen:
Du sollst Dir keine fremden Goétter machen, noch irgendeinen
Abgott anbeten. Jesus Christus — Kyrios! Wo diese Sakulari-
sation sich in der Ideologie eines durch Blut und Boden bestimmten
Volkstums offenbart, soll das Wort des Herrn Bischofs Kreuzer
wiederholt werden aus seinem Hirtenbrief vom 25. Februar dieses
Jahres: ,,Unser Glaube ist und bleibt der Glaube an den ewigen
Gott und an den Heiland und Erloser, in dem KEr Mensch ward.
Keine Vergottlichung volkischer Werte kann uns dafiir Ersatz
bieten, so kostlich uns die Gottesgabe unseres Volkstums ist.”

Bei diesem Zeugen gegen diese Ideologie soll die Kirche aber
niemals vergessen, dass auch durch ihre eigene Sikularisation
Staat und Volk in diese Richtung gedringt worden sind. Hier
stehen wir einer gewaltigen Tragik gegeniiber. Ks ist die Tragik,
dass Staat und Volk zum Zwecke der Selbsterrettung gezwungen
worden sind, nach einer Ideologie zu greifen, die, in ihrem Wesen
iiberspannt, letzten Endes brechen muss. Es ist die Tragik, dass
die Kirche durch ihre innerliche Zerrissenheit und ihren Mangel
an bindendem Vermdogen, mit einem Worte: durch ihre eigene Ent-
christianisierung Staat und Volk in Lebensgefahr gebracht hat,



298

weil sie ohnméchtig war, ihnen die einzige, wahre Bindungskraft
zu schenken.

Dies ist die gewaltige Tragik, in der Kirche und Volk, beide,
sich befinden und sich zu verzehren drohen. Die Kirche kann
und darf die vom Staat verabsolutierte, Volksgemeinschaft griin-
dende Ideologie nicht akzeptieren; und wenn sie es nicht tut,
was wird dann aus der Volksgemeinschaft und aus ihr selbst werden,
insoweit sie in dieser Gemeinschaft ihren Boden hat?

Hier hat die Kirche in erster Linie sich zu beugen in Schuld-
bewusstsein zu Busse und Reue. Und dann? Soll sie die z. B.
von Blut und Boden bestimmte Ideologie abweisen, um dann
notwendigerweise in irgendein anderes Regime — zum Beispiel
einer liberal-sozialistischen Ideologie — zu verfallen? Oder um-
gekehrt ? Die Kirche hat die Tatsache anzuerkennen, dass sie
in einer sikularisierten Welt lebt, unter sikularisierten Ideologien,
denen sie sich nicht zu entziehen vermag. Darum wird sie in dieser
Welt und unter diesen Ideologien bleiben miissen, aber als ein
lebendiger Zeuge der allumfassenden Souverdnitit Gottes. Dieses
Zeugen aber soll den reellen Verhiltnissen Rechnung tragen
miissen. In der obengenannten tragischen Spannung wird sie
immer des Wortes Christi eingedenk bleiben miissen: Seid klug
wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben. Mt. 10 : 6.

In ihrem Zeugen soll ehrliche Vorsicht mit deutlicher Ent-
schiedenheit Hand in Hand gehen miissen. Die fiir Kirche und
Volk notwendige Existenzsicherheit soll sie nicht durch eine
provozierende Haltung in Gefahr bringen diirfen. Ebensowenig
soll sie durch ihr unzeitiges oder ungeziemendes Zeugnis ihr eigen
Dasein in die Waage werfen. Stark im Glauben an den ewigen
Gott, der méchtiger ist denn alle irdischen Méchte, die nur vortiber-
gehende Wellen sind im Strome der Ewigkeit, soll sie den Sauer-
teig des Wortes Gottes in ihren Mitgliedern und durch diese in
denjenigen, die draussen sind, weiterwirken lassen. Dieses Gottes-
wort sei lauter und ohne Furcht, iiberall, wo es gehort werden
soll. Uberall soll die Kirche sich dessen bewusst bleiben, dass
sie der Leib Christi ist in dieser Welt, nicht aber von dieser Welt.
Sie soll das Evangelium predigen von der Souverdnitidt Gottes
auch dem Volke gegeniiber in seiner menschlichen Schwachheit
und Sindhaftigkeit.

Sie soll die Frohbotschaft verkiindigen von der Gnade und
der Liebe Gottes, die in menschlicher Schwachheit seine Kraft



— 299 —

erweist. Von dem Heiligen Geiste, der durch Christum den ge-
fallenen Menschen aufnimmt und ihn zum starken Helden macht.

Dieses Evangelium der Gnade schliesst das Gebot in sich:
Du sollst den Néchsten lieben wie dich selbst. Kindschaft Gottes
ist ohne Bruderschaft eine Unmoglichkeit. Das Evangelium stellt
den einen fiir den andern verantwortlich, weil Gott uns in diese
Welt stellt in Gemeinschaft mit und in Verantwortlichkeit gegen-
einander. Das Evangelium beriithrt den Menschen nicht nur in
bezug auf das Jenseits, sondern auch in seiner Verbundenheit
mit der Gemeinschaft im konkreten Leben und der Totalitit
seines Daseins. — Dieses Evangelium aber hat die Kirche, trotz
ithrer universalen Mission, zu verkiinden in einem bestimmten
Volke. Die Kirche steht im Volk, weil ihre Mitglieder zugleich
Mitglieder der Volksgemeinschaft sind.

Die Verbindung von ,,Kirche und Volk™ in einer ,nationalen
Kirche” hat insoweit ihre Existenzberechtigung, als die Kirche
in dem Volk, in dem sie ihren Boden findet, ihre besondere Auf-
gabe erfiillt, und zwar in einer dem Volkscharakter entsprechenden
Weise.

Dennoch liegen hier Gefahren, die nicht unterschiitzt werden
diirfen. Die Idee der nationalen Kirche fiihrt nur zu leicht zu
einer bequemen Zufriedenheit in bezug auf die Zerrissenheit des
Leibes Christi und gibt der Auffassung Raum, dass die Einheit
der Kirche primédr in der Nation und der Nationalitdt ihre Grund-
lage findet.

Eine nationale Kirche kann diesen Gefahren nur dann ent-
gehen: 1. wenn diese Kirche auch fiir die Glaubigen anderer Volker,
die innerhalb ihrer Grenzen leben, ihre Tire offnet; 2. wenn eine
Kirche, sei es durch ihre Mission in heidnische Gebiete, sei es in
Zusammenarbeit mit ihren Schwesterkirchen in anderen Liandern,
den Beweis erbringt, dass sie ihren Horizont nicht an den nationalen
Grenzen abschliesst; 3. wenn die Kirche ihre geistige Unabhingig-
keit in dem Volke und dem Volke gegeniiber wahrt, gegen die
Ideologien, die die Volksgemeinschaft bedrohen.

Die Kirche kann sich nie in den Dienst des Volkes stellen.
Sie steht im Dienste Gottes und hat von Gott und Christo zu
zeugen. Dieses Zeugnis bringt sie nicht in erster Linie zum Volke
als Ganzem, sondern den individuellen Mitgliedern der Volks-
gemeinschaft. Wo dieses Kvangelium in diesen Mitgliedern zum
Durchbruch kommt, da werden, den sdkularisierten, totalitidren



— 300 —

Ideologien unserer Tage gegeniiber, im Menschen Krifte ent-
bunden, die ihre gottliche Herkunft nicht verleugnen werden.
Da werden neue Menschen geboren, Personlichkeiten, die in Frei-
heit sich gegen Gott verantwortlich, aber auch sich von diesem
Gott absolut abhéngig wissen. Persoénlichkeiten, die in bezug auf
den Mitmenschen ihrer durch Gerechtigkeit und Liebe getragenen
Verantwortlichkeit bewusst sind. Wo eine solche Ideologie der
christlichen Personlichkeit im Volke stark wird, da empfingt
das Volk die einzige wahre Bindungskraft, die es zu einer wahren
gesegneten und segenbringenden Volksgemeinschaft macht.

Die Schaffung solcher Personlichkeiten ist der Dienst, den
Gott von seiner Kirche erfordert. Und in Treue gegen diese
Aufgabe wird die Kirche auch der Welt und der Volksgemeinschaft
den besten Dienst leisten.

Gott sei Dank, dass das Bewusstsein dieser Aufgabe in der
Kirche immer weitere Kreise umfasst. Die grossen dkumenischen
Bewegungen unserer Tage legen trotz allen menschlichen Unvoll-
kommenheiten von dieser wachsenden Erkenntnis ein beredtes
Zeugnis ab. Vexilla regis prodeunt!

b) Moglichkeiten und Grenzen der international-altkatholisehen
und der 6kumenischen Zusammenarbeit.

(Vortrag von Pfarrer Dr. Urs Kiury, Zirich.)

Wer die Protokolle der Altkatholikenkongresse aufmerksam
liest, der wird finden, dass fast an jeder dieser Tagungen eine
Stimme sich erhob, die entweder allgemein oder dann fiir ein
bestimmtes Arbeitsgebiet einen engeren Zusammenschluss der alt-
katholischen Kirchen untereinander befiirwortet hat. Aber sooft
solche zum Teil sehr berechtigte Forderungen erhoben worden sind,
so oft hat man an den darauffolgenden Kongressen auch héren
koénnen, dass sich die Durchfiihrung der gefassten Beschliisse aus
diesen oder jenen Griinden als unméglich erwies. Der Gefahr,
dass die an internationalen Tagungen miihsam eingesponnenen
Fiden im Alltag der Kirchen wieder fallengelassen werden, hat
man auf dem Boden der interkonfessionell-6kumenischen Zu-
sammenarbeit dadurch zu begegnen versucht, dass man stidndige
Sekretariate, internationale Forschungsinstitute schuf und eigene
Zeitschriften herausgab. Aber selbst da, wo bei viel grosseren
Verhiltnissen, als wir sie in unserer kleinen Kirchengemeinschaft



— 301 —

haben, Hilfsmittel und Hilfskrdfte zur Geniige vorhanden sind,
hat es sich gezeigt, dass die Moglichkeiten einer dauernden Zu-
sammenarbeit sehr begrenzt sind: Ks sind in den verschiedenen
Kirchen immer nur wenige Ménner, die die 6kumenische Bewegung
weiterzutragen gewillt sind, und wenn diese Ménner dazu noch
in ihren theologischen Auffassungen auseinandergehen, so erscheint,
der weitere Fortgang der Arbeit gar bald in Frage gestellt. —

Es wére nun aber oberflachlich und falsch, zu glauben, dass
solche Schwierigkeiten in der kirchlichen Zusammenarbeit bloss
auf die Unzulinglichkeit der Menschen oder auf eine mangelhafte
Organisation zurilickzufiithren seien. Denn wer das glaubt, der geht
von der unrichtigen Voraussetzung aus, Zusammenarbeit, wie sie
zwischen Kirchen wiinschbar und mdéglich ist, sei lediglich eine
Sache des guten Willens, des Koénnens oder der (Geschicklichkeit
der Menschen:; es handle sich also bei der kirchlichen Zusammen-
arbeit lediglich darum, die geeigneten Massnahmen zu treffen,
um die Menschen auf ein gemeinsames Ziel hin zu sammeln, wobei
dieses gemeinsame Ziel von vornherein als fiir den Menschen ver-
fiighar und iibersehbar angenommen wird. Koénnte es aber nicht
gerade umgekehrt sein? Konnte es nicht sein, dass die Einheit,
wie sie der Mensch von sich aus zunichst fiir die Kirchen mochte,
der Macht des Menschen von vornherein entzogen ist und dass
die tatsdchliche Uneinigkeit der Kirchen, deren Zeugen wir sind,
vielmehr ein Hinweis ist auf eine im Menschen selbst begriindete
Uneinigkeit und dass es diese Uneinigkeit und Zwiespéltigkeit
erst einmal zu erkennen und anzuerkennen gilt? Und koénnte es
nicht sein, dass die Einheit dann ganz eine Sache der Verheissung
wire, die Gott ganz allein denen schenkt, die in der bussfertigen
Erkenntnis dieser menschlichen Zwiespiltigkeit verharren ?

Man muss die Frage so radikal stellen, um den Blick zu ge-
winnen fiir die Moglichkeit, dass von Gott her in der kreatiirlichen
Existenz des Menschen selbst aller kirchlichen Zusammenarbeit
(Grenzen gesetzt sind und dass es gilt, zu priifen, ob und wie weit
sich innerhalb dieser Grenzen gewisse positive Moglichkeiten einer
Zusammenarbeit auftun. In diesem Sinne wollen wir jedenfalls
im folgenden versuchen, uns auf die Moglichkeiten und Grenzen
kirchlicher Zusammenarbeit theoretisch zu besinnen, um von einer
solchen Besinnung her dann kurz einige praktische Schluss-

folgerungen zu ziehen.



Was heisst iiberhaupt ,,Zusammenarbeit™? Allgemein kénnen
wir wohl sagen: wo immer Menschen arbeiten, d. h. bewusst und
kontinuierlich handeln, tun sie es auf ein bestimmtes Ziel hin.
Wo jegliches Ziel fehlt, da ist auch kein Arbeiten moglich. Sinnvoll
aber ist solch zielbewusstes Arbeiten nur, wenn das Ziel vom ein-
zelnen verwirklicht werden kann, wenn das Ziel also den Handlungs-
und Arbeitsmoglichkeiten des einzelnen entspricht. Das gilt aber
nicht nur fiir den einzelnen, sondern auch fiir eine Mehrheit
von Menschen. Tut sich nédmlich eine Mehrheit von Menschen
zur Arbeit zusammen, so muss auch sie ein Ziel haben, das dieser
Mehrheit gemeinsam sein kann, d. h. das Ziel muss den Handlungs-
moglichkeiten, der Veranlagung, den Talenten, Gaben und der
Gesinnung dieser Mehrheit oder Gruppe von Menschen ent-
sprechen. Nun wissen wir aber, dass die Menschen als Individuali-
taten unter sich verschieden und in dieser ihrer Verschiedenheit
einmalig sind; gleich-gesinnt, gleich-artig ist eine Mehrheit von
Menschen in der Regel nur in einem sehr begrenzten Sinn, d. h.
nur nach einer ganz bestimmten Seite des menschlichen Wesens
hin. Darum sind die Ziele, um die sich eine Gruppe von Menschen
zusammenschliessen kann, im allgemeinen ebenfalls sehr begrenzt,
d. h. sie sind Teilziele. So etwa kann sich ein Sportverein die
korperliche Ertiichtigung seiner Mitglieder, ein Musikverein die
Pflege des Gesanges, ein Friedensverein die Erhaltung des Welt-
friedens auf ganz bestimmter weltanschaulicher Grundlage usw.
als Teilziel setzen. KEs leuchtet aber ein, dass solche Teilziele,
weil sie nur eine einzige und vielleicht nicht einmal sehr wesent-
liche Seite des menschlichen Wesens in Anspruch nehmen, den
Menschen nie ganz befriedigen koénnen. Der Mensch sucht im
Grunde stets nach einer Zusammenarbeit auf ein Ziel hin, bei der
sein ganzes Wesen — nach der ganzen Breite und Tiefe seiner
Erlebnis- und Handlungsmaglichkeiten — sich beteiligen und seine
Personlichkeit sich voll entfalten kann. Darum muss es das
letzte Ziel aller Zusammenarbeit sein, durch Entfaltung der re-
ligiosen, sittlichen, logischen, kiinstlerisch-dsthetischen Veran-
lagung der einzelnen Individuen ein Reich der Gerechtigkeit und
des Friedens aufzurichten, d. h. ein Reich, in welchem alle in-
dividuellen Schranken und Vereinseitigungen aufgehoben wiren
in einer alles umfassenden EKinheit, in die sich jeder einzelne als
Individualitédt einordnen kann. —



— 303 —

Nun wissen wir aber, dass es der Menschheit in keinem Zeit-
punkt der Geschichte jemals gelungen ist, noch auch wohl in
Zukunft je gelingen wird, diese Einheit zu verwirklichen. KEs
erweist sich als unmdglich, auf der Grundlage eines Ideales der
Einheit Zusammenarbeit zu bewerkstelligen. Und zwar aus einem
doppelten Grund: erstens sind die Menschen — worauf wir bereits
hingewiesen haben — unter sich verschieden, in ihrem Wesen
einmalig, ihren Mitmenschen immer ,,fremd” und eben darum einer
Vereinheitlichung auf die Dauer nicht zuginglich; zweitens aber
— und das scheint uns besonders wichtig zu sein — ist der Mensch
schon im Ansatz seines Kinheitsstrebens zwiespiltig: er will zwar
die Einheit, aber er will sie immer auch wieder nicht. Indem der
Mensch sich die Einheit vorstellt, schafft er durch eben diese seine
Vorstellung schon einen Zwiespalt zwischen der Wirklichkeit,
die er lebt, und der Idee der Einheit, nach der er die Wirklichkeit
gestalten mochte; da aber zudem die Vorstellung von der Einheit
immer die Vorstellung eines einzelnen, eines individuellen und
einmaligen Menschen ist, ist der Zwiespalt, der sich zwischen dem
wirklichen Leben und der gedachten Einheit dieses Lebens auf-
tut, immer auch der Riss, der den einen Menschen vom andern
trennt. Sooft darum das Handeln der Menschen von einem auf-
richtigen Streben nach Einheit, nach Gerechtigkeit und Frieden
bestimmt wird, sooft — mit andern Worten — Zusammenarbeit
in einem tiefen und umfassenden Sinne gewollt wird, findet sich
auch immer die eigentiimliche Situation vor, dass an die Stelle der
wirklichen KEinheit eine bloss gedachte Kinheit tritt und dass die
Menschen um der Einheit willen, die sie sich bloss denken, unter
sich uneins werden. So kommt es, dass dann schliesslich das Zu-
sammenleben und Zusammenarbeiten der Menschen nicht durch
wirkliche Einheit, sondern in entscheidender Weise bestimmt
wird durch den Gegensatz der Ideen, die sie sich iiber die wahre
Einheit machen.

In diesem Sachverhalt liegt der Ursprung des sogenannten
ideologischen Denkens begriindet, der Ursprung vor allem auch
des Streites der Ideologien, der fiir unsere heutige Zeit so charak-
teristisch ist. Dieser Streit der Ideologien nun bedeutet fir die
Kirche und ihre Zusammenarbeit eine ausserordentliche Gefahr,
und es kann heute kirchliche Zusammenarbeit sinnvoll nur weiter-
gefithrt werden, wenn wir uns zuvor iiber den spezifischen Gehalt
dieser Ideologien klar werden. Welches ist dieser Gehalt?



— 304 —

s ist bereits gesagt worden, dass iiberall dort, wo Menschen
sich zur Zusammenarbeit fiir ein gemeinsames Ziel zusammen-
schliessen, dieses Ziel, auch wenn es formal die Einheit will, in-
haltlich immer nur nach einer bestimmten Seite des menschlichen
Wesens hin einigend wirken kann. Jede Ideologie ist darum, was
ihre inhaltliche Seite betrifft, einseitig, muss aber, weil sie formal
die Einheit, das Ganze will, den Anspruch erheben, ihrem Wesen
nach universal, ,total® zu sein. Um nun diesen offenkundig in
sich widerspruchsvollen Anspruch zu stiitzen, ist das ideologische
Denken gendétigt, den von ihm in einseitiger Weise bevorzugten
Wesenszug des Menschen zu verabsolutieren, d. h. willkiirlich als
Wesen des Menschen iiberhaupt, als sein ewiges Teil zu erkliren.
In diesem Sinne gibt es heute — wenn wir diese etwas abgegriffenen
Ausdriicke hier verwenden diirfen — eine liberal-demokratische
Ideologie, d. h. eine Ideologie, die die Freiheit des einzelnen Men-
schen, seinen Vernunftcharakter verabsolutiert, indem sie so tut,
als ob in der (rein ideologisch vorausgesetzten!) Freiheit des Men-
schen die Ewigkeit selber beschlossen liege; so gibt es auch eine
marxistisch-kommunistische Ideologie, die einen anderen Wesens-
zug des Menschen, ndmlich die Befriedigung seiner ékonomischen
Bediirftigkeit, gleichsam seinen Hunger, verabsolutiert, behauptet
doch diese Lehre, dass erst von einer Losung der Brotfrage her
alle anderen, auch die geistigen Fragen ihre Losung finden kénnten;;
und es gibt neuerdings eine Blut- und Boden-Ideologie, die das
biologisch-rassische Sein des Menschen als den hochsten aller
Werte proklamiert, von dem her alle anderen Werte erst ihren
Sinn erhalten, und das eben dadurch allein die Grundlage abgeben
konne zum Aufbau eines die Jahrtausende i{iberdauernden, ewigen
Reiches. ‘

Inhaltlich sind zwar alle diese Ideologien unter sich verschieden,
ja gegensitzlich, im Wesen aber sind sie eins; denn ihnen allen
ist gemeinsam der Anspruch, auf Grund einer offenkundigen
Vereinseitigung — wir konnten auch sagen: Vergewaltigung —
des Menschlichen, des Humanum, den Menschen angeblich in der
ganzen Fiille seines Wesens zur Entfaltung zu bringen und auf
der Grundlage dieser Vereinseitigung die Zusammenarbeit aller
in einem Reich der vollendeten Gerechtigkeit und des ewigen
Friedens herbeizufiihren. _

Ks fragt sich, welche Stellung die Kirche diesem Anspruch
der modernen Ideologien gegeniiber einzunehmen hat ? — Welches



— 305 —

auch immer die politisch-ideologischen Uberzeugungen der Christen
im einzelnen sein mogen, eines muss jedenfalls klar sein: gegen den
Versuch, den Menschen selbst oder einen einzelnen Wesenszug
des Menschen zu verabsolutieren, muss sich die Kirche mit allen
ithren Mitteln zur Wehr setzen, wenn anders sie ihrem eigenen
Beruf, Gott als den allein absoluten Herrn zu verkiinden, treu
bleiben will. Durch ihre Verkiindigung und seelsorgerliche Arbeit
hat die Kirche den Menschen eine stdndige Erinnerung daran zu
sein, dass alle auf eine Verabsolutierung des Menschen aufgebauten
Einheitsziele, mogen sie sich im einzelnen nun liberal, kommu-
nistisch oder volkisch begriinden und mogen sie zeitweilig ganze
Volker und Reiche beherrschen, relativ, vergidnglich sind und dass
es fiir sie schlechterdings keinen absoluten Grund, keine géttliche
Rechtfertigung und eben darum auch keinen ewigen Bestand
gibt. Positiv gesagt: die Kirche darf nicht miide werden zu be-
kennen, dass es die von den Menschen ersehnte Hinheit nur gibt
in Gott selbst, der durch sein Wort den Menschen und die seiner
Anmasslichkeit entsprungenen Einheitssysteme je und je ins Ge-
richt nimmt. Weiter — und dieses hingt mit jenem aufs engste
zusammen — darf die Kirche nicht davor zuriickschrecken zu
bekennen, dass alle auf Kinheit ausgerichtete Zusammenarbeit
immer nur die dussere Organisation des menschlichen Zusammen-
lebens, die sogenannten irdischen Ordnungen, also z. B. den Auf-
bau eines Staates oder die Schaffung eines nationalen Bewusst-
seins betreffen kann, nicht aber die wirkliche, lebendige Gemein-
schaft der Menschen untereinander. Wohl mégen Ordnungs- und
Einheitssysteme im Raume der Menschheitsgeschichte unum-
ginglich notwendig sein, aber diese Tatsache darf nicht dartiber
hinwegtduschen, dass bei der Einmaligkeit jedes einzelnen Men-
schen wirkliche Gemeinschaft niemals zu verwirklichen ist durch
eine Unterordnung aller oder auch bloss einer Mehrheit unter ein
gemeinsames Ziel, sondern nur dadurch, dass die Menschen es
lernen, sich gerade in ihrer Hinmaligkeit und Verschiedenheit,
d. h. in ihrer gegenseitigen Andersheit und Fremdheit, im ,kri-
tischen Widerspruch“, in dem sie trotz aller voriibergehenden
Ubereinstimmung je und je zueinander stehen, gegenseitig zu er-
tragen. Denn an diesem gegenseitigen Ertragen und Dulden,
Hoffen und Fiireinandereinstehen, das ja nichts anderes ist als die
Liebe, wie sie Paulus I.Cor. 13 schildert, muss es sich zeigen, ob der
einzelne bereit ist, auf den Absolutheitsanspruch seiner Ideologie zu

Tnternat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 20



— 306 —

verzichten, jeder Vereinseitigung und Vergewalticung des Mensch-
lichen abzuschwoéren und die wahre Einheit sich von dem geben zu
lassen, der sie allein geben kann: von Gott, unserem alleinigen Herrn !

Von da aus ergeben sich auch ohne weiteres die Grenzen die
heute der Zusammenarbeit der Kirchen mit den Michten dieser
Welt gesetzt sind: Zusammenarbeit, wie sie etwa vom Staat auf
ein irdisches Einheitsziel hin erstrebt wird, kann die Kirche nicht
von vornherein ablehnen oder gar stéren und verunméglichen
wollen. Wo ein Staat neu aufbauen, ein Volk ein neues nationales
Bewusstsein schaffen will — wie das ja heute in fast allen Landern
der Fall ist —, da wird die Kirche mittun koénnen, aber sie muss
dabei vor allen Ubertreibungen, nimlich vor jedem Versuch einer
Verabsolutierung des Menschen und seiner Einheitsziele warnen
und sich selber hiiten, solche Zusammenarbeit zu leisten auf der
Grundlage oder auch nur in Anpassung an die ideologischen Uber-
treibungen der Zeit. Vor allem darf die Kirche die Ideologien nicht
theologisch zu begriinden versuchen und sich so in Verleugnung
thres Gottes der Offenbarung dem Gotte profaner Michte aus-
liefern. Es kommt heute alles darauf an, dass die Kirche schlicht,
metaphysisch anspruchslos ihren Dienst am Volke versieht und
allen Schlagworten der Zeit gegeniiber Zuriickhaltung ibt. Wir
betonen das darum so stark, weil nur in dem Masse, als diese Zuriick-
haltung geiibt wird, heute noch innerhalb desselben Bekenntnisses
eine Zusammenarbeit moglich ist zwischen Kirchen verschiedener
Lédnder, d. h. von Lindern, in denen einander entgegengesetzte
Ideologien vorherrschend sind. Ja, wir stehen nicht an, zu be-
haupten, dass in Zeiten wie der unsrigen die Kirchen nichts weniger
als ihre Kirchlichkeit — wir kénnen auch sagen: ihre Christus-
treue — zu erweisen haben dadurch, dass sie sich fahig zeigen,
iiber die besondere Ideologie ihres Landes hinweg mit Kirchen
anderer Liander zusammenzuarbeiten. Wobei es sich — wohl
verstanden — gar nicht darum handeln kann, eine sogenannte Ver-
stindigung durch Anpassung der gegenseitigen Ideologien zu
finden, sondern einzig und allein darum, im geduldigen und ehr-
lichen Ertragen der Gegensitze, wie sie in den Ideologien der Zeit
ans Tageslicht treten, die Zusammenarbeit fortzufithren. Mit
anderen Worten: die Liebe muss der letzte und hochste Gesichts-
punkt bleiben, unter dem in Zeiten ideologischer Vorurteile Zu-
sammenarbeit zwischen verschiedenen Nationalkirchen allein ins
Werk gesetzt und erhalten werden kann.



— 307 —

I1.

Diese Haltung der Duldung und Liebe, die wir hier fordern,
hat nun allerdings — soll sie nicht einfach Schwiche sein — ihre
ganz bestimmten theologischen Voraussetzungen. Diese Voraus-
setzungen sind gegeben darin, dass die Kirche sich zur Zusammen-
arbeit wie zur Arbeit iiberhaupt nicht selbst zu entschliessen hat,
sondern sich dazu nur von Gott rufen lassen kann. Den Ruf Gottes
aber kann die Kirche nur vernehmen, wenn sie iiber ihren Herrn
nicht selber verfiigen zu koénnen glaubt und den absoluten Grund
nicht als ihren Besitz oder gar Alleinbesitz in Anspruch nimmt.
Sie darf also das, was sie anderen verbieten will und soll, nicht
selbst tun, sondern muss den Mut haben, Gott allein die Ehre zu
geben, indem sie ihm, dem Lebendigen, dessen Geist weht, wo er
will, die Einheit und die Fihrung zu dieser Einheit hin iiberlisst.
Fir den einzelnen Christen, der glidubig in seiner Kirche steht,
bedeutet dies: wo Gott ruft, da steht am Anfang aller méglichen
Zusammenarbeit nicht ein menschlicher Arbeitsentschluss, sondern
die Erwidhlung Gottes, der seine Kinder nach seinem KEntschluss
zum Dienst am Bruder ruft; da verliert jedes Einheitsziel seinen
Ernst, weil der Mensch als alleiniges Subjekt des Handelns aus-
geschaltet und an seinen Bruder gewiesen ist, der ihm zufillig be-
gegnet — als der Bettler und Wegelagerer, von denen in den
Gleichnissen des Herrn immer wieder die Rede ist — und dem es
in dieser zufilligen Begegnung die Liebe zu erweisen gilt. Es ist
das Geheimnis dieser Liebe, dass sie das gerade Gegenteil von
allem zielbewussten Handeln ist: So ndmlich, wie Gott in seiner
Wahl, die er unter den Menschen trifft, uns verborgen und uner-
forschlich bleibt, so bleibt auch die Begegnung mit dem Bruder
in der Liebe, zu der wir durch die Wahl Gottes berufen werden,
uns durchaus verborgen, sie bleibt — mit den Augen der Welt
gesehen — zufillig. In der Verborgenheit dieser Liebe, die ein
Ertragen des anderen und seines Widerspruchs, die wesentlich
Feindesliebe ist, wird der Christ allein teilbhaftig der Offenbarung,
des Reiches der Gerechtigkeit und des Friedens, dessen Konig Gott
ist. Die Kinheit also, die die Ideologen vergeblich zu erstreben
suchen, fillt dem Kinde Gottes zu — wenn anders es seinem Bruder
die Liebe erweist — als die Verheissung, dass Gott in und durch
seinen unansehnlichen und wunrithmlichen Dienst am Bruder
dereinst sei alles in allem.



308 —

Diese von Gott gewollte Begegnung in der Liebe bringt aber
in die menschliche Existenz eine radikale Wandlung. Wo nimlich
Gott ruft, da wird das menschliche Wesen ins Gericht genommen
in der Weise, dass der Mensch in den Tod gegeben und zu einem
vollig neuen Leben erweckt wird. Diese grundlegende Tatsache
gilt es im Auge zu behalten, um zu verstehen, dass sich vom Ge-
danken der Erwihlung aus ein ganz neuer Ausblick ertffnet auf
alles, was menschlich heisst, als er vom blossen Humanum her
moglich war; es steht nun tiberhaupt nicht mehr der Mensch und
das, was sein Wesen, seine Veranlagungen und Fahigkeiten aus-
macht, zur Frage, sondern nur noch das, was an diesem Menschen
— er mag im iibrigen beschaffen sein, wie er wolle — von Gott her
geschieht. Und zwar erscheint nun dieses Handeln am Menschen
so sehr als Gottes Sache, dass es nie des Menschen Sache werden
kann, zu wissen, welches die Wirkung des gottlichen Handelns
im einzelnen sei: Gericht und Gnade, Sterben und Leben, wie sie
von Gott her dem Menschen zufallen, kénnen nie und nimmer
vorausberechnet und darum nie Sache eines organisatorischen Zu-
sammenschlusses — auch nicht eines sakralen Zusammenschlusses
— werden. Selbst dort — wir kénnen das nur andeuten —, wo durch
die von Gott gewollten Organe der Kirche die Gldubigen die hei-
ligen Sakramente empfangen, weiss Gott allein, wem sie zum
Heile und wem zum Tode gereichen. Jede kirchliche Organisation
und alle ihre sichtbaren Zeichen, aber auch jede Zusammenarbeit
der Christen in Werken der Liebe kénnen nur indirekte Hinweise
sein auf Gottes freies Handeln, Hinweise auf die Zusammenarbeit,
zu der er die Menschen ruft.

Von da aus erscheint auch die Stellung der Kirche als solcher
gegeniiber der Welt in einem klaren und eindeutigen Lichte:
Selbstverstindlich braucht die Kirche zur Erfiilllung ihres Auf-
trages an der Welt einen ganz bestimmten Bestand an Bekennt-
nissen, Dogmen, Ordnungen, Amtern und sichtbaren Zeichen.
Es ist wohl nicht notwendig, dies noch im einzelnen nachzuweisen;
betonen wir nur, dass wir an allen Institutionen, wie sie fir die
katholische Kirche von jeher gegeben waren, weiterhin und heute
mehr denn je in vollem Umfange festhalten. Allein, es gilt, sie im
richtigen Zusammenhang zu sehen, ndmlich im Zusammenhang
jenes Handelns Gottes am Menschen, wie wir es kurz dargestellt
haben: es gilt, den Institutionen der Kirche von der Botschaft
des Kreuzes und der Liebe her den richtigen Platz zuzuweisen



— 309 —

und sie in ihrer Bedeutung nicht zu iibersteigern — ansonst die
Gefahr iibergross wird, dass eine Art kirchlich-theologischer Ideo-
logie sich zu bilden und breitzumachen beginnt, die auf ihre Art
ebenso fatal ist wie jene profanen Ideologien. Diese Gefahr ist,
so scheint uns, heute innerhalb der verschiedenen christlichen
Kirchen wieder besonders gross und wird iiberall dort akut, wo das
Handeln Gottes in seiner Freiheit und Verborgenheit verkannt und
in einem vom theologisch denkenden Menschen ersonnenen Heils-
prozess vorweggenommen wird, dort auch, wo die Glaubensinhalte
— Bekenntnis und Dogma — in der Weise iiberschitzt werden,
dass sie nicht mehr als der wohl notwendige, aber doch immer
nur indirekte Hinweis auf die Wahrheit Gottes betrachtet, sondern
selbst als mit gottlicher ,,Substanz® ausgestattet angenommen
werden, dort schliesslich, wo die Einheit des Bekenntnisses der
Einheit im Glauben, die Kinheit der kirchlichen Ordnung der
Bruderschaft in Christo in voreiliger Weise gleichgesetzt wird,
wihrend doch nicht vergessen werden diirfte, dass Einheit unter
Menschen nur méglich ist im immer neuen, gliubigen, auf Gottes
kommende ,, Einheit® wartenden Ertragen der durch die Zwie-
spaltigkeit des Menschen selbst bedingten Antinomien des theolo-
gischen und christlichen Denkens.

Wir kennen dieses kirchlich-ideologische Kinheitsdenken mit
all seinen Gefahren aus der okumenischen Bewegung unserer
Tage, sofern sie immer wieder versucht ist, die zwischen den ein-
zelnen Kirchen bestehenden Gegensitze zu verwischen und die
Einheit in Gott in menschlichen Formulierungen und Verein-
barungen voreilig vorwegzunehmen, oder etwa in gross aufgezogenen
Gottesdiensten das Bild einer Einheit zu erwecken, die nicht da
ist. Wir kennen sie aber auch aus unserer altkatholischen Kirchen-
gemeinschaft, sofern in ihr die Bedeutung der in der Stille sich
vollziehenden personlichen Glaubensentscheidung und der briider-
lichen Begegnung in der Liebe verkannt und an ihre Stelle eine
allgemein-altkatholische ,,Uberzeugung® in unbedachter Weise zum
Ausgangspunkt offentlich-kirchlicher Betriebsamkeit genommen
wird.

Solchen Versuchen und Versuchungen gegeniiber kann es
unseres Erachtens nur eine Haltung geben: nédmlich die, dass wir
von allem, was die Kirche in ihrer sichtbaren Gestalt hat, zwar
ehrfurchtsvoll, aber stets bescheiden denken, indem wir bei aller
Treue und Liebe zur Kirche, der wir angehtéren und deren Einheit



— G —

wir herbeisehnen, fdahig bleiben, im Vertrauen auf den allezeit
gnidigen Gott, der auch den grossten Siinder begnadigt, jeden
Menschen, auch den Un- oder Irrgldubigen, daraufhin anzusprechen,
dass auch er Gottes Kind ist. Es muss also — auch dort sogar,
wo der kirchliche Bekenntnisstand voriibergehend bedroht er-
scheint — der Geist der Liebe und der Duldung vorherrschend
bleiben in der klaren Erkenntnis, dass die Offenbarung Gottes
sich in einem ganz anderen Raume vollzieht als in dem unserer
theologisch-ideologischen Auseinandersetzungen, ndmlich im Raume
der die Antinomien ertragenden Liebe. Jedenfalls darf heute, wo
die ganze Welt in verschiedene ideologische Lager auseinander-
zufallen droht, die Kirche die bestehenden Gegensidtze nicht noch
mehr verschirfen durch eine neue, christliche Ideologie, sondern
sie hat die Aufgabe, wenigstens in ihren eigenen Kreisen den Geist
der Duldung zu erhalten und der Welt zu zeigen, dass es nicht nur
moglich, sondern ganz allein sinnvoll ist, Zusammenarbeit auf dem
Grunde der duldenden Liebe zu leisten.

Diese Haltung bewusst und, wenn es sein muss, unter dem
Opfer heiss errungener Positionen einzunehmen, dazu hat die
Kirche von ihrem ureigensten Auftrag her, Kiinderin der Liebe zu
sein, ganz besonderen Anlass. Es muss ndmlich bedacht werden,
dass jede Ideologie, jeder Versuch also, einen menschlich-einseitigen
Einheitsgedanken im Absoluten selbst zu verankern und auf dieser
Grundlage die Menschen zur Zusammenarbeit zu sammeln, dem
menschlichen Machthunger entspringt. Gerade dieser menschliche
Machthunger, der in der Bildung von Ideologien heute seine
héchsten Triumphe feiert, ist das alte Wesen, das in den Tod ge-
geben werden muss, ist die Siinde, die der Liebe widerspricht und
.die uns der gnidige Gott vergeben muss, wenn anders wir in ihm
zur Zusammenarbeit kommen wollen. ,,Kirchliche® Zusammen-
arbeit kann sich darum heute letzterdings nur so erfiillen, dass
wir, uns als Christen gegenseitig davor warnend, die ideologischen
und mythologischen Michte dieses Aeons zu iiberschitzen, in
den uns immer wieder unterlaufenden Uberschéitzungen uns gegen-
seitig ertragen, uns also die Siinde des Machthabenwollens gegen-
seitig vergeben. In dieser gegenseitigen Vergebungsbereitschaft,
in diesem Ertragen des Widerspruches, der uns in der Siinde des
anderen, in seinem Machthunger immer wieder entgegentritt, ist
allein Gemeinschaft moglich, kann sich wirklich kirchliche Zu-
sammenarbeit vollziehen.



— 311 —

111,

Damit — so glauben wir — sind in Kiirze die theologischen
Voraussetzungen umschrieben, von denen hier erst eine sachliche
Zusammenarbeit der Kirchen, sei es auf international-altkatho-
lischem oder auf 6kumenischem Boden, auf die Dauer mdéglich
wird. Denn sachlich ist kirchliche Zusammenarbeit in dem Masse,
als sie der Sache Gottes und der wirklichen Lage des Menschen
gerecht wird, als sie mit andern Worten darum weiss, dass der
Mensch zur Zusammenarbeit nur gerufen werden kann von Gott,
der die Einheit selber ist, und als sie sich in voller Wirdigung der
menschlichen Zwiespéltigkeit vor jeder ideologischen Zielstrebig-
keit hiitet.

Unter diesem Gesichtspunkt muss auch die Praxis der kirch-
lichen Zusammenarbeit ins Auge gefasst werden. Hs wiirde aller-
dings zu weit fithren, wollten wir die praktischen Anwendungs-
moglichkeiten der von uns erarbeiteten theoretischen Richtlinien
hier bis ins einzelne zur Darstellung bringen. Wir miissen uuns
vielmehr mit einigen Andeutungen begniigen. Was zunéchst die
Zusammenarbeit auf international-altkatholischem Boden betrifft,
so ergibt es sich aus dem Gesagten ohne weiteres, dass wir Alt-
katholiken, auch wenn wir von Land zu Land und von Kirche
zu Kirche durch tiefgehende Meinungsverschiedenheiten getrennt
werden und uns gegenseitig nicht mehr ohne weiteres verstehen
sollten, doch nicht aufhéren diirfen, in Fiihlung miteinander zu
bleiben, sei es durch gegenseitige Besuche — wie sie vor allem
die Jugend in vorbildlicher Weise durchzufiithren sich bestrebt —,
sei es durch personliche Korrespondenz und fleissiges Studieren
der Presse. Und zwar darf uns das nicht einfach eine Sache der
Menschenfreundlichkeit, sondern muss uns ein heiliger Auftrag
sein, den wir in unserer Zeit der ideologischen Zerrissenheit als
Christen aneinander zu erfiillen haben. Ohne diese sténdige Fiih-
lungnahme gibt es auch nicht den sachlichen Dienst an Aufgaben,
die fiir den Altkatholizismus ihrem Wesen nach nur auf inter-
nationalem Boden erfiillt werden kénnen. Es ist nicht notwendig,
hier auf alle Punkte des Arbeitsprogrammes vom Berner Kongress
des Jahres 1925 hinzuweisen. HEs wird geniigen, zu erwéhnen, dass
es unter diesen solche gibt, die an die Beteiligten mehr nur technisch-
organisatorische Anforderungen stellen, so etwa der ldngst ge-
wiinschte Ausbau der Kongresse oder des internationalen Hilfs-



— 312 —

vereins, wihrend andere — wie etwa die dringend notwendige
Bibeliibersetzung oder die neuerdings geforderte Zusammenarbeit
auf liturgischem Gebiet — eine sehr intensive Fiithlungnahme und
eine dauernde wissenschaftliche Zusammenarbeit der Theologen
erheischen. Kin erster Versuch in dieser Richtung ist gemacht
worden, als es vor 11 Jahren im Blick auf die Oxforder Konferenz
galt, die Stellungnahme der altkatholischen Kirche zu dem Problem
Kirche, Volk und Staat zu umreissen und zu diesem Zweck ein
hollindischer, ein deutscher und ein schweizerischer Theologe zu-
sammenkamen. Wenn auch solch wissenschaftlich-theologische
Zusammenarbeit nicht immer zu positiven Ergebnissen fiihren
sollte, so ist sie doch von Bedeutung dadurch, dass sie zur theolo-
gischen Besinnung und Uberpriifung der eigenen Positionen nétigt
und die Vielfalt theologischer Auffassungen in ihrem relativen
Wahrheitsgehalt zu ertragen Anlass gibt. Sollte es sich in solcher
theologischer Auseinandersetzung zeigen, dass die Glaubensgrund-
lagen der Kirche bedroht erscheinen, so wird allerdings ein unmiss-
verstiandliches quod non das letzte Wort sein miissen, aber legitim
konnte ein solches Nein doch nur ausgesprochen werden in jenem
Geist der Duldung, der darum weiss, dass Gottes Geschehen letzter-
dings immer wieder ausserhalb jedes menschlichen, auch des wissen-
schaftlich-theologischen Bemiihens steht.

Das Gesagte gewinnt noch erhéhte Bedeutung auf dem Boden
der Okumene. Wo immer altkatholische Theologen berufen sind,
am kirchlichen Kinigungswerk mitzuarbeiten, kann es sich nicht
darum handeln, um einer ideologischen Einheit willen, deren Bild
etwa der Geschichte der ungeteilten Kirche des ersten Jahr-
tausends oder dem Idealbild einer zukiinftigen {iberkonfessionellen
Nationalkirche entnommen wire, die heutigen Gegensétze zwischen
den Kirchen zu verwischen; vielmehr ist es unsere Aufgabe, von
einer wahrhaft iiberlegenen Schau her die Gegensitze, wie sie
heute insbesondere zwischen der katholischen und der protestan-
tischen Grundhaltung bestehen, moglichst scharf herauszustellen
und sie einfach einmal fiir sich wirken zu lassen in der Hoffnung,
dass gerade dann, wenn wir diese Gegensétze sehen und anerkennen
lernen, wir der wahren Einheit, die Gott allein geben kann, niher
sind, als wenn wir sie selber voreilig herstellen wollen.

Wo die ortlichen Verhiltnisse es gestatten, diirfen wir dessen
ungeachtet uns nicht davor scheuen, an interkonfessionellen
Gottesdiensten teilzunehmen. Aber solche Gottesdienste sollten



— 313 —

nicht gefeiert werden im Blick auf eine Einheit, die noch gar nicht
besteht, sondern als Zeugnis der Einheit in Gott, deren wir in
Busse harren. Dabei ist es allerdings unerlisslich, dass wir von
Fall zu Fall genau festlegen, auf welcher Grundlage diese Gottes-
dienste durchgefiihrt werden sollen. Wihrend es z. B. maglich
sein sollte, mit Vertretern aller Kirchen zusammenzukommen,
wenn es gilt, zu einer Frage des praktischen Christentums, wie sie
der Stockholmer Bewegung und dem Weltbund am Herzen liegen,
Stellung zu nehmen, also etwa um den Weltfrieden zu beten, so
scheinen Gottesdienste auf der Grundlage der Lausanner Kon-
ferenz, also der Einheitsbewegung fiir Glauben und Verfassung, fiir
uns Altkatholiken vorldufig nur moglich zu sein in der Gemein-
schaft mit Vertretern derjenigen Kirchen, mit denen wir im Be-
kenntnis iibereinstimmen, nédmlich der anglikanischen und der
orthodoxen Kirchen. Unbegrenzt aber sollte unseres Erachtens
die Zusammenarbeit sein kénnen, wenn es sich in der ortlichen
Zusammenarbeit der Gemeinden und ihrer Seelsorger darum
handelt, im Armendienst und in Hilfsvereinen aller Art den Miih-
seligen und Beladenen dieser Welt zu helfen. Da kann und muss
dann der Grundsatz der Duldung zu seinem vollen Rechte kommen.

Wir haben mit Absicht die eigentlich biblisch-theologischen
Grundlagen der von uns entwickelten Anschauungen nicht weiter
erortert 1) und uns darauf beschridnkt, mit einer gewissen Kin-
seitigkeit auf die inneren und &dusseren Gefahren hinzuweisen, die
heute die kirchliche Zusammenarbeit bedrohen. Diese Gefahren
sind gegeben — zusammenfassend sei es noch einmal gesagt — in
einer unmerklichen, aber um so gefdhrlicheren Durchdringung der
kirchlichen Lebenswirklichkeit durch die Ideologien unserer Zeit.
Wir stehen damit vor einer sehr ernsten Situation, die unsere volle
Beachtung verdient. Bereits ist das Wort geprigt worden vom
totalen Ideologieverdacht, wonach alles, was die Menschen an
Ideen, Uberzeugungen und Glaubensinhalten ihr eigen nennen und
der Welt als Heilsbotschaft verkiinden, eine Sache nicht bloss
ihrer Einbildung, sondern vor allem auch ihres Machthungers sei.
Hiiten wir uns davor, dass auch die Kirche in den Augen einer

1) Vgl. dazu meinen Aufsatz: Staat und Kirche in der,, Neuen Schweizer
Rundschau®, Jahrg. 1937, Heft 3.



— 314 —

nach Wahrheit und Wirklichkeit sich sehnenden Welt diesem
totalen Ideologieverdacht verfillt und ihre Botschaft den ver-
ginglichen, liberalen, sozialen oder voélkischen Idealen zugeordnet
und schliesslich ihnen endgiiltig untergeordnet wird. Es koénnte
ja sein, dass einmal noch eine ganz andere Ideologie, vielleicht
eine aussereuropiisch-asiatische, die noch viel stiarker, umfassender
und radikaler wire als unsere heutigen, iiber unser Abendland
hereinbridche und uns alle verschlinge. In einem solchen Ringen
hielte dann und hélt auch heute schon nur eines stand : der schlichte
und einfache Glaube an den lebendigen Gott, der sich seinen Kin-
dern offenbart in der Barmherzigkeit, die sie selber unter sich iiben.
Angesichts der ideologischen Gefahren, die heute die Kirche be-
drohen, kann es nur eine Haltung geben: dass wir um die rechte
Demut fiir unsere Kirche kimpfen, auf dass sie als Kirche selbst-
los, eine Kirche der Liebe werde, frei von jedem ideologischen
Machtanspruch, frei fiir den Dienst, den sie an der Welt aus-
zurichten hat.

In diesem Kampfe um die wahre Demut hat unsere altkatho-
lische Kirche — so scheint uns — ihre besondere Aufgabe. Als
Minoritidt, d. h. als Kirche, die ohne jede Machtposition ist und die
eine solche auch nicht erstrebt, kann und soll sie, allein schon
durch ihre Existenz, der Welt ein Zeugnis sein dafiir, dass es
moglich ist, auch ohne Anlehnung an die Méchte der Zeit der
Hort einer vollgiiltigen christlichen Lebenswirklichkeit zu sein.
Es braucht, um Kirche zu sein und um als Kirche leben zu kénnen,
wirklich nichts anderes als die Treue zu Christus; denn durch
ihn und durch ihn allein hat sich uns Gott als die wahre , Einheit"
und die einzige ,,Macht” des Lebens endgiiltig und abschliessend
geoffenbart. Wenn die altkatholische Kirche dieser Wahrheit je
und je eingedenk bleibt und von dieser Wahrheit her den Auftrag,
den sie im Kreise der christlichen Grosskirchen hat, erfiillt, dann
wird sie auch in Zeiten, da der ihr gewiesene Weg in der Niedrigkeit
und in der Schwachheit ihr zu beschwerlich werden sollte, sich
jederzeit mit gutem Gewissen an das Wort halten diirfen, das Jesus
zu denen gesprochen hat, die, wie er, nur ihrer Schwachheit sich
rithmen wollten:

,,Fiirchte dich nicht, du kleine Herde.
Denn es ist eures Vaters Wohlgefallen,
Euch das Reich zu geben.”



— 315 —

Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, gab im Namen der Altkatho-
liken des Deutschen Reichs folgende Erklirung zu den Referaten ab:

Es ist sehr schwer, zu dem Gedankeninhalt der beiden Re-
ferate in Kiirze Stellung zu nehmen; ich hétte sie lieber als Gegen-
stand einer Studientagung gesehen. Aber ich mdchte doch wenig-
stens zum Ausdruck bringen, dass wir, die wir im Machtbereich
einer dieser ,,Ideologien” leben, als Kirche leben, die Dinge wesent-
lich anders sehen. Wir empfinden diese gedanklich glatten Dar-
legungen als gekiinstelt, als konstruiert; wir halten es fiir unberech-
tigt, in dieser Ideologie, wie es der erste Redner tat, eine ,neue
Religion® zu sehen, und empfinden es als gekiinstelt, sie zu einer
»Sakularisation der christlichen Reichsgotteserwartung” zu stem-
peln. Die Verschiedenheit unserer Standpunkte scheint mir darin
zu grinden, dass hier die Vielheit der Voélker als ,,durch Siinde
hervorgerufen” angesehen wurde, dass an einer Stelle sogar der
Ausdruck ,,der Siinde dienstbar” gebraucht werden konnte, wie
ja auch die vervielfiltigten Thesen von einer Ordnung ,in Statu
naturae lapsae“ sprechen. Ich halte es demgegeniiber mit dem
Bericht der ersten Sektion der Oxforder Konferenz, der man
gewiss keine Voreingenommenheit zugunsten der von mir gemeinten
»ldeologie” nachsagen kann, in dem es heisst:

,,Die Kirche betrachtet die Tatsache des Volkstums ungeachtet
seiner Vergiftung durch die menschliche Sundhaftigkeit wesens-
gemdiss als Gabe Gottes an den Menschen® (Bericht S. 110). — , Das
Bestehen schwarzer, weisser und gelber Rassen muss frok und ehr-
fiirchtig als eine Tatsache bejaht werden, die nach Gottes Willen
eine Fille von Moglichkeiten zur Bereicherung des Menschheits-
lebens einschliesst (ebenda S. 111).

In diesem Unterschied — ,,Des Missbrauchs durch die Siinde
fahig, aber urspriinglich und wesenhaft Gottes Gabe™ und ,,durch
die Siinde hervorgerufen® — in diesem Unterschied scheint mir
die Verschiedenheit unserer Anschauungen zu wurzeln, die wuns
zu einer ganz anderen Einstellung fiihrt, als die Referate sie er-
kennen liessen. Wenn iibrigens der erste Redner mit allen seinen
Folgerungen recht hitte, dann diirften den Christen nicht, wie es
giitigst geschah, die Rolle in der Stille vorsichtig Widerstrebender
eingeriumt werden, sondern dann miisste schon die Forderung
des offenen Kampfes auf die Gefahr des Martyriums gewagt
werden.



— 316 —

Leider reichte die Zeit nicht, den Vortrigen eine Aussprache
folgen zu lassen.

Der Vorsitzende, alt Bankdirektor Emil Frey-Vogt, Basel,
gab in seinem kurzen Schlusswort der Freude iiber das in jeder
Hinsicht gute Gelingen des Kongresses Ausdruck und dankte
allen denen, die an der Durchfiihrung desselben mitgearbeitet
hatten.

Im grossen Saal des Restaurants ,,Zur Borse™ vereinigten sich
anschliessend tiber 350 Géste zum Festbankelt des Kongresses.
Alt Direktor Emil Frey-Vogt ergriff im Laufe des Banketts das
Wort, um der Gemeinde Ziirich, dem Ortsausschuss und besonders
auch Bischof Dr. Adolf Kiiry fiir die feine Durchfithrung des
Kongresses zu danken. Weitere Ansprachen hielten Oberbiirger-
meister Merkt, der vor allem den Dank der auslindischen Géiste
vermittelte, Pfarrer Hugo Flury, der als Vizeprésident des christ-
katholischen Synodalrats der Schweiz dessen Griisse iiberbrachte,
Dr. I. Zugrav, Ruménien, der nochmals auf die Verbundenheit
der orthodoxen Kirchen mit dem Altkatholizismus zu sprechen
kam. Pfarrer Max Heinz, Zirich, erkliarte als Vizeprisident des
Ortsausschusses, dass alle Beteiligten die notwendigen Vorarbeiten
mit gleicher Freude geleistet hitten, in der Uberzeugung, einer
wichtigen Sache zu dienen. Der harmonische Verlauf des Kon-
gresses sei den Veranstaltern Dank und Genugtuung zugleich.
Leider sei es dem Présidenten des Ortsausschusses, Kirchgemeinde-
prasident A. Ochsner, wegen langer und schwerer Erkrankung nicht
moglich gewesen, an den Vorarbeiten der letzten Monate mitzutun.
Die Tatsache aber, dass die Durchfithrung des Kongresses durch
das Vorhandensein eines eigenen Kirchgemeindehauses wesentlich
erleichtert worden sei und dass alle Teilnehmer das Gefiihl gehabt
hatten, im eigenen Heim tagen zu diirfen, sei in erster Linie Herrn
Ochsner, dem einstigen Hauptinitianten des Kirchgemeindehaus-
baues, zuzuschreiben. So sel dessen Mitarbeit am Kongress in-
direkt doch als eine wesentliche anzusprechen.

Der Festabend

im grossen Saal der ,,Borse” vom Sonntagabend versammelte tiber
600 Teilnehmer und Géste des Kongresses und gab diesem selbst
einen wirdigen Abschluss.



— 317 —

Der Prigsident der Kirchgemeinde Ziirich, A.Ochsner-Kolb,
entbot den Gruss der gastgebenden Gemeinde und gab einen vor-
trefflichen Einblick in das geschichtliche Werden und in die
Organisation der christkatholischen Gemeinde zu Ziirich. Pfarrer
J. B. Couzi, La Chaux-de-Fonds, iiberbrachte die Griisse der
Christkatholiken in der romanischen Schweiz, zeichnete die Auf-
gabe der christkatholischen Kirche. Der Obmann der Minner-
vereinigung, Inspektor O. Ruhier, Bern, sprach besonders zu der
Minnerwelt, diese zu neuer Treue und kirchlicher Mitarbeit er-
munternd.

Diese drei Ansprachen wurden eingerahmt durch Vortrige
des Augustinerorchesters und der beiden Kirchenchére Melodia
und Caecilia.

Eine gesellige Zusammenkunft in den Restaurationsrdumen
der ,,Borse” folgte dem wohlgelungenen Festabend, an dem auch
zahlreiche Delegierte der am folgenden Tag stattfindenden Na-
tionalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz teil-
genommen hatten.

Zum Ausklang.

Nach dem Synodegottesdienst in der Augustinerkirche und
der Synode im grossen Saal des Kirchgemeindehauses ,,Zur Miinz*
nahmen iiber 300 Personen an einer Dampferfahrt nach Rapperswil
teil, wo im Hotel ,,Schwanen” das Mittagessen eingenommen
wurde. Die Seefahrt bot noch einmal willkommene Gelegenheit,
personliche Bekanntschaften zu vertiefen und sich iiber die Ein-
driicke des Kongresses auszusprechen.

Teilnehmer

am XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Ziirich,
25.—29. August 1938.

I. Schweiz,

Herr Dr. Ad. Kiiry, Bischof der christ- von Arx, Frau, Binningen.
katholischen Kirche der Schweiz, Bailly, Pfr., Rheinfelden.

Bern, Willadingweg 39. Bailly B., Frl., Rheinfelden.
Affolter L., Vikar, Olten. Baroz P., Genf.
Alberti K., Frau Pfr., Ziirich. Bertrand P., Prof., Genf.
Amiet B., Prof., Dr. und Frau, Solo- Betschmann L., Ziirich.
thurn. Bieli X., Olten.

Beziiger von Tageskarten sind uns nicht mit ihrem Namen bekannt geworden und konnten hier nicht
aufgefiithrt werden.



Béhmer J., Zirich.

Borchers K., Basel.

Bouvard P., Aarau.

Braendle, Frau, Dornach.

Bosch H. W., Zurich.

Brun Rud., Redaktor,
Ziirich.

Burgi A., Zurich.

Christen A., Frl., Olten.

Christoffel, Frau, Zirich.

Comment H., Pfr., Basel.

Degen W., Dr., Binningen.

Dietsehi U., Dr., Solothurn.

Disler C., Dr., Rheinfelden.

Diirst M., Frau, Ziirich.

Dirst-Wilhelm, Frau, Zirich.

Egger-Herzog E. und Frau, Bern.

Fehlmann, Frau, Genf.

Feldmeier J., Pfr., Schénenwerd.

Flury H., Pfr., und Frau, Méhlin.

Flury W., Prof., Ziirich.

Frey-Vogt E., a. Dir., Basel.

Frey W., stud. theol., Bern.

Frolich G., Zirich.

Frolich O., Zurich.

Gaugler, Prof. Dr., Bern.

(Gauthier L., Pfr., Genf.

Gilg, Prof. Dr., Bern.

Gilg O., Pfr., Luzern.

Gist Q., Zirich.

Goetz ., Zurich.

Gromann E. und Frau, Zirich.

Gschwind H., Pfr., Ziirich.

Gschwind 0., Vikar, Kaiseraugst.

Gurtler M., Binningen.

Hafner-Gurtler, Frau, Ruschlikon.

Hauser, Frau, St. Gallen.

Hauss, Frl., Zirich.

Heim R., Schénenwerd.

Heim W., Pfr., und Frau, St. Gallen.

Heinz A., St. Gallen.

Heinz M., Pfr. und Frau, Zirich.

Heinz P., Pfr., und Frau, Solothurn.

Herrle, Pfr., Starrkirch.

Herzog A., Bern.

Herzog H., Frau, Bern.

Herzog G., Frl., Bern.

Herzog, Frau, Rheinfelden.
Herzog W., Pfr., Laufen.
Herzog W., Lausanne.

Hofstetter Sophie, Schénenwerd.
Huwyler M., Frl., Zirich.

Isler, Dr., Aarau.

Janitzek, Prof. und Frau, Ziirich.
Jeker R. und Frau, Winterthur.
Jetzer K., Schlieren.

Kaufmann J., Basel.
Kaufmann-Herzog A., Frau, Bern.
Kessi-Kiiry, Frau Dr., Murgenthal.
Kielholz B., Frau, Aarau.

Kilehberg-

318 —

Koepfer R., Pfr., und Frau, Schaff-
hausen.

Kimmerly F., Sr., Ziirich.

Kiry B., Frau Dr., Bern.

Kiry G., Frl.,, Bern.

Kiiry U., Pfr., Dr. und Frau, Zirich.

Kurzmeyer A., Luzern.

Lehmann J., Bern.

Liitzelschwab A., Zirich.

Méader, Frau, St. Gallen.

Meier K., Pfr. und Frau, Olten.

Meier O., Niedergosgen.

Meier W., Dr., Bern.

Merz, Frau Dr., Binningen.

Merz, Frau, Binningen.

Metzger P., stud., Mohlin.

Moll A., cand. theol., Bern.

Miller E., Frau, St. Gallen.

Naef J., Basel.

Neuhaus C., Pfr. und Frau, Basel.

Neundorf A., Frl., Allschwil.

Nock E., Basel.

Ochsner-Kolb A. und Frau, Zitrich.

Paul-Kiummerli, Frau, Basel.

Peter A., Frl., Schénenwerd.

a Porta H. und Frau, Zurich.

Reber C. M., Bern.

Reichart-Meier, Frau, Zurich.

Reichart F., Zurich.

Richterich P., Pfr. und Frau, Biel.

Ritter A., Sr., Bern.

Roos, Dir., Aarau.

Roost, Frau, Thun.

Roth A., Pfr., Binningen.

Rothlin A., Olten.

Rothmund, Frau, Zirich.

Ruhier O., Inspektor, Bern.

Ruoss H., Pfr., Bern.

Rithy A. E., Pfr. und Frau, Kaiser-
augst.

Schlappner, Dr. und Frau, Olten.

Schmid-Carlin. A. und Frau, Basel.

Schmid, Herr und Frau, Kaiseraugst.

Schmid K., Frl., Ziirich.

Schnyder C. und Frau, a. Pfr., Ziirich.

Schonfeld, Dr., Genf.

Schorno H., Zirich.

Schulthess, Frau Dr., Basel.

Schwegler K., Zirich.

Servert, Frl., Ziirich.

Sontheim E., Dir., Zirich.

Stalder K., Pfr., Grenchen.

Steiner A, und Frau, Zirich.

Stocker E., Zurich.

Stoecklin A., Frl. Dr., Basel.

Stoecklin M., Frl., Basel.

Straumann A., Frl., Olten.

Studer A. und Frau, Ziirich.

Sulzbach H. und Frau, Ziirich.

Thanas J., Miss, Trimbach.



Triet J., Zirich.

Trog, Frau, Trimbach.

Vidiella B. und Frau, Zirich.
Vogel-Durr, Frau, Zollikon-Ziirich.
Vogt-Ammann, J. und Frau, Basel.
Wachter, Frl., Zirich.

Walker M., Solothurn.
Weber-Schladerer, Frau, Basel.
Wehrle C., Zurich.

319

Welte J., Zirich.

Werzinger, Frau, Basel.
Weymann A., Genf.
Wietlisbach J., Bern.
Willimann M., Pfr., Allschwil.
Wohlwend G., Schaffhausen.
Wyss (., Basel.

Zumsteg, Frl.,, Wettingen.

II. Deutsches Reich.
a) Altreich.

Herr E. Kreuzer, Bischof der alt-
katholischen Kirche Deutschlands,
Bonn, Schumannstr. 49.

Distel R., Dir. a. D., Stuttgart.

Hacker F., Pfr. und Frau, Kempten.

Heuschen, Pfr., Konstanz.

Hofmann E., Bottrop.

Kaminski, Pfr. und Frau, Witten.

Lutz K., Pfr., Freiburg i. Br.

Merkt, Dr., Oberbiirgermeister,
Kempten.

Michelis H., Pfr., Frankfurt.

Paulitschke L., Ordinariatssekretar,
Bonn,

Pfister P., Pfr. und Frau, Blumberg.

Rosch, Pfr., Dettighofen.

Schmidt, Margaretha, Konstanz.

Schorn P., Baden-Baden.

Steinwachs O., Dr., Dekan und Frau,
Mannheim.

Thiirlings A., Studienrat, Miinchen.

Vogel P. H., Pfr., Saarbriicken.

b) Ostmark (Osterreich).

Friedl H., Vikar, Wien.
Lehner H., Dir., Wien.
Nohel G., geistl. Rat und Frau, Wien.

Torok 8., Bistumsvikar und Frau,
Wien.

Unterberger A., geistl. Rat und Frau,
Graz.

III. Niederlande.

Herr Andreas Rinkel, Krzbischof von
Utrecht, Emmalaan 8, Utrecht.
Herr Henricus Th. J. van Vlijmen,
Bischof von Haarlem, Garenkokers-
kade 66, Haarlem.

van den Bergh J. A., Frl., Amersfoort.

Halbertsma, Frau Dr., Zeist b. Ut-
recht.

van Harderwijk, Pfr. em., s’Graven-
hage.

van Harderwijk, Frl., s’Gravenhage.

IV. Tsche

Herr Alois Paschek, Bischof der alt-
katholischen Kirche der Tschecho-
slowakei, Déllingerstr., Warnsdorf.

Kock M., stud. theol., Amersfoort.

Maan T., Dir. und Frau, Amsterdam.

Maan J., Diakon, zurzeit Bern.

Maan E., stud., Hilversum.

Molemann Th., Pfr. und Frau,
Ymuiden.

van Riel C. G., Prof. Dr., Amsterdam.

Rinkel C., Frl., Amersfoort.

van den Ven, Frl., Amersfoort.

van den Ven M. J. H., Frl., Schiedam.

choslowakei.

Petrék Vlad., Dr. Pfr., Vertreter des
Bischof Gorazd, Prag.

V. Polen.

Herr Padewski J., Bischof der alt-
katholischen Kirche von Polen.

Pronjéwisch G., Brest-Litowsk.

VI. Jugoslawien.

Cercek Gustav, Novisad.

Luketic J., Generalvikar und Frau,
Zagreb.



— 320 —

VII. Orthodoxe Kirchen.

Herr Erzbischof Germanos von Thyatira, Exarch des 6kumenischen Patriarchats
von Konstantinopel, London.

Jugoslawien.

Josic, Dr., Erzpriester, Vertreter des Ilic J., Dr., Universitatsprofessor,
HI. Synods der orthodoxen Kirche Belgrad.

Jugoslawiens, Belgrad. Josic, Frau Dr., Belgrad.
Rumiinien.
Tarangul O., Dr., Konsistorialrat, Ver-  Zugrav J., Dr., Universitdtsprofessor,
treter des HI. Synods der ortho- Vertreter des HIl. Synods der ortho-
doxen Kirche Ruméniens, Cernauti. doxen Kirche Ruminiens, Cernauti.

Tonita N. P., Abt, Bukarest.

Russiseche Kirche.

Therapont Hierodekan, Verweser des  Gousseff, Pfarrer in Ziirich.
Metropoliten Eulogius in Paris. Tschuboff, Erzpriester in Ziirich.

VIII. Anglikanisehe Kireche.

England.
R. G. Parsons, Lordbischof von South- Monahan A., Archdeacon, of Mon-
wark, Vertreter des Erzbischofs von mouth, Vertreter des Erzbischofs
Canterbury, London. von Wales, Monmouth.

Moss C. B., Rev., Abington.
Steer Fr., stud., Warminster.

Amerika.
Bloodgood J. F., Reverend, Vertreter Bloodgood, Mrs., Madison.
des Primas der amerikanisch- Hardy E. R., Rockie, Prof., New York.
bischoéflichen Kirche, Madison. Tomkins, Reverend, New York.

IX. Frankreich.
Distelr S., sen., Mulhouse. Disteli E., Mulhouse.

X, Giiste aus evangelischen Kirchen.

Custer A., Pfr., Zurich. Gantenbein, Pfr. Dr., Grabs.
Frey E., Dr., Redaktor, Zurich. Danell G. A., Stiftsadjunkt, Schweden.
Zimmermann, Pfr., Zurich.

Gedruckt bei Stampfli & Cie. in Bern.



	Bericht über den XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Zürich 25. - 29. August 1938

