
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 4

Artikel: Bericht über den XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Zürich
25. - 29. August 1938

Autor: Heinz, Max / Vogel, H. / Pfister, Paul E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404141

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404141
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 193 —

Bericht
über den

XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Zürich

25.-29. August 1938.

Bearbeitet von Max Heins, Pfarrer in Zürich.

Tagesordnung des Kongresses.

Donnerstag, den 25. August.

10 Uhr: Altkatholische Bischofskonferenz (im kleinen Saal
der Münz).

20.30 Uhr: Zwangloses Zusammensein der Kongressteilnehmer
im Hotel Elite (I. Stock).

Freitag, den 26. August.

8.30 Uhr: Hohes Amt mit allgemeiner Kommunion, Bischof
Küry.

9.30-12 und 14—17 Uhr: Theologische Studientagung (im grossen
Saal der Münz)1).
1. Referat: Kirche und Wort Gottes im Neuen

Testament (Prof. Dr. E. Gaugier, Bern).
2. Referat: Dogmengeschichtliches zum Begriff der

Tradition (Prof. Dr. A. Gilg, Bern).
3. Referat: Wort Gottes und Tradition im Alt¬

katholizismus, unter besonderer
Berücksichtigung der Utrechter Konvention

(Erzbischof A. Rinkel, Utrecht).
17 Uhr: Hauptversammlung des Willibrordbundes : Leitung

Pfr. H. Flury, Möhlin (im Unterrichtszimmer).
18.15 Uhr: Hauptversammlung des internationalen altkatho¬

lischen Hilfsvereins : Leitung Pfr. Dr. 0. Steinwachs,
Mannheim (in der Herzogstube).

') Die Referate werden später in der I. K. Z. veröffentlicht.

Internat. Kiichl. Zeitschrift, Heft i, 1938. 13



— 194 —

20 Uhr: Öffentliche Versammlung im Auditorium maximum
der Eidgenössischen Technischen Hochschule (am
besten zu erreichen mit Tram Nr. 10, Nr. 6, oder
mit der Drahtseilbahn E. T. H.).
Der christliche Glaube und die Verfassung der Kirche.
(Bedeutung der Edinburger Konferenz.)
Referenten: Bischof A. Küry.

Metropolit Germanos, Erzbischof von
Thyatira, Exarch des ökumenischen
Patriarchates von Konstantinopel
(London).
Lordbischof R. G. Parsons von Southwark

(London).

Samstag, den 27. August.

7.30 Uhr : Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen Führer
des Altkatholizismus.

8.15 Uhr: Anglikanischer Gottesdienst, gefeiert vom dele¬

gierten Bischof des Erzbischofs von Canterbury,
Lordbischof R. G. Parsons von Southwark.

9.15—12 und 14—16 Uhr: 1. Kongreßsitzung (im grossen Saal
der Münz).
1. Begrüssung durch den Präsidenten des ständigen

Kongressausschusses, a. Direktor E. Frey-Vogt,
Basel.

2. Wahl des Präsidenten und des Bureaus des

Kongresses.
3. Bericht des Sekretärs des ständigen

Kongressausschusses : Bischof E. Kreuzer, Bonn.
4. Ansprachen der Vertreter der dem Altkatholizismus

befreundeten Kirchen.
5. Erster Beratungsgegenstand: Das Wiederaufleben

alten katholischen Frömmigkeitsgutes
a) in der römisch-katholischen Kirche : Pfarrer

H. Vogel, Saarbrücken ;

b) in der protestantischen Kirche: Pfr.M.Heinz,
Zürich.

c) Schlussfolgerungen für die altkatholische
Kirche
aa) Deutschlands : Pfr. P. Pfister, Blumberg,



— 195 —-

bb) der Schweiz : Pfr. C. Neuhaus, Basel,
cc) Hollands: Prof. Dr. C. G. van Riel.

d) Diskussion.
16—18 Uhr: Garden-Party mit Tee, den Kongressteilnehmern

geboten durch die Gemeinde Zürich im Waldhaus
Dolder (Hinfahrt per Autocars ab Münz).

20 Uhr : Abendgottesdienst (Vesper) mit Ansprachen der
altkatholischen Bischöfe (öffentlich).

Sonntag, den 28. August.

9 Uhr: Gottesdienst mit allgemeiner Kommunion: Bischof
Küry, Predigt Bischof Kreuzer.

11—13 Uhr: 2. Kongreßsitzung (in der Augustinerkirche).
1. Wahl des ständigen Kongressausschusses.
2. Bestimmung des nächsten Kongresslandes.
3. Zweiter Beratungsgegenstand: Der Dienst der

Kirche an der Welt.

a) Kirche und Volk : Prof. Dr. van Riel, Amsterdam.
b) Möglichkeiten und Grenzen der international-

altkatholischen und der ökumenischen
Zusammenarbeit : Pfarrer Dr. Küry, Zürich.

13 Uhr: Festbankett im grossen Saal des Restaurants „zur
Börse" (Bleicherweg 5, Nähe Paradeplatz).

14.30 Uhr: Versammlung der Arbeitsgemeinschaft der Frauen¬
verbände: Leitung Frl. Peter, Schönenwerd (im
Unterrichtszimmer).

15 Uhr: Delegiertenversammlung des schweizerischen Ver¬
bandes christkatholischer Frauenvereine : Leitung
Frl. Peter. Vortrag von Frau Dr. P. Schulthess-
Reimann, Basel: Frauenaufgaben in heutiger Zeit
(im grossen Saal der Münz).

15 Uhr: Delegiertenversammlung der christkatholischen
Männervereinigung der Schweiz : Leitung Inspektor

0. Ruhier. Vortrag von Bezirkslehrer R. Heim,
Schönenwerd, über die altkatholische Kirche im
Spiegel der Literatur (im kleinen Saal des Restaurants

„zur Börse").
17 Uhr: Versammlung der Arbeitsgemeinschaft der Jugend¬

verbände. Leitung Willy Frey (in der Herzogstube).



— 196 —

17 Uhr: Jahresversammlung der Vereinigung christkatho¬
lischer Krankenschwestern und Fürsorgerinnen.
Leitung Sr. Franziska Kümmerli (im Unterrichtszimmer).

20 Uhr: Festabend der Gemeinde Zürich im grossen Saal
der „Börse" (I. Stock): Mitwirkung der Chöre und
des Augustiner-Orchesters, Ansprachen des

Gemeindepräsidenten von Zürich und von Vertretern
der christkatholischen Kirche der Schweiz.

Montag, den 29. August.
8.30 Uhr: Hohes Amt, Bischof Küry.

9.15-11 Uhr: Synode der christkatholischen Kirche der Schweiz
(im grossen Saal der Münz).

11.15 Uhr: Fahrt der Kongressteilnehmer und Synodalen auf
dem Zürichsee mit gemeinsamem Mittagessen in
Rapperswil (Hotel Schwanen).
Abfahrt: Dampferhaltestelle Bahnhofstrasse.

17.30-18 Uhr: Rückkunft in Zürich.

Verzeichnis der Mitglieder des ständigen Kongress¬
ausschusses und des Ortsausschusses.

1. Ständiger Kongressausschuss:
Alt Direktor Emil Frey-Vogt, Basel, Präsident.
Bischof Dr. Adolf Küry, Bern, Vizepräsident.
Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, Sekretär.

Auf den Kongress hin erweitert durch :

Kirchgemeindepräsident A. Ochsner-~Kolb, Zürich.
Pfarrer Max Heinz, Zürich.

2. Verwalter der Kasse des Kongressausschusses:
Max Gürtler, Basel.

3. Ortsausschuss:

Kirchgemeindepräsident A. Ochsner-Kolb, Zürich, Präsident.
Pfarrer Max Heinz, Zürich, Vizepräsident und Leiter des

Pressedienstes.

Pfarrer Dr. Urs Küry, Zürich, Sekretär.
Adolf $temer-Servert, Zürich, Finanzwesen.
Charles Wehrle, Zürich, Empfangs- und Quartierwesen.



197

1. Öffentliche Kundgebung im Auditorium Maximum
der Eidgenössischen Technischen Hochschule,

Freitag, den 26. August.

Der gegen 700 Sitzplätze fassende grosse Hörsaal war bis auf
den letzten Platz gefüllt, als Pfarrer Max Heinz als Vizepräsident
des Ortsausschusses die Anwesenden und vor allem die Herren
Referenten des Abends im Auftrag der Kongressleitung und im
Namen der christkatholischen Kirchgemeinde Zürich willkommen
hiess.

Mit kurzen Worten wies er auf die Bedeutung der letzten

grossen Kirchenkonferenzen hin und legte dar, wie der Altkatholizismus

von allem Anfang an die Mitarbeit an der Wiedervereinigung

der getrennten christlichen Kirchen als seine besondere Mission
erachtet habe.

a) Vortrag des Bischofs Dr. Adolf Küry, Bern.

Die Bedeutung der Edinburger Weltkonferenz.

Hochgeehrte Versammlung
Es mag verfrüht erscheinen, über die Bedeutung der

Weltkonferenz für Glauben und Verfassung in Edinburg zu reden.
Sie liegt noch zu nahe, um sich ein richtiges Urteil bilden zu
können. Allein sie ist nicht ein abgeschlossenes Ereignis für sich,
sondern eine Etappe einer allgemein kirchlichen, der ökumenischen
Bewegung, die im Jahre 1910 ihren Anfang genommen hat und
nun seit 28 Jahren immer weitere Kreise der christlichen Kirchen
der Erde umfasst mit der Tendenz, der Vereinigung der getrennten
Christenheit die Wege zu bahnen.

Das ist ein Ziel, das uns Christkatholiken schon lange
beschäftigt. Als unsere Väter in einer religiösen und kirchlichen Notlage

sich gezwungen sahen, sich in einer besondern kirchlichen
Gemeinschaft zu sammeln, fassten sie sofort die Vereinigung der

getrennten Kirche ins Auge. Sie spürten am eigenen Leib, welch
tiefe Wunden kirchliche Trennung schlägt. Man befasste sich
damit schon auf dem ersten Altkatholikenkongress in München
i. J. 1871, hierauf auf den von Döllinger einberufenen
Unionskonferenzen in Bonn 1874 und 1875, auf den Synoden der
verschiedenen altkatholischen Kirchen, seit 1892 auf den Inter-



— 198 —

nationalen Altkatholikenkongressen, in der Internationalen Kirchlichen

Zeitschrift mit einem starken Glauben und einem kühnen
Optimismus trotz Ungunst der Zeit.

Es war für uns Christ- und Altkatholiken eine grosse Genugtuung,

als der Gedanke der Einigung der Kirchen i. J. 1910 von
einer Kirche aufgegriffen wurde, mit der wir besonders
freundschaftliche Beziehungen gepflegt hatten, von der bischöflichen
Kirche der Vereinigten Staaten, einer Tochterkirche der Kirche
von England. Auf ihrer Generalsynode des Jahres 1910 wurde
eine Kommission mit dem Auftrag bestellt, alle Kirchen zu einer
Weltkonferenz zur Beratung der kirchlichen Wiedervereinigung
einzuladen. Nach gründlichen Vorberatungen trat die Konferenz
i. J. 1927 in Lausanne und zum zweitenmal i. J. 1937 in Edinburg
zusammen. Die erste Konferenz war von einem Manne geführt,
der mit uns schon früher gute Beziehungen gepflegt und an unserm
6. internationalen Altkatholikenkongress in Ölten teilgenommen
hatte, dem feinsinnigen und frommen Bischof Brent der
amerikanisch-bischöflichen Kirche.

Wichtig wurde die Tatsache, dass die Generalsynode mit
wenigen Worten ein festumrissenes Programm zu umschreiben
verstand, das der Bewegung von vorneherein eine bestimmte Richtung

gab. Eingeladen sollten alle christlichen Gemeinschaften
werden, „soweit sich diese zu unserm Herrn Jesus als Gott und
Heiland bekennen". Als Verhandlungsgegenstände wurden solche
in Aussicht genommen, die in das Gebiet of faith and order
gehören. Faith — Glauben im Sinne von Glaubensinhalt als

Inbegriff der in der Offenbarung gegebenen, in den
ökumenischen Bekenntnissen formulierten Glaubenswahrheiten und
Order im Sinn der festen Formen göttlicher Einrichtungen,
die zum Wesen der Kirche gehören. Order ist mit
Kirchenverfassung nicht zutreffend übersetzt. Der Begriff umfasst das

Wesen der Kirche, des Amtes, des gottesdienstlichen Lebens und
der Sakramente.

Schon in Lausanne wurde deutlich, wie wesentlich für die

ganze Arbeit eine Verständigung über das Wesen der Kirche sei

und wie gerade darüber die Ansichten weit auseinandergingen.
In Edinburg wurde das noch deutlicher. Hatte man sich über
den so wichtigen Punkt — die Lehre von der Gnade — einigen
können, die Ansichten über die Kirche gingen weit auseinander.
Der gewählte Fortsetzungsausschuss möchte nun zuallererst dieses



— 199 —

Thema gründlich untersuchen. Dies ist verständlich; wenn die

getrennten Christen sich zur einen Kirche, zur Una sancta,
zusammenfinden wollen, muss vor allem Klarheit über die
Natur der Kirche vorhanden sein. Keine Kirche, weder die
orthodoxe des Ostens, noch die römisch-katholische, noch die

anglikanische, noch eine solche der Reformation haben das Wesen
der Kirche in bestimmte dogmatische Sätze, in Bekenntnisformeln
zu umschreiben gesucht, und doch bekennen alle im nizäischen
Bekenntnis: „Ich glaube an eine heilige, katholische und apostolische

Kirche."
Der Weltkonferenz war von vielen Seiten keine günstige

Prognose gestellt worden. Eine Einigung auf dem Boden des

Glaubens und der Verfassung wurde geradezu als aussichtslos
bezeichnet, hingegen glaubte man, die Kirchen unbeschadet der
Verschiedenheit der Glaubensanschauungen auf dem Boden des
praktischen Christentums viel leichter einigen zu können. Aus solchen

Erwägungen entstand die Weltkonferenz für praktisches Christentum.

Sie ist zweimal, i. J. 1925 in Stockholm und 1937 in Oxford,
zusammengetreten. Es hat sich aber im Laufe der Jahre
herausgestellt, dass es auf die Dauer nicht angeht, eine Zusammenarbeit
auf dem Boden des praktischen Christentums unabhängig von
allen Glaubensfragen durchzuführen, und dass es unmöglich ist,
Ethik von der Dogmatik zu trennen, da ethische Anschauungen
ihre Quelle im Glauben haben und vom Glauben bestimmt werden.
So schnitten sich die Arbeitsgebiete der beiden Konferenzen,
besonders als auch für Stockholm offenbar wurde, wie grundlegend

eine Einigung über das Wesen der Kirche sei, wenn man
sich über die Auswirkung der Kirche im praktischen Leben, in
der Öffentlichkeit, in Volk, Staat und Familie verständigen will.
Aus dieser Erfahrung erwuchs der Plan, die beiden Bewegungen in
eine Organisation zusammenzufassen, was in Oxford und Edinburg
grundsätzlich beschlossen worden ist.

Das Programm der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung
war trotz seiner Bestimmtheit so weit gefasst, dass Katholiken
und Protestanten sich zur Aussprache treffen konnten — Katholiken

im ursprünglichen Sinn des Wortes verstanden —, nicht
beschränkt auf Römisch-Katholiken, sondern Orthodoxe, Anglikaner,
Altkatholiken umfassend. Mit Ausnahme der römisch-katholischen
waren in Lausanne und Edinburg alle bedeutenden Kirchen
vertreten, in Edinburg 122, Kirchen, die bisher einander fremd, gleich-



— 200 —

gültig, ablehnend, ja feindselig gewesen waren. Ein Schauspiel
wurde der Christenheit kund, wie sie es noch nie erlebt hatte.
Die Teilnehmer einträchtig und bereitwillig, alle die Punkte zu
besprechen, die zur Trennung geführt, blutige Verfolgung und wilde
Religionskriege verursacht hatten. In die Mauer konfessioneller
Vorurteile und Engherzigkeit wurde eine Bresche gelegt, die seither
durch neue Bemühungen erweitert worden ist, ohne dass eine
Kirche genötigt worden wäre, etwas von ihrem Glaubensgut zu
verleugnen oder aufzugeben. Das ist eine Tatsache von nicht zu
unterschätzender Bedeutung.

Das gemeinsame positive Bekenntnis zu Jesus Christus hatte
die wunderbare Wirkung, dass alle geeint im Glauben an denselben
Herrn und Heiland auf den Konferenzen sich in gemeinsamen
Gottesdiensten zusammenfanden, um in Verkündigung des Wortes,
gemeinsamen Liedern und Gebeten Gott den Allmächtigen zu
verherrlichen. Diese gemeinsamen Gottesdienste wurden zu
ergreifenden und erhabenen Erlebnissen, wie sie die ersten
Gläubigen in Jerusalem an Pfingsten erfahren haben: „Wir hörten
sie in unsern Sprachen verkünden, was Gott Grosses gewirkt."
Apg. 2, 11.

Auf diesen Konferenzen werden keine Einigungsformeln
gesucht und keine Beschlüsse gefasst, um das grosse Werk zu schaffen.
In Lausanne beschränkte man sich darauf, alle die Punkte, über
die man sich einigen konnte und über die man auseinanderging,
in Berichten zusammenzustellen, um sie den einzelnen Kirchen
zur Begutachtung vorzulegen. Eigentliche Unionsverhandlungen
zwischen den Kirchen werden diesen überlassen. Eine ähnliche
Methode hat man in Edinburg eingeschlagen, nur wollte man
hier, wie der Präsident in seiner Eröffnungsrede angedeutet hat,
sie so gestalten, „dass sie eine bestimmte tloffnung einschliesst,
dass wir durch freundschaftlichen Gedankenaustausch zu
möglichst weitgehender Einheit kommen".

Der Edinburger Konferenz wurde ein stattlicher Band
vorgelegt: „Ein Jahrzehnt positiven Fortschrittes in der
Unionsbewegung in den Jahren 1927—1937." Darin werden 55 Versuche
erwähnt, die zur Anbahnung kirchlicher Einigung von verschiedenen

Kirchen unternommen worden sind. 14 beziehen sich auf
europäische, 17 aufnordamerikanische, 12 auf asiatische, einer auf
australische und zwei auf afrikanische Kirchen. In 38 Fällen
haben bis jetzt getrennte Kirchen sich geeinigt, andere sind noch



— 201 —

hängend, wieder andere sind ergebnislos verlaufen. Das ist gewiss
eine erfreuliche Feststellung. Besonders die angelsächsische Welt
ist von der Bewegung stark ergriffen, die durch die Edinburger
Konferenz neue Impulse erfahren hat. Ein amerikanischer Kirchenführer

konnte kürzlich auf einer Kirchenversammlung erklären:
„Noch nie sind die Kraftströme der kirchlichen Einigungsbewegung
so mächtig gewesen wie jetzt."

Höchst anregend wirkt die Bewegung auf die theologische
Wissenschaft. Der Umstand, dass alles Interesse um das Wesen
der Kirche geht, hat zur Folge, dass der Kirchenbegriff beliebter
Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung geworden ist. Bis
tief in den Protestantismus hinein betrachtet man heute die Kirche
nicht mehr als eine geschichtlich gewordene Erscheinung, sondern
als eine dem Wesen des Christentums eigentümliche Einrichtung.
Auch römisch-katholische Theologen befassen sich eingehend mit
diesem Studium. In ihren Kreisen erkennt man, wie ungenügend der
etwas äusserlich gefasste Kirchenbegriff ist, wie er seit der
Gegenreformation durch den Jesuiten Bellarmin herrschend geworden
ist oder wie er im römischen Gesetzbuch zum Ausdruck kommt.
Man geht auf die Quellen der heiligen Schrift und die Kirchenväter

zurück. Nach einem Vortrag des lutherischen Superintendenten

Zöllner auf der Vorkonferenz des Jahres 1930 in Murren
hat man in der deutschen evangelischen Kirche unter dem
Eindruck von Lausanne umzulernen begonnen. Besonders akut sei
die Frage, ob die Kirche oder das Wort Gottes primär sei. Bei der
Betrachtung der Dinge sei man zum Schluss gekommen, die
Kirche sei primär.

Die Skizze von der Bedeutung der ökumenischen Konferenz
wäre lückenhaft, wenn nicht noch kurz ihre Wirkung auf die
römisch-katholische Welt gestreift würde. Der Papst hat die
Beteiligung an solchen Unionsgesprächen verboten, und die
Konferenzen wie ihre Führer sind von höchster Stelle bis in das letzte
klerikale Blättchen mit Geringschätzung behandelt worden. Für
Rom ist die Lösung ja höchst einfach, die nichtrömische Christenheit

hat sich dem Papst bedingungslos zu unterwerfen. Allein
trotzdem erschienen auf den grossen Konferenzen römisch-katholische

Beobachter, und allmählich brach sich, wenn auch erst an
der Peripherie, eine neue Auffassung Bahn. Als i. J. 1910 der
römisch-katholische Theologieprofessor Prinz Max von Sachsen
in Fribourg in der Zeitschrift „Roma e l'Oriente" die bisherige



— 202 —

päpstliche Einstellung zur orthodoxen Kirche des Ostens ablehnte
und einer Verständigung zwischen dem Westen und Osten das

Wort redete, weil der Osten für den Westen wertvolles Gut besitze,
wurde der Aufsatz verboten, die darin enthaltenen Anschauungen
vom Papst selbst verurteilt und der Verfasser zum Widerruf
genötigt. Heute huldigen römisch-katholische Fachgelehrte, die sich

mit der Union beschäftigen, allgemein dieser einst verurteilten
Auffassung. Sie erblicken in der Orthodoxie des Ostens eine

wertvolle, ja notwendige Ergänzung des abendländischen Katholizismus

in der künftigen Una sancta. Ebenso erfährt der
Protestantismus eine neue Beurteilung. Offen wird eine Revision der

Vorstellungen über ihn für notwendig erklärt. Man erblickt in
der Reformation nicht mehr einen blossen Abfall von der Wahrheit,

sondern sieht die Schuld der damaligen Kirche ein und
versteht ihre religiösen Werte zu würdigen. „Wenn die Kirche
wahrhaftig christlich und katholisch gewesen wäre, urteilt ein
römischkatholischer Theologieprofessor, dann hätte es keiner Reform und
daher auch keiner Reformation bedurft 1)." Die Hindernisse einer

Einigung der Kirche sieht er nicht nur bei den protestantischen
Kirchen, sondern auch bei seiner eigenen. Eine Einigung hält er
nur für möglich, „wenn die Katholiken wirklich katholisch, die
Orthodoxen des Ostens wirklich apostolisch und die Protestanten
wirklich evangelisch werden 2)"'. Die geeinte Kirche, die mit der

heutigen römisch-katholischen nicht identisch sein werde, werde
durch die Union eine ganz andere. Ein belgischer Dominikaner
entwickelt in einem letztes Jahr erschienenen Buch ähnliche
Gedanken. Auch er erkennt in der orthodoxen und in der protestantischen

Kirche religiöse Werte, auf die sie bei einer Vereinigung mit
Rom nicht verzichten mussten, sondern die die geeinte Kirche
bereichern würden, wie sie durch diese eine Bereicherung erfahren
würden 3).

Vor einigen Jahren hat der Papst Konferenzen, die von einer
anglikanischen Kommission im Auftrag des Erzbischofs von
Canterbury mit römischen Gelehrten — Kardinal und Erzbischof
Mercier stand an ihrer Spitze — begonnen wurden, verboten. Heute
treffen sich römisch-katholische mit orthodoxen Unionsfreunden,

J) A. Rademacher: Die Wiedervereinigung der christlichen Kirchen.
Bern 1937, S. 24.

2) A. a, O. S. 98.
3) M. J. Congar: Chrétiens désunis. Paris 1937, S. 323.



— 203 —

römisch-katholische mit protestantischen zu Religionsgesprächen.
So bildet sich nach und nach eine neue Atmosphäre konfessioneller
Einsicht, die beachtens- und begrüssenswert ist.

Es wäre aber doch eine grosse Täuschung, wenn man bei aller
Wertschätzung dieser Unionsbestrebungen glauben würde, die

Erreichung des Zieles sei nur noch eine Frage der Zeit. Die
Einsichtigen wissen genau, wie zahlreich und gross die Schwierigkeiten

noch sind. Bei den praktischen Erfolgen kirchlicher
Einigung, wie sie erwähnt worden sind, handelt es sich um Kirchen,
die nicht durch tiefgehende dogmatische und kulturelle Gegensätze

getrennt waren. Es sind leichtere Fälle. Eine entschieden katholische

Kirche hat sich bis jetzt noch nicht mit einer entschieden

protestantischen vereinigt. In Edinburg kam der Gegensatz
zwischen katholischer und protestantischer Auffassung scharf zum
Vorschein, als über das Wesen der Kirche, die Gemeinschaft der
Heiligen, das Amt. die Sakramente gesprochen wurde. Aber auch
im protestantischen Lager wurde eine tiefe Kluft sichtbar, die
fast unüberbrückbar schien, zwischen den Kirchen, die an den
Bekenntnissen des 16. Jahrhunderts festhalten, und den andern —
angelsächsische Freikirchen —, die darauf keinen Wert mehr legen.
Die katholischen Teilnehmer sahen sich immer wieder in die Lage
von Zuschauern versetzt, wenn versucht wurde, zwischen diesen

Richtungen Brücken zu schlagen. Ein grosses Stück Arbeit war
diesem Beginnen gewidmet. Zweifellos wird durch die Religionsgespräche

der konfessionelle Geist auch gestärkt. Man fängt das

eigene Glaubensgut in den Auseinandersetzungen mit andern erst
recht an zu schätzen. Die Behauptung, die besonders von
amerikanischer Seite erhoben worden ist, die Zerrissenheit der Christenheit
sei ausschliesslich auf das Konto menschlicher Schuld zu setzen,
ist nicht durchgedrungen. Trotzdem die Wahrheit nur eine sein

kann, so wirkt sie sich unter verschiedenen Völkern und
Kulturen in mannigfacher Weise aus. Das ist eine unbestreitbare
Erkenntnis.

Nicht nur religiöse und kirchliche, sondern auch politische und
kulturelle Verschiedenheiten erschweren eine Verständigung, ja
man konnte sich in Edinburg nicht des Eindrucks erwehren,
dass diese heute wieder mehr ins Gewicht fallen als vor noch
zehn Jahren. Hemmend wirkt die Tatsache, dass den
kirchlichen Führern die Volksmassen nicht folgen. Ihnen geht —
einige Kirchen der Neuen Welt ausgenommen — das Verständnis



— 204 —

und das Interesse für kirchliche Einigung ab, sie stecken zu tief
in konfessionellen Vorurteilen oder sind der Gleichgültigkeit
verfallen.

Es ist noch ein weiter Weg zur Einigung der Kirche. Ihre
Zerrissenheit ist nicht von heute, die Einigung kann nicht von morgen
sein. Allein der Glaube an die Una sancta wird in unsern Tagen
so lebendig wie noch nie in der Christenheit. Er gründet sich auf
den Glauben an den einen Herrn. Es ist nur ein Herr, deshalb

nur eine Kirche. „Wo Christus ist, da ist die katholische Kirche" —
ist das Bekenntnis einer der ersten grossen Märtyrer der Kirche.
So möge die Christenheit heute inniger denn je beten: „Wir glauben
an eine heilige, katholische und apostolische Kirche." Sie möge
damit die Bitte der ersten Christengemeinde verbinden: „Mara-
natha: Unser Herr komme."'

b) Vortrag des Metropoliten Germanos, London.

Die orthodoxe Kirche und die Einigungsbestrebungen.

Es sind viele Jahre vergangen, seit ich zum ersten Male
Gelegenheit hatte, an Ihrem Kongress teilzunehmen und im Namen
des ökumenischen Patriarchates, das zu vertreten ich die Ehre
habe, zu Ihnen zu sprechen. Ich freue mich deshalb, dass mir
abermals eine solche Gelegenheit geboten ist, und ich möchte
Ihnen dafür meinen herzlichsten Dank sagen, vor allem meinem
sehr lieben Bischof Küry, der das ökumenische Patriarchat zu
dieser Tagung einlud. Diese liebenswürdige Einladung erinnert
mich, namentlich im Zusammenhang mit Bonn, an eine frühere
Aufforderung zur Teilnahme, zu Beginn der Organisation der
altkatholischen Bewegung, die ausging vom Streben nach
gegenseitigem Verständnis und der Wiedervereinigung der Kirchen.
Die heutige Einladung ist dem ökumenischen Patriarchat besonders
willkommen, einmal, weil die östliche Kirche von Anfang an in
der altkatholischen Bewegung eine enge Verwandtschaft zwischen
ihrer eigenen Lehre — die sich auf die ersten sieben ökumenischen
Konzilien und die Tradition der ersten acht Jahrhunderte gründet
— und jeder anderen Lehrmeinung sah, die sich die Übertreibungen
und Neuerungen der römisch-katholischen Kirche fernhält. Aber
noch aus einem andern Grunde: Wiederholte Fühlungnahme, die
sich auf einen langen Zeitraum erstreckt und neuerdings durch
Verhandlungen zwischen Theologen der beiden Kirchen in Genf,



— 205 —

Lausanne und vor allem 1931 in Bonn wieder eifrig aufgenommen
wurde, hat uns überzeugt, dass nur äussere Gründe noch nicht
zur vollen Interkommunion zwischen unseren beiden Kirchen
geführt haben, die in allem Wesentlichen so sehr übereinstimmen.
Diese äusseren Gründe haben auch bis jetzt die orthodoxe Kirche
verhindert, den ihr unterbreiteten Bericht zu prüfen und sich
offiziell dazu zu äussern.

Als Übermittler solcher Gefühle seitens des ökumenischen
Patriarchates überbringe ich Ihnen die herzlichen Grüsse
Sr. Heiligkeit des ökumenischen Patriarchen Benjamin und des

heiligen Synods von Konstantinopel und deren heissen Wunsch,
dass Ihre auf der apostolischen Tradition wie auf einem festen
Felsen ruhende Kirche ihr Hirtenamt und ihre aufklärende Arbeit
zum Wohle der ihr anvertrauten Herde und zur Förderung einer
allgemeinen Einigung ungehindert fortsetzen könne. Dafür betet
unsere heilige orthodoxe Kirche täglich.

Bevor ich Ihnen kurz die Haltung der östlichen Kirche gegenüber

den Einigungsbewegungen auseinandersetze, an denen ich als

deren Vertreter teilnehmen durfte, möchte ich einige Bemerkungen
über den Geist vorausschicken, der in der östlichen Kirche in
bezug auf dieses Problem vorherrscht.

1. Der die orthodoxe Kirche beherrschende Geist.

Es ist oft gesagt worden, nicht nur von Theologen der Kirche
von Rom, sondern auch von solchen der östlichen Kirche, dass

deren Beteiligung an Konferenzen für die Wiedervereinigung, an
denen auch Protestanten extremster Richtung teilnehmen, eine

Abweichung vom strengen orthodoxen Geist bedeute. Diese

Kritiker vergessen aber, dass das System der orthodoxen Kirche
nicht mit dem Maßstab römischer Ausschliesslichkeit gemessen
werden darf, denn die römische Kirche hat ihr Lehrsystem
entgegen den allgemeinen Grundlagen der alten Kirche entwickelt.
Sie trachtet es allen Anhängern abweichender Lehren aufzuzwingen
und weigert sich, in irgendwelche Verhandlungen darüber
einzutreten. Die orthodoxe Kirche dagegen, die von Anbeginn an

vom Geist der freien Diskussion und der freien Forschung
durchdrungen war, ist von diesem Geist nie abgewichen, auch in den
dunkelsten Jahrhunderten ihrer Geschichte nicht. Oft und oft
im Laufe der Zeiten hat sich die orthodoxe Kirche nicht nur mit
Häretikern, die sich seinerzeit von ihr getrennt hatten, sondern



— 206 —

auch mit Rom und Protestanten in Verbindung gesetzt. Sie
versuchte in verschiedenen Unterhandlungen zu einer Einigung zu
gelangen, was aber ergebnislos verlief. Ein wichtiger dokumentarischer

Beweis hiefür ist die Korrespondenz des Patriarchen
Jeremias IL mit den Protestanten. Beispiele einer autokratischen
Vorherrschaft, die in der modernen Geschichte gewisser Sektionen
der östlichen Kirche gefunden werden könnten, werden sich bei

genauer Prüfung als dem Geist der orthodoxen Kirche durchaus
fremd erweisen. Sie sind lediglich durch politische Zweckmässigkeit

und Vorherrschaft bestimmt. Daraus darf aber nicht
abgeleitet werden, dass jemals Zweifel an der unerschütterlichen
Überzeugung der orthodoxen Kirche aufgetreten wären, dass sie
die eine, heilige, katholische und apostolische Kirche sei, wie dies

täglich im Kredo erklärt wird; noch auch, dass anderseits ihre
erklärte Freiheit bis zur Grenze der Anarchie gehe. Für diese

freie Entwicklung und Bewegung in der östlichen Kirche gibt es

zwei Gründe : Einmal hat sie, im Gegensatz zur römischen, niemals
im Laufe der Entwicklung ihrer Lehre ihre Dogmen durch die
leitende Behörde, den ökumenischen Synod, offiziell begrifflich
festlegen lassen; dadurch können diese nicht offiziell definierten
Lehren in aller Freiheit sowohl intern, d. h. zwischen den
orthodoxen Theologen, wie auch mit Aussenstehenden diskutiert
werden. Mit diesem Vorgehen folgt die Kirche dem von Gregorius
von Nazianz aufgestellten Grundsatz. Heute wird von den
orthodoxen Theologen allgemein zugegeben, dass moderne, selbst
offiziöse Formulierungen von Dogmen nicht nur diskutiert, sondern
auf Grund der heiligen Schrift und der Tradition der alten Kirche
sogar revidiert werden können. Das gilt auch für andere
Formulierungen, namentlich für solche, auf die nach allgemeiner
Anschauung gewisse fremde — westliche — Einflüsse eingewirkt
haben, welche im Kampfe um die Vorherrschaft ihre strittigen
Ansichten durch Lehren der orthodoxen Kirche zu stützen suchten.

Feststellungen orthodoxer Theologen an dem kürzlich abgehaltenen
panorthodoxen theologischen Kongress in Athen bestätigen diese

Ansicht. Ebenso bestätigen auch einige namentlich von
russischen Theologen verfasste neue Veröffentlichungen über den
Einfluss westlicher Theologie auf die Entwicklung der russischen,
dass diese Überzeugung innerhalb der östlichen Kirchen mehr und
mehr an Boden gewinnt.



— 207 —

Zweitens lehrt die orthodoxe Kirche nicht, dass die Gnade
Gottes nur und ausschliesslich in ihr ruhe, sondern sie glaubt,
dass diese überall zugegen ist, wo Christus gepredigt wird, so wie
es der Apostel sagt. Die orthodoxen Theologen haben das Wort:
„extra ecclesiam nulla salus" nie im Sinne der Kirche von Rom
anerkannt. Die orthodoxe Kirche lehrt, dass der Christ mit
Gewissheit die Erlösung in ihr finden kann, da sie durch göttliche
Gnade von Jesus Christus dazu befähigt wurde. Sie schliesst
aber nicht aus, dass die Erlösung auch ausserhalb ihr erlangt
werden kann. Einzig dadurch erklärt sich der von der orthodoxen
Kirche von Anfang an aufgestellte Grundsatz, nach welchem von
Geistlichen einer andern, ihr aber nahestehenden Kirche
vorgenommene geistliche Handlungen und sogar die Spendung der
Sakramente von ihr als gültig anerkannt werden können, wenn
aus äusseren Gründen kein orthodoxer Priester verfügbar ist.
Diese Beispiele beweisen die Fortdauer des am ersten ökumenischen

Konzil herrschenden freien Geistes, aus dem heraus damals
beschlossen wurde, aus „Verwaltungsgründen" auch Priester
zuzulassen, die die Weihe nicht von ihr erhalten haben.

2. Die Enzyklika des ökumenischen Patriarchats (1920).

Als das ökumenische Patriarchat zu Beginn des Jahres 1920

seine bekannte Enzyklika zur Gründung einer Kirchenliga an
alle christlichen Kirchen versandte, hatte es den Aufruf Amerikas
zur Teilnahme an der vorgeschlagenen christlichen Weltkonferenz
über „Glauben und Verfassung" (deren vorberatende Versammlung
im August 1920 in Genf stattfand) noch nicht erhalten. Was
hatte das Patriarchat zu diesem Vorgehen bewogen Das erklärt
in Kürze die Enzyklika selber. Es geht in der Hauptsache darum,
dass die schon vor dem Kriege vorhandenen Gefahren, die nicht
nur eine, sondern alle christlichen Kirchen bedrohen, sich seither
noch bedeutend verstärkt haben, nachdem der Krieg die schwachen
Stellen aufgezeigt und die schon vorher in den christlichen Kirchen
vorhandenen Schäden noch vergrössert hat. Diese Gefahren und
die sich daraus ergebenden Probleme, deren wichtigste in der

Enzyklika angeführt sind, dürfen nicht nur von einer einzigen,
sondern müssen von allen Kirchen in gemeinsamer brüderlicher
Zusammenarbeit erforscht werden.

Wir standen damals alle im Banne von Einigungsträumen, die

vom Genfersee ausgingen, wo eben der Völkerbund gegründet



— 208 —

worden war. Das ökumenische Patriarchat war der festen Meinung,
dass die Führer der Kirchen den Politikern nicht nachstehen
dürften und auf das höchste menschliche Ideal, die Verwirklichung
christlicher Solidarität und der Liebe unter den Menschen,
hinarbeiten mussten.

Als es eine Verständigung und Zusammenarbeit der Kirchen
vorschlug, war es sich der bestehenden dogmatischen Differenzen
durchaus bewusst und unterschätzte sie keineswegs. Es war aber
überzeugt, dass durch einen solchen Kontakt und durch die
Zusammenarbeit der Vertreter der Kirchen — vorerst auf moralischem
und sozialem Gebiet — diese Differenzen allmählich zurücktreten
könnten und so nach und nach gegenseitiges Verständnis für die
Lehren der andern und damit die Einigkeit wachsen würden.
Zwei Bedingungen aber erschienen unerlässlich für die Verwirklichung

dieses Kirchenbundes. Erstens sollte die Propaganda,
d. h. das Proselytenmachen seitens der Vertreter der einen unter
den Mitgliedern der andern Kirche aufhören. Die schädlichen
Folgen eines solchen Vorgehens machten sich besonders im Nahen
Osten fühlbar, wo sehr oft die Angehörigen einer Familie sich in
feindliche Gruppen aufspalteten und damit die innere Harmonie
der Kirchen störten.

Als zweite Bedingung sollte unter den Angehörigen jeder
einzelnen Kirche einerseits ein Geist der Toleranz und Duldung
gepflegt, andererseits das teilnehmende Interesse an Leben und
religiösem Fortschritt der andern Kirchen gefördert werden. Das
allein aber wäre nicht genug. Das teilnehmende Interesse musste
sich praktisch in der Bereitwilligkeit jeder Kirche ausdrücken,
den andern wenn erforderlich beizustehen, nicht nur in materiellen
Nöten, sondern auch durch die Förderung der gemeinsamen
geistlichen Arbeit und Ziele. Es beweist die Grosszügigkeit der
Enzyklika, dass die von Paulus so wundervoll beschriebene

Zusammengehörigkeit der Gheder ein und derselben Kirche auf die

Verbindung zwischen den Kirchen selber ausgedehnt wird.
Ich hielt es für angezeigt, in meiner Ansprache über die

Stellungnahme der orthodoxen Kirche zu den Einigungsbestrebungen
von dieser Enzyklika auszugehen, weil sie zeitlich den Beginn
der neueren Fühlungnahme der orthodoxen mit den andern Kirchen
durch das Mittel der Weltkirchenkonferenz darstellt. Dann aber
auch, weil diese Enzyklika besser als alles andere den versöhnlichen

Geist verdeutlicht, den die östliche allen andern Kirchen



— 209 —-

entgegenbringt. Das geht nicht nur aus ihrem Inhalt hervor,
sondern auch daraus, dass sie an „alle Kirchen Christi" gerichtet
wurde, die sie in die gemeinsame Bezeichnung des „Körpers
Christi" einbezieht.

Äussere Umstände erlaubten es dem ökumenischen Patriarchat
nicht, nach dem Eingang der Antworten der Kirchen die
Verhandlungen über die so sehnlich gewünschte Gründung des Kirchenbundes

aufzunehmen. Aber wer möchte heute, mehr als 18 Jahre
später, verneinen, dass inzwischen nicht nur die Zusammenarbeit
der Kirchen auf moralischem und sozialem Gebiet sich erweitert
und Fortschritte gemacht hat und sogar bestehende dogmatische
Ähnlichkeiten und Verschiedenheiten vielfach abgeklärt und
erklärt worden sind Und ist nicht wirkliches Verständnis für die

Notwendigkeit eines „Christlichen Weltkirchenrats" zutage
getreten, der, in Fortsetzung der kirchlichen Zusammenarbeit für
die Einigungsbewegung, zum gemeinsamen Instrument
kirchlichen Denkens und Handelns selbst in bezug auf Fragen der
christlichen Lehre und ihrer Beziehungen zu verneinenden oder
feindlichen Lehren werden könnte

3. Die orthodoxe Kirche und die Bewegung für „Glauben und
Verfassung".

Die hohen Ideale, welche die soeben untersuchte Enzyklika
auslösten, zeigen, dass die schon vor dem Kriege aus moralischen
und dogmatischen Erwägungen heraus aufgetretenen Wünsche
nach kirchlicher Annäherung und Verständigung sich in Geist
und Gesinnung derjenigen widerspiegelten, die an der Spitze der
„Grossen Kirche" standen. So nahm z. B. das ökumenische
Patriarchat bereitwilligst die von der Delegation der bischöflichen
Kirche Amerikas nach Konstantinopel überbrachte Einladung zur
Teilnahme an der Vorkonferenz in Genf im Jahre 1920 an, und
bald folgten auch die weitern bedeutendsten orthodoxen Kirchen.
Ich hatte das Glück, als Vertreter des ökumenischen Patriarchates
an jener ehrwürdigen Versammlung teilzunehmen, und ich bin
tief bewegt von der Erinnerung an die wahrhaft unvergesslichen
Tage, die ich dort in gemeinsamem Gebet, brüderlichem Verkehr
und freundschaftlicher Erörterung der Probleme verbrachte, mit
denen sich die Versammlung beschäftigte, wie auch von der
Erinnerung an so ehrwürdige Männer, wie die Bischöfe Brent, Gore

und Herzog gesegneten Andenkens, an Robert Gardiner, der die

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 14



— 210 —

Seele des Ganzen war, und vieler anderer. Entsprechend den
ihnen erteilten Instruktionen bildeten die orthodoxen Delegierten
eine geschlossene Front und erläuterten auch mit völliger Offenheit
die Ansicht der östlichen Kirche in bezug auf die dogmatischen
Traktanden. Nur bestanden sie auf der Notwendigkeit, vor jeder
Erörterung von Glaubens- und Verfassungsfragen eine „Liga der
Kirchen" zu gründen. Trotzdem der Vorschlag nicht sofort von
der Versammlung aufgenommen wurde, weigerten sich die orthodoxen

Mitglieder nicht, an der Diskussion der Verhandlungsgegenstände

wie zum Beispiel „Die heilige Schrift", „Das
Glaubensbekenntnis" und „Das kirchliche Amt" teilzunehmen. Während
eine mehr oder weniger allgemeine Übereinstimmung in bezug auf
den ersten Punkt bemerkbar war, zeigten sich beim zweiten und
dritten deutlich die zwischen den Kirchen bestehenden Differenzen.
Die Orthodoxen, die Anglikaner und die Altkatholiken einigten
sich rasch, da sie sich in der Verteidigung des Glaubensbekenntnisses

wie der bischöflichen Organisation und der damit zusammenhängenden

apostolischen Sukzession zusammenfanden, w*ährend
diese Lehren seitens der protestantischen Vertreter auf Widerstand

stiessen. Es muss aber hervorgehoben werden, dass der
lebendige Geist, in dem die Verhandlungen vor sich gingen, die
Harmonie der Zusammenarbeit und der Beziehungen zu den
anders eingestellten Konferenzteilnehmern durchaus nicht
beeinträchtigte. Dieser erste Kontakt zwischen Orthodoxen und
Protestanten bewies, dass eine in friedlichem Geist und mit dem
Wunsch nach gegenseitigem Verständnis geführte wissenschaftliche

Diskussion durchaus möglich war, solange in den Verhandlungen

volle Meinungsfreiheit gewährleistet blieb. Die Diskussionen
in den allgemeinen Versammlungen wurden durch Gruppen- und
private Besprechungen ergänzt, und ich werde den Eindruck des

Zusammentreffens der Orthodoxen mit den Altkatholiken unter
dem Vorsitz des ehrwürdigen Bischofs Herzog nie vergessen. Die
in dieser Versammlung erreichte Aufklärung in bezug auf die

gegenseitigen Anschauungen über wichtige dogmatische Punkte
machte den Weg frei für die Konferenz von Lausanne und im
besonderen für die von Köln, an der Vertreter der beiden Kirchen
teilnahmen.

Von Genf gehen wir nach Lausanne, wo die erste Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung stattfand. Ich werde Ihnen nicht
die Einzelheiten der Verhandlungsgegenstände aufzählen, sondern



— 211 —

Ihnen etwas über die Methode sagen, nach der die Berichte
revidiert wurden, die von den Sonderkommissionen in der allgemeinen
Versammlung zur Abstimmung unterbreitet wurden. Erst nach
wiederholten Einwänden, vor allem der Orthodoxen und der
Altkatholiken, erklärten sich die Unterausschüsse, welche die in den
öffentlichen und geschlossenen Verhandlungen erreichten
Beschlüsse zusammenzufassen hatten, bereit, nicht nur die gemeinsamen

Ansichten, sondern auch die abweichenden Meinungen in
die Berichte aufzunehmen, wenn jede im Ausschuss vertretene
Kirche solche Ansichten äusserte. Die in einer Vollversammlung
erfolgte Abstimmung über die Berichte sollte als Beschluss der
Konferenz gelten, wenn diese Beschlüsse auch für die einzelnen
Kirchen nicht bindend sein konnten. Als erste erhob sich die
orthodoxe Delegation gegen eine solche Annahme der Berichte,
indem sie in einer vor der Vollversammlung verlesenen Erklärung
betonte, dass die von den Berichterstattern gebrauchten
unbestimmten Ausdrücke und Wendungen das gegenseitige
Verständnis und die Wiedervereinigung nicht fördern könnten,
sondern sie im Gegenteil hintertreiben mussten. Denn sie dienten
nur dazu, die zwischen den Kirchen bestehenden Differenzen über
verschiedene wesentliche Verhandlungsgegenstände zu verdecken.
Der Vorsitzende beantragte deshalb, die Berichte einfach
entgegenzunehmen und sie zur näheren Prüfung an die an der Konferenz
beteiligten Kirchen weiterzuleiten. Trotz der Abänderung des

ursprünglichen Planes enthielt sich die orthodoxe Delegation der
Abstimmung über diese Berichte, gemäss einer von ihren
sämtlichen Mitgliedern unterzeichneten Erklärung. Sie beteiligte sich

nur an der Abstimmung über den Bericht betreffend „Die
Botschaft der Kirche", der einstimmig angenommen wurde. Eine
Vollversammlung nahm aber anderseits nemine contradieente,
widerspruchslos, die andern fünf Berichte entgegen und leitete den

letzten an den Ständigen Ausschuss zu fernerer Prüfung weiter.
Die Eindrücke der orthodoxen Delegation an der Lausanner

Konferenz möchte ich so zusammenfassen:
Die Verständigung würde leichter gelingen, wenn man sie

zuerst unter Kirchen zu erreichen suchte, die in bezug auf Glauben
und Verfassung ähnliche Anschauungen haben. Die so auf gemeinsamer

Basis zu Verständigung und Einheit gelangten Kirchen
könnten dann in Verhandlungen eintreten mit den Kirchen, von
denen sie sich in vielen Punkten unterscheiden.



— 212 —

Die Orthodoxen können zum Beispiel nicht verstehen, weshalb
selbst die kleinsten protestantischen Gruppen an der Konferenz
ihre besonderen Vertreter haben sollten. Sie sind ja nicht durch
die Lehre, sondern lediglich durch die Verwaltung geschieden und
könnten deshalb sehr wohl eine gemeinsame Vertretung haben
wie die verschiedenen orthodoxen Körperschaften, die altkatholischen

und die anglikanischen Kirchen. Wenn schon ihre
administrative oder formale Trennung eine Verständigung nicht
zulässt, die ihnen ein einheitliches Auftreten gegenüber den andern
Kirchen erlauben würde, wie dürfte man dann je darauf hoffen,
dass eines Tages ihre Verständigung und ihre Vereinigung mit
solchen Kirchen möglich würde, von denen sie sich sowohl im
Glauben wie in der Verfassung radikal unterscheiden

Mit den andern Kirchen zugleich war die orthodoxe auch an
der letztjährigen Edinburger Konferenz beteiligt, die nach
zehnjähriger Pause von dem Ständigen Ausschuss der Bewegung
„Glauben und Verfassung" einberufen wurde. Verschiedene Gründe
interner Art verhinderten einige der zahlenmässig stärksten orthodoxen

Kirchen an der Teilnahme, und die an ihr vertretenen
östlichen Kirchen sandten viel weniger Delegierte, als ihnen nach
dem massgebenden Komiteebeschluss zustanden. Die Orthodoxen
verfehlten aber nicht, sowohl an den allgemeinen wie an den

Sektionsversammlungen teilzunehmen, welchen die Behandlung
der Traktanden zugewiesen worden war.

In bezug auf den ersten Punkt, die Gnade, bestanden
verhältnismässig wenige Differenzen zwischen den beiden Lagern; ihre
Zahl wuchs aber beim zweiten, der die Tradition und das Verhältnis
der Kirche zum Wort Gottes betraf, und erreichte den Gipfelpunkt

beim dritten, der von der Hierarchie und den Sakramenten
handelte, sowie beim zweiten Teil des vierten Traktandums: der
„Gemeinschaft der Heiligen". Wie in Lausanne, so bestanden
auch jetzt die orthodoxen Delegierten darauf, dass ihre Vorbehalte
und besonderen Ansichten entweder in den Text der neuen
Sektionsberichte aufgenommen oder in Fussnoten angemerkt würden.
Sie figurierten auch in den kürzeren, sämtlichen Mitgliedern zur
Abstimmung unterbreiteten Berichten. Trotz alledem waren die
orthodoxen Delegierten nicht ganz befriedigt, da selbst diese
Berichte noch unklare und zweifelhafte Ausdrücke enthielten,
durch welche man versucht hatte, bestehende Differenzen unter
dem Vorwand ihrer geringeren Bedeutung zu verdecken, trotzdem



— 213 —

sie nach orthodoxer Anschauung sogar sehr wichtig waren. Sie

beschlossen deshalb nach wiederholten privaten Besprechungen,
sich nicht mit den in den Berichten niedergelegten Vorbehalten
zu begnügen, sondern, wie in Lausanne, in der Konferenz eine
formelle Erklärung abzugeben. Darin führten sie kurz ihre
hauptsächlichsten Einwände gegen den Text der Berichte an, erläuterten
abermals die dogmatischen Grundlagen der orthodoxen Kirche,
von denen sie unmöglich abweichen könnten, und schlössen mit
dem Ausdruck ihrer Freude darüber, dass sie bei dieser Konferenz
in gemeinsamem Gebet, gemeinsamem Verkehr und freundschaftlicher

Diskussion sowie zu gemeinsamer Arbeit mit Brüdern
zusammentreffen durften.

Nach der Übermittlung der Berichte an die verschiedenen
orthodoxen Gruppen fand seitens der östlichen Kirche die
Edinburger Konferenz nicht den gleichen Widerhall wie diejenige von
Lausanne. Es gab sogar Delegierte, die in ihrem Rapport über die

Edinburger Konferenz sich dahin äusserten, dass in Zukunft die
orthodoxe Kirche solche Konferenzen nicht mehr beschicken
sollte, da sie auch Gruppen zugänglich sind, die kein anerkanntes
Glaubensbekenntnis haben und die Sakramente weder gelten noch
spenden lassen, wobei sie nicht einmal die Taufe ausnehmen.
Obwohl wir dieser scharfen Ablehnung einer weiteren Teilnahme an
solchen Konferenzen nicht zustimmen, müssen wir doch zugeben,
dass ihnen dadurch jeder praktische Wert entzogen wird, dass

man ihren Rahmen gar so weit spannt, indem man sogar Gruppen
einladet, die keine Gewähr dafür bieten, dass sie sich mit den andern
und speziell den alten Kirchen je verständigen könnten. Ausserdem

bedingt dies auch bedeutende vergebliche Verluste materieller
und geistiger Art. Es würde weit ökonomischer und praktischer
sein, wenn an Stelle solcher Riesenkonferenzen eine kleinere Zahl
von Delegierten zur Aussprache zusammenkämen, zuerst vielleicht
nur solche führender Kirchen, denen sich später die andern
zugesellen würden. Ein endgültiger Beschluss wegen der zukünftigen
Beteiligung wird aber von den verschiedenen orthodoxen Kirchen
selbst gefasst werden, entweder auf Grund einer gemeinsamen
Beratung oder durch eine Kommission, wie sie für nächstes Jahr
geplant ist.



214

4. Die orthodoxe Kirche und die Bewegung „Leben und Werk".

In dem von dieser Bewegung erlassenen Zirkular erkannte das
ökumenische Patriarchat dieselben Grundsätze, die es in seinem

eigenen Rundschreiben formuliert hatte, obwohl einige der zur
Behandlung in einem künftigen Kongress bestimmten Probleme
für die orthodoxe Kirche nicht so dringend waren wie für den
Westen. Aus der Erkenntnis heraus, dass die gleichen Probleme
aber früher oder später auch den Osten beschäftigen mussten
und dass eine geeignete Vorbereitung für die Behandlung durch
die orthodoxen Theologen notwendig sei, erklärte sich das
ökumenische Patriarchat rasch zur Zusammenarbeit auch mit dieser

Bewegung bereit. Ich erhielt im August 1920 während meines
Genfer Aufenthalts die Einladung zur Teilnahme an den
Vorbereitungsarbeiten für die Stockholmer Konferenz, unter dem
Vorsitz des verstorbenen Soderblom, und ich erinnere mich
lebhaft des Augenblicks, als der Erzbischof von Upsala, ein Exemplar
der patriarchalischen Enzyklika von 1920 in den Händen, die enge
grundsätzliche Verwandtschaft erläuterte, die den Anstoss zu den
beiden Dokumenten gegeben hatte, und er ihren gemeinsamen
Zweck auseinandersetzte, der darin bestand, über Fragen von
allgemein christlichem Interesse zu einer sichern Verständigung
und Zusammenarbeit zu gelangen. Die orthodoxe Kirche war zum
Teil auch deshalb so bereit zur Mitarbeit an dieser Bewegung,
weil in ihr alle Diskussionen über trennende dogmatische Fragen
ausgeschaltet sind und sie sich auf die Lösung moralischer und
sozialer Aufgaben beschränkt. Die orthodoxe Kirche bestreitet
natürlich die Abhängigkeit der moralischen Wahrheiten von den

dogmatischen nicht, und auch nicht, dass diese letztern die
Voraussetzung für die erstem bilden. Immerhin findet sie, sie stehe
in bezug auf die Fragen christlicher Moral den andern Kirchen
näher als in bezug auf dogmatische Fragen. In Anerkennung und
Identifizierung der heiligen Schrift als Quelle der moralischen
Lehren hat sie es während ihrer jahrhundertelangen Geschichte
nie für nötig gefunden, den moralischen Wahrheiten eine besondere
Form zu geben. Sie benützt bis zum heutigen Tag die Schrift
als das geheiligte Gesetz, aus dem sie ihr Moralsystem schöpft.
Es versteht sich daher von selbst, dass der orthodoxe Theologe
auf dem Gebiet der moralischen und der damit verbundenen
sozialen Probleme keinen Schwierigkeiten begegnet, dagegen bei der



— 215 —

Erforschung und Auslegung von dogmatischen Wahrheiten an
gewisse Grenzen gebunden ist.

An der Stockholmer Konferenz von 1925 war die östliche
Kirche ausser durch mehrere Geistliche und Theologen auch durch
einen ihrer Patriarchen vertreten, den Patriarchen Photius von
Alexandrien, gesegneten Andenkens, der auf der Rückkehr von
jener grossen Versammlung in dieser Stadt Zürich starb. Die
Teilnahme der Orthodoxen war bei jener Konferenz völlig vorbehaltlos
und unbehindert, da es sich darum handelte, die Haltung und
das geeignete Vorgehen der Kirche in bezug auf die finanziellen,
industriellen, sozialen, moralischen und pädagogischen Tagesfragen

zu definieren und über die Beziehungen der Nationen
zueinander zu beraten.

Obwohl die langen öffentlichen und privaten Diskussionen, die
sich über drei Wochen erstreckten, nicht für jedes Traktandum
zu bestimmten Beschlüssen führten, fixierte die Botschaft der
Konferenz, an deren Redaktion sich Abgeordnete aller vertretenen
Kirchen beteiligten, den christlichen Standpunkt und die christlichen

Ziele im allgemeinen, soweit sie auf diese Probleme Bezug
haben, ohne indessen auch nur anzudeuten, ob der Kongress sich

zu der einen oder andern Fassung bekenne.
Ich brauche das hier nicht zu analysieren, da der Gegenstand

Ihnen allen vertraut ist. Ich möchte nur sagen, dass diese
Botschaft, die in allen Sprachen der verschiedenen orthodoxen Kirchen
verbreitet wurde, äusserst günstige Beurteilung fand und
Veranlassung zu besondern Ansprachen und Vorlesungen gab. Was

an der Botschaft besonders geschätzt wurde, war der sie

durchdringende tiefreligiöse Geist und die unvoreingenommene
Objektivität sowie der praktische Charakter der darin niedergelegten
Ansichten und Ziele. Der von der Stockholmer Konferenz
eingeleitete Geist enger Zusammengehörigkeit hat gezeigt, dass, ganz
unabhängig von dogmatischen Anschauungen und Divergenzen,
unter den Christen der Geist einer inneren Einigkeit besteht, die
sich in der Zusammenarbeit an den Weltproblemen zu äussern

vermag.
Zehn Jahre sind seither vergangen. Die inzwischen

geschehenen Umwälzungen, die neuen Gärungen und Entwicklungen
haben neue Probleme von höchster Wichtigkeit geschaffen, mit
denen sich das Denken und Handeln der Kirchen auf Grund

gemeinsamer Beratungen ihrer Vertreter befassen muss. Der



— 216 —

Christliche Weltkirchenrat, der den Ständigen Ausschuss der
Konferenz abgelöst hat, berief letztes Jahr die Konferenz von Oxford
ein gemäss den vom Genfer Forschungsinstitut vorbereiteten
Richtlinien. Orthodoxe Theologen hatten sich auf Einladung hin
an den Vorarbeiten beteiligt, und die östliche Kirche war an der
Konferenz durch Delegationen fast aller ihrer Zweige vertreten.
Die Versammlung sprach den orthodoxen Theologen ihren warmen
Dank für die geleistete Vorarbeit aus, und die Delegierten der
Ostkirche wurden mit grösstem Respekt behandelt.

Die Verhandlungsgegenstände auch dieser Konferenz waren
hauptsächlich praktischer Natur. Es machte sich aber bald bemerkbar,

dass die Berichte zu den einzelnen Punkten der Tagesordnung
von einem einseitigen Geist beherrscht waren. Die orthodoxen
Delegierten fanden es deshalb im Laufe der Verhandlungen nötig,
diesen Geist aufzulockern, indem sie ihn besser in Einklang zu
bringen suchten mit ihren allgemeinen dogmatischen Anschauungen,

namentlich aber auch mit den spezifisch
kirchlichdogmatischen.

Der Eindruck der Oxforder Konferenz auf die orthodoxe Welt
war ziemlich günstig, jedenfalls günstiger als derjenige der
Edinburger Konferenz. Dies dank der Art der Verhandlungsgegenstände,
die von allgemeinerem Interesse waren als rein dogmatische Fragen,
dann aber auch namentlich dank der Tatsache, dass an dieser
Konferenz keine Sorge darüber aufkommen konnte, dass die
traditionelle Lehre der orthodoxen Kirche irgendeine Abschwächung
erfahren könnte.

Schlussfolgerungen.

Bei einem Rückblick auf die Bemühungen und die Mitarbeit
der orthodoxen Kirche im Rahmen dieser Weltbewegungen muss
ich kurz sagen, dass diese Mitarbeit trotz des guten Willens der
verschiedenen orthodoxen Gruppen nicht so systematisch und
umfassend war, wie sie es hätte sein sollen.

Das hängt erstens mit der Eigenart und der Verfassung der
orthodoxen Kirche zusammen. Seitdem die ursprüngliche Zahl
der autokephalen Kirchen, wie sie von der alten ökumenischen
Kirche geschaffen worden waren, infolge der politischen Emanzipation

der Balkanvölker und ihrer Organisierung in einzelnen
unabhängigen Staaten durch neue Zweige vermehrt wurde, ist es

nicht möglich geworden, den Apparat zu schaffen, der ihre doch



— 217 —

vorhandene Einheit des Glaubens, der Kirchenverfassung und des
Gottesdienstes in einer gemeinsamen Anstrengung für die
Angelegenheiten der orthodoxen Kirche nach aussenhin sichtbar
machen könnte. Darüber ist unter orthodoxen Theologen sehr
ernsthaft beraten worden. Denn sie sind überzeugt, dass genau
so, wie eine extreme Zentralisation untragbar wäre, da sie den
Mitgliedern keine Freiheit lässt, die doch aus vielen Gründen erklärliche

Dezentralisation unerwünscht ist, weil sie eine gemeinsame
Aktion und Richtung der Gesamtkirche unmöglich macht. Wenn
einmal diese Frage durch einen Synod der östlichen Kirchen gelöst
sein wird, so kann die Zusammenarbeit mit den andern Kirchen
systematischer werden, und es wird sich aus solcher Zusammenarbeit

ein wachsender Einfluss der orthodoxen Anschauungen
ergeben.

Einen weitern Grund der Hinderung einer vollen Mitarbeit
bilden die Existenzbedingungen mehrerer orthodoxer Kirchen,
darunter gerade der zahlenmässig stärksten. Sie stehen in einem
harten Lebenskampf. Einige müssen sich gegen Kräfte behaupten,
die das eigentliche Fundament der christlichen Religion
unterminieren, andere müssen eine von aussen kommende Propaganda
abwehren, die in che Seele der Orthodoxen Verdacht und
Misstrauen sät gegen alle von aussen kommenden Bemühungen um die

Annäherung, Verständigung und Wiedervereinigung der Kirchen.
Es wird langer und harter Vorarbeit und Führung bedürfen,

bevor in den orthodoxen Völkern das Ideal der Verständigung mit
den andern Kirchen Gestalt gewonnen haben wird; denn diese

Völker lebten jahrhundertelang weitab von den religiösen
Strömungen, die den Westen erschütterten. Und ich zögere nicht
beizufügen, dass die Priester so gut wie die Laienschaft solch

langer und harter Aufklärungsarbeit bedürfen. Sie sind von den

nächstliegenden Pflichten so stark in Anspruch genommen, dass

ihnen sehr wenig Zeit verbleibt zur Arbeit für die universale
Vereinigung, für die sie doch täglich beten.

All diese Hindernisse sollen uns aber nicht an der Zukunft
verzweifeln lassen. Nachdem wir einmal die Hand an den Pflug
gelegt haben, dürfen wir Orthodoxe nicht zurückschauen. Und
wenn wir unsern Samen in guten, sorgsam vorbereiteten Boden

gesenkt haben, müssen wir fest und unerschütterlich davon
überzeugt sein, dass er reiche Früchte bringen wird, obwohl es auch
für uns wahr bleibt, dass der eine sät und der andere erntet.



— 218 —

c) Vortrag des Lordbischofs R. G. Parsons von Southwark
(London).

Die anglikanische Kirche und die Edinburger Konferenz 1937

Ich betrachte es als hohes Vorrecht und auch als grosse
Verantwortung, an dieser Konferenz über die Stellungnahme der
anglikanischen Kirche zur Edinburger Konferenz von 1937 zu sprechen.
Vorausschicken muss ich, dass ich selbst nicht daran teilgenommen
habe. Ich hatte die Ehre, von der anglikanischen Kirche zu der
Oxforder Konferenz über „Leben und Werk" abgeordnet zu werden.
Für mich ist die Teilnahme an einer grossen Konferenz jährlich
alles, was ich mit Gewinn für mich selbst und für andere zu leisten

vermag. Sollte die Tatsache zweier Konferenzen von so

überragender ökumenischer Bedeutung, wie diejenigen von Oxford
und Edinburg, auf derselben Insel und in so kurzem Abstand
abgehalten, eine engere Zusammenarbeit der beiden Bewegungen,
deren sichtbarer Ausdruck sie waren, zur Folge haben, und sollte
es dadurch zu einer Koordination unter Führung der geplanten
Weltkirchenkonferenz kommen, so würde die anglikanische Kirche
dies begrüssen. Ich vertraue und hoffe, dass dadurch viel Zeit,
Kraft und Geld gespart würde zugunsten der Stählung und bessern

Untermauerung aller christlichen Kräfte für den weltweiten
Kampf gegen die Heere des Antichrist.

Denn in England kommt es vielen von uns vor, als ob die
Zeichen der Zeit sehr klar darauf hinwiesen, dass im zwanzigsten
Jahrhundert diese grosse Frage ihre Antwort finden muss.

Welchem Geist sollen die Menschen und Völker Gefolgschaft
leisten : dem menschlichen Geist, d. h. einem diesseitigen
Humanismus, oder dem Geiste des Menschensohnes, d. h. dem Christentum

Der eine gehört ganz dieser Welt an und findet früher oder

später unvermeidlich seinen Ausdruck in irgendeinem totalitären
Zustand, sei dieser nun national oder international. Der zweite,
der Geist des Menschensohnes, gehört seinem ganzen Wesen nach
nicht dieser Welt an. Er findet seinen Ausdruck in einer Kirche,
einer weltumfassenden Gemeinschaft, die alle Unterschiede der
Rasse, der Politik, der sozialen Schichten überbrückt, weil er nur
Eines, ein Einziges als höchsten Wert für die Menschheit anerkennt,
nämlich eine Erlösung nicht für dieses Leben nur, sondern
für die Ewigkeit. Das Christentum erklärt, dass diese Erlösung
nicht durch menschliche Anstrengung erworben wird, sondern



— 219 —

eine freie Gabe Gottes ist. Sie ist ein für allemal durch die
Menschwerdung, die Kreuzigung, die Auferstehung und die Himmelfahrt
Jesu Christi geoffenbart und Wirklichkeit geworden. Sie wird
den Menschen aller Rassen und aller Zeiten durch das Wirken des

ewigen Geistes zuteil, der durch das Mittel der lebendigen Gemeinschaft

der Kirche wirkt und den göttlichen Willen vollzieht.
Für uns lautet die grosse Frage : Soll der Staat herrschen und

die Kirche — wenn er es vermag — vernichten Oder soll die
Kirche nicht herrschen, sondern dienen, anregen und den Staat
vor sich selber schützen, indem sie die Verbindung zwischen
seinen Gliedern und ihrem vielfältigen Tun mit dem lebenspendenden

Geist Gottes in Christus ununterbrochen aufrecht erhält
Auf diesem tragischen Hintergrund der heutigen Weltlage

zeichnet sich für uns anglikanische Christen die Lebensnotwendigkeit
des christlichen Zusammenschlusses ab. Es geht dabei für uns

nicht um eine akademische Untersuchung abstrakter Grundsätze
einer kirchlichen Organisation, über deren Einzelheiten gelehrte
Theologen endlos debattieren könnten und die durch Hinweis auf
Vorgänge früherer Zeiten erledigt werden dürfte. Wir müssen
eine Antwort geben — und sie bald geben, wenn sie noch rechtzeitig
kommen soll — auf die Herausforderung durch die Ereignisse, aus
denen die Stimme des erlösenden Gottes spricht. Wie können
wir, die Gemeinde Christi, uns wirksam vereinigen zu gemeinsamem
Gottesdienst, gemeinsamem Zeugnis und gemeinsamer Arbeit
Wir, die wir durch verschiedene Bekenntnisse getrennt sind, aber
bei einem Zusammentreffen wie in Oxford und Edinburg erkennen,
dass unsere Anbetung dem gleichen Gott gilt, dem wir danken
und zu dem wir beten, dass wir den Glauben an ihn und sein

Erlösungswerk haben, den wir alle gleichermassen bekennen und in
dessen Namen uns die selben Aufgaben für das Wohl der gesamten
Menschheit gestellt sind.

Wir Engländer aller Bekenntnisse möchten, soweit immer
möglich, sofort an interkonfessioneller Arbeit teilnehmen, namentlich

an der Lösung gemeinsamer Aufgaben christlicher
Liebestätigkeit, wie: Hilfe für die Arbeitslosen, Beschaffung besserer

Wohnungen für Unbemittelte, Bekämpfung sozialer Übel wie
Wetten, Spielen, Alkoholismus und an der Hebung der Geschlechtsmoral.

Es bestehen bereits lokale Gruppen für solche Zusammenarbeit,

und wir hoffen auf Verstärkung, denn bis jetzt kann man
noch nicht sagen, dass sie durch Geistlichkeit und Laienschaft



— 220 —

weitgehend unterstützt würden. Parallel mit der Möglichkeit
sofortiger praktischer Zusammenarbeit geht jedoch die Bewegung
für engeren kirchlichen Zusammenschluss. Da möchte ich auf
zwei sehr wichtige Veröffentlichungen hinweisen, die seit der
Edinburger Konferenz erschienen sind, nämlich den Bericht über
die Lehren der anglikanischen Kirche und den Umriss eines Planes

für die Vereinigung der anglikanischen Kirche mit den evangelischen
Freikirchen Englands. Beide erschienen anfangs dieses Jahres,
und ich glaube, dass beide nicht nur für die englische Christenheit,
sondern für die Christen aller Völker und Kirchen von Interesse
und Wichtigkeit sind.

Was den Bericht über die kirchliche Lehre betrifft, möchte
ich betonen, dass es sich nicht um eine offizielle Definition dessen

handelt, was die Lehre der anglikanischen Kirche ist oder sein

sollte, sondern einfach um eine ausführliche und offene Übersicht
über die zwischen den Anglikanern bestehenden Differenzen in
bezug auf gewisse dogmatische Punkte. Es ist ein Bericht mit
dem Zweck der Tatsachenfindung. Und ich möchte in aller
Aufrichtigkeit sagen, dass die darin angeführten Tatsachen eine viel
tiefer- und weitergehende Einheit der Grundüberzeugungen dartun,
als ein vor zwanzig Jahren abgefasster Bericht sie gezeigt hätte.
Die drei historischen theologischen Richtungen stehen sich heute
näher als früher. Allerdings hat jede dieser Schulen eine extreme
Minderheit, der es immer schwerer wird, mit der Mehrheit
zusammenzuarbeiten. Diese Minderheiten gebärden sich sehr laut.
Sie sind sogar bereit, mit den gegensätzlichsten Extremisten
Verbindungen einzugehen, die ebenso merkwürdig wie kurzfristig sind;
aber sie zählen in Wahrheit nicht stark mit. Ihre Sonderansichten
sind in dem Bericht nicht berücksichtigt, denn es war nicht möglich,

unter ihnen Vertreter mit einer Vorbildung und geistigen
Fähigkeiten zu finden, die es ihnen erlaubt hätte, sich an
Diskussionen dieser Art zu beteiligen. Es ist deshalb natürlich, dass
sie den Bericht am lautesten kritisieren und ihn als gefährlich
romfreundlich, gefährlich protestantisch, gefährlich modernistisch,
gefährlich obskurantistisch hinstellen. Bemerkenswerter ist die klare
und genaue Übereinstimmung der Vertreter aller unserer
theologischen Richtungen in bezug auf die grundlegende Bedeutung des
Christentums als gottgegebener Offenbarung der erlösenden Wahrheit

durch eine bestimmte, einmalige und autoritative Folge
historischer Ereignisse und Tatsachen, aus denen das unveränder-



— 221 —

bare Evangelium Gottes besteht und das zu bezeugen die
unabänderliche Verpflichtung der Kirche und ihrer Diener ist. Sie
alle sind sich darüber einig, die christliche Religion nicht als den

Gipfel menschlicher Bemühungen zur Entdeckung der göttlichen
Wahrheit oder als die feinste Blüte menschlicher Religiosität zu
betrachten, sondern als Gottes Selbstoffenbarung, deren erstes
und letztes Wort das Seine und nur das Seine ist. Soli Deo
Gloria.

Innerhalb dieses prinzipiellen Einverständnisses bestehen
unzweifelhaft Differenzen, zum Teil sogar sehr beträchtliche. Viel
wichtiger als diese Abweichungen ist aber nach der Meinung
ernsthafter Anglikaner der neue Geist und die neue Art, sie zu behandeln,
auf der Grundlage gegenseitiger Achtung, im Wunsche nach
gegenseitigem Verstehen, in einer Atmosphäre der Bereitwilligkeit
und in freiem, offenem und freundschaftlichem Verkehr. Das
Komitee betont die grundlegende Wichtigkeit des Prinzips der

freien Zustimmung als eines unentbehrlichen Mittels, um die
gemeinsam vertretenen Wahrheiten andern zu empfehlen. Es fordert
die Kirche dringlich auf, eifrig auf die Bewahrung der
höchstmöglichen Freiheit des Denkens und Verkündens bedacht zu sein,
die sich mit der Aufrechterhaltung der geistigen Gemeinschaft
vereinigen lässt.

Ich glaube, dass wir uns hier vor einer Entscheidung befinden,
die nicht nur für die Anglikaner, sondern für alle Christen von
Bedeutung ist, die eine grössere Einheit ersehnen. Wir haben uns
nun vor allem den Bereich der Lehrmeinungen zu überlegen,
deren Grenzen von den Anhängern Christi nicht überschritten
werden dürfen, ohne die Aufrechterhaltung dieser geistigen Gemeinschaft

zu gefährden. Vielleicht darf ich hier bemerken, dass jedenfalls

weder die Anglikaner, noch die Christen anderer Bekenntnisse
die Antwort aus sich allein finden werden, sondern dass sie nur
durch das Miteinanderdenken und Sichmitteilen aller gefunden
werden kann. So stellt sich für uns alle das Problem, wenn wir
in Ehrlichkeit einerseits den grundlegenden Wahrheiten des apostolischen

„Kerygma", d. h. den Glauben, wie er ein für allemal den

Heiligen überliefert wurde, getreu sein wollen, und anderseits
mit intellektueller Gerechtigkeit die Schwierigkeiten behandeln
möchten, die sich im Laufe der modernen Forschungen und
Entdeckungen auf dem Gebiet der Naturwissenschaften und der
historischen und literarischen Kritik ergeben haben. Ein Katholi-



— 222 —

zismus, der das nicht tun will, ist nicht wahrhaft katholisch, und
seine Botschaft wird bei der Intelligenz und dem Gewissen der
modernen Welt kaum Anklang finden.

Nun zu der zweiten Veröffentlichung, dem Umriss des Plans
einer Vereinigung zwischen der anglikanischen und den evangelischen

Freikirchen. Dieser Plan wurde von einem Ausschuss
führender anglikanischer und freikirchlicher Geistlicher zur
allgemeinen Beratung ausgearbeitet. Er basiert auf den vier
Erfordernissen für eine körperschaftliche, organische Vereinigung von
Christen, wie sie die berühmte Lambeth-Konferenz von 1920 formulierte,

und er verdankt sehr viel den ausgedehnten Beratungen eines

Einigungsplanes für die bischöflichen und nichtbischöfliehen
Kirchen Südindiens. Der englische Plan „anerkennt als oberster
Glaubensgrundsatz die in der heiligen Schrift enthaltene
Offenbarung Gottes; er anerkennt das apostolische und das gemeinhin
nizäisch genannte Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Bewahrer
dieses Glaubens. und als genügende Gewähr für die Grundlage
einer Vereinigung". Er verlangt die Anerkennung der göttlichen
Einsetzung der beiden evangelischen Sakramente: der Taufe und
des Abendmahls. Bei der Spendung der Sakramente wie auch
sonst in der Art gottesdienstlichen Lebens soll eine grosse
Mannigfaltigkeit, mehr oder weniger liturgisch, gestattet sein,
vorausgesetzt, dass in der Feier der Sakramente das Wesentliche
katholischer Tradition beibehalten wird. Er sieht einen geistlichen Stand
von Bischöfen, Priestern und Diakonen vor, die durch Gebet und
Handauflegung geweiht werden. Die Leitung der Vereinigten
Kirche obliegt der Generalversammlung, der Diözesansynode und
den Kirchgemeinderäten, die alle, sowohl Vertreter des Klerus
wie der Laien, umfassen sollen.

Die grösste Schwierigkeit wird sich dabei aus der vorgeschlagenen

Aufnahme von Geistlichen ergeben, die nicht die Weihe
durch einen Bischof erhielten, aber bereits von den Vorgesetzten
irgendeiner Kirche feierlich ordiniert wurden, die sich gemäss
diesem Plane der anglikanischen Kirche anschliessen. Solche Geistliche

werden der Autorität der Bischöfe unterstellt, und vom
Zeitpunkt der Vereinigung an sollen alle neuen Geistlichen durch
Bischöfe ordiniert werden. Es wird also für den Zeitraum von
ungefähr einer Generation eine gewisse Zahl von nichtbischöflich
ordinierten Geistlichen Seite an Seite mit bischöflich geweihten
wirken. Vorsorge ist getroffen, dass niemand gezwungen ist, die



— 223 —

Sakramente von diesen zu empfangen, wenn dies aus Gewissensgründen

abgelehnt wird.
Es geht um die Frage, ob diejenigen, welche die als genügend

anerkannte Glaubensgrundlage annehmen und sich bereit erklären,
die Sakramente gemäss den Vorschriften der Vereinigten Kirche
zu feiern, ohne bischöfliche Handauflegung den Angehörigen des

bischöflich organisierten Klerus gleichgestellt werden können.
Voraussetzung wäre, dass sie bereits durch die Vorsteherschaft
einer evangelischen Freikirche zur Verkündung des Wortes und
Darreichung der Sakramente zugelassen wurden und in Zukunft
das Bischofsamt anerkennen und sich ihm unterstellen. Kann
berechtigterweise geltend gemacht werden, dass die formale
Anerkennung der bischöflichen Autorität das zu ersetzen vermöge,
was vorher zur vollen Gültigkeit der priesterlichen Funktion gefehlt
haben mag

Eine schwierige Frage Ich kann hier keine Antwort darauf
geben. Ich kann Ihnen heute nur sagen, dass, wenn sich die
altkatholischen Kirchen mit einer nicht bischöflich organisierten
evangelischen oder reformierten Kirche Europas zu einer Körperschaft

vereinigen wollen, Sie vor diesem Problem stehen werden.
Ist es richtig, wenn wir dafür halten, dass ein Unterschied

bestehe zwischen dem einzelnen Geistlichen einer nicht-bischöflichen

Kirche, der diese zu verlassen und in eine bischöfliche
einzutreten wünscht — in welchem Fall er selbstverständlich bischöflich

geweiht werden musste —, und einer ganzen nicht bischöflichen
Pfarrerschaft, mit der zugleich die sämtlichen Kirchenangehörigen
auf Grund einer als genügend anerkannten Lehre und Disziplin
eine organische Vereinigung mit einer bischöflichen Kirche
einzugehen wünschen Die anglikanische Kirche würde Äusserungen
altkatholischer Theologen zu dieser höchst wichtigen und
praktischen Frage kirchlicher Verwaltung mit grösster Aufmerksamkeit
prüfen.

Die Zeit erlaubt mir nicht, mehr zu sagen. Ich bete, dass die

Vorsehung Gottes der anglikanischen Kirche und dem Altkatholizismus

die besondere Aufgabe überbinden möge, unter der
westlichen Christenheit eine Wiedervereinigung von evangelischen,
reformierten und katholischen Kirchen zu einer korporativen und
organischen Gemeinschaft zustandezubringen. Ich hoffe, dass

dies auf der Grundlage der Einheit in der Mannigfaltigkeit möglich
sein werde, die zur Bereicherung der zukünftigen Gemeinsamkeit



— 224 —

all das bewahren möge, was gut und wahr an der Überlieferung
und den Schätzen eines jeden ist, in einer geordneten, freien
Treue gegenüber apostolischem Amt und apostolischer Wahrheit.

Erste Kongress-Sitzung, Samstag, den 27. August,
im grossen Saal der «Münz».

Nach einem Gedächtnisgottesdienst für die entschlafenen
Führer des Altkatholizismus und einem anglikanischen Gottesdienst,

gehalten vom delegierten Bischof des Erzbischofs von
Canterbury, Lordbischof R. G. Parsons von Southwark, eröffnete
um 9.15 Uhr der Präsident des ständigen Kongressausschusses,
alt Bankdirektor Emil Frey, Basel, die erste Kongreßsitzung mit
folgender Ansprache:

Hochansehnliche Versammlung

Hochwürdige Herren Bischöfe und Vertreter der mit uns
befreundeten Kirchen!

Liebwerte Glaubensgenossen

Es ist als ein Wagnis bezeichnet worden, dass wir den NIV.
Internationalen Altkatholikenkongress in dieser bewegten Zeit
einberufen haben. Allein wir gingen von der Zuversicht aus, dass die
verantwortlichen Männer aller Völker und diese selbst von einem
solchen Friedenswillen geleitet werden, dass sie die vielen
Schwierigkeiten immer wieder zu meistern vermögen, so dass wir glaubten,

ruhig die Vorbereitungen zu unserer Tagung treffen zu dürfen.
Ausschlaggebend war für uns zudem die Erwägung, dass es

gerade in solchen Zeiten ratsam ist, dass Christ- und Altkatholiken
verschiedener Völker im Verein mit Vertretern befreundeter
Kirchen zusammenkommen, um sich daran zu erinnern und sich
in dem Gedanken zu stärken, dass wir durch Gott über nationale
und politische Schranken hinaus einen gemeinsamen Glaubensboden

haben, auf dem wir uns zu gemeinsamer Beratung finden
können. Trotzdem unsere Kirchen national zusammengeschlossen
sind, haben wir den Blick für das allgemein Verpflichtende, für
den „Katholizismus" im alten Sinne des Wortes bewahrt. Wir
wollen es jetzt und in Zukunft so halten und das katholische Gut,
das uns unsere Väter anvertraut haben, mit Sorgfalt pflegen.



— 225 —

Wir glaubten auch, es sei jetzt besonders wichtig, dass wir
uns mit unsern Glaubensgenossen und Freunden verschiedener
Kirchen und Völker treffen. Durch gegenseitiges Sichkennenlernen
und durch Auffrischung alter Freundschaften können
Missverständnisse beiseite geschafft, Achtung anderer Art und Verständigung

herbeigeführt werden. Möge unsere Tagung auch nach
dieser Richtung heilsam wirken.

Mit Freude stellen wir fest, dass unserm Ruf Abgeordnete
aller altkatholischen Kirchen gefolgt sind, ebenso namhafte
Vertreter uns besonders nahestehender Kirchen, aber auch Gäste
anderer Kirchen. Ebenso ist eine Abordnung des Forschungsinstitutes

des Ökumenischen Rates für praktisches Christentum in
Genf erschienen.

Im besondern habe ich die Ehre zu begrüssen:
Se. Eminenz Metropolit Germanos, Erzbischof von Thyatira, in

Vertretung des Patriarchen Benjamin von Konstantinopel.
Lordbischof R. Parsons, in Vertretung des Erzbischofs von Canter¬

bury, Primas der anglikanischen Kirchen.

Des weitern von der orthodoxen Kirche:
Hierodiakon Therapont, in Vertretung des leider im letzten

Augenblick verhinderten Metropoliten Eulogius von Paris.
Konsistorialrat Tarangul und Dr. Joan Zugrav, Universitätspro¬

fessor, in Vertretung des Heiligen Synods der orthodoxen
Kirche Rumäniens.

Erzpriester Dr. R. Josic, in Vertretung des Heiligen Synods der
orthodoxen Kirche Jugoslawiens.

Dr. Vladimir Petrek, in Vertretung der orthodoxen Kirche der
Tschechoslowakei.

Pfarrer Gusseff und Pfarrer Tschuboff, von den russisch-orthodoxen
Gemeinden Zürichs.

Aus der anglikanischen Kirchengemeinschaft:

The Ven. Archdeacon of Monmouth, A. Monahan, in Vertretung
des Erzbischofs von Wales.

Rev. J. Francis Bloodgood, in Vertretung des Primas der bischöf¬

lichen Kirche Amerikas.
Rev. F. W. Tomkins, Sekretär des Fortsetzungsausschusses für

Glaube und Verfassung, New York.
Rev. W. E. Hopkins, Pfarrer der anglikanischen Gemeinde Zürich.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 15



— 226 —

Ferner :

Pfarrer Dr. Arnold Zimmermann, als Vertreter des Kirchenrates,
und Pfarrer Custer, als Vertreter der Zentralkirchenpflege
der evangelischen Landeskirche Zürich.

Dr. Schönfeld, Direktor des Forschungsinstitutes für praktisches
Christentum, Genf, und die Bischöfe der Utrechter Union:

den hochwürdigsten Herrn Erzbischof A. Rinkel, Utrecht;
die hochwürdigen Herren Bischöfe : Henricus van Vlijmen, Haarlem ;

Dr. A. Küry, Bern; E. Kreuzer, Bonn; A. Paschek, Warnsdorf;

J. Padewski, Krakau.
Bistumsvikar Prof. Török, Wien, und
Generalvikar J.Luketic. Zagreb.

Wahl des Präsidenten und des Bureaus des Kongresses. Als
Präsident des Kongresses beliebte unter Beifall alt Direktor
Emil Frey -Vogt, Basel; als erster Vizepräsident Dr. Merkt,
Oberbürgermeister in Kempten (Deutsches Reich), und als zweiter
Vizepräsident Pfarrer van Harderwijk, S'Gravenhage (Niederlande).

In das Bureau wurden ernannt: als erster Schriftführer und
Verfasser des Kongressberichtes Pfarrer Max Heinz, Zürich,
ferner Pfarrer Török, Wien, als zweiter, Generalvikar Luketic,
Zagreb, als dritter und Pfarrer Molemann als vierter Schriftführer.
Zum Amt der Stimmenzähler wurden gewählt: Pfarrer Léon
Gauthier, Genf, und Diakon J. Maan, zurzeit in Bern. Als Übersetzer
beliebten und dienten dem Kongress Pfarrer Paul Richterich,
Biel, und Pfarrer Gauthier in Genf für die französische und Frl.
Hedwig Servert, Zürich, für die englische Sprache.

Bericht des Sekretärs des ständigen Kongressausschusses:
Bischof Erwin Kreuzer, Bonn.

Herr Präsident!
Meine Herren Mitbischöfe!
Verehrte Freunde und Gäste, liebe Glaubensgenossen!

Als wir uns in Konstanz nach den anregenden Tagen des

Kongresses und nach der stimmungsvollen Fahrt auf dem Bodensee

trennten, durften wir hoffen, uns in kürzerer Zeit wieder
zusammenzufinden, als es nun hat sein können. Der freundlichen
Absicht unserer Kongreßsatzung, die uns alle zwei Jahre zusammen-



— 227 —

führen möchte, konnten wir nicht Genüge tun, da die aus der
weltwirtschaftlichen Lage sich ergebenden Schwierigkeiten für den
Verkehr von Land zu Land auch für uns recht störend wirken
und es nicht ratsam sein liessen, nach so kurzer Pause ein für
unsere Verhältnisse doch recht grosses Unternehmen schon im
Jahre 1936 zu wagen. Damit war aber die Hinausschiebung bis
zum gegenwärtigen Jahre zwangsläufig gegeben, da 1937 die beiden

grossen ökumenischen Tagungen zu Oxford und Edinburg gerade
die für unseren Kongress tätigen oder für ihn als Gäste zu
erwartenden Männer in Anspruch nahmen und die Kürze der Zeit
es nicht erlaubt haben würde, die Ergebnisse jener Tagungen
schon für unsern Kongress auszuwerten. Wenn wir daher glaubten,
die vierjährige Pause in Kauf nehmen zu müssen, so tröstete uns
dabei die Erwartung, die ja nun auch in so erfreulicher Weise
Wirklichkeit geworden ist, dass wir dann zum ersten Male unseren
Kongress in kircheneigenen Räumen würden halten können, in
diesem schönen Heim der christkatholischen Kirchengemeinde
Zürich, der wir zur Vollendung dieses Werkes unsre herzlichen
Glückwünsche und für seine Überlassung für unsre Tagung den
verbindlichsten Dank aussprechen.

Nicht nur in dieser Frage des Zeitpunktes mussten wir
erfahren, dass die allgemeine Weltlage ökumenischer Arbeit — und
als solche dürfen wir in bescheidenem Rahmen doch auch unsere
Kongresse ansehen — nicht günstig ist. Wir erlebten das schmerzlich

an dem Schicksal der Arbeitsgemeinschaft, die wir einmal
unseren Kongressen angliedern zu können meinten. Als Ganzes
ist sie überhaupt nie tätig geworden; das gleiche musste man auch

von sämtlichen Landesgruppen sagen, wenn nicht die der Niederlande

eine rühmliche Ausnahme bildete, da sie im Bunde mit einer
besonderen „Ökumenischen Vereinigung" tatkräftig für unsere
Ziele wirbt. Nennen wir dann noch aus der schweizerischen Gruppe
Herrn Architekt Werner Herzog in Lausanne, der sich um den

Einzug der Beiträge der ständigen Mitglieder in dankenswerter
Weise verdient macht, dann ist auch schon alles gesagt, was über
eine Tätigkeit der Arbeitsgemeinschaft gesagt werden könnte. Es
ist vielleicht gut, sich einmal die Frage vorzulegen, worin dieses

Versagen seinen Grund hat. Nach der Natur der Sache werden
in dieser kirchlichen Arbeit es immer die geistlichen Mitglieder
sein müssen, die das Uhrwerk anlaufen lassen, Anregungen geben,
Ziele aufstecken. Das ist aber kaum zu erwarten, wo die Geist-



— 228 —

liehen wie in den Diözesen Warnsdorf und Wien als Standesbeamte
fronen und zugleich in einer grossen Vielzahl weit verstreuter
Unterrichtsstellen tätig sein müssen; diesen Geistlichen bleibt
nicht einmal die Zeit, Seelsorgebesuche zu machen, geschweige
denn Zeit und Kraft, sich in theologische und gemeinkirchliche
Aufgaben zu vertiefen. Liegen die Verhältnisse im Bistum Bonn
auch anders, so darf nicht übersehen werden, dass hier fast alle
Geistlichen zufolge der Staatsgesetze Vorsitzende der kirchlichen
Verwaltungskörperschaften sind und damit die Verantwortung für
die wirtschaftliche Seite des Gemeindelebens tragen, das
Kirchensteuerwesen beherrschen müssen und einen guten Teil ihrer Zeit
und Kraft auf Arbeiten verwenden müssen, die sonst von
Rechtsanwälten, Verwaltungsbeamten und Bankleuten bearbeitet zu
werden pflegen. Kommt noch hinzu, dass die grosse Mehrzahl
der Geistlichen (32 von 42) mehrere Gemeinden (2 bis 5) zu
versorgen haben, während von den 10 mit nur 1 Gemeinde 3 daneben
noch andere kirchliche Aufgaben zu leisten haben, so scheinen
mir auch hier „mildernde Umstände" vorzuliegen, und wenn wir
uns, was ich allerdings für nötig halte, entschliessen müssen, auf
die sogenannte Arbeitsgemeinschaft in ihrer ursprünglich geplanten
Form zu verzichten, so darf das nicht in der Meinung geschehen,
dass die dazu berufen Gewesenen schuldhaft versagt hätten. Wir
haben uns wohl in der Form vergriffen oder sind dem Irrtum
verfallen, etwas durch Organisation schaffen zu können, was nur
aus dem Leben herauswachsen kann.

Die Aufgaben, die eigentlich dieser Arbeitsgemeinschaft
zugedacht waren, wurden, soweit es sich um die Angelegenheiten
der ökumenischen Bewegung handelte, in anderer Weise zu lösen
versucht, indem der Kongressausschuss mit der Bischofskonferenz
zusammenwirkte. Die Fragen, welche die Oxforder Tagung
beschäftigten, wurden in mehreren internationalen Arbeitstagungen
behandelt, auf denen die altkatholische Kirche jeweils durch
Professor Dr. Rudolf Keussen vertreten war; die Pfarrerkonferenzen
in der Schweiz und in Deutschland und den Niederlanden hörten
darüber ausführliche Vorträge und hatten zum Teil lebhafte
Aussprachen darüber; die schweizerische Konferenz hatte dabei den

Vorzug, in Verbindung mit dem ökumenischen Institut in Genf
arbeiten zu können. Der Versuch, zu einer einheitlichen
Auffassung unserer verschiedenen Diözesen zu kommen, wurde in
einer Arbeitstagung in Bonn unternommen, in der je ein Vertreter



— 229 —

der schweizerischen, niederländischen und deutschen Kirche sich
trafen. Auf den ökumenischen Tagungen selbst war unsere Kirche
in Oxford durch Professor Dr. Rudolf Keussen, in Edinburg durch
Erzbischof Rinkel und die Bischöfe Küry und Kreuzer vertreten.

Die Internationale Stipendienkasse in Bern konnte in den

Berichtsjahren 15 Studenten das Studium an der
katholischtheologischen Fakultät erleichtern und ermöglichen. Neun
gehörten den altkatholischen Kirchen Deutschlands, Österreichs, der
Tschechoslowakei und Jugoslawiens an, sechs sind orthodoxe
Studenten aus Jugoslawien und Bulgarien. Die Mittel sind zum
ganz überwiegenden Teil von der christkatholischen Kirche der
Schweiz dargeboten worden, einen bescheidenen Beitrag leistete die
deutsche Kirche, solange die devisenwirtschaftlichen Bestimmungen
das ermöglichten. Die Kongresskasse konnte zu verschiedenen
Malen Zuschüsse gewähren, was besonders vermerkt werden soll.
Die Kasse wird jährlich vom Synodalrat der christkatholischen
Kirche der Schweiz geprüft. Sie sei der Unterstützung empfohlen.

Zwei orthodoxe Studenten haben an der Fakultät promoviert.
Über die I. K. Z. ist nichts Ausserordentliches zu melden.

Die Bezieherzahl konnte im allgemeinen auf derselben Höhe
erhalten bleiben mit Ausnahme Deutschlands; hier ist eine
rückläufige Bewegung zu bemerken. Leider ist es fast unmöglich,
für die Verbreitung der Zeitschrift planmässig zu arbeiten. Es
wäre sehr zu wünschen, dass der Kongress ihr neue Freunde
zuführte. Es darf nicht verschwiegen werden, dass neben der
niederländischen Kirche es vor allem die schweizerische ist, welche die

Herausgabe der Zeitschrift geldlich sichert.
Die Reihe unserer ständigen Mitglieder ist im Zeitraum seit

dem letzten Kongress leider durch den Tod besonders geschwächt
worden. Wir gedenken in schmerzlicher Trauer des Erzbischofs
Kenninck, des Bischofs Dr. Moog, des bischöflichen Vikars
Richterich, des Pfarrers Stocker, des Professors Dr. Mülha.upt, des

Bergschuldirektors Synodalrat Dr. Friedrich Herbst und der
Ehrenvorsitzenden des Verbandes altkatholischer Frauenvereine Deutschlands,

Frl. Wilhelmine Thérèse Kreuzer. Wir leben des gläubigen
Vertrauens, dass der Herr sie aufgenommen hat in seinen Frieden. —
Zurzeit zählen wir in den Niederlanden 19, in der Schweiz 71,

in Deutschland 21 ständige Mitglieder. Die Kasse des
Kongressausschusses verwaltet in vorzüglicher Weise Herr Max Gürtler in
Basel.



— 230 —

In der Gestaltung des diesjährigen Kongresses sehen Sie das

beibehalten, was nach unserer Überzeugung sich beim Kongress
in Konstanz bewährt hat. Wir hoffen auf einen fruchtbaren Verlauf

und eine segensreiche Auswirkung unserer Tagung. Herzlich
danken wir den Herren des Ortsausschusses für ihre umfangreiche
Mühewaltung, aber auch allen andern, deren Mitarbeit und Hilfe
wir erfahren durften, nicht nur während dieser letzten Jahre,
sondern während der ganzen Zeit unserer Amtsführung, die wir
mit diesem Kongress zu beschliessen gedenken. Mögen neue
Männer in der alten Treue, aber mit neuen Gedanken und Kräften
die Arbeit fortführen, die uns allen am Herzen liegt.

Von den verschiedenen Ansprachen der Vertreter der dem

Altkatholizismus befreundeten Kirchen bringen wir folgende im Wortlaut:

a) Ansprache des Lordbischofs von Southwark, R. G. Parsons,
als Vertreter des Erzbischofs von Canterbury, dem Primas der
anglikanischen Kirche:

Hochverehrter Herr Präsident!

Ich wage es nicht, in deutscher Sprache fortzufahren, denn
ich verstehe es zwar, wenn Sie deutsch reden, aber ich zweifle

daran, dass Sie mich verstehen würden, wenn ich es täte.
Ich überbringe den zum altkatholischen Kongress in Zürich

versammelten Bischöfen, Geistlichen und Laien die Grüsse und
guten Wünsche des Erzbischofs von Canterbury. Da Seine Gnaden
nicht selbst daran teilnehmen konnte, bat er mich, an seiner
Statt zu kommen, und ich betrachte es als grosse Ehre und Vorzug,
hier anwesend zu sein. Sie werden sich alle freuen, zu hören, dass

die Gesundheit des Erzbischofs ausgezeichnet ist und dass er seine
volle körperliche und geistige Kraft bewahrt hat. Ausser der
„Sorge für alle Kirchen", die stets sein besonderes Anliegen ist,
werden ihn in den kommenden Jahren vor allem die Vorbereitungen
für die nächste Lambeth-Konferenz in Anspruch nehmen, auf der
sich, im Sommer 1940, die Bischöfe der anglikanischen Kirchen
aus der ganzen Welt einfinden werden.

Auf dieser Konferenz werden neben andern Traktanden von
allgemeiner Wichtigkeit die Fortschritte der Bewegung für die

Wiedervereinigung der christlichen Kirchen bestimmt einen hervor-



— 231 —

ragenden Platz einnehmen. Mit grosser Freude werden wir
mitteilen, dass seit der letzten Konferenz die Interkommunion zwischen
der anglikanischen und den altkatholischen Kirchen zu
glücklichem Abschluss gelangt ist. Wir können dann auch von dem
wachsenden Verständnis zwischen unserer und einer Anzahl orthodoxer

Kirchen des Ostens berichten. So hoch wir diesen engern
Kontakt mit den Kirchen anderer Länder schätzen, so darf doch
die anglikanische Kirche nie die Tatsache aus dem Auge
verlieren, dass es zu ihren wichtigsten Pflichten gehört, mit allen
Kräften die Wiedervereinigung der getrennten christlichen
Konfessionen zu fördern, die in unserem eigenen Lande in Diözesen und
Gemeinden Seite an Seite mit uns leben und wirken. Wir hoffen
und beten dafür, dass eines Tages die evangelischen Freikirchen
Englands wieder mit der anglikanischen Kirche zu voller Gemeinschaft

vereinigt sein werden, und ich sprach Ihnen auch gestern
abend von Vorschlägen zur Erreichung dieses Zieles. Es darf nie

vergessen werden, dass im besondern uns Anglikanern eine doppelte
Aufgabe auferlegt worden ist : einerseits die Kirchen der
katholischen Tradition, anderseits die protestantischen und reformierten
einander anzunähern. Das ist eine schwierige Aufgabe, die viel
Geduld erfordert, und wir dürfen weder die eine noch die andere
Seite dieses Problems vernachlässigen. Ich möchte hier beifügen,
dass seit der Einsetzung des gegenwärtig amtierenden
römischkatholischen Erzbischofs von Westminster die Pflege
freundlicherer Beziehungen zwischen den römisch-katholischen und den
andern Christen gefördert zu werden scheint.

Im Frühling dieses Jahres durfte ich in Gesellschaft von
Bischöfen und Geistlichen der verschiedensten britischen
Konfessionen eine Reise in das Heilige Land machen. Es waren römische
Katholiken, Presbyterianer, Kongregationalisten, Methoclisten und
andere dabei vertreten. Auf der Rückreise konnten wir dann
einstimmig eine Botschaft unterzeichnen, deren drei Hauptpunkte
lauteten: 1. Christen sollen sich den Angehörigen anderer
Konfessionen gegenüber nie unchristlich benehmen und sollen jede Art
religiöser Verfolgung abschwören; 2. sie müssen aus allen Kräften
an der Wiedererweckung eines lebendigen Gottesglaubens arbeiten
und für sich selbst und ihre Mitmenschen ein reineres christliches

Leben aufbauen; 3. müssen sie mit festem Glauben und

unbesieglicher Hoffnung auf die überirdische Liebe des Erlösers
hinweisen.



— 232 —

Zum Schluss möchte ich noch der Konferenz für den mir
gebotenen überaus herzlichen Willkomm und ihre Gastfreundschaft
danken, sowie für die mir gewährte Gunst, in der Konferenzkirche

das heilige Abendmahl nach anglikanischem Ritus feiern
zu dürfen; besonders aber auch für die Gelegenheit, zum erstenmal
in meinem Leben an einem altkatholischen Gottesdienst
teilnehmen zu dürfen, den ich, wenn ich dies hier aussprechen darf,
als ausserordentlich schön und eindrucksvoll empfunden habe.

b) Ansprache des Konsistorialrates Dr. Oreste Tarangul als
Vertreter des heiligen Synods der orthodoxen Kirche Rumäniens:

Im Namen der orthodoxen rumänischen Kirche und Sr. Heiligkeit

des rumänischen Patriarchen Miron haben wir die Ehre,
den XIV. internationalen, in Zürich tagenden Kongress der
altkatholischen Kirchen aufs wärmste zu begrüssen.

Die orthodoxe rumänische Kirche, beseelt vom Geiste des

Herrn und erleuchtet von den Prinzipien der ökumenischen orthodoxen

Kirche, betet für die Einigung aller christlichen Kirchen,
auf dass wir werden eine Herde und ein Hirte Jesus Christus —
und ist voll Freude über die Bemühungen jener Schwesterkirchen,
die dies hehre Ziel verfolgen.

Auch Seine Eminenz der hochwürdigste Herr Erzbischof
Germanos, Exarch des ökumenischen Patriarchates von
Konstantinopel, der im Dienste dieser heiligen Idee zu einer Konferenz
nach Lausanne abreisen musste, hat uns beauftragt, auch im
Namen der orthodoxen ökumenischen Kirche dem Kongresse
heute feierlich den Schwestergruss zu entbieten.

Die bisherigen Kongresse der altkatholischen Kirche haben
ihre Sympathien für die orthodoxe Kirche bezeugt und den Wunsch
einer Interkommunion ausgedrückt. Wir sind überzeugt, dass der
göttliche Heiland diese Bemühung segnen wird, und hoffen, dass

nicht ferne sei die Zeit, wo dieser heilige Wunsch Erfüllung werde.

Vorläufig aber ist es Pflicht der christlichen Konfessionen,
Streit und Hader beiseite zu lassen und eine christliche Einheitsfront

zu bilden, um dem kirchenfeindlichen, antichristlichen Geist
der Zeit im Geiste des Herrn entgegenzutreten.

Wir wünschen den zielbewussten, geistvollen, heiligen
Bemühungen des Kongresses gnadenreichen Erfolg, unter dem mächtigen

Beistand unseres Herrn Jesus Christus, Amen.



— 233 —

c) Ansprache des Dr. R. Jossitsch, Erzpriester und Universitätsprofessor

in Belgrad, als Vertreter des heiligen Synods der orthodoxen
Kirche Serbiens:

Hochgeehrte Damen und Herren!

Ich freue mich, dass ich auch diesmal die hochgeschätzten
Vertreter der altkatholischen Kirchen im Namen der serbischen orthodoxen

Kirche begrüssen kann.
Nicht nur ich persönlich, sondern viele serbische Theologen,

die heute angesehene Stellungen in der serbischen Kirche
einnehmen, haben ihre höheren theologischen Studien auf der
christkatholischen theologischen Fakultät in Bern gemacht und somit
ihre unauslöschliche Freundschaft zu der altkatholischen Kirche
und dem Altkatholizismus überhaupt befestigt.

Aber auch unsere offizielle Kirche wusste immer ihre grosse
Sympathie zu den altkatholischen Kirchen zu bezeugen, indem sie,
als Beweis dessen, immer ihre Delegaten, die sie vorzustellen hatte,
auf die internationalen Altkatholikenkongresse schickte.

Von der heiligen Synode der serbischen orthodoxen Kirche,
an deren Spitze Seine Heiligkeit der Patriarch Gabriel steht, bringe
ich den befreundeten Kirchen des Abendlandes, in erster Linie
den altkatholischen Kirchen, herzliche Grüsse und Wünsche für
ihr glückliches Gedeihen und Vorwärtsgehen auf dem Wege der
Vereinigung aller christlichen Kirchen.

Pfarrer Dr. Wlad. Petrek, Prag, überbrachte die persönlichen
Grüsse des Bischofs Gorazd, dem Haupte der orthodoxen Kirche
in der Tschechoslowakei. Stiftsadjunkt G. A. Daneil, Herrljunga
(Schweden), brachte die persönlichen Wünsche zum Gelingen des

Kongresses zum Ausdruck und wies auf die nahe Verwandtschaft
der schwedischen Kirche mit dem Altkatholizismus hin. Im Auftrag

des evangelischen Kirchenrats des Kantons Zürich und
zugleich im Namen der Zentralkirchenpflege reformierter Kirchen
der Stadt Zürich übermittelte Pfarrer Dr. Arnold Zimmermann
die Grüsse und Glückwünsche der genannten Behörden.

Aus der grossen Zahl der schriftlich eingegangenen Grüsse
können wir des Raumes halber nur diejenigen Sr. Eminenz des

Metropoliten Eulogius, Erzbischofs der orthodoxen russischen
Kirchen in Europa und Exarchen des ökumenischen Patriarchats, im
Wortlaut wiedergeben. Sein Schreiben lautet:



— 234 —

An den XIV. Internationalen altkatholischen Kongress
in Zürich.

Von ganzer Seele grüsse ich den XIV. Internationalen
altkatholischen Kongress und sende ihm meine herzlichen besten
Wünsche. Segne Gott die Arbeit des Kongresses für das Wohl
der heiligen christlichen Kirche und möge die heilige Vereinigung
der Liebe zwischen dem altkatholischen Glauben und Orthodoxie
fest werden. Die russische Kirche, die durch Gewalt gefesselt ist,
ist nicht imstande, alle Gefühle der brüderlichen Liebe in Christus
für die altkatholische Kirche, die sie empfindet, völlig auszudrücken,
aber in ihr leben fest die tiefen Sympathien zu derselben, die sie

von deren grossen Freunden, dem Erzpriester Johann Janischev
und dem General Kireev, geerbt hat.

Ich bedaure sehr, dass Unwohlsein und einige unerlässliche
Angelegenheiten meines Sprengeis mir nicht erlauben, mein
Versprechen auszuführen, persönlich an dem Kongresse teilzunehmen.

Im übrigen müssen wir uns begnügen, Zuschriften und
Telegramme folgender Persönlichkeiten hier dankend zu erwähnen:

Se. Heiligkeit Benjamin, Patriarch von Konstantinopel ; Bischof
Seraphim, russ.-orthod. Bischof in Sremski-Karlovci ; Bischof
Tüchler, Wien; Hieromonach Nikolaj Kogucharoff, Wratza
(Bulgarien); Dr. M. Balan, Metropolit der orthodoxen Kirche Rumäniens

in Hermannstadt; Dionysios, Metropolit der orthodoxen
Kirche Polens, Warschau; Kroatische altkatholische Kirche,
Zagreb; Mgr. Christea Miron, Patriarch der orthodoxen Kirche
Rumäniens, Bukarest; Mgr.Misiaszek, Bischof der polnisch-katholischen

Nationalkirche in Scranton, U. S.A.; Mgr. Neophite, Metropolit

der orthodoxen Kirche von Widin, Bulgarien, Sofia; Franz
Rosttvorowski, Bischof der Mariawiten, Plock; Prof. P. Bratsiotis,
Athen; Vater Sergius Bulgakoff, Paris; Milena Cerovski, Zagreb;
Mgr. Hodur, Bischof der polnischen Nationalkirche, Scranton,
U. S. A. ; The Most Rev. Erzbischof von Dublin; The Most Rev.
Erzbischof A. J. Maclean, Primas der Kirche von Schottland;
Lordbischof Starok von Gibraltar; Lordbischof von Lincoln; The
Most Rev. William Ebor, Erzbischof von York ; The Rt. Rev.
L. Fulham, Lordbischof von Chobham, Surrey; Rev. R. Anderson,
Dundall; Rev. E. D. Sedding, London; Rev. L. Harkness, M. A.,
Rom ; Professor Dr. Friedrich Heiler, Marburg (Lahn) ; Rev.



— 235 —

A. L. Innés, Folkestone, England; Mary and Geraldine Innés,
Pocok, England; Rev. James Lacey, Brooklyn; Rev. W. K.
Firminger, Middlesex; The Rt. Rev. G.Francis, Bischof in Jerusalem;
Rev. Stanley Fryer, Winnipeg, Canada; Rev. A. Warburlon, M. A.,
Sierre; Lady Digby, Evershot; Rev. J. Perret, Highworth; E.
Eidam, Erzbischof der schwedisch-lutherischen Kirche, Upsala;
S. Ferraz, Bischof der katholischen Freikirchen von Brasilien,
Sao Paulo; Philipp Feldmann, Bischof der Mariawiten, Plock;
Fatôme, curé libéral, Nantes; Pfarrer K. Fueter, Zürich; Prof.
W.Gut, Zürich; Pasteur Jean de Saussure, Genève; Prof. Dr. Fr.
Siegmund-Schultze, Zürich; Pfarrer Dr. A. Chrétien, Genf; Rev.
T. A. Coulson, M. A., Utrecht; Pfarrer Q.Franz, Säckingen;
Kirchenvorstand Jägerndorf; Katholisch-Apostolische Gemeinden
Zürich und Ostschweiz; Männerverein Niedergösgen.

Das Wiederaufleben alten katholischen Frömmigkeitslebens.

Das Wiederaufleben alten katholischen Frömmigkeitsgutes in
der römisch-katholischen Kirche.

(Von Pfarrer H. Vogel, Saarbrücken [etwas gekürzt].)

Wenn wir über das mir gestellte Thema : „Das Wiederaufleben
alten katholischen Frömmigkeitsgutes in der römisch-katholischen
Kirche" Betrachtungen anstellen, dann behandeln wir nur eine
Seite der römischen Kirche. Wenn wir das Harte, Starre und
Enge an ihr ablehnen — also das, was wir gemeinhin mit einem
Sammelbegriff als „Römisches System" bezeichnen —, so haben
wir andrerseits als Katholiken alle Veranlassung, das ideale Streben
nach Verinnerlichung, nach dem Wesentlichen, anzuerkennen.
Wir können uns von ihm, soweit es wahrhaft katholisch ist,
anregen und befruchten lassen. Bei all dem Guten und Schönen

aber, das wir sehen, dürfen wir nie ausser acht lassen, dass diese

Bestrebungen zwar innerhalb der römischen Kirche am Werk sind,
dass sie aber nicht die römische Kirche als solche sind. Häufig
begegnen diese Bestrebungen innerhalb der Romkirche mehr oder
minder starkem Misstraucn und mancherlei Hemmungen.

Im Rahmen meiner kurzen Ausführungen muss ich mich darauf
beschränken, von der Lage nach dem Weltkriege auszugehen und
zu zeigen, wie sich langsam, aber sicher der Stand der Dinge bis
in unsere Tage hinein verschoben hat in einem Masse, das uns

zwingt, uns mit diesen Dingen zu befassen und falsche, einge-



— 236 —

wurzelte Vorurteile abzulegen, damit wir nicht bei unserm
berechtigten Kampfe gegen das römische System gegen Dinge
ankämpfen, die in der römischen Kirche längst überwunden sind,
dass wir nicht offene Türen einrennen und Luftstreiche führen,
die ins Leere stossen und dazu angetan sind, uns den Vorwurf
der Unsachlichkeit und des mangelnden Vertrautseins mit der
tatsächlichen Lage einzutragen.

Man kann die beiden hauptsächlichsten Bestrebungen innerhalb

der Romkirche: die Bibelbewegung und die liturgische
Bewegung, zusammenfassen in die beiden Worte : Wort und Sakrament.
Beide Bewegungen gehen auf eine gemeinsame Wurzel zurück
und befruchten sich gegenseitig und führen zueinander hin.

Vor dem Weltkriege erschienen einige deutsche Bibelausgaben,
von denen hier nur Arndt, Dimmler, Ecker, Grundl und Weber
erwähnt werden sollen. Aber ihre Verbreitung beschränkte sich nur
auf einen kleinen Kreis, es fehlte an einer organisatorischen Arbeit,
die zielbewusst die Bibel dem Kirchenvolke nahegebracht hätte.

Inzwischen hat sich die Sachlage völlig verschoben, ein
Bibelfrühling ist in der Romkirche angebrochen. Bibelstunden und
Bibelrunden, Bibeltagungen und Bibelkonferenzen sind zu einer
stehenden Einrichtung geworden, die immer mehr an Boden gewinnt.
Bibelausgaben der verschiedensten Art, eine umfangreiche
Bibelliteratur, die allen Bedürfnissen gerecht wird, beherrschen das
Feld. Konnte im Jahre 1925 noch geklagt werden: „Was die
Kenntnis und Hochschätzung des geschriebenen Wortes Gottes
betrifft, könnten und sollten wir Katholiken von heute vieles

von den Christen der ersten Jahrhunderte lernen. Denn leider
Gottes darf heute es kein Bischof und Priester mehr wagen, an
die Gläubigen ein Wort zu schreiben, das der heilige Polykarp,
Bischof von Smyrna, zu Beginn des zweiten Jahrhunderts
unbedenklich an die Gläubigen von Philippi schrieb: ,Ich habe die
Zuversicht zu euch, dass ihr in den Heiligen Schriften wohl
bewandert seid' 1)", musste Bischof von Keppler 1926 noch
feststellen: „Wir haben sie nicht mehr, die biblische Schriftvertrautheit
früherer Jahrhunderte 2)", so ist das Bild heute ein anderes, vieles
ist besser geworden.

Welches ist nun das Ziel der Bibelbewegung in der
Romkirche und wie sucht man dieses Ziel zu erreichen Ì

Das Ziel der ganzen Bibelarbeit können wir in die zwei Schlagworte

fassen: „Zurück zu den lauteren Quellen" und: „Hin zum



— 237 —

Wesentlichen". Das schwebte Pius Parsch vor, als er in der ersten
Nummer seiner Zeitschrift „Bibel und Liturgie" 1926 schrieb:
„Bibel und Liturgie! Diese zwei lauteren Quellen christlicher
Frömmigkeit waren bisher fast ganz verschüttet, sie sollen dem
Volke wieder erschlossen werden. Das Buch der Heiligen Schrift,
vom Finger Gottes selbst geschrieben, wird wieder Erbauungs- und
Betrachtungsbuch der Gläubigen werden, besonders das Jesusbild

der Evangelien wird sich wieder tief in ihre Seelen prägen."
Noch schärfer drückt diesen Gedanken ein Beitrag im Berliner
Kirchenblatt vom 15. Dezember 1935 aus: „Wir sind anspruchsvoll

geworden, gerade durch die lebendigen christlichen Denker
und Sprecher unserer Tage. Wir wollen keine Ersatzware.
Unsere ganze Bewegung der jungen Kirche kommt von daher: wir
wollen nicht mehr aus zweiter Hand leben. Wir wollen ein Leben
aus erster Hand Darum unser Hindrängen zu den Quellen und zu
den wesentlichen Dingen. Zu dem Einen, das nottut. Zum
sakramentalen Leben und zu liturgischer Form. Zum unverdünnten
Gotteswort in Schrift und Dogma. Darum also: Schriftlesung!''

Ein Ziel, aber nicht das Ziel der Bibelbewegung ist es,

Bibelausgaben zu verbreiten und zu verteilen. Treffend kennzeichnet
Donatus Hauggim BibelbriefNr. 6 die „Urchristlich e Frömmigkeit als

letztes Ziel der Bibelbewegung" : „Nur Verbreitung und Verteilung
von Bibelausgaben führt letztlich zur Verflachung und Versandung
der Bewegung. Die Heilige Schrift, besonders das Neue Testament,
ist nicht lediglich ein Lesebuch, sondern ein Lebebuch. Wir
müssen aus dem Geist des Neuen Testamentes schöpfen, leben
und wirken. Die Bibelstunde ist auch nur ein Weg zum Ziel,
das Religiös-Christliche ist der oberste und leitende Gesichtspunkt
jeglicher Bibelstunde. Mit dem Religiösen wird häufig das
Moralische verwechselt. Das Christentum ist nicht eine Neuauflage
des alttestamentlichen religiösen Judentums, sondern etwas
durchaus Neues. Christentum ist Christustum. Hingabe an
Christus ist das Letzte. Es geht nicht um bestimmte Formeln
und Formen, sondern um Geist und Leben. Letzte Absicht bei

aller Arbeit für die Bibel ist, urchristliche Frömmigkeit, urchristliche

Christushingabe zu wecken und zu fördern. Bibelbewegung
ist die Zentral- und Wurzelbewegung, die über allem andern
steht und die liturgische, die eucharistische Bewegung einschliesst
und mit ihrem Segen befruchtet. Urchristliche Frömmigkeit war
pneumatische Frömmigkeit, also Frömmigkeit, getragen und ge-



— 238 —

wirkt vom Geist. Sie war ausgezeichnet durch Unmittelbarkeit,
Lebendigkeit und Frische. Es war ein wirkliches Leben in der
Freiheit der Kindschaft Gottes. Welch anderes Gesicht würde
unsere heutige katholische Frömmigkeit tragen, wenn wieder ganz
klar und echt die Botschaft Jesu als wirkliche Frohbotschaft,
gereinigt und gesäubert von so vielem Rankenwerk, das Menschen
in blindem Eifer oder Unverstand dazu getan haben, von allen
unsern Kanzeln verkündigt würde. Vieles ist schon in den letzten
Jahren besser geworden. Die kraft- und saftlosen Humanitätspredigten,

die unfruchtbaren Nur-Moral- und Kasuistik-Predigten,
die aufgedonnerten Höllen-Predigten sind seltener geworden, dafür
hat die Christuspredigt weithin das Feld erobert. Aber wir sind
erst auf dem Weg und noch lange nicht am Ziel. Welches Unheil
spielt noch immer bei so vielen guten Katholiken die Zahl, die

Quantität der religiösen Übungen Darin sieht die Bibelbewegung
ihre ureigentliche Aufgabe, die Seelen wieder unmittelbar aus den

Kraftquellen der Heiligen Schrift zu speisen und das frische,
unverbogene Urchristentum zu lehren."

An anderer Stelle3) drückt Haugg denselben Gedanken mit
folgendenWorten aus : „An dem Gebetsleben Christi, der Apostel und der
Urkirche muss sich auch wieder unsere Frömmigkeit orientieren. Es

gibt vielleicht kein besseres Mittel, um so manches Ungesunde und
Verbogene aus der Frömmigkeit unserer guten Seelen, auch derer im
Kloster, zu entfernen. Die Heilige Schrift gibt das, was man heute

.positive Frömmigkeit' nennt. Ein Zug der Weite und des Vertrauens
kommt in die Seelen und verdrängt Enge und Angst. Und das ist doch
auch ein Hauptanliegen der Bibelstunden, die Hörer wieder zum
biblisch-evangelischen Beten, zur frohen Frömmigkeit zu erziehen."

Aus dieser Einstellung heraus bemüht man sich, den Text der
Frohbotschaft zu verbreiten. Im folgenden will ich die wichtigsten
Bibelausgaben und die verbreitetste Bibelliteratur kurz skizzieren.

Im Kriege erschien auf Veranlassung des Rottenburger
Bischofs von Keppler eine Ausgabe des Neuen Testamentes, die in
vielen tausend Stück an die Soldaten verteilt wurde. Als
Hauptherausgeber zeichnete Dr. V. Schweizer, die Bibel als solche wurde
unter dem Namen „Kepplerbibel" bekannt. Im Jahre 1928 wurde
sie in den Kepplerhaus-Verlag, Stuttgart, übernommen und
erreichte bis zum Jahre 1935 eine Auflagehöhe von 177 000. Im
Jahre 1936 wurde die Ausgabe neu bearbeitet von Professor
Ketter, der sich die Aufgabe setzte, nicht nur sachliche An-



— 239 —

merkungen zu geben, sondern die Lebenswerte der Heiligen Schrift
in kurzen, knappen, aufrüttelnden Sätzen herauszustellen. Seitdem

ist die Auflagehöhe bis auf 600 000 gestiegen 4). Im Jahre 1937

ging der Verlag dazu über, ausser dem Neuen Testamente auch
die Psalmen herauszubringen 5), als erster römisch-katholischer
Verlag bringt er das Neue Testament mit den Psalmen zusammengebunden

auf den Markt 6).

Im Verlage Ferdinand Schöningh-Paderborn erschien im
Jahre 1921 das 1. bis 9. Tausend einer Übersetzung des Neuen
Testamentes von Rösch, die heute allgemein als die „Röschbibel"
bekannt ist. Rösch übersetzte aus dem griechischen Text zunächst
von Nestle, dann von Vogels und neuerdings von Merk 7). In
4. Auflage liegt eine Übersetzung des ganzen Alten Testamentes

vor, die von Henne besorgt wurde 8). Neuerdings kam eine
Auswahl aus der Ganzausgabe des Alten Testamentes heraus 9).

Für die Verbreitung der Bibel setzt sich auch das

Volksliturgische Apostolat in Klosterneubürg ein, mit dem der Name
Pius Parsch unlösbar verbunden ist. Die Spezialität Kloster-
neuburgs ist es, die Bibel zu billigstem Preise sowohl ganz als auch
in Einzelteilen unter das Volk zu bringen. Die Klosterneuburger
Ausgaben sind auch heute noch die billigsten Ausgaben rom-
katholischerseits im deutschen Sprachgebiet 10).

Ausser den zur Massenverbreitung bestimmten billigen
Kleinausgaben gibt es eine ganze Reihe von Grossausgaben, die wegen
ihres verhältnismässig billigen Preises dazu dienen sollen, Familien-,
Hausbücher zu werden.

Der Kepplerhaus-Verlag gab 1937 eine „Familienbibel"
heraus 1X). Sie enthält die beiden Familienbücher des Alten
Testamentes: das Buch Ruth und das Buch Tobias, ferner die
Psalmen und das ganze Neue Testament.

Der Verlag Ferdinand Schöningh-Paderborn hat die Auswahl
aus dem Alten Testament im Grossformat herausgegeben 12).

Nach einer knappen Einleitung in das Alte Testament werden

vor Beginn der geschichtlichen Bücher, der prophetischen Bücher
und der Lehrbücher kurze Einleitungen und sehr gute Durchblicke

gegeben. Im Texte selbst sind verbindende Überleitungen
vorhanden, die den Zusammenhang bei ausgelassenen Stellen
herstellen. Derselbe Verlag hat auch das Neue Testament in der
Übersetzung von Rösch in einer grossen Ausgabe mit vielen Bildern
und Karten herausgebracht 13).



— 240 —

Eine Besonderheit ist die Laienbibel des Herder-Verlages 14).

Sie enthält in einem Bande in sorgfältiger Übersetzung und
Auswahl die wichtigsten Teile des Alten und Neuen Testamentes. Das

Hauptanliegen dieser Ausgabe ist es, die Christus-Verheissungen
des Alten und Neuen Testamentes klar und deutlich hervortreten
zu lassen. Grosser Wert wurde auf die sprachliche Gestaltung
gelegt. Im Neuen Testament ist nur das Evangelium nach
Matthäus ganz wiedergegeben ; was nur in den Fassungen von Markus
und Lukas überliefert ist, wird als Einschub gebracht. Das
Johannesevangelium ist fast ganz ungekürzt wiedergegeben, während
die anderen Teile des Neuen Testamentes in Auswahl folgen.

Es ist nicht meine Aufgabe, hier ein kritisches Urteil über diese
verschiedenen Bibelausgaben abzugeben, noch viel weniger, sie

gegeneinander abzuwägen oder gar auszuspielen. Eine jede von
ihnen hat ihre charakteristischen Besonderheiten und Vorzüge.
Auf diese Weise ist eine reichhaltige Auswahl geboten, aus der
jeder nach seinem Geschmack sich das für ihn gut Dünkende
auswählen kann. Letzten Endes haben alle diese Ausgaben das Ziel,
die Bibel verbreiten zu helfen und das Volk zum Worte Gottes
hinzuführen.

Die eigentliche Bibelgesellschaft für die Romkatholiken
deutscher Zunge ist das Katholische Bibelwerk (früher : Katholische
Bibelbewegung) in Stuttgart, die es sich zur Aufgabe gesetzt hat,
systematisch und mit allen Kräften für die Bibelverbreitung und
-lesung zu sorgen. Dieser Verein wurde im Februar 1933 gegründet
und hat heute bereits zehntausend Mitglieder. Sein Hauptzweck
ist es, die Verbreitung der Heiligen Schrift unter dem
römischkatholischen Volke zu fördern und diesem die Werte des „Buches
der Bücher" in jeder erdenklichen Weise zu erschliessen. Mittel
zum Zweck sind: immer wiederkehrende Hinweise in Presse und
Schrifttum auf die kirchlichen Mahnungen zu regelmässiger Schriftlesung,

beständiger Antrieb zu planmässiger Verbreitung von
katholischen Volksbibeln, allmähliche Verbilligung der zur
Massenverbreitung besonders geeigneten Volksbibeln, Zusammenarbeit
mit verwandten Bestrebungen, z. B. Liturgie und Bibel. Das
Idealziel ist die Förderung der textlichen Vereinheitlichung der
kirchlich genehmigten Bibelübersetzungen.

Das Bibelwerk setzt sich für keine bestimmte Bibelausgabe
ein, noch viel weniger will es selbst eine neue Übersetzung
herausbringen. Hinführung zur Bibel und Unterstützung aller Bestre-



— 241 —

bungen, die dieses Ziel anstreben, betrachtet es als seine Aufgabe.
Mit regem Eifer hat sich der Verein an die Arbeit gemacht, seine

satzungsgemässen Aufgaben zu erfüllen, so dass bereits im Jahre
1937 Dr. A. Stonner schreiben konnte, dass das katholische Bibelwerk

schon nach wenigen Jahren seines Bestehens „eine Zusammenfassung

aller bibelpädagogischen Bestrebungen im deutschen
Sprachgebiet geworden ist und eine Reihe wertvoller Behelfe
herausgegeben hat".

Mit der Bibelverbreitung allein ist es nicht getan, denn gar
mancher musste auf die Frage des Philippus an den äthiopischen
Kämmerer: „Verstehst du wohl auch, was du liesest ?" gleich diesem
antworten: „Wie könnte ich es, wenn mich niemand unterweist?"
Neben die mündliche Erklärung treten da eine grosse Zahl von
Behelfen, die nicht nur der Vorbereitung des Bibelstundenleiters
dienen wollen, sondern auch für die Hand der Bibelleser
bestimmt sind.

Dem wissenschaftlichen Kommentar, der sogenannten „Bonner
Bibel", die nunmehr auch das Alte Testament enthält, ist Herders
Bibelkommentar an die Seite getreten. Er will keine neue Sammlung

wissenschaftlicher Kommentare eröffnen, sondern rein
praktischen Zwecken dienen. Er will eine Schrifterklärung für das

Leben bringen und die religiös-überzeitlichen Werte der Heiligen
Schrift herausarbeiten, er verzichtet deshalb auf ausführliche
Begründung philologischer Art. Vorgesehen sind 16 Bände (10 für
das Alte, 6 für das Neue Testament), von denen jetzt 5 erschienen
sind. Der ganzen Anlage und Ausgestaltung nach trägt dieses

neueste Werk mit Recht den Titel: „Die Heilige Schrift für das
Leben erklärt."

Neben die Bibelausgaben und grossen Kommentare treten
zahlreiche kleinere Behelfe, die zur Bibel hinführen und ihre Lesung
erleichtern und vertiefen wollen. Aus dieser „Kleinliteratur im
Dienste der Schriftlesung" seien folgende Werkchen angeführt:

Im Anschluss an das Kirchenjahr gibt das Heftchen „Gottes
Wort im Kirchenjahr" 15) für jeden Tag eine Schriftlesung an,
die unter einem Stichwort zusammengefasst ist. Im ersten Jahrgang

wurden den drei Festkreisen kurze Leitgedanken
vorangestellt und der Plan thematisch aufgebaut auf dem Leitgedanken :

der historische, der mystische und der eucharistische Christus. Im
zweiten Jahrgang lautete das Grundthema „Unser Herr Jesus

Christus". Neu hinzu kamen ein Gebet vor und nach der Schrift-

Intemat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 16



— 242 —

lesung, Wochengedanken sowie Äusserungen über den Wert der
Heiligen Schrift. Der dritte Jahrgang für das Kirchenjahr 1939

ist in Vorbereitung.
Sehr instruktiv sind auch die „Bibelbriefe" 16), von denen

bisher 20 verschiedene Nummern vorliegen, die in knapper,
volkstümlicher Form über den Wert der Bibel im allgemeinen und für
einzelne Lebensstände sowie über Einzelfragen, wie Entstehung
des Kanons, neue Ausgrabungsergebnisse und neuere Papyrifunde
berichten. Ein Novum ist der neue Bibelbrief Nr. 8, der „Ein
neues Hilfsmittel zum Bibelstudium" erläutert. Es handelt sich
hier um graphische Blätter zum Neuen Testament 17), die die
verschiedensten Verwendungsmöglichkeiten zulassen.

Die „Klosterneuburger Hefte" 18), die eine Volkshochschule der
Religion sein wollen, behandeln alle Gebiete des Glaubens, an erster
Stelle die Heilige Schrift. Bis jetzt liegen 24 Heftchen vor, die
sich mit der Heiligen Schrift und einzelnen Teilen derselben
befassen. Erwähnenswert sind die „Einführung in die Heilige
Schrift" (Heft 28), das sehr originelle Heftchen „Wie werde ich
bibelfest" (Nr. 42), „Der verlorene Sohn nach den Führich-Bildern
erklärt" (Heft 21), „Der Führich-Zyklus: Er ist auferstanden"
(Heft 23) sowie „Das Bild Mariens in der Heiligen Schrift" (Heft
41). Auch die nicht ausdrücklich erwähnten Heftchen eignen sich
sehr als erste Einführung in die Heilige Schrift.

Die „Lebensschule der Heiligen Schrift" 19) will das oft schwer
verständliche Wort der Heiligen Schrift verständlich machen und
im Volk Freude erwecken zur Lesung des heiligen Buches. Das
Volk soll wieder schöpfen lernen aus den ewigen Quellen. Bis

jetzt sind 15 Heftchen erschienen, die neben der Behandlung
einzelner Bücher und Personen der Heiligen Schrift in Heft 1 „Bibellesung

und Bibeldeutung" eine praktische Anleitung zur Auswertung
der Heiligen Schrift geben und in Heft 3 den Bibelhirtenbrief des

Kardinals Faulhaber bringen.
Die „Bibelwerkbriefe" 20) wollen Werkstoff und Werkzeug für

eine verständnisvolle und fruchtbringende Bibellesung bieten und
eine Schrifterklärung für das Volk sein. Sie behandeln zusammenhängende

Teile des Alten und Neuen Testamentes. Bis jetzt liegen
6 Hefte vor: 4 mit alttestamentlichem und 2 mit neutestament-
lichem Inhalt.

Bei allen Bibelausgaben sind die vorgeschriebenen Anmerkungen

angebracht. Diese sind besonders an den Stellen, wo es sich



— 243 —

um den sogenannten Primat Petri handelt, von unserer Seite mit
besonderer Vorsicht zu lesen. In den letztgenannten Bibelwerkbriefen,

die im allgemeinen recht brauchbar sind, müssen wir manchmal

ein Fragezeichen hinter verschiedene Ausführungen setzen.
Z. B. wird in Heft 2 (Der erste Mensch als Gottes Abbild) die
Reliquienverehrung hereingebracht, in Heft 3 (Sündenfall und
Erbsünde) wird Psalm 51, 7 als Beweis für die Erbsünde angeführt,
in Heft 6 (Die Geburt des Herrn) wird das Fest „Maria Verkündigung"

einseitig als Marienfest angegeben.
Eine gewaltige Leistung ist das Werk „Praktisches

Bibelhandbuch" 21), das bereits nach Jahresfrist in einer erweiterten
und verbilligten Ausgabe erscheinen konnte. Augenblicklich —
zwei Jahre nach dem Erscheinen der ersten Ausgabe — ist die dritte
Auflage in Vorbereitung, ein Beweis für die praktische Brauchbarkeit

dieses Werkes, das in seiner Wortkonkordanz grosse
Schwierigkeiten zu meistern hatte, da eine einheitliche Übersetzung
auf römisch-katholischer Seite nicht vorliegt.

Zu erwähnen sind noch die jährlich zweimal erscheinenden

Mitteilungsblätter des Katholischen Bibelwerkes in Stuttgart, die
neben grundlegenden Aufsätzen regelmässig unter der Rubrik
„Rückblick und Ausblick" über die Arbeiten und Erfolge der
Bibelbewegung berichten und in den „Bücherbesprechungen"
nicht nur die römisch-katholische Bibelliteratur, sondern auch

„Bibelliteratur aus andern Lagern" besprechen. Ferner gibt das
Bibelwerk Bildbänder, Epidiaskopbilder sowie Bibelpostkarten
heraus.

Die Bestrebungen, die Gläubigen zur Bibel hinzuführen, ihnen
in Bibelstunden, Bibelrunden und Bibelkreisen das Wort Gottes
und die Lebenswerte der Heiligen Schrift zu erschliessen, erfreuen
sich allgemeiner kirchlicher Billigung und Förderung. Verschiedene
Bischöfe haben besondere Hirtenbriefe erlassen, in denen sie den
Wert der Bibellesung herausstellen. In allerneuester Zeit hat z. B.
das Erzbischöfliche Ordinariat Breslau Richtlinien für die
seelsorgliche Bibelarbeit veröffentlicht. In den amtlichen Kirchenblättern

wird auf Bibeltagungen und -konferenzen hingewiesen,
auf Pastoralkonferenzen werden Vorträge gehalten über die Bibelarbeit

usw. Die bis vor wenigen Jahren nur in ganz vereinzelten
Fällen gehaltenen Pfarrbibelabende breiten sich immer mehr aus,
der Kreis derer, die durch Bibelstunden erfasst werden, wird immer
grösser.



— 244 —

Natürlich steht die römisch-katholische Bibelstunde vor ihren
Problemen, diese werden aber mutig angepackt und praktische
Wege gewiesen. Ein kurzes und praktisches Handbüchlein ist
das von Dr. Donatus Haugg 22). Eine gründliche und wissenschaftliche

Bearbeitung der einschlägigen Fragen bietet Dr. A. Stonner23).
Obwohl die Fragebogen, auf Grund deren er sein Buch schrieb,
bereits 1930 und 1931 herausgingen, ist sein Werk auch heute
noch grundlegend. Der Mangel an Zeit verbietet es mir leider,
näher auf die Ausführungen von Haugg und Stonner einzugehen.

Ich sprach eingangs von einem Bibelfrühling in der römischen
Kirche. Meine Ausführungen, so skizzenhaft sie sein mussten,
werden Ihnen einen kleinen Einblick gegeben haben in die gewaltige
Arbeit, die geleistet wird, um die Bibel im römisch-katholischen
Volk nicht nur zu verbreiten, sondern sie auch auszuwerten. Es
wird noch lange Zeit brauchen, bis das gesetzte Ziel erreicht wird.
Aber einem Sauerteige gleich, soll die Zurückführung zu den
lauteren Quellen dazu dienen, das Angesicht der römisch-katholischen
Frömmigkeit zu erneuern auf altchristlicher Grundlage.

Wenn ich nun dazu übergehe, mich mit der liturgischen
Bewegung zu beschäftigen, so möchte ich von vorneherein betonen,
dass ich mich nur mit der volksliturgischen Bewegung befasse.

Es ist unbestreitbar, dass seit den Tagen des Abtes Guéranger,
den man den Vorläufer und Wegebereiter der liturgischen
Erneuerungsbewegung nennen kann, besonders die Benediktinerklöster

eine Unmenge von Arbeit auf liturgischem Gebiet geleistet
haben. Auch die wissenschaftliche Liturgieforschung hat in den
letzten Jahrzehnten gewaltige Fortschritte gemacht. Es kam nun
darauf an, die Schätze umzumünzen für die Praxis und vor allen
Dingen die Massen aufzurütteln und herauszureissen aus einer

Gleichgültigkeit und Lauheit, die erschreckend war.
Der Apostel der volksliturgischen Bewegung wurde Pius

Parsch vom Augustinerstift Klosterneuburg. Seit 20 Jahren steht
er im Dienste dieser Bewegung und wird nicht müde, immer wieder
seine Stimme zu erheben, um den tiefen Gehalt und die gewaltige
Schönheit der Liturgie dem Verständnisse des Volkes
nahezubringen, es herauszuführen aus der Unkenntnis des Wesens der
Liturgie, um es so liturgiefähig und liturgiebegeistert zu machen.

Es würde ein ganzes Buch füllen, wollte man die Lebensarbeit
von Pius Parsch nach Verdienst würdigen. Ich muss mich deshalb
darauf beschränken, nur das Wichtigste und Wesentlichste heraus-



— 245 —

zustellen. In seiner Schrift „Liturgische Erneuerung" 24) sowie in
den „Seelsorgsbriefen" 25) behandelt Parsch das ganze Problem
nach allen Seiten. Nie bleibt er bei der Kennzeichnung des heutigen
Zustandes stehen, sondern weist immer wieder Wege zur
Besserung. In seinem bereits oben erwähnten Einleitungsartikel im
ersten Heft von „Bibel und Liturgie" sagt er über die Liturgie : „Wir
können sie kurz charakterisieren mit: leben und feiern, beten und
opfern mit der Kirche und mit Christus, ja, das soll wieder unser
gläubiges Volk lernen."

Liturgie ist für ihn mehr als nur Pflege liturgischer Formen
und Formeln und ein Kopieren der Formen der alten Kirche. Sie

ist ihm ein Zurückgehen auf die altchristliche, objektive
Seelenhaltung, ein Herausführen aus der allzu subjektiven, individualistischen

Ich-Frömmigkeit zur Gemeinschafts-Frömmigkeit, zur
Frömmigkeit der alten Kirche. Liturgische Frömmigkeit ist nicht
kompliziert, sie ist einfach und kernig, ist nicht egozentrisch und
etwas Menschliches, sondern christozentrisch und theozentrisch,
etwas Göttliches. Liturgie ist die lebenspendende, lebenerhaltende

Tätigkeit des mystischen Leibes Christi.
Zwei Dinge sind es vor allem, die Parsch immer wieder betont :

Die Liturgie ist eine Sache nicht des einzelnen, sondern der
Gemeinschaft und: zur Volliturgie gehört die aktive Teilnahme des

Volkes. Im Laufe der Jahrhunderte ist die römische Liturgie zur
reinen Priesterliturgie geworden, das Volk ist ganz ausgeschaltet.
In der alten Kirche war es nicht so, da bestand eine enge Verbindung
und Gemeinschaft zwischen Priester am Altar und der Gemeinde
bei den liturgischen Handlungen. Heute ist es so, dass das Volk
seine eigene Frömmigkeit, seine eigenen Andachten geschaffen hat,
die getrennt vom und parallel zum Gebetsleben der Kirche
einhergehen und mit den Gebeten der Kirche fast gar nichts mehr
zu tun haben. Ein sentimentaler Gefühlsüberschwang herrscht im
Andachts- und Frömmigkeitsleben des Volkes, das den meisten

liturgischen Handlungen kein Interesse und Verständnis entgegenbringt

und ihnen, wie z.B. bei der Taufe, Eheeinsegnung und
Begräbnis, nicht folgen kann.

Vor allem ist es die Feier der heiligen Messe, die so sehr

darniederliegt und gar nicht mehr die Sache der Gemeinde und des

Priesters, sondern des beamteten Priesters allein ist. „Eine
altchristliche Messe war eine geradezu ideale Gemeinschaftsfeier, die

Gläubigen waren immer beschäftigt. Vor allem gab es damals keine



— 246 —

stille Messe, fast alles wurde laut gesprochen oder gesungen."
Heute ist es so, dass das Volk sich während der Messe mit seinen

privaten Andachtsübungen befasst, die gar nicht im Zusammenhang
mit der eucharistischen Feier stehen, dass es sich gar nicht um
den Priester am Altare kümmert.

Hier setzt nun Parsch mit seiner Arbeit ein und wird nicht
müde, die aktive Teilnahme der Gläubigen zu fordern und diesen
klarzumachen. Immer wieder betont er, dass die Gläubigen die
Messe mitfeiern, mitopfern sollen, dass sie mitbeten und mit der
Kirche mitleben, also selbst mittätig sein sollen mit der liturgisch
tätigen Kirche. Sein Ideal ist die alte Kirche, wo Priester und
Volk gemeinsam feierten, gemeinsam opferten und beteten. Aus
diesem Gedanken heraus betont er auch stets, dass zur Opferfeier

auch das Opfermahl gehört, dass die heilige Kommunion in
der Messe empfangen werden soll, dass sie keine von der Messe

getrennte Andachtsübung und die Messe nicht zur Danksagung
da ist.

Unermüdlich hat Parsch daran gearbeitet, für seine Ideen zu
werben, ein weitverzweigtes Schrifttum hat er geschaffen, um
Verständnis für die Liturgie zu wecken, um eine aktive Teilnahme der
Gläubigen herbeizuführen.

Den Text des Kernstückes des katholischen Kultus, der heiligen
Messe, bringen die „Klosterneuburger Messtexte" 26), die 1923

zum erstenmal erschienen und nunmehr in einer Auflage von
20 000 erscheinen. Seit 1928 erscheint wöchentlich „Lebe mit
der Kirche" 27) in einer Auflage von 40 000, das ausser dem
Messtext Einführungen für den betreffenden Sonn- oder Feiertag
und sonstige liturgische Aufsätzchen und Anregungen enthielt.
Seit 1937 erscheint es in grösserem Format zweimal monatlich
in einer Auflage von 7500 Stück. Im neuen Gewände will die
Zeitschrift dem liturgischen Leben dienen, sie will das ganze
religiöse Gebiet auf dem Grund der liturgischen Frömmigkeit
erfassen und hauptsächlich die Pflege und Vertiefung der Liturgie
und der Heiligen Schrift, jener zwei Quellen christlicher Erneuerung,
zum Ziele haben. Die Messerklärungen erscheinen seit dem 1.

Oktober 1937 unter dem Titel „Das heilige Wort" 28). Ihnen liegt
der vollständige Messtext bei, während die Kleinen Messtexte 29)

nur das Proprium enthalten. Die Messtexte sind auch in drei
handliche Bände zusammengefasst unter dem Titel „Opfere mit
der Kirche" 30). Sie enthalten die Messtexte der Sonn- und Feier-



— 247 —

tage sowie der höheren Kalenderfeste. Die Auflagehöhe der zwei

Auflagen beträgt zusammen 40 000 Stück.
Im Jahre 1923 erschien in einer Auflage von 500 Stück der

„Klosterneuburger Liturgiekalender", der seit 1926 „Das Jahr des

Heiles" heisst und für jedes neue Kirchenjahr in neuer, verbesserter

Auflage erschien. Mit der 10. Auflage (1932) erschien er als
immerwährender Kalender, 1937/38 erschien die 12. Auflage 31). Im
ganzen Zeitraum sind ungefähr 140 000 Bände verbreitet worden.

Im Jahre 1926 erschien zum ersten Male die Zeitschrift
„Bibel und Liturgie" 32). Anfänglich erschien sie zweimal monatlich,

nunmehr einmal monatlich in einer Auflage von 3500 Stück.
Sie ist das Organ der volksliturgischen Bewegung und behandelt
die Probleme der Volksliturgie und wendet sich an alle, die die

Liturgie und Bibel wissenschaftlich und geistig von höherer Warte
aus betrachten wollen.

Ferner gab Parsch eine „Messerklärung" 33) heraus, die,
geschichtlich und wissenschaftlich wohlfundiert, die Messe in ihrem Aufbau

und in ihren einzelnen Teilen erklärt. Ein Beweis für ihre Brauchbarkeit

ist es, dass sie 1935 in zweiter Auflage erscheinen konnte.
Bemerkenswert ist, dass das Schrifttum von Parsch nicht

allein im deutschen Sprachgebiet verbreitet ist. Das „Jahr des

Heiles" liegt z. B. in französischer, holländischer, italienischer und
ungarischer Übersetzung vor, während die „Messerklärung" in
englischer, holländischer und ungarischer Sprache erschienen ist.
Andere kleinere Schriften liegen in italienischer, katalanischer,
kastilischer, polnischer, portugiesischer und ungarischer
Übersetzung vor.

Zahlreich sind die Werke, die das volksliturgische Apostolat
herausgegeben hat und von dessen Mannigfaltigkeit der aufliegende
Verlagskatalog Kunde gibt. Es gibt fast kein Gebiet der Liturgie,
das unberücksichtigt geblieben wäre. Die volksliturgischen
Andachten und Texte 34), die Klosterneuburger Vespertexte 35)

behandeln das ganze Kirchenjahr, reichhaltig ist die Literatur zu
den Hochfesten des Kirchenjahres. Einen vorzüglichen Einblick
in die verschiedensten Hilfsmittel geben die Materialmappen 36),

die für einzelne Feste und Zeiten des Kirchenjahres alle nur
denkbaren Behelfe zur Verfügung stellen.

Auch die musikalische Ausgestaltung kommt nicht zu kurz.
Es liegen eine ganze Reihe von liturgischen Gesängen in Kirchen-
hedform, sowie von Vespern usw. mit Orgelbegleitung vor. Über



— 248 —

den musikalischen Wert kann man allerdings häufig geteilter
Meinung sein, aber wenn man bedenkt, wie viel noch zu tun ist
in dieser Hinsicht, wie sehr der musikalische Geschmack durch
sentimentale und musikalisch und textlich wertlose Kirchenlieder
verdorben ist, wird man diesem Suchen und Ringen um gute Lieder
in musikalischer und textlicher Hinsicht allen Erfolg wünschen.

Ein Versuch, dem Volke die liturgischen Handlungen und
Texte bei der Sakramentenspendung verständlich zu machen, ist
die Übersetzung des Rituale Romanum 37). Hier tritt ganz klar
zutage, dass eine Übersetzung doch immer eine Übersetzung ist,
dass es sich hier um das Rituale Romanum handelt. Vor allem ist
bei der Übersetzung der Psalmen der Vulgatatext genommen, selbst

wenn er offenkundige Fehler enthält.
Welchen Erfolg hat nun diese gewaltige Arbeit von Pius

Parsch gehabt Er selbst spricht sich darüber aus in einem Aufsatz

„Wo steht unsere Bewegung Ende 1937 ?" in „Bibel und
Liturgie" vom Februar 1938. Zunächst gibt er zu: „Die Erkenntnis
hat sich an Haupt und Gliedern der Kirche durchgesetzt, dass

der Gemeinschaftskult etwas Zentrales und Wesentliches im
religiösen Leben ist. Der Zug vom Individuum zur Gemeinschaft,
vom Ich zum Wir, vom Subjektiven zum Objektiven hat sich
verstärkt." „Die Bewegung selbst hat sich geläutert, vertieft und
ausgeweitet. Die Schwächen und Verstiegenheiten der ersten
Zeit sind längst überwunden. Man sieht heute in der liturgischen
Bewegung nicht eine ästhetisierende Angelegenheit. Man legt auf
Äusserlichkeiten nicht mehr das Hauptgewicht. Man ist eben

von der Form und vom Wort zum Wesen und zur Seele

eingedrungen." Dann muss er aber auch gestehen, dass die Bewegung
noch nicht sehr in die Breite gegangen ist. Hemmnisse der
verschiedensten Art sind die Ursache. Der jüngere Klerus steht zwar
fast geschlossen hinter der Bewegung, er vermag sich aber gegen
den älteren Klerus nicht durchzusetzen, der häufig indifferent und
interessenlos ist. Und das trotz der aufrüttelnden Seelsorgsbriefe
Vor allem gibt es keinen Bischof, der voll und ganz hinter der
Bewegung stände. Ferner versagen die Klosterfrauen völlig. „Die
Volksliturgie hat einen um so schwereren Stand, als die kirchliche
Obrigkeit auf den Status quo der gewordenen Liturgie ein wachsames

Auge hat und selbst gegen eine Zurückführung der alten
ursprünglichen Form der Liturgie zurückhaltend, ja misstrauisch
ist" (Seelsorgsbrief 28).



— 249 —

Ein anderes Hindernis ist die lateinische Kirchensprache. In
seiner Schrift „Liturgische Erneuerung" kommt Parsch häufig
auf dieses Thema zu sprechen. „Durch die lateinische Kirchensprache

ist und bleibt das deutsche Volk seiner Liturgie entfremdet."
Wir glauben allerdings nicht, dass das besser wird, wenn man
das Kirchenvolk anregt, mehr Latein zu lernen. Parsch hat den
Mut, offen auszusprechen, dass in Rom erst im 4. Jahrhundert
das Latein die beherrschende Kirchensprache wurde, dass im
Gegensatz zur Ostkirche die römische Kirche andere Wege ging,
fast alle abendländischen Liturgien bis auf Reste beseitigte und
in den neuchristianisierten Ländern die lateinische Kirchensprache
einführte. Für das deutsche Volk blieb die lateinische Sprache
immer ein Fremdkörper. Im Mittelalter entstand durch die
deutschen Kirchenlieder und Volksandachten parallel zur Liturgie
die ausserliturgische Volksandacht. „Der deutsche Katholik weiss

wenig von seiner lateinischen Liturgie, sie ist ihm schwer und fremd."
Parsch fragt: „Soll uns die furchtbare Unwissenheit des Volkes
in religiösen und kultischen Dingen nicht doch nachdenklich
machen ?" „Für das liturgische Leben des deutschen Volkes wäre
es sehr förderlich, wenn der Landessprache ein grösserer Spielraum
eingeräumt würde."

Man darf wohl sagen, dass hier der Kernpunkt des Problems
liegt. Und wenn auch heute die sogenannten Gemeinschaftsmessen

sehr verbreitet sind, in denen ein Priester auf der Kanzel
oder im Kirchenschiff im Anschluss an den Priester am Altare
die Messgebete in Deutsch vorliest, so muss man doch sagen, dass
dies nur ein Ersatz ist, der die volle Anteilnahme nicht herbeiführt,

zumal es eben übersetztes Latein ist, das dem Volke geboten
wird. Ich selber habe einmal einer Gemeinschaftsmesse beigewohnt,
bei der man den Eindruck gewann, dass der Priester die Messe nicht
„las", sondern wirklich feierte, wo die Gläubigen die Messe nicht nur
„hörten", sondern anhand des Formulars im Diözesangebetbuch und
des Schott den Gebeten folgten, aber das Letzte und Tiefste wurde
doch nicht erreicht, weil eben nur eine indirekteVerbindung zwischen
Priester am Altare und dem Volke besteht mittels des Vorbeters.

Bibelbewegung sowohl als auch liturgische Bewegung haben
zwei alte katholische Wahrheiten wieder entdeckt, die im Laufe
der Jahrhunderte verdunkelt worden waren: das Bewusstsein von
der Kirche als dem mystischen Leibe Christi und die Lehre vom
allgemeinen Priestertum der Gläubigen.



— 250 —

Gegenüber dem rein juristischen Kirchenbegriff, der die Kirche
nur als eine societas, als eine Organisation auffasst, wird ganz
klar herausgestellt, dass die Kirche ein Organismus, etwas
Lebendiges, etwas Göttliches ist. Jeder einzelne Christ ist ein Glied
an diesem Organismus und gedeiht nur in lebendiger Verbindung
mit diesem Leibe, von dem Christus das Haupt, das lebenspendende
Pleroma ist. Dieses Leben von Christus her bringt den einzelnen
Gliedern wieder zum Bewusstsein, dass sie nicht allein stehen, dass
sie alle zu einer Gemeinschaft gehören, von der sie alle Mit-„glieder"
sind. Diese urchristliche Botschaft vom Corpus Christi mysticum
hat Donatus Haugg 38) in feiner Weise biblisch begründet.

Die Zurücksetzung der Lehre vom allgemeinen Priestertum
und ihrer praktischen Folgerungen hat in der Kirche vielen Schaden

angerichtet und ein subjektivistisches, pietistisches Christentum
grossgezüchtet. Ja, auch heute noch sind viele Priester entsetzt,
wenn vom allgemeinen Priestertum die Rede ist, man läuft Gefahr,
als Ketzer verdächtigt zu werden, wenn man diese Lehre betont.
Und doch ist sie eine katholische, orthodoxe Lehre, die in keiner
Weise verdunkelt und abgeschwächt werden darf (Parsch in
Seelsorgsbrief 31). Nicht der Priester allein ist es, der opfert und betet,
die Gläubigen sollen mitopfern, mitgeben, mitempfangen. Der
eigentliche Mittler und Vertreter für alle Glieder der Kirche ist
Christus selbst. Die Christen sind Priester, je nach dem Grade der
Anteilnahme an seinem Priestertum. Durch die Taufe und die

Firmung wird das allgemeine Priestertum erteilt. „Freilich ist
diese Lehre (wie auch die Kenntnis der aktiven Teilnahme im
deutschen Sprachgebiet) noch wenig ausgebildet und betont. Wir
hätten die Aufgabe, diese in Zukunft recht bekannt zu machen,
wie man auch in andern katholischen Ländern viel offener, bestimmter,

häufiger darauf hinweist mit dem Fortschritt der liturgischen
Erneuerung" (Parsch).

In den letzten Jahren bemüht man sich, diese alten Wahrheiten

wieder mehr zu betonen. Gute Arbeit leisten hier die
römisch-katholischen Kirchen- und Sonntagsblätter, die teilweise
einen beachtenswerten geistigen Hochstand aufweisen. Das
Süssliche, Sentimentale wird immer mehr zurückgedrängt im
Interesse einer kernigen, objektiven Frömmigkeit. Durch
Behandlung liturgischer Fragen, durch liturgische Erklärungen, durch
Bibellesepläne und Behandlung einzelner Bücher der Heiligen
Schrift wird versucht, ein tieferes Verständnis für Bibel und



— 251 —

Liturgie und die damit zusammenhängenden Fragen zu wecken
und zu fördern.

Auch die Predigt macht Anfänge der Wandlung zum Besseren,
wie bereits oben betont wurde. Gute Dienste leistet hierbei die
Monatsschrift „Kirche und Kanzel", die unter der Sparte
„Bibellesung" manch wertvollen Hinweis bringt.

Zu erwähnen ist auch noch, dass man vielfach bei den modernen
Kirchenbauten den Hauptaltar bewusst als den Altar der
Pfarrfamilie herausstellt und die Nebenaltäre, falls sie überhaupt
vorhanden sind, gar nicht so sehr hervortreten und nicht den Hauptaltar

zurücktreten lassen. In dem oben angezogenen Artikel von
Parsch „Wo steht ?" sagt er mit Recht, dass das Gotteshaus
nicht ein religiöses Museum ist, dass der Altar nicht eine kunstvolle

Bilderwand sein soll, die an der äussersten Stirnwand der
Kirche für das Volk unerreichbar ist. Allerdings konnte sich die
christozentrische Zielstellung nicht entfalten, die altchristliche
Sitte des Altares versus populum kann sich wegen der
entgegenstehenden kirchlichen Verordnungen noch nicht durchsetzen.

Bibelbewegung und liturgische Erneuerung, sie haben
besonders in Deutschland ihre Heimat. Sie haben befruchtend
gewirkt auf andere Länder. Weitgehend hat man sich die Arbeiten
von Parsch zunutze gemacht und baut auf dem von ihm
Grundgelegten weiter. So gibt die Opera Gesù Christo in Mailand ein

„Lebe mit der Kirche" heraus, das den lateinischen und italienischen

Text der Sonn- und Feiertagsmessen mit Erklärungen
enthält. Der Prior der Benediktinerabtei in Edinburg trägt sich
mit dem Gedanken, dem „Lebe mit der Kirche " ähnliche Heftchen
herauszugeben, die seiner Ansicht nach einem fühlbaren Bedürfnis
entsprechen würden.

Bibel und Liturgie, diese beiden Quellen alter katholischer
Frömmigkeit, beginnen in der römisch-katholischen Kirche
reichlicher zu fliessen und das Frömmigkeitsleben des einzelnen zu
befruchten. Noch sind sie nicht gewachsen zu einem gewaltigen
Strome, manches Hindernis ist noch zu überwinden, mancher
Widerstand zu brechen, ehe sie voll und ganz wirken können.
Aber die Bewegungen sind da, sie haben ihre tiefe Bedeutung für
die Erneuerung der römisch-katholischen Kirche.

Sie sind beide auch ein Stück ökumenischer Bewegung,
Brücken zum gegenseitigen Verständnis, die eine freundliche

Atmosphäre schaffen zwischen den getrennten Christen. Ehrlich



— 252 —

erkennt die römisch-katholische Bibelbewegung das Gute bei den
andern an. Die alte katholische, die urchristliche Frömmigkeit, die

ja das letzte und höchste Ziel der Bibelbewegung und der
liturgischen Bewegung ist, kann zu einem Ausgangspunkt der ersehnten

Wiedervereinigung werden. So sehr wir das edle Streben und
Ringen anerkennen, das sich alle Mühe gibt, alte, katholische
Frömmigkeit zu pflegen, so werden wir andrerseits doch auch sagen
müssen, dass im Wesen und System der römischen Kirche
Hindernisse liegen, die — menschlich gesehen — eine Wiedervereinigung
mit Rom unmöglich machen. Jedoch, wenn wir Christi
hohepriesterliches Gebet ganz ernst nehmen, dann haben auch wir die

Aufgabe und Pflicht, für die Wiedervereinigung der getrennten
Christen zu beten und zu arbeiten, damit Er, der da spricht „Siehe,
ich mache alles neu" (Offbg. 21, 5), die zerstreuten Kinder Gottes
sammle und vereinige (Joh. 11, 52) und in Christus alles im Himmel
und auf Erden wieder einheitlich zusammenfasse (Eph. 1, 10).

Literaturnaehweis.

1) Georg Bichlmair, Urchristentum und katholische Kirche. Innsbruck,
Verlagsanstalt Tyrolia, 1925, S. 36/37.

2) Paul Wilhelm von Keppler, Predigt und Heilige Schrift. Freiburg

i. Br., Herder & Co., 1926, S. 5.
3) Kirche und Kanzel. 1936, S. 116.
4) Das Neue Testament, Stuttgarter Kepplerbibel. Neu bearbeitet

und mit Erläuterungen versehen von Prof. Dr. Peter Ketter. Kepplerhaus-
verlag, Stuttgart-S.

5) Die Psalmen. Aus dem Urtext übertragen und kurz erläutert von
Prof. Dr. Peter Ketter. Kepplerhaus-Verlag, Stuttgart-S.

6) Leinen Mk. 1.80; mit Bildern: Mk. 2.40, Leder mit Goldschnitt
Mk. 6.

7) Das Neue Testament, übersetzt und kurz erläutert von P. Dr.
Konstantin Rösch O. M. Cap. Verlag von Ferdinand Schöningh, Paderborn.

8) Das Alte Testament. Vollständige, neue Übersetzung aus dem
Urtext mit reichhaltigen Einführungen und ausführlichen Erläuterungen.
Von P. Dr. Eugen Henne O. M. Cap. Verlag von Ferdinand Schöningh,
Paderborn. 2 Bände.

9) Das Alte Testament. Heilsweg und Heilskraft in der Gottesoffon-
barung des Alten Bundes. Als Auswahl aus der Ganzausgabe des Alten
Testamentes mit Einführungen, Überleitungen und Erläuterungen
herausgegeben von P. Dr. Eugen Henne und P. Osmund M. Gräff O. M. Cap. Verlag

von Ferdinand Schöningh, Paderborn.
10) Die heilige Schrift des Alten Bundes. Herausgegeben von Pius

Parsch. Klosterneuburg, Volksliturgisches Apostolat. — Die heilige Schrift
des Neuen Bundes. Herausgegeben von Pius Parsch. Klosterneuburg,
Volksliturgisches Apostolat.

11) Ganzleinen Mk. 4.80.
12) Titel wie 9).



— 253 —

13) Titel wie 7).

14) Herders Laien-Bibel. Zur Einführung ins Bibellesen. Freiburg
i. Br., Herder & Co. G. m. b. H„ Verlagsbuchhandlung.

15) Gottes Wort im Kirchenjahr. Katholische Schriftlesung 1937
(1938). Im Auftrag der Katholischen Bibelbowegung bereitgestellt, von
Karl Singer. Vorlag Katholisches Bibelwerk Stuttgart.

16) Zusammengefasst in zwei Materialmappon. Verlag Katholisches
Bibelwerk Stuttgart.

17) Graphische Blätter zum Neuen Testament.
18) Klosterneuburger Hefte. Herausgegeben von Pius Parsch. Verlag

Volksliturgisches Apostolat Klosterneuburg.
19) Lebensschule der Heiligen Schrift. Herausgegeben von Dr. Max

Josef Metzger. Christkönigsverlag, Meitingen bei Augsburg.
20) Bibel-Werkbriefe. Herausgegeben von P. Dr. Albertus Ohlemeyer

O. S. B. Vorlag Ferdinand Schöningh, Paderborn.
21) Praktisches Bibelhandbuch. In Verbindung mit Männern der

Wissenschaft und Praxis im Auftrage der Katholischen Bibclbewegung
herausgegeben von Joh. Straubinger und Jos. Bärtle. Kommissionsverlag
Kepplerhaus, Stuttgart. 1. Auflage 1936, 432 Seiten.

22) Die katholische Bibelstunde. Leitfaden für Bibelkursleiter und
private Bibellesung von Donatus Haugg. Zweite vermehrte und verbesserte
Auflage. Kepplerhaus-Verlag, Stuttgart-S. 1937.

23) Bibellesung mit der katholischen Jugend. Eine rcligionspädago-
gische Studie über die aussersehulische katholische Bibelbewegung auf Grund
einer Umfrage. Von Dr. phil. u. theol. A. Stonner. 3. Aufjage. Verlag
Ferdinand Schöningh, Paderborn 1936.

24) Liturgische Erneuerung. Gesammelte Aufsätze von Pius Parsch.
Volksliturgisches Apostolat. Klosterneuburg bei Wien 1931.

25) Seelsorgsbriefe. Bis jetzt erschienen 32 Nummern.
26) Klosterneuburger Messtexte für alle Sonn- und Feiertage.
27) Lebe mit der Kirche. Blätter für christliche Erneuerung.
2S) Das heilige Wort. Der vollständige Messtext mit einer achtseitigen

Einführung in die Sonntagsmesse.
29) Kleine Messtexte.
30) Opfere mit der Kirche. Volksmessbuch für Sonn- und Feiertage.

2. Auflage.
31) Das Jahr des Heiles. Klosterneuburger Liturgiekalender. Für

immerwährenden Gebrauch, von Pius Parsch.
32) Bibel und Liturgie. Blätter für Volksliturgisches Apostolat.
33) Messerklärung im Geiste der liturgischen Erneuerung. Von Pius

Parsch. 2. verbesserte Auflage.
34) Volksliturgische Andachten und Texte. Bis jetzt erschienen 93

Nummern.
35) Klosterneuburger Vespertexte. Mit lateinisch-deutschem Text.

Können in römischem oder monastischom Ritus gewünscht werden.
36) Materialmappen für verschiedene Feste und Zeiten.
37) Das Römische Rituale. Nach der typischen Vatikanischen Ausgabe

des Rituale Romanum übersetzt von Dr. P. Paulus Lieger O. S. B.
38) wir sin(j Dein Leib. Die urchristliche Botschaft vom Corpus Christi

mysticum in ihrer Wesonsfülle und Bedeutung, von Dr. Donatus Haugg.
Verlag Kösel-Pustet, München.



254

Das Wiederaufleben alten katholischen Frömmigkeitsgutes in
der protestantischen Kirche.

(Von Pfarrer M. Heinz, Zürich.)

In den nordischen Ländern, wo die Reformation zur Hauptsache

in milderer und vor allem das katholische Glaubensgut mehr
bewahrender Art vor sich gegangen ist, ist in den letzten
Jahrzehnten eine Bewegung ausgebrochen, welche die in den
betreffenden Kirchen noch ruhenden katholischen Wahrheitselemente
neu aufleben liess. Unverkennbar ist darin die Wirksamkeit des

im wahren Sinn des Wortes katholisch und ökumenisch eingestellten
Erzbischofs Nathan Soderblom zu erkennen. Daneben lassen sich
aber auch deutliche Spuren der lutherisch-hochkirchlichen Bewegung

in Deutschland verfolgen. Zwei bewegende Kräfte, so könnten
wir sagen, sind es also, die im nordischen Protestantismus ein
Wiederaufleben alten katholischen Frömmigkeitsgutes bewirkt
haben: der ökumenisch-katholische Gedanke, wie er vor allem
auch durch die grossen Kirchenkonferenzen der vergangenen
Jahrzehnte vertreten und propagiert wird, und eine bewusste Rückkehr
zur katholischen Tradition, soweit diese in der Reformation mehr
oder weniger unverletzt beibehalten worden ist.

Beide Kräfte finden sich am deutlichsten im schwedischen

Protestantismus, der die katholische Tradition in der auf
Laurentius Petri zurückgehenden Kirchenordnung des Jahres 1571

so weitgehend bewahrt hat, dass die im Jahre 1920 einsetzenden
Verhandlungen nun zur Interkommunion mit der anglikanischen
Kirche geführt haben. Die nie völlig unterbrochene apostolische
Sukzession der schwedischen Kirche und das treue Festhalten an
den drei ökumenischen Glaubensbekenntnissen, wie auch die starke
Gründung auf der Confessio Augustana, haben ein verstärktes
Erwachen katholischen Wahrheitsgutes verhältnismässig leicht
gemacht.

Eine erste deutlich kirchliche Erweckungsbewegung geht
unter Führung des Bischofs J. A. Eklund schon auf das Jahr 1890
zurück. Ihr folgte seit dem Jahre 1909 die „jungkirchliche
Bewegung", bei der unter andern auch Björkquist, der Schöpfer der
1915 gegründeten Sigtuma-Stiftung, mittat. Diese Bewegung
brachte die schwedische Kirche nicht nur in neuer Weise mit der
Arbeiterfrage zusammen, sie zeitigte überhaupt eine tiefgehende
Erneuerung theologischer Arbeit (G. Aulen) und bewirkte grosses



— 255 —

Verständnis für die ökumenische Frage in weitesten Kreisen des

Volks. Später entwickelte sich dann eine hochkirchliche Gruppe,
die die vorhandenen und seit der Interkommunion mit der
anglikanischen Kirche öffentlich anerkannten katholischen Wahrheiten
noch bewusster pflegt. Diese hochkirchliche Bewegung, an Zahl
zwar gering, nach aussen nicht besonders hervortretend, besitzt
in dem „Pro ecclesia-Verlag" ein eigenes vorzügliches Werbemittel.
Es seien hier vor allem die Schriften Gunnar Rosendals erwähnt:
„Kyrklig förnjelse" — kirchliche Erneuerung, und „Kyrkans ar
1936" — Jahr der Kirche. Trägerin dieser hochkirchlichen, bewusst
katholischen Bewegung ist die Bruderschaft der „Sodalitium Con-
fessionis Apostolicae". Sie wurde 1919 zu Malmö gegründet und
ist bestrebt, vor allem unter den Geistlichen der schwedischen
Kirche ein geordnetes Gebets- und Sakramentsleben zu pflegen.
Ihre Regeln sind vom Erzbischof von Upsala und Bischof von
Lund genehmigt worden. Das schwedische Hochkirchentum darf
man als innerkirchliche Bewegung bezeichnen, die Kirche Schwedens

selbst aber als eine weitgehende Verkörperung katholischer
Tradition hinsichtlich der Auffassung über das Wesen der Kirche,
kirchlichen Amts und Sakraments, auf der Grundlage lutherischen
Rechtfertigungsglaubens, bewerten. Hier erkennen wir zweifelsohne

in den letzten Jahrzehnten ein starkes Wiederaufleben
katholischen Frömmigkeitsgutes inmitten des Protestantismus.

Wesentlich anders als in Schweden ist die Reformation in
Dänemark vor sich gegangen. König Christian III. stellte im
Jahre 1536 den Anschluss an die deutsche Reformation her. Dies

geschah bekanntlich bruchartig, unter Absetzung der Bischöfe,
durch Einsetzung von Superintendenten und klarer Preisgabe der
successio apostolica. Die Anerkennung der drei ökumenischen
Glaubensbekenntnisse und vor allem die Annahme des Augsburger
Bekenntnisses können nicht als vollinhaltliche Glaubensverpflichtung

verstanden werden, besonders nicht, seitdem die Märzrevolution

des Jahres 1848 und neuerdings die Kirchengesetze von 1922

eine Art Volks- und Staatskirchentum geschaffen haben, bei der

man kaum mehr von einer bekenntnismässigen Verpflichtung der

Kirchenglieder reden kann.
Diese Sachlage musste die immerhin im Verborgenen noch

ruhenden zentralkirchlichen Kräfte eines Tags herausfordern.
Eine hochkirchliche Richtung, heute zumeist Zentrum geheissen,
entstand schon im ersten Drittel des vergangenen Jahrhunderts.



— 256 —

Hans Lassen Martensen (1808—1884), Bischof in Kopenhagen, und
Jakob Peter Mynster (1775—1854), beide das eigentliche Angriffsobjekt

Sören Kierkegards, hatten in ihrer Weise eine stärkere und
lebendigere Kirchlichkeit befürwortet. Grundtvig hat dann in
seiner Weise diese hochkirchlichen Bestrebungen in seine
volkskirchliche, sozialreligiöse Arbeit hineingenommen, ohne freilich
zunächst viel mehr als eine grössere Verbundenheit des Volks mit
allgemein kirchlichen Wahrheiten zu erreichen. Erst seit ungefähr
zehn Jahren sind eigentlich kirchlich-katholische Tendenzen in
einem kleinen Kreis von Pfarrern deutlicher zutage getreten. Die
1931 in der „Bruderschaft des heiligen Ansgar" verbundenen
Geistlichen erstreben inmitten der dänischen Staatskirche das
Verständnis für den „Weg des lebendigen Gotteswortes durch die
Zeiten" 1), die völligere „Teilnahme an der Gemeinschaft des

Heiligen Geistes 1)", und bedauern, „nicht in einem kontinuierlichen

Zusammenhang mit der Kirche zu stehen 1)". Diese, um die
Zeitschrift „Kirke" gesammelten Kreise, so heisst es, „sehen nichts
als wichtiger an, als dass unsere protestantische Kirche befreit
werde aus dem Labyrinth des Individualismus und einen objektiven,
überindividuellen Faktor finde, welcher den Individualismus
überwinden kann. Und für diesen Faktor können wir keinen anderen,
besseren Namen finden als ,die Kirche' 1)." Die „Bruderschaft des

heiligen Ansgar" will ihre Mitglieder nicht nur zu geordnetem
Gebetsleben erziehen, sie möchte auch erreichen, dass das Abendmahl

als der „unbestrittene Höhepunkt des Gottesdienstes" gelte.
Indem sich diese Kreise auf die in der dänischen Kirche offiziell
anerkannten drei ökumenischen Symbole und die Confessio

Augustana berufen, erstreben sie eine Wiederaufnahme der apostolischen

Sukzession und erklären, dass aller Ökumenismus in
zentraler Weise vom Glauben her bewegt sein müsse. Es ist indessen
nicht zu verkennen, dass solche Bestrebungen, die sich in der
Auffassung der Kirche, des Amts und der Sakramente katholischem
Verständnis nähern, bei dem vorwiegend niederkirchlichen
Charakter der dänischen Kirche stark umstritten sind.

Kaum viel günstiger liegen die Verhältnisse katholischer
Bemühungen in Norwegen. Norwegens Reformation wurde durch
die königliche Macht Dänemarks durchgeführt, dänisiert und vom
Volke teilweise wider Willen angenommen. Diese Tatsache be-

x) Zitate ausValdemar E. Brenk: „Die hochkirchliche Bewegung in der
dänischen Kirche", Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 138.



— 257 —

wirkte im allgemeinen eher eine unkirchliche, ja zum Teil
kirchenfeindliche Stimmung, die der hochkirchlichen Bewegung unter
Hersieb (1784—1836), Stenersen (1789—1835) und Wexels (1797
bis 1866) wenig Erfolg brachte. Jeder Versuch der Rückführung
der Kirche zu fallen gelassenen katholischen Wahrheiten wurde mit
grossem Misstrauen betrachtet. Erst Michael Hertzberg, dem im
Volkstum tief verwurzelten Manne Norwegens, der von sich selbst
bekannte, dass er nur zwei Leidenschaften kenne, „die Leidenschaft
für das Volk und für die Kirche", gelang es, den Kirchengedanken
überhaupt wieder mehr in den Mittelpunkt religiösen Lebens zu
stellen. In der 1925 gegründeten Vereinigung „Pro ecclesia" finden
sich vor allem jüngere Geistliche, die das Ziel erstreben, „auf apostolischer

Grundlage im Anschluss an das Bekenntnis der lutherischen
Kirche und im Zusammenhang der kirchlichen Tradition den

Kirchengedanken im norwegischen Volke zu entwickeln und zu
stärken" *). Diese Bemühungen sind nach dem Tode Hertzbergs
wohl in der Stille weitergeführt worden. Praktisch ist heute ein
stärkerer liturgischer Ausbau der Gottesdienste, ein Anfang
vertiefter Kirchenauffassung festzustellen.

In keinem Lande haben indessen zur Reformationszeit so
verschiedene Kräfte und Strömungen gewirkt wie in den Niederlanden.

Stand die reformatorische Bewegung anfänglich unter dem
bestimmenden Einfluss eines Erasmus von Rotterdam, so gewannen
indessen bald zwinglische, calvinistische, täuferische und andere
Kreise Einwirkung. Erst nach harten dogmatischen Kämpfen
gelangte das calvinistische Element in der Kirchenverfassung von
1586 einigermassen zum bestimmenden Faktor, ohne aber andere

Richtungen ausschalten zu können. So besteht noch heute im
Protestantismus der Niederlande eine grosse Fülle kirchlicher
Bewegungen, die sich bis zur Stunde weder zu innerer noch äusserer
Einheit zusammengefunden haben. Das macht verständlich, dass

auch die Beweggründe zum Wiederaufleben katholischen
Frömmigkeitsgutes sehr verschiedenartig und ohne grossen Zusammenhang
untereinander sind. Neben schwachen Anklängen zur Newman -

schen Idee vom „development", die eine Verbindung zur
katholischen Tradition geistigerweise ermöglichten, sind es zwei
verschiedene Kreise, die, ein jeder auf seine Weise, katholisches

Glaubensgut wieder aufnehmen möchten. Der eine ist der „litur-

l) Valborg Hertzberg in „Michael Hertzberg, der Bahnbrecher der
hochkirchlichen Bewegung", Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 133.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 193-'. 17



— 258 —

gische Kring". Er bespricht in den „Liturgischen Handboekjes"
(1923—1927) alle liturgischen Fragen, wobei einzelne Verfasser in
ihren Abhandlungen, für die sie persönlich verantwortlich zeichnen,
den evangelisch-katholischen Charakter der Liturgie unterstreichen
und neben anderem eine Synthese zwischen altchristlicher und
calvinistischer Abendmahlsauffassung vertreten. Van de Pol tritt
in „De Eenheid en Gescheidenheid der Kerk" für die ökumenische
Bewegung im Sinne Lausannes und Edinburgs ein. Der andere
Kreis ist die „Vereeinigung Kerkopbouw". Sie dringt auf Auf-
und Ausbau der Kirche in ökumenischer Richtung, versucht das

allgemein reformierte Bekenntnis und kirchliche Leben in geistigen
Zusammenhang mit der Katholizität zu bringen. Eine ihrer
Kommissionen hat 1934 einen Rapport herausgegeben, in dem der
priesterliche Charakter und die stark sakramentale Bedeutung des

gottesdienstlichen Lebens betont und die sonntägliche Feier des

heiligen Abendmahls verlangt werden. In allen diesen voneinander
unabhängigen Kreisen ist ganz allgemein das Verständnis für die
Gliedschaft an der Einen Kirche erstarkt, ja zum Teil eine erste,
freilich noch schwache episkopale Richtung zu beobachten.

Dogmatisch, im Sinne konfessioneller Gebundenheit völlig
unbeschwert, ist die in Frankreich 1923 durch Wilfred Monod ins
Leben gerufene Bewegung der „Veilleurs". Diese in evangelischer
Weite angelegte Ordensbewegung inmitten des Protestantismus
bezweckt die Pflege christlichen Lebens im Sinne der
Seligpreisungen. Wir brauchten diese Richtung hier nicht zu erwähnen,
wenn sich in ihr nicht zu gleicher Zeit der Glaube an die eine und
ungeteilte Kirche fände. Ihre Mitglieder wissen sich nach einer
Darstellung Monods „als geistige Kinder der Kirche Christi aller
Jahrhunderte. Sie schöpfen darum freimütig für ihre Seele aus
dem gesamten Schatz der Christenheit, wo immer die Liturgien,
die Riten, die Dogmen, die Gebete der verschiedenen Kirchen
ihnen wirklich die köstliche Perle bringen, das echte Evangelium,
die ,Gabe Gottes' x)". Monod hält die aus der Reformation
hervorgegangenen Kirchen als Zweige der katholischen Kirche und möchte
auf diese Weise auch alle Glaubensbekenntnisse der ungeteilten
Kirche anerkennen.

Im Elsass finden sich gewisse liturgische Kreise, die in ihren
Bestrebungen geistigerweise von den vorzüglichen und weit-

4) Aus: Die Wächter (Les Veilleurs), ein protestantischer dritter Orden
in Frankreich, von Prof. Wilfred Monod, Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 119.



— 259 —

ausholenden, streng wissenschaftlichen liturgiegeschichtlichen
Darlegungen eines Robert Will, Professor an der protestantisch-theologischen

Fakultät zu Strassburg, leben.

Eigenartig ist die ebenfalls auf französischem Boden
gewachsene Bewegung der „Katholisch-Evangelischen Kirche". Ihre
Gründung geht auf Louis Charles Winnaert zurück und will weniger
einen „Alt-, sondern einen Jungkatholizismus" vertreten. Im Jahre
1922 in Paris entstanden, verpflanzte sie sich bald nach Belgien
(1932), nach Italien (1935), jetzt auch nach Holland. In sechs

Pfarreien sollen laut Bekanntmachung etwa 1500 Seelen sich
finden. Im Oktober 1935 kam es mit andern Vertretern
evangelischkatholischer Richtungen zum Abschluss einer evangelisch-katholischen

Union im Sinne einer „religiösen Vereinigung von Gruppen
und Einzelpersonen, welche für die Zukunft der evangelischen
Katholizität arbeiten" x). Diese evangelisch-katholische Kirche
anerkennt alle Glaubensbekenntnisse der ungeteilten Kirche,
betont aber stark die spirituellen Werte des Glaubens. Dies gilt
besonders für die Glaubensauffassung Winnaerts.

Eine ähnliche Bewegung ist die durch Pastor Ugo Janni
(San Remo) ins Leben gerufene „Scuola Italica di Pensiero Pan-
christiano" in Italien. Ugo Janni entstammt einer freiheitlich
gerichteten römisch-katholischen Familie, war Schüler des Père

Hyacinthe Loyson, wurde theologisch beeinflusst durch den
altkatholischen Gelehrten Prof. Michaud und trat später zum Wal-
densertum über. Er veröffentlichte 1912 in „La Cultura Con-

temporana" eine weitbeachtete Abhandlung über „La cattolicità
della Chiesa e il movimento cattolico moderno". Die katholische
Kirche gliedert sich nach seiner Auffassung in drei grosse Zweige,
die römische, die orthodoxe und reformierte Kirche. Jede dieser
Teilkirchen hat bestimmte Wahrheiten besonders entwickelt, deren
Einheit aber in Christus bedingt ist. Das Papsttum möchte Ugo
Janni wohl als Zentrum christlichen Lebens, nicht aber als das

kirchlicher Jurisdiktion gelten lassen. „Der Panchristianismus",
so bekennt er selbst, „zielt nach der fortschreitenden wechselseitigen

Durchdringung der drei Einflusszentren bis zu demPunkte,
da jedes von ihnen sich in allen und alle sich in jedem finden 2)."

4) „Die katholisch-evangelische Kirche in Frankreich und Belgien",
von A. Frank-Duquesne, in „Eine heilige Kirche", 1936, Heft 1—2, S. 49.

2) Ugo Janni in: Grundgedanken der evangelisch-katholischen
Bewegung in Italien, Hochkirche 1933, Heft 5—6, S. 125.



— 260 —

Dieses Ziel soll durch stufenweise Verwirklichung, vor allem durch
vorläufigen Zusammenschluss der unter sich bereits verwandten
Kirchen erreicht werden. Das Waldensertum möchte er seiner
ursprünglichen Aufgabe wieder zuführen. Diese bestünde darin,
selbst keine Kirche sein zu wollen, nicht Altar gegen Altar zu
stellen, sondern als reformatorische Bewegung die römische Kirche
zu erneuern und zu einem höheren Ideal der evangelischen Katholizität

emporzuheben. Die Bestrebungen dieser Bewegung werden
seit Jahren in der Zeitschrift „Fede e Vita" vertreten, die allerdings
seit einiger Zeit eingegangen ist.

Alle die bisher gezeichneten Bewegungen haben ihren Ursprung
entweder im bewussten Wiedererwachen bewahrter, wenn auch
zeitweise wenig beachteter katholischer Tradition, so vor allem in
der schwedischen Kirche, oder sie greifen die in gegenwärtiger
Zeit neu erwachten katholischen Wahrheiten einfach auf und
nehmen sie zum Anlass ihrer eigenen Existenz und Mission. Oft
handelt es sich auch einfach um liturgische Bestrebungen, die
nicht immer dogmatisch begründet sind. Wie immer aber diese

Bewegungen theologisch fundiert sein mögen, überall bricht altes
katholisches Frömmigkeitsgut auf, überall wirkt der Gedanke an
die Eine Heilige und Katholische Kirche mit, überall machen sich
die Kräfte der ökumenischen Bewegung bemerkbar.

Wesentlich eindeutiger, das heisst typisch kirchlich-dogmatisch

begründet, ist die hochkirchliche Bewegung, die sich seit
20 Jahren im Deutschen Reich entwickelt hat.

Ihr geschichtlicher Anfang liegt in den 95 Thesen, die der
lutherische Pastor Hansen zum ReformationsJubiläum des Jahres
1917 veröffentlicht hat x). Artikel 11, 14 und 90 lauten wie folgt:
„Der Abfall von der Katholizität hat zur Folge den Abfall vom
Glauben an Jesum Christum als wahren Gott und Heiland, ja
den Abfall vom Glauben an den wahren Gott überhaupt, wie die
Geschichte des Protestantismus zeigt. — Soll der Protestantismus
wieder Einfluss gewinnen auf das öffentliche Leben der Völker, so

muss er sich wieder darauf besinnen, dass er katholisch ist. —
Überall ist zur wahren Katholizität zurückzukehren." Im Jahre
1918 entstand die „Hochkirchliche Vereinigung", die zur Hauptsache

konservativ, traditionell an das Altluthertum gebunden,

l) Stimuli et clavi, i. e. theses adversus huius temporis errores et
abusus quas publice sive disputando sive scribendo defendet H. Hansenius
(Verlag Ernst Reinhart, München).



— 261 —

eine Erneuerung des gesamten lutherischen Landeskirchentums
im Sinne bewussterer Kirchwerdung erwartete und erstrebte.
Eine andere Richtung, mehr fortschrittlich, dogmatisch-ökumenisch
eingestellt, ohne absolute Bindung an das Luthertum, gründete
1924 den „Hochkirchlich-Ökumenischen Bund". Drei Jahre später
fanden sich die beiden nie völlig voneinander geschiedenen
Richtungen wieder zu einer geschlossenen Arbeitsgemeinschaft.

Es hatte sich nämlich bald gezeigt, dass die lutherischen
Landeskirchen als solche nicht für die hochkirchlichen Bestrebungen
zu gewinnen waren, dass sich bestenfalls einzelne kleinere Gruppen
dem Ideal einer evangelischen Katholizität zu öffnen vermochten.
Zu einer evangelisch-katholischen Bewegung entwickelten sich je
länger je mehr die ursprünglich hochkirchlichen, lutherischen
Bestrebungen. Ihren Ursprung auf die Confessio Augustana
zurückführend, sieht und schätzt sie in diesem Bekenntnis die klare Wahrung

des „sola gratia", wie auch das Festhalten an katholischer
Tradition und Gemeinschaft in Amt und Sakrament. Darum
greift sie zum Teil zurück auf die lutherischen Kirchenordnungen
des 16. Jahrhunderts, ohne sich an diese sklavisch gebunden zu
wissen. In der hochkirchlichen Bewegung des 19. Jahrhunderts
erkennen die Führer der heutigen evangelisch-katholischen
Bewegung eine Renaissance des Luthertums als zeitliche und inhaltliche

Gleicherscheinung zur Oxfordbewegung der englischen Kirche.
Männer, wie der Berliner Staats- und Kirchenrechtslehrer Fr. Jul.
Stahl (t 1861), der Marburger Theologe A. F. C. Vilmar (f 1868),
Wilhelm Lohe ("j* 1872), der Gründer des Neuendettelsauer
Diakonissenhauses, der Mecklenburger Oberkirchenrat Th. Kliefoth
(f 1888) und Theodosius Harnack (f 1889), der Vater Adolf von
Harnacks, gelten gleichsam als Kirchenväter eines erneuerten
evangelischen Katholizismus, der nicht nur in bewusster Rückkehr
zur grundhaften reformatorischen Haltung, sondern ebensosehr in
klarer Verlängerung der in der lutherischen Kirche nie ganz
abgebrochenen katholischen Linie den Anschluss an die alte katholische

Kirche sucht und zum Teil findet.
An einer Umschreibung einzelner theologischer Begriffe möge

der Standort dieser Bewegung eingehender dargestellt werden.
Die Kirche wird verstanden und gelehrt als göttlichen

Ursprungs, darum auch göttlichen Wesens und Rechts teilhaftig
seiend, als der Leib Christi, als die von Gott gestiftete Heilsanstalt.
Dieser Glaube schöpft seine Kraft aus der Inkarnationslehre und



— 262 —

ihrer entsprechenden Fortentwicklung in der Geschichte der
Kirche. Immer wieder wird betont, die hochkirchliche Bewegung
sei „in erster Linie eine dogmatische Bewegung" 1).

Der göttlichen Gründung der Kirche entsprechend ist auch
die Lehre vom kirchlichen Amt. Es ist ein dreifaches Amt. Das

Lehramt, gestiftet durch den Taufbefehl und seine Verheissung,
dient zur Sicherung für die unverfälschte Weitergabe des Gottesworts,

niedergehalten im Dogma und Bekenntnis, festzuhalten in
den drei ökumenischen Bekenntnissen. Neu gewertet wird sodann
neben dem allgemeinen Priestertum aller Glaubenden das besondere

Priesteramt, das nach Art. 5 der Confessio Augustana ein „ministerium

porrigendi sacramenta" ist. Das Hirtenamt aber schliesst in
sich die Schlüsselgewalt, die Vollmacht, irrenden Glauben und
Häretiker der Kirche fernzuhalten. Die Differenzierung des
kirchlichen Amts in Diakonat, Presbytérat und Episkopat wird
geschichtlich als juris humana bezeichnet, ohne indessen ausser acht
zu lassen, dass in dieser späteren Scheidung von Priesteramt und
Bischofsamt und der Verknüpfung des letzteren mit der apostolischen

Nachfolge eine gottgewollte Entwicklung enthalten ist.
Ist aber das dreifache kirchliche Amt göttlichen Ursprungs, so

liegt sein Übertragungsrecht nicht bei der Gemeinde, sondern bei
Christus, geschichtlich in der Fortpflanzung durch sakramentale
Handauflegung. Äusserst scharf umschreibt dies einmal Fr. Jul.
Stahl mit den Worten: „Dieses von Christus gestiftete Amt besteht
denn auch in solcher ununterbrochener Folge von seiner Stiftung
her und hat nie wieder aufgehört in der christlichen Kirche. Die
christliche Gemeinde war niemals, auch nicht für die Zeit eines

Augenblicks, ohne dieses über sie gesetzte Amt und ist auch begrifflich

gar nicht denkbar als eine, die das Amt nicht über sich hätte
und erst selber über sich setzte 2)."

Dieser Auffassung entsprechend wird die Wichtigkeit der
successio apostolica betont. Trotzdem die hochkirchlichen Lutheraner

glauben, es sei bei der ursprünglichen Ungeteiltheit von
Episkopat und Presbytérat selbst in den Wirren der Reformation
etwas von legitim geistlichem Amt erhalten geblieben, drangen sie

1) Siehe hiezu und den folgenden Ausführungen zur Hochkirehe den
Aufsatz von Friedrich Heiler „Das lutherische Hochkirchentum" in der
l.K.Z. 1927, Heft 3, S. 165 ff., und das am Schluss sonst angeführte
Schrifttum.

2) Aus: Die lutherische Kirche und die Union, S. 276 ff.



— 263 —

doch von allem Anfang an auf eine rasche Wiederherstellung des

Bischofsamts im Sinne apostolischer Nachfolge nach altkirchlicher
Ordnung :

1. weil durch die Eingliederung in die apostolische Sukzession
die rechtmässige Spendung und Gültigkeit der Sakramente,
besonders der heiligen Eucharistie, am besten gewährleistet

sei;
2. weil im Bischofsamt der apostolischen Sukzession das Amt

der Ökumene geboten sei;
3. weil eine Preisgabe der evangelischen Rechtfertigungslehre

von der sola gratia bei solcher Haltung nicht nötig sei und
4. die Anbahnung der kirchlichen Gemeinschaft mit andern

Kirchen, besonders in der Form einer Interkommunion,
ermöglicht werde.

In einer Sondernummer der Hochkirche (Jahrgang 1931,
Heft 8) beschreibt Prof. Heiler eingehend, wie und warum die
„Evangelisch-katholische eucharistische Gemeinschaft" (eine
Untergruppe der Hochkirche) zur Erlangung des Bischofsamts in apostolischer

Nachfolge gekommen ist, und bezeichnet die Vorgänge
ausdrücklich als einen „Notweg, einzig und allein im Dienste der vollen
Einheit der Kirche" begangen.

Die Sakramente werden als Instrumente und Organe der
göttlichen Gnade verstanden. Unter Bezugnahme auf Art. 2 und 24

der Augustana invariata, wo es heisst „quod corpus et sanguinis
Christi vere adsint et distribuantur ; retinetur enim apud nos
Missa et summa reverentia celebratur", wird an der streng
lutherischen Abendmahlsauffassung festgehalten. Mit Luther wird
die Beichte und Absolution im Sinne objektiver Versicherung
der Heilsgewissheit durch den Priester an Gottes Stelle als drittes
Sakrament in Freiwilligkeit, nicht in Zwang, geschätzt und geübt
und gleichzeitig die Siebenzahl der Sakramente erstrebt.

Es ist klar, dass bei und vor allem aus solchem Verständnis
des kirchlichen Amts, der Sakramente und vor allem der Kirche,
auch das gottesdienstliche Leben eine Vertiefung erfahren musste.
Der Ausbau lutherischer deutscher Messe geschah vor allem als

hochkirchliche Eucharistiefeier 1) durch Hinzunahme einiger
wesentlicher Teile, so eines Opfergebets bei der Darbringung der

Elemente, einer Epiklese vor der Konsekration (wiewohl betont

1) Siehe das Formular in Hochkirche 1931, Heft 5.



— 264 —

wird, die konsekratorische Wirkung eigne den verba ipsissima),
einem Gebet nach der Konsekration, das den Opfercharakter der
Eucharistie, und schliesslich eines solchen, das die communio
sanctorum unterstreicht. Ein evangelisches Brevier leitet zu
geordnetem Gebetsleben, die Ausgestaltung des Kirchenjahres zum
Erleben der Kirche in ihrem geistlichen Reichtum an. Von Zeit
zu Zeit werden Freizeiten veranstaltet. Eine Bruderschaft will
vor allem die nötige Seelsorge an Seelsorgern bieten.

Wer die zahlreichen Darstellungen hochkirchlichen Strebens
und evangelisch-katholischen Lebens überblickt, wird der Aussage,
die hochkirchliche Bewegung sei „in erster Linie eine dogmatische
Bewegung", kaum anfechten wollen, wie immer er sich im übrigen
zu einzelnen Zügen ihrer Verwirklichung stellen mag.

In vielem übereinstimmend, in manchem aber auch
unterschiedlich zur Hochkirche, ist Berneuchen, die um einige Jahre
jüngere Erneuerungsbewegung inmitten der Reformationskirchen.
Es sei mir gestattet, auf meine ausführliche Darlegung dieser

Bewegung in Heft 4 der I. K. Z., Jahrgang 1937, hinzuweisen.
Die Berneuchener Bewegung geht von der kirchlichen Not

des Gegenwartsmenschen aus, der wohl äusserlich und vielfach
noch innerlich irgendwie zur Kirche gehört, ihre Dienste in
Anspruch nimmt, selbst aber nicht genau zu sagen vermöchte, was
denn Kirche sei, geschweige, dass aus der kirchlichen Zugehörigkeit

jene rechte Hörigkeit gegenüber Christus, dem Haupt der
Kirche, folgerte, die allein fähig ist, unser Leben weitgehend neu
zu gestalten, und imstande wäre, einer innerlich ausgehöhlten
Kultur ein neues christliches Sein entgegenzustellen. Die Not der
Wesens- und Beziehungslosigkeit des heutigen, sich noch in der
Kirche findenden Menschen ist es, die von Berneuchen als
besondere Zeitnot gewertet und zum Anlass neuer Besinnung über
alle kirchlichen Fragen genommen wird. Dieser Ausgangsort muss
wohl beachtet werden, will man der Berneuchener Bewegung
Verständnis entgegenbringen und ihre Eigenart im Vergleich mit
andern Richtungen, vor allem der Hochkirche, würdigen.

Ein neues Verständnis des göttlichen Wortes, teilweise in naher
Berührung, wenn nicht gar in Übereinstimmung mit der
dialektischen Theologie, ist der innere Beweggrund der ganzen
Bewegung. Das Wort Gottes wird in seiner unbedingten Souveränität

verstanden, seiner bewahrenden und zugleich fortwährend
schöpferischen Kraft, die Altes erhalten, Neues schaffen kann. Weil



— 265 —

Gottes Wort erstlich und letztlich Gott allein zukommt, kann
dasselbe weder in der überlieferten heiligen Schrift, noch sonstwie
sich völlig erschöpfen und erweisen, geschweige, dass aus Gottes
Wort Gott selbst eine Gefangenschaft errichtet werden dürfte,
die die unbedingt frei waltende göttliche Gnade nur an gewordenen
Formen wirksam werden liesse. Alles Geschaffene und Gewordene,
das auch wirklich Göttliche der Kirche in Amt, Sakrament,
Verfassung und sonstiger Lebensäusserung, hat immer unter diesem
Wort zu stehen und zu bleiben.

Von hierher ist es zu verstehen, wenn in Berneuchen auf die
Verwendung alter und inhaltsreicher Formen christlichen Lebens
bewusst verzichtet wird und Gestaltungen des Worts bevorzugt
werden, die dem Menschen der Gegenwart irgendwie näher liegen
oder doch zu liegen scheinen. Die Erfahrung hat indessen gezeigt,
dass man in den letzten Jahren wieder mehr zu altchristlichen
Vorlagen gegriffen hat und dass gerade der moderne Mensch sich
in seiner sogenannten Moderne nicht abermals im gottesdienstlichen

Geschehen finden will. Berneuchen hat sich dieser Wahrheit
nicht verschlossen und sich die Freiheit bewahrt, Altes mit Neuem
zu binden. Aber aus dem hier gebotenen Wortverständnis heraus
ist es zu verstehen, wenn Berneuchen, stärker als die Hochkirche,
die Reformation weiterführen will, dynamischer und vor allem
katholisch im Sinne der Entwicklungsbereitschaft ist. Paul Schor-
lemmer hat einmal die Unterschiede der beiden Bewegungen
weitgehend richtig in die Worte gekleidet: „Für die Berneuchener ist
die Reformation ,ein Weg, den man nur da nicht verlässt, wo
man ihn weitergeht'. Für die evangelisch-katholische Bewegung
ist die Reformation ein Weg, den man nur da nicht verleugnet,
wo man auf ihn zurückgeht 1)."

Die deutlichste Kundgebung göttlichen Worts ist nach
Berneuchen in der Menschwerdung des Gottessohnes geschehen. Diese

Tat Gottes ist das göttliche Geheimnis, die Gegenwart Gottes in
der Welt. Von da her kommt das neue Verständnis der Kirche,
des Amts, der Sakramente, des Kultus und der Gemeinschaft des

Lebens überhaupt.
Die Kirche ist der Leib Christi, die „oikonomia tou mysteriou

Christi", mitten in der Zeit und Welt und doch nicht von dieser

Welt. Sie ist frei von jeder menschlichen Macht, wenn auch in

In „Eine heilige Kirche", Heft 1—3, 1934, S. 39.



— 266 —

vielem immer wieder zeitgebunden, doch ewig und dienstbereit

gegen jedermann, der ihren Dienst in Aufrichtigkeit sucht.
Zur Ausrichtung dieser „oikonomia tou mysteriou" bedarf die

Kirche des verordneten Amts, bestimmter Ordnungen, die alle
ihren Ursprung im „Wort" haben und von dort her uns immer
auch neu gegeben werden können. Das kirchliche Amt ist frei
von der Person, frei auch von der Gemeinde, so sehr diese gerade
bei Berneuchen ernst genommen wird. Das Amt muss seinen Auftrag

und seine Vollmacht aus dem Zusammenhang der gesamten
Kirche, aus der apostolischen Sendung der Kirche Jesu Christi
empfangen. Wird eine nur gesetzliche Deutung* der successio

apostolica entschieden abgelehnt, weil in ihr sich allzuleicht eine
Sache in Form juristischer Sachlichkeit gegen den Majestätsanspruch

Gottes und seine unbedingte Gnadenfreiheit erhebt, so

wird anderseits doch klar betont : „Die apostolische Sukzession, der
auf die Apostel zurückgehende Zusammenhang des geistlichen
Amtes, ist der rechte und fachgemässe Ausdruck für den von jeder
menschlichen Willkür und jedem Herrschaftsanspruch der
Gemeinde unabhängigen Sinn dieses Amtes selber. Mag durch
Jahrhunderte eine Kirche scheinbar ohne Schaden auf diese Verwurzelung

ihres Amtes in der Geschichte der gesamten Kirche
verzichten; in Zeiten der Not, der Verwirrung und der Auflösung, wie
sie der deutsche Protestantismus in der furchtbaren
Kirchengeschichte der letzten Jahre durchleidet, rächt sich dieser Abfall,
der auch die in den Bekenntnisschriften unserer Kirche
ausgesprochenen oder vorausgesetzten Erkenntnisse verschmäht und

vergessen hat" 1), sagt einmal Wilhelm Stählin.
In der Wertung der Sakramente hält die lutherische Auffassung

deutlich vor. Das entscheidende Element ihrer Wirksamkeit hegt
im Wort ihrer Stiftung. Die Beschränkung auf Taufe, Abendmahl
und Beichte wird der Zahl nach als eine Verarmung bezeichnet.
Neu und unseres Erachtens richtig wird in diesem Zusammenhang
das „ex opere operato" verstanden, indem „allein der Auftrag
Christi und die Kraft des Heiligen Geistes die Kraft des Sakramentes

begründet" 2).

Von diesen Auffassungen über Wort, Kirche, Amt und
Sakrament handeln viele der zahlreichen Berneuchenerschriften. Von

*¦) Wilhelm Stählin: „Vom göttlichen Geheimnis", Heft 4 der „Kirche
im Aufbau" (Verlag Johannes Stauda, Kassel) 1936, S. 104.

2) Ebenda S. 47.



— 267 —

ihnen her erhält auch der Kultus die ihm gebührende Stellung
als wesentliche Lebensform der Kirche, zur „Verwaltung und
Austeilung der göttlichen Geheimnisse" 1). In einer besonderen und
reichen Schriftreihe werden alle Kultfragen theologisch behandelt
und begründet. Die Liturgie des Herrenmahls zeugt davon, dass

dasselbe in altchristlichem Sinn gefeiert wird, mit starkem Hinweis
auf die Parousie. In Freizeiten, durch die Michaelsbruderschaft,
in Herausgabe der Tagzeitgebete wird versucht, ein geordnetes
Leben des Gebets und des Opfers zu erreichen, das die Grenzen
des kirchlichen Raums weit überschreitet und zu einer christlichen

Erfassung des Alltags werden soll im Sinne der Heiligung
von Gott her.

Mehr nur auf liturgischem Boden arbeitend, ohne streng
kirchliche oder gar konfessionelle Grundlage, ist die von Pfarrer
Richard Gölz geleitete Bewegung, die nach dem ständigen Ort
der Zusammenkünfte, dem Kloster Alpirsbach, genannt wird. Dort
pflegen sich Kirchglieder verschiedener Denominationen
einzufinden, um in gemeinsamem Gebetsleben, in theologischer
Besinnung und auch praktischer Arbeit und vor allem in liturgischer
Fragenerörterungen etwas von der geistigen Gemeinsamkeit der
Christen zu erleben. Wertvoll sind die Bestrebungen von Alpirsbach

in ihren Bemühungen um die Pflege echter Gregorianik in
deutscher Sprache. Irgendwie, mehr unausgesprochen, steht hinter
dieser Arbeit doch auch die lebendige Frage nach dem Wesen der
Kirche.

In der Schweiz finden wir vier Zentren, die voneinander
weitgehend unabhängig, wenn auch nicht ohne teilweise Berührung,
als kirchliche und ökumenische Bewegungen mit deutlichem
Wiederaufleben katholischen Glaubensgutes zu bezeichnen sind.

Jules Amiguel, ein reformierter Pfarrer der romanischen
Schweiz, hat in Lausanne durch die Stiftung einer Lutheranerin
1913 die Kirche des heiligen Johannes erbauen lassen, in deren

Mittelpunkt der Altar zum Zeichen des katholisch-ökumenischen
Charakters dieser Bewegung steht. Sonntäglich wird dort die

heilige Eucharistie gefeiert in einer dogmatisch freilich nicht ganz
klaren Erfassung. 1920 wurde die „Johanneskirche" juristisch,
jedoch unter Wahrung ihrer liturgischen Eigenart und Selbständigkeit,

an die waadtländische Nationalkirche reformierten Cha-

1) Wilhelm Stählin: „Vom göttlichen Geheimnis", Heft 4 der „Kirche
im Aufbau" (Verlag Johannes Stauda, Kassel) 1936, S. 33.



— 268 —

rakters angeschlossen und zum Mittelpunkt einer eigenen
Pfarrgemeinde erhoben. Beziehungen Amiguets und seiner Anhänger
zu anglikanischen, altkatholischen und orthodoxen Kreisen haben
hin und wieder die Abhaltung ökumenischer Gottesdienste
ermöglicht. In aller Einfachheit und Anspruchslosigkeit ist auch
durch dieses kleine Werk ein Stück kirchlicher Besinnungsarbeit
in der Richtung katholischen Geistes bis heute getan worden.

Wesentlich kirchlicher sind aber die Bestrebungen, die sich
eine kleine Zahl reformierter Geistlicher der romanischen Schweiz

gesteckt haben. R. Paquier, Pfarrer zu Bercher (Waadt), der
Herausgeber der nach Bedürfnis erscheinenden Zeitschrift „Eglise
et Liturgie", hat mit gleichgesinnten, meist jüngeren Geistlichen
der halb presbyterialen, halb kongregationalen waadtländischen
Kirche, von dem 1933 verstorbenen Pfarrer Gustav Adolf Glinz
sichtlich angeregt, eine tiefere Erfassung der Kirche nach ihrem
Wesen, Amt und Sakrament eingeleitet. „Eglise et Liturgie" ist
keine reaktionäre Bewegung. Bei aller Treue zur angestammten
Kirche und ihrem Wahrheitsgut wird auf vorsichtige und
wissenschaftlich zuverlässige Art in Wort und Schrift das Verständnis
für andere Kirchlichkeit zu wecken gesucht. Eine bewusste
Orientierung an der Wahrheit der alten und ungeteilten Kirche wird
bejaht. Die in der genannten Zeitschrift vertretene Auffassung
über das kirchliche Amt ist katholisch und apostolisch, die
Notwendigkeit des Bischofsamtes wird aus mehreren Gründen
befürwortet. Die ganze Bewegung wird von einem wirklich
katholischen ökumenischen Geist getragen, der in seiner Tiefe und Weite
des Erkennens und praktischen Verhaltens eine weitgehende
Wahrung reformierter Tradition in vorzüglich calvinistischer
Form ermöglichen möchte. „Pour être vraiment évangélique et
apostolique il faut être œcuménique" lautet eines der Losungsworte

dieser kirchlich lebendigen Gruppe. Die bis jetzt erschienenen

Hefte der genannten Zeitschrift, vor allem die „Liturgie de

Communion", zeugen von gründlichem Wissen und vorsichtiger
Forschung auf dem Gebiete der Liturgie und der Sakramente.
Paquier verzichtet auf die Schaffung neuer Formen, neuer Gebetsteile

und hält sich an bestes und ältestes Traditionsgut.
Eine andere Bewegung der romanischen Schweiz, oft gegen

den Willen ihrer Glieder „Néo-calvinisme" geheissen, richtiger
einfach als Reform des reformierten Glaubens bezeichnet, kommt
von einem neuen, intensiven Studium Calvins her zu vertiefter



— 269 —

Wertschätzung des Worts, dem alles Glaubensleben unterstellt
sein soll. Einer der begabtesten und bekanntesten Mitarbeiter
ist Pfarrer Jean de Saussure.

In der Auffassung von Amt und Sakrament bekennt diese

Bewegung ein vierfaches Amt: pasteurs, docteurs, anciens und
diacres, also Pfarrer, Doktoren, Älteste und Diakone. Einige
Vertreter neigen zur Wiederaufrichtung einer gewissen Hierarchie
im Aufbau der Ämter, vor allem auch zur Wiedereinführung des

Bischofsamtes. Die Amtsberufung ist aber eine innere, geistige,
durch Gott geschehene, lediglich durch die Amtseinsetzung durch
die Gemeinde nach aussen bestätigte. In der Sakramentsauffassung
nähern sich die Anhänger der Bewegung der altkatholischen,
indem sie die römisch-katholische materielle Gleichsetzung von
Zeichen und Wirklichkeit, wie auch die zwinglische, absolute
Trennung derselben, ablehnen und das Zeichen als das Zeugnis,
als eine Bestätigung der wirklichen, geistigen Gegenwart des Herrn
betrachten, nicht nur im Sinne des Gedächtnisses, sondern der
wirklichen Anteilnahme am Opfertod, in seiner Darstellung, nicht aber
in seiner Wiederholung.

Das Wort Gottes ist die einzige Autorität für den Glauben.
Daneben aber wird der Wert der Tradition hochgeschätzt als einer
konsultativen Autorität, die sich freilich die Überprüfung durch
das Wort der heiligen Schrift gefallen lassen muss.

Die Kirche ist der Leib Christi, göttlichen Ursprungs und
Wesens, wenn auch in vielem zeitgebunden und sündig. Eine
starke ökumenische Einstellung ergibt sich schon aus der Erkenntnis,

dass die Kirche Eine und heilig ist.
Schliesslich erwähnen wir auf dem Gebiete der Schweiz das

Werk des ökumenischen Diakonievereins, dessen Sitz in Rüschlikon
bei Zürich ist und das als neue deutsche Christentumsgesellschaft
seit Jahren in selbständiger Weise auch in dem Deutschen Reich
und neuerdings auch in Holland Eingang gefunden hat. Ich möchte
auch hier auf eine frühere Veröffentlichung: „Der schweizerische

Diakonieverein, ein Bekenntnis zur Einheit in Glaube und Tat"
hinweisen, in welcher die Grundsätze dieser ebenso evangelischen
wie katholischen und ökumenischen Bewegung ausführlich
dargelegt sind. Der schweizerische Diakonieverein ist eine überkirchliche

Vereinigung, die, zumeist von Gliedern der reformierten
Landeskirchen getragen, heute Glieder der verschiedensten,
grundsätzlich aller christlichen Konfessionen zu einer geistigen und



— 270 —

praktischen Liebes- und Lebensgemeinschaft verbindet. Bei
strengster Wahrung konfessioneller Eigenart der in dieser

Bewegung sich findenden Konfessionen, bei innerer Verpflichtung zur
Treue gegenüber der eigenen Kirche, so dass Übertritte bis heute
nie vorgekommen sind, ist der schweizerische Diakonieverein als
ein „Kirchlein in der Kirche", als ein Stück gelebte und erprobte
christliche Einheit zu werten. In einer Zeit, da man in den
offiziellen Gross- und Kleinkirchen noch wenig von ökumenischen
Bestrebungen wusste (mit Ausnahme des Altkatholizismus) und
noch weniger eine wirklich ökumenische Haltung einzunehmen
gewillt gewesen wäre, haben die Begründer des schweizerischen
Diakonievereins das Bild der Einen, Katholischen Kirche geschaut
und verkündet und ungeachtet grösster Widerstände in tiefgehender
und ganz neu verstandener kirchlicher Diakonie betätigt. Dass
alles dies zuvor durch wahrhaft treue Glieder der reformierten,
evangelischen Kirche in Ausführung genommen wurde, macht
diese Bewegung erst recht bemerkenswert. Hier wurde auf dem
Boden des schweizerischen Protestantismus der Begriff der
Katholizität schon vor vier Jahrzehnten in einer Tiefe und Klarheit
verstanden und verkündet und auch gelebt, wie er nun durch
die inzwischen stattgefundenen ökumenischen Konferenzen von
„Life and Work" und „Faith and Order" weitesten Kreisen der
Christenheit bekannt geworden sein dürfte. Im Schosse des

ökumenischen Diakonievereins in der Schweiz und in Deutschland

und vor allem in dessen kirchlicher Abteilung haben andere

evangelisch-katholisch gerichtete Gruppen eine vorläufige Heimat
und Lebensbetätigung gefunden, wartend auf die Zeit, da sich
die ihnen entsprechenden Kirchen der neuen Erkenntnis erschliessen
und anerkennen.

Die früher geschilderte Berneuchenerbewegung hat übrigens
auch in der Schweiz unter reformierten landeskirchlichen Geistlichen
und Laien Anhang gefunden. Diese schweizerische Gruppe ist bis
heute mehr in der Stille geblieben. Sie pflegt aber die
Glaubensgemeinschaft untereinander auf Tagungen und sogenannten Stillen
Wochen, also in Freizeiten. Die Seelsorger unter ihnen versuchen
durch Innehaltung bestimmter persönlicher und häuslicher
Gebetszeiten und Hausgottesdienste, brüderlich zusammengetan,
der unter ihnen aufgebrochenen neuen Erkenntnis von der Kirche
Genüge zu tun.



— 271 —

Wer die grosse Zahl all der Bewegungen überblickt, die von
verschiedensten Begründungen her altes, katholisches Frömmigkeitsgut

wieder pflegen, ja mehr als das, die zum Teil bewusst
katholisch sein wollen und einen Kirchenbegriff in Amt und
Sakrament, in gewisser Wertschätzung der Tradition und kirchlicher
Verfassung, wie auch im kirchlichen Leben des Gottesdienstes
und der Gestaltung menschlichen Daseins und Schaffens
überhaupt aufweisen, der wird unserer Aussage beipflichten können,
dass wir heute wirklich inmitten des Protestantismus verschiedenster

Prägung eine teilweise Neuorientierung in der Richtung
der Einen, Heiligen und Katholischen Kirche vorfinden. Mag in
vielen der genannten Richtungen eine klare dogmatische Begründung

der neuen Haltung noch fehlen, mag manches zuvor nur
liturgischem Bedürfnis, vieles andere ökumenischer Gesinnung im
allgemeinen entspringen, mag etliches auch den eigenen Vertretern
noch unklar sein, eines ist sicher : dass sich in all diesen Bemühungen
das Ringen um die Eine Kirche Christi abspielt, die nicht nur
geglaubt und geistig erkannt, die mehr und mehr auch gesehen
und erlebt werden will, unvollkommen und stückweise immer,
bis der Herr der Kirche die ersehnte Vollendung bringen wird.
Und das andere ist ebenso sicher, dass sich durch alle hier erwähnten
kirchlichen und liturgischen Bewegungen hindurch eine immer
stärkere, sichtbare Einheit des Bekenntnisses abzeichnet im Werden
einer Bekenntnisfront, die allein imstande sein dürfte, allen
versuchlichen Irrungen der Zeit von Christus her zu widerstehen.

Die hier geäusserten Ansichten und Schilderungen der

Bewegungen machen nicht den Anspruch auf Vollständigkeit und
überlassen es dem dafür bestimmten Referenten, die
Schlussfolgerungen zu ziehen, die sich für die christkatholische Kirche
im besonderen und für den Altkatholizismus im allgemeinen
ergeben dürften.

Wir möchten aber nicht unterlassen, allen denen zu danken,
die durch Selbstdarstellungen bestimmter Bewegungen zur
Aufstellung des hier Gebotenen beigetragen haben, und schliessen unsere

Ausführungen mit dem Bekenntnis, dass das hier Gesagte und
Geschilderte nur ein schwacher Hinweis darauf ist, was die gläubige
Christenheit in der Zeit der Erfüllung erwarten darf und was einmal
Vilmar in die Worte gefasst hat:

„Es kommt die Zeit, dass wir verstehen sollen, was wir bisher

kaum geahnt, geschweige denn erfahren haben, was es heisse,



— 272 —

,dass wir alle hinankommen zu einerlei Glauben und Erkenntnis
des Sohrtes Gottes und ein vollkommener Mann werden, der da
sei im Masse des vollkommenen Alters Christi'. Es rückt die Zeit
heran, dass wir, nicht mehr gewiegt und gewägt von allerlei Wind
der Lehre, allesamt sollen fassen und begreifen die innerste Wahrheit

des Geheimnisses, dass wir Glieder sind an dem Leib Christi
und dass wir die Ordnung dieser Glieder, die Gaben und Ämter
samt deren Beruf und Macht, getrieben von der Macht des

heiligen Geistes, vollständig verstehen und ins Werk setzen. Ja,
es kommt die Zeit, dass es nicht mehr fromme, ferne Hoffnung,
sondern nahe, selige Gegenwart sein wird: Es ist ein Hirt und
eine Herde, in einem Sinne, einem Glauben, einem Lobgesang,
einem Gebete, zu einer zugleich äusseren und inneren Gemeinschaft

enge und feste geschlossen auf dieser Erde und in diesem Leben 1)."

Literaturnachweis für die einzelnen besprochenen Bewegungen.
Gebräuchliche Abkürzungen:

Hochlärche Hk.; Eine heilige Kirche EhK.; Internationale Kirchliche Zeitschrift l.K.Z.
Nordisches Hochkirchentum: a) Schweden: Hk. 1933, Heft 5—6,

S. 127 ff., 146; EhK. 1935, Heft 1—2, S. 13 ff.; EhK. 1936, Heft 1—2,
S. 32 ff.; EhK. 1938, Heft 5—7, S. 140 ff. Den Svenska Kyrkan von
Fred. Linderoth och Sven Nordbrink; Kyrklig Förnyolse I Församlings-
kyrkan, von Gunnar Rosendal; Kyrklig Förnyelse von Gunnar Rosendal,
alle drei im Pro Ecclesia-Verlag, Osby. Dazu Selbstdarstellung von Gunnar

Rosendal.
b) Dänemark: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 135 ff.; EhK. 1935, Heft 1—3,

S. 17 ff.; EhK. 1936, Heft 1—2, S. 34 ff. Dazu Selbstdarstellung von
Joh. Bruun.

c) Norwegen: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 1.31 ff.
Niederlande: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 144; EhK. 1935, Heft 4—6,

S. 181; EhK. 1936, Heft 1—2, S. 28 ff. ; EhK. 1938, Heft 5—7, S. 171 ff.;
dazu eine Selbstdarstellung von J. K. Van Den Brink, Steenbergen.

Frankreich-Belgien: a) Frankreich-Veilleurs: Hk. 1933, Heft 5—6,
S. 118 ff.

bj Evangelisch katholische Bewegung: EhK. 1936, Heft 1—2, S. 46 ff.
Italien: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 122 ff., 141; EhK. 1936, Heft 1—2,

S. 43 ff.; EhK. 1938, Heft 5—7, S. 162 ff.
Deutsches Reich: a) Hochkirche: I. K. Z. 1927, Heft 3, S. 165 ff.;

Hk. 1934, Heft 1—3, S. 1 ff. (Geschichte der Bewegung) ; Hk. 1933, Heft 1—2
(Sonderheft über die Sakramente); wie natürlich alle Jahrgänge der
Hochkirche, bzw. Eine heilige Kirche. Ferner: Evangelische Katholizität, Im
Ringen um die Kirche (beide von Fr. Heiler).

b) Berneuchen: Hk. 1932, Heft 3, S. 85; EhK. 1934, Heft 1—3,
S. 39; EhK. 1938, Heft 1—3, S. 52 ff. ; dann vor allem aus dem Berneuchener
Schrifttum: Berneuchener Buch; Wilhelm Stählin: Vom göttlichen Geheimnis;

aus den Werkschriften der Berneuchener Konferenz: Gottesdienst

l) Vilmar, Zur neusten Kulturgeschichte Deutschlands, IL, 186 ff.



— 273 —

und Predigt, Sakrament und Gottesdienst, der Altar, das Gebet; ferner:
die Feier des Herrenmahls, Ordnung der Beichte; aus der Reihe „Der
deutsche Dom": Pfarrgebete, Psalter, Gebet der Tagzeiten, Schulgebet,
Gebet für das Jahr der Kirche. Freizeitgestaltung und Kirche, von K.
B. Ritter; ferner die Schriftreihe „Kirche im Aufbau".

c) Alpirsbach: Persönliche Darstellung von Pfarrer Richard Gölz;
forner „das Kirchliche Stundengebet (Weihnachten), Das Mittagsgebet,
Die Messe, Aus der kirchlichen Arbeit in Alpirsbach".

Schweiz: a) Kirche des heiligen Johannes — Amiguet : Hk. 1933,
Heft 5—6, S. 133 ff.

b) Eglise et Liturgie: Hk. 1933, Heft 5—6, S. 113 ff., 143, einzelne Hefte.
c) Schweizerischer Diakonieverein: Ein Bekenntnis zur Einheit in

Olaube und Tat; das 14täglich erscheinende Organ: Der Diakoniebote.
d) Jean Saussure, Genf: Aufsatz in der Schweiz. Rundschau,

November 1937; Selbstdarstellung.

Sehlussfolgerungen aus dem Wiederaufleben alten katholischen
Frömmigkeitsgutes in der römischen und evangelischen Kirche.

(Von Paul F. Pfister, Pfarrer in Blumberg [gekürzt].)

Wer als Altkatholik vorurteilslos und über kleinere Differenzen
hinwegsehend die mitgeteilten Wahrnehmungen auf sich wirken
lässt, wird sowohl in Zielsetzung und Haltung eine nahe Verwandtschaft

zu dem in Lehre, Verfassung und Liturgie deutlich markierten
altkatholischen Bekenntnisstand wie auch eine wenigstens in der

Wirkung gleichsinnige Mitarbeit an der von Döllinger der
altkatholischen Kirche gestellten dreifachen Aufgabe schlechterdings
nicht leugnen können. Dies gilt von der liturgischen und
Bibelbewegung in der römischen ebenso wie von dem katholischen
Aufbruch in der evangelischen Kirche.

Eine Frömmigkeit, die aus den Urquellen der Bibel und
altchristlicher Liturgie sich nährt, führt die Gläubigen echter und
besser, weil eben aus erster Hand, in den Geist Christi ein.

Zugleich wächst daraus auch ein vertieftes Selbstverständnis christlicher

Kirche. Jetzt werden die tiefsinnigen Bilder vom Rebstock
und Rebzweig, vom Leib Christi, in dem Christus das Haupt und
die Christen gleichsam seine Glieder sind, als reale Wirklichkeiten
verstanden. Als Glieder Christi haben ferner alle am Priestertum
Christi teil, wenn auch gleich den Gliedern des Körpers mit
verschiedenen Funktionen. Daraus ergibt sich die unabdingbare
Aufgabe, geformt vom Geist Christi (Wort) und gestärkt durch
den Mitvollzug der Eucharistie (Sakrament), aber doch in freier

schöpferischer Tat und eigener Gewissensverantwortung, ihr Leben

und die Welt zu durchchristen.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 18



— 274 —

Was nun von aufgeschlossener romkatholischer Jugend und
frommen weitblickenden Priestern innerhalb der römischen Kirche
angestrebt wird, findet seit Anbeginn in der altkatholischen Kirche
seine Entsprechungen, so — um nur das Wichtigste zu streifen —
in der Ausmerzung' paganistischer zugunsten christo- und theo-
zentrischer Frömmigkeit, in der begrifflichen Läuterung und
Schlichtheit des gemeinschaftlich in der Volkssprache gefeierten
katholischen Amtes; sie finden sich aber auch in der Ablehnung
des unmittelbaren Führungsanspruches der Hierarchie in den
relativ eigenständigen Kultursachgebieten, in der Belastung der
Laien mit starker kirchlicher Mitverantwortung (Pfarr- und
Bischofswahl, Mitwirkung an der kirchlichen Verwaltung,
Rechtsprechung uswr.), nicht zuletzt in der ausschliesslichen Verbundenheit

von Kirche und Gläubigen mit Christus als einzigem Haupt,
Bischof und Herrn der Kirche.

Aber auch die Rückkehr evangelischer Kreise zur Confessio

Augustana, zu einer „evangelischen Katholizität'', das dort neu
aufbrechende Verständnis katholischen Brauchtums, die Sehnsucht

nach der deutschen Messe, die theozentrische Auffassung
der Kirche und im Einklag damit wachsende Wertschätzung der
Sakramente, einschliesslich des ordo und der apostolischen
Sukzession, übrigens auch die Wiederentdeckung des weithin
katholischen Luther und katholisch empfindender evangelischer Theologen

(Vilmar, Lohe u. a.), offenbaren eine unverkennbare
Annäherung an das altchristliche, aber auch in der altkatholischen
Kirche bewahrte Lehr- und Frömmigkeitsgut. Ja, diese

Rückbesinnung geht teilweise so weit, dass die Frage sich aufdrängen
kann, was denn sachlich diese Kreise von uns noch trenne. Jedenfalls

wird dem Einigungswerk nur gedient, wenn über alles
Persönliche und über gewisse unterschiedliche Akzentuierungen die
gemeinsame und verbindende Grundhaltung nicht übersehen
wird, auf beiden Seiten.

Der christkatholische Aufbruch hat uns aber noch mehr zu

sagen. Er bedeutet für uns die ernste Mahnung, getreu der
Verpflichtung unseres Namens die uns anvertraute kostbare Perle

zu hüten und das Vätererbe aufs neue und tiefer zu erwerben.
Nur dann, wenn wir selbst an dem katholischen Aufbruch
teilhaben, können wir übrigens auch erst das Anliegen dieser

Bewegungen recht würdigen und auch weiterhin unsere Aufgabe
nach dem Wunsche Döllingers erfüllen, „Werkzeug", „Vermittlungs-



— 275 —

glied'", ja — wenn Gott will — sogar Kristallisationskern nicht
zu irgendweicher, sondern zu einer auf altem katholischem Grund
zu vereinenden Kirche zu sein.

Aus solcher Einstellung nachsinnend, was denn — abgesehen

von den letzten, hier nicht aktuellen Fragen nach Gott und Christus
— heute besonders in Deutschland in Frage gestellt und um was
aber auch wieder neu und mit Hingabe gerungen wird, ergibt
sich mir — wenn ich recht sehe — die Frage:

was christliche Kirche ist und was christliche Kirche tut.
Wer möchte übersehen, dass gerade diese Frage selbst manchen

aus uns zum derzeitigen Kernproblem werden kann angesichts
so vieler und lauter Strömungen um uns, die die Kirche nicht
nur rein genossenschaftlich auffassen, sondern sogar eine künstliche

Einheit auf propagandistischem Weg und unter Abbruch
all dessen, was wir als Vätererbe bis zur Stunde hochschätzen,
schaffen wollen.

An dieser Wegscheide, ob Einheit um jeden Preis auf dem
Boden kirchlichen Minimalismus oder Wiedervereinigung im Geiste
tiefer und ganzer Erfassung christlichen Glaubens und christlicher
Lebensgestaltung, tritt uns nun nicht zuletzt in der auf
evangelischem Boden gewachsenen hochkirchlichen und Berneucher
Bewegung ein hohes Denken von der Kirche entgegen, das uns
in entschiedener Treue zu biblischem und altkatholischem
Kirchenverständnis bestärken kann und sollte.

Ohne Preisgabe der berechtigten und mehr als je dringlichen
Forderung nach nationalkirchlicher Gestaltung der Zweigkirchen
in den nach Gottes Vorsehung verschieden gewachsenen Völkern
wird da die Kirche Christi wiederentdeckt — in Übereinstimmung
mit uns — als die eine und, weil göttlich gewirkt und darum
weltunabhängige Grösse, auch als die heilige Kirche. Diese heilige
Kirche ist aber nicht unsichtbar, sondern trotz aller aufrichtig zu
bedauernden Mängel und menschlichen Zutaten in den empirischen
Kirchen transparent. Wo immer aber Kirchen und Christen leben

von dem in Wort und Sakrament des in der Gesamtkirche
fortlebenden und fortwirkenden Christus, wo ihre Glieder sich als

Glieder Christi und Reichsgenossen Gottes verstehen, wo sie sich

also nicht klammern an irgendwelche irdische Grössen wie Reichtum

oder Machtpositionen und nicht leben von Menschen, ihrem
Wohlwollen oder ihrer Missgunst, wo das eigentliche Leben kreist
nicht in den gewiss nützlichen und segensreichen An- und Vor-



— 276 —

bauten der Vereine, des Organisatorischen und Verwaltungs-
mässigen, sondern um Taufstein, Altar und Kanzel, wo Kirche
nicht als primäres Kraftfeld und Wirkbereich der Menschen und
ihrer Absichten und Pläne, sondern Gottes und seiner Absicht
aufgefasst wird mit der Bestimmung und Aufgabe, alle natürlichen
Kräfte des Einzelmenschen und dadurch auch der Völker aus der
Selbstverlorenheit zu erlösen und auf Gott als Endzweck
hinzuordnen — im festen Glauben, dass gerade hierdurch auch den
irdischen Bereichen am besten gedient wird —, da gewinnt Kirche,
christliche Kirche ihre echte Gestalt.

Sobald aber so Kirche wieder tief und wesenhaft erkannt wird,
da bricht auch sofort die rechte Wertschätzung dessen durch, was
christlicher Kirche aufgegeben, was sie tut. Kirche Christi bildet
durch Wort und Sakrament die Menschen heran zum Vollalter
Christi. Wort und Sakrament waren in christlicher Frühzeit in
der Hauptsache miteinander in der Liturgie — dem Dienst der
Kirche, wie die Wortbedeutung von Liturgie besagt — verbunden
und sind es wesenhaft noch heute in ihrer Aufgipfelung im heiligen
Amt, in der Liturgie der altkatholischen Kirche. So gewertet,
umfasst Liturgie das Empfangen von Gott und die Huldigung an
Gott durch den ganzen, leibseelisch nun einmal geschaffenen
Menschen in Verkündigung und Bekenntnis, in eucharistischer
Mahlfeier und Lob Gottes.

Die Schlussfolgerungen, die Nutzanwendungen für uns
ergeben sich wohl dem Nachdenkenden von selbst. Wenn der gleiche
Schwung des katholischen Frühlings auch uns erfasst, werden wir
an sich auch von uns stets festgehaltene Einsichten, die aber von
allerlei Staub überzogen oder doch unsicher und kraftlos geworden,
wieder in ihrem Goldgehalt erkennen. Wir werden unser
Verständnis von der Kirche aufwerten und wieder begreifen, dass wir
gesinnt werden wie Christus, wenn wir uns in seinen Leib, in seine

Kirche lebendig einfügen und von ihrem uns gereichten Wort und
Sakrament leben. Wir werden ferner uns nicht mit Gesinnung
allein begnügen. Gesinnung allein ist wertlos, wenn sie nicht zur
Tat drängt. Folglich erweist die um Wort und Altar gescharte,
nicht die in Listen stehende, auch nicht eine sich mit Versammlungen

begnügende Gemeinde, ob lebendige Kirche da ist. Die

Mahlgemeinschaft mit Christus kommt nicht in der geistigen,
sondern in der wirklichen Kommunion zur Vollendung. Der
Glaube, dass in allen Teilkirchen die eine, heilige Kirche durch-



— 277 —

scheint, bewährt sich in ökumenischer Haltung, jeglicher Gerechtigkeit

und im Bezeugen der grösseren Gemeinschaft. Wenn und
wo immer die Kirche als Organismus, ja als Leib Christi von ihren
Gliedern begriffen wird, werden sie alle bedacht sein darauf,
wie das Wort Gottes, nicht nur ihre menschliche Meinung, unter
uns laufe und wie alle einmütig verharren in der Lehre, im Brot-
brechen und Gebet!

Auch die praktisch-pastorale und religionspädagogische Arbeit
wird aus dem rechten Selbstverständnis dessen, was Kirche ist
und tut, mächtige Impulse — ganz von selbst — bekommen.
Auch bei uns wird man unseren Diasporaverhältnissen angepasste
Singewochen, Rüsttage, Bibelrunden und kirchliche Arbeitswochen

verlangen, in denen abwechselnd etwa das heilige Amt, ein
Brief Pauli, eine allgemein christliche Heldengestalt oder unser
Liedgut erarbeitet wird. Auch wir werden wieder die Mütter
besitzen, die ihren Kindern die biblische Geschichte erzählen, die
Hausväter, die in den Zellengemeinden der Diaspora gern den
Früh- oder Abenddienst übernehmen, die Priester, die in
freiwilliger Gebetsgemeinschaft stehen, die Mittel, die bei noch grösserer

Verarmung unsere Kirche unbedingt benötigt. Wie in
Hannover und Bayern die evangelischen, so werden auch unsere
Kirchen in den Städten werktags zu stiller Sammlung ihre Pforten
öffnen. Teilnahme am Gottesdienst wird nicht mehr nur von
einem höchstpersönlichen „Bedürfnis" abhängig gemacht, sondern
als innere Verpflichtung gegen Gott und die Gemeinde gefühlt,
die Liturgie wird wieder als Handeln Gottes, nicht als bloss
sinnlicher Kultus oder religiöse „Erbauungsstunde" gewertet, sogar die
Sünde wird weniger als persönliche Verfehlung denn als

Lieblosigkeit und Schuldigwerden an Volk und Nächsten erkannt und
darum auch das ernste Bekenntnis im Angesicht der Gemeinde
als durchaus nicht überflüssige Gemeinschaftspflicht. Aufgewertet
wird das „Jahr der Kirche" mit seiner die Familie formenden
Kraft, wieder vertraut werden auch dem Volk die bedeutenden
Helden des Glaubens und die Gestalten christlicher Heilsgeschichte.
Endlich wird aus der allgemeinen und inneren Teilnahme am
wesenhaften Dienst der Kirche auch die Arbeit jener Gewinn
ziehen, die sich um die freilich zweitrangigen, wenn auch nicht
unwichtigen Fragen zeit- und sinngemässerer Gestaltung
liturgischer Formen bemühen, also etwa um reichere Abwechslung der
Gottesdienste (Abend-, Frühdienst, werktägliche Bibelstunde, dritte



— 278 —

Lesereihe), um Sichtung des Liedgutes, Reinigung des Altarbuches
von überflüssigen und auffallenden Hebraismen, Förderung echter
Kirchenmusik, Reform der Gewandung usw., denn auch hier
gilt, dass erst der rechte Geist, in unserm Fall das vertiefte
Verständnis, was Kirche ist und tut, den rechten Körper schafft.

Bemerkungen zu den Referaten der Herren Pfarrer Vogel und
Heinz.

(Von Pfarrer Neuhaus, Basel [gekürzt].)
Die beiden Referate der Herren Pfarrer Vogel und Heinz

haben sich im wesentlichen darauf beschränkt, von dem
Wiederaufleben alten katholischen Frömmigkeitsgutes in der römischen
Kirche und in den protestantischen Kirchen zu berichten, insofern
es in das gottesdienstliche Leben der ecclesia orans Eingang zu
finden sucht. Dass dieses Frömmigkeitsgut, wenn es sich in den
einzelnen Kirchen sauerteigartig durchsetzt, auch, abgelöst von
Kult und Ritus, die private Frömmigkeit und das religiöse Denken
der Kirchenmitgiieder befruchtet, scheint mit das Wichtigste zu sein.

Nicht ohne Ergriffenheit bin ich den Ausführungen von Pfarrer
Vogel gefolgt, der uns von dem Aufbruch eines wahren
Bibelfrühlings in der römisch-katholischen Kirche zu berichten weiss.
Die angegebenen Zahlen sind ein sicheres Zeichen dafür, dass sich
dort die Bibel, der Quell wahrer alter katholischer Frömmigkeit,
wieder einen Platz im religiösen Leben des Volkes erobert. Alte
katholische Frömmigkeit muss biblisch verankert sein. Je mehr
wir in die heilige Schrift eindringen, desto mehr werden wir
ergriffen von dem prophetischen Frömmigkeitsgeist, der einmal
schöpferisch das gottesdienstliche Gemeindegebet der Urkirche
gestaltet hat, desto mehr wächst unsere private Frömmigkeit mit
der liturgischen Frömmigkeit zusammen.

Von einem Bibelfrühling in der römisch-katholischen Kirche
der Schweiz kann nach meinen Feststellungen nicht die Rede sein.

Dagegen ist in dieser Kirche auch in der Schweiz ein liturgischer
Frühling erblüht, der den alten katholischen Idealen immer näher
kommt. Die liturgische Bewegung, geführt von dem liturgisch
meist vorzüglich geschulten Jüngern Klerus, hat das Volk,
insbesondere die Jugend, so ergriffen, dass der eucharistische Gottesdienst

nicht mehr nur Priestergottesdienst ist, sondern mehr und
mehr Gemeindegottesdienst wird. Und das ist in der erstaunlich
kurzen Zeit von kaum 20 Jahren vollbracht worden. Selbst die



— 279 —

Scheidewand, die sich durch die lateinische Sprache zwischen
Priester und Volk legt, wird durch die zweisprachigen Gebetbücher,
besonders durch die allgemein verbreitete Übersetzung des Missale
Romanum des Benediktiners Schott und durch das liturgische
Schrifttum von Klosterneuburg durchbrochen.

Die missa recitata, in der von einem Geistlichen oder Laien,
auch von Frauen, der lateinische Messtext in der Landessprache
wörtlich vorgebetet wird, wird in den meisten grössern Pfarreien
allsonntäglich und auch werktags in den Schulmessen gefeiert.
Eine zweite Art, die Mitwirkung des Volkes bei der Messe zu
erzielen, ist die Klosterneuburger Betsingmesse. Hier wird der Messtext

verkürzt vorgebetet. Das apostolische Glaubensbekenntnis
und das Vaterunser werden von der gesamten Gemeinde rezitiert.
Zu den einzelnen Messteilen werden, abwechselnd vom Kantor,
einem Chor und der Gemeinde Lieder, und zwar gregorianisch,
oder Zeitlieder gesungen. Nach der Konsekration bis zum Vaterunser

herrscht Stille. Die dritte Form, die Messfeier als
Gemeindegottesdienst zu gestalten, ist das Choralamt,. Das Volk singt
abwechselnd mit dem Chor eine der lateinischen gregorianischen
Messen. Die Responsorien werden vom ganzen Volke gesungen.
Welch gewaltige Fortschritte bei dem Volke hier in der Schweiz
auf diesem Gebiete bereits erzielt sind, geht daraus hervor, dass

kürzlich anlässlich des Eucharistischen Kongresses in Einsiedeln
10 000 Menschen eine solche Messe gut singen konnten.

Auch das Kirchenlied wird in der römisch-katholischen Kirche
der Schweiz allmählich von allem Süsslich-Sentimentalen befreit,
doch sind hier die Ergebnisse wohl noch unbefriedigend, da schon
wieder an einer Umarbeitung der Gesangbücher gearbeitet wird.

Wer des ökumenischen Geistes auch nur einen Hauch
verspürt, wird sich aufrichtig darüber freuen, dass sich nun auch in
der römischen Kirche verheissungsvolle Zeugnisse einer
Rückbesinnung auf altes katholisches Frömmigkeitsgut anführen lassen.

Unsere äussern Beziehungen zu den Kirchen der Reformation
des 16. Jahrhunderts sind im ganzen freundlich, obschon wir
ihnen innerlich ferner stehen als der Kirche, in deren Schosse wir
einst als Richtung leben konnten. Schon die Betonung unseres
Katholizismus als Ganzheit des von der Kirche verkündeten und
gehüteten Glaubensschatzes, als Fülle ihres ethischen und
sakramentalen Lebens schliesst den Gegensatz zu Kirchen in sich, die
einen radikalen Bruch mit der kirchlichen Vergangenheit voll-



— 280 —

zogen haben. Nirgendwo aber war der Bruch so radikal wie in der
reformierten Kirche der Schweiz. Wir stehen hier auf dem Boden,
auf dem einst Zwingli wirkte, wo die schweizerische Reformation
begann. Gerade auf gottesdienstlichem Gebiete erfolgten hier die
gewaltigsten Umwälzungen. Gewiss wurde die Volkssprache in
den Gottesdienst eingeführt und so wieder Gemeindegottesdienst
hergestellt, aber die neuen Gottesdienstformen verbannten alle die
eucharistische Opferhandlung. Die Kommunion, als Tischgemeinschaft

mit dem erhöhten Christus, wurde ganz in den Hintergrund

gedrängt und selten gefeiert. In der Schweiz wurde die
Bibel zum einzigen Formal- und Materialprinzip des Gottesdienstes
erhoben. Jede Erinnerung an die katholische Liturgie wurde
ausgelöscht. Der Gottesdienst hatte als Mittelpunkt die Predigt, die
durch Gebete und Lieder eingerahmt wurde.

Unser Gottesdienst, der nicht aus einer Erneuerung des

urchristlichen Enthusiasmus hervorging, hielt sich wesentlich an
die überlieferten Formen. Die Messe wurde Mittelpunkt alles
Gottesdienstes. Alle andern Andachten wurden in die Peripherie
gedrängt. Die aus der kontemplativen Gebetsfrömmigkeit der
mittelalterlichen Mystik entstandenen Andachten, wie Rosenkranz-,
Sakramentsandachten, Herz-Jesu-Kult, Muttergottesandachten
verschwanden bald gänzlich. Die Messe wurde, weil in der
Volkssprache gefeiert, wieder Gemeindegottesdienst.

Diese so grundverschiedene Einstellung im Kultus lässt die

Kluft, die uns von den protestantischen Kirchen im allgemeinen
und von der reformierten Kirche der Schweiz im besondern trennt,
deutlich erkennen. Das protestantische Kirchenvolk hat durch
die jahrhundertelang gepflegte nüchterne Art des Gottesdienstes
den Sinn für das kultische, liturgische Erlebnis verloren. Eine
katholische Renaissance auf gottesdienstlichem Boden wird daher,
menschlich gedacht, immer nur kleine Kreise erfassen, die zum
Teil nur aus ästhetischen und Gefühlsgründen mit der nüchternen
Form ihrer Gottesdienste unzufrieden sind. Sie würde grössere
Wellen schlagen, wenn sie von einer Renaissance katholischer
Grundsätze, also vom Glauben her, getragen wäre, wie das in der
Kirche von England durch die Oxforder Bewegung des vorigen
Jahrhunderts der Fall war. So herzlich wir auch jede Art eines

Wiederauflebens alten katholischen Frömmigkeitsgutes in den
protestantischen Kirchen begrüssen, so sehr müssen wir uns hüten,
diesen Bestrebungen eine zu grosse Bedeutung beizumessen.



— 281 —

Wir wollen gewiss dankbar anerkennen, dass sich auch im
Protestantismus, nicht zuletzt unter dem Einfluss der ökumenischen
Bewegung, eine Wiederentdeckung der Kirche angebahnt hat,
dass die Frage des Amtes neu studiert wird und dass die Bedeutung
der Sakramente selbst in der reformierten Kirche besser erkannt
worden ist. Aber von der lutherischen Rechtfertigungslehre sola
fide her — über das sola gratia würden wir uns unschwer
verständigen können — ist meines Erachtens kaum zu einer
katholischen Auffassung über das Wesen der Kirche, des Amtes und der
Sakramente zu gelangen, auch nicht zu katholischem Kultus!
Katholischer Kultus ist mehr als Form. Katholischer Kultus ist
die Gestalt, die sich katholischer Geist schuf. Katholische
gottesdienstliche Frömmigkeit ist gestalteter katholischer Glaube.

Die successio apostolica der Kirche Schwedens ist zwar
conditio sine qua non für eine Anerkennung als katholische Kirche,
aber sie wäre allein nicht ausschlaggebend. Diese Kirche kennt
nicht die Diakonatsweihe und Priesterweihe. Ihre Bischofsweihe
geschieht also per saltum. Sie wird von massgeblichen Kanonisten
nicht als gültig anerkannt. Auch scheint die Kirche Schwedens
selbst keinen grossen Wert auf die successio apostolica zu legen,
wie aus amtlichen Verlautbarungen und der Tatsache hervorgeht,

dass in Schweden auch von Geistlichen lutherischer Kirchen
Abendmahlsgottesdienste gehalten werden, die von einer successio

apostolica nichts wissen und wissen wollen. Immerhin sind dort,
wo die drei ökumenischen Symbole und die Confessio Augustana
invariata Grundlage des Glaubens sind, so wesentliche katholische
Elemente gerettet, dass daraus eine katholische Wiedergeburt des

Glaubens und des Gottesdienstes leichter möglich ist.
Verheissungsvoller sind aber wohl die katholisierenden

Bewegungen, welche „die neuentdeckte katholische Wahrheit
aufnehmen und sie zum Anlass ihrer eigenen Existenz und Mission
machen"". Theologisch am tiefsten begründet ist gewiss die
hochkirchliche Vereinigung und der mit ihr zusammengehende
hochkirchliche ökumenische Bund, mit denen wir uns, wenn sie kirchlich

geschlossen organisiert würden, leicht zusammenfinden könnten.
Hier werden ernstlich katholische Hochziele erstrebt.

Auch die Berneuchener Bewegung hat in ihrer Erfassung der
Kirche als corpus Christi mysticum und ihrem daraus abgeleiteten
Verständnis für das Amt und die Sakramente katholische Ansätze,
die unsere volle Sympathie verdienen.



— 282 —

Ganz besonders interessant ist es, dass sich auch auf dem
reformierten Boden der Schweiz ein schwaches Wachstum
katholischen Geistesgutes bemerkbar macht, so schwer es auch bei der

dortigen kirchlichen Überlieferung ist, von reformierter
Glaubenseinstellung zu katholischem Denken und Leben vorzustossen.

Bei allen diesen Bewegungen handelt es sich zumeist um
Versuche, die aus der ökumenischen Bewegung ihre Impulse erhalten
haben. Aber alle diese Versuche, zu einer katholischen Erfassung
des Christentums und seiner kirchlichen Ausprägung zu gelangen,
müssen von uns mit wachem Auge und innerer Teilnahme
verfolgt werden. Wir haben sogar als Kirche meines Erachtens die
Pflicht der Liebe, mit diesen Bewegungen Fühlung zu suchen, um
zu geben und zu empfangen.

Wir könnten geben aus unserer Theologie, unserer Liturgie
und unsern Erfahrungen. Wir könnten empfangen aus ihrem
ernsten Wahrheitssuchen und Frömmigkeitsstreben.

Die Pflege eines geordneten Gebetslebens in all den Bewegungen
hat auf mich den stärksten Eindruck gemacht. Ich vermisse bei
uns am meisten das Brevier, und ich greife oft genug faute de

mieux auf das römische Brevier trotz aller Mängel und
Gebetsverirrungen zurück. Ich vermisse bei uns die Möglichkeit, sich in
geistlichen Übungen geistlich wieder zu erneuern. Nur dadurch
können wir die acedia überwinden, mit der wohl alle zu schaffen
haben. Ich vermisse bei uns eine Bibelbewegung. Ist nicht auch
bei uns in weiten Kreisen die Bibel tatsächlich ein unbekanntes
Buch Wohl geben wir unseren Kirchgenossen die Bibel in die
Hand, aber wir sollten auch das Verständnis für ihren Inhalt
eröffnen. Bibelkränzchen und Bibelstunden täten uns not. Aber
wo finden sich die interessierten Kreise Ich vermisse eine
Bibelübersetzung, die für uns authentisch ist. Wir müssen bei uns das

Frömmigkeitsgut unserer Ritualien und Gebetbücher besser und
vollständiger auswerten, weil wir sonst Gefahr laufen, kultisch zu
verkümmern. Nur dann werden wir die ganze liturgische Fülle
unseres Katholizismus den Gemeinden nahe bringen. Wie dankbar
dürfen wir für das sein, was wir in unsern gottesdienstlichen
Schätzen besitzen, wenn wir sehen, wie sehr sich andere erst
strebend darum bemühen müssen!

Ein Antrag des Referenten wird zu neuer Formulierung zurück
gewiesen.



283

Das liturgische Leben in der altkatholischen Kirche
der Niederlande.

(Von Prof. Dr. C. G. van Riel, Amsterdam.)

„Durch die Einigung (der ökumenischen Bewegung) soll den
verschiedenen Kirchen die Möglichkeit geboten werden, ihre
besonderen Gaben zum Heil aller nutzbar zu machen und von den
besonderen Gaben anderer Gewinn zu ziehen."

So schrieb im Jahre 1917 Bischof Dr. Eduard Herzog im
„Berner Katholik"' (Seite 266). Was Bischof Herzog hier von der
ökumenischen Bewegung sagt im allgemeinen, gilt nicht weniger
für die Wechselwirkung zwischen den verschiedenen Schwesterkirchen

untereinander. Aus dieser Erwägung heraus scheint es

uns nützlich zu sein, in diesem Kreise einiges über das reiche
liturgische Leben, dessen die Utrechter altkatholische Kirche sich
rühmen darf, mitzuteilen.

Auch in unserer Kirche kann seit dem Anfang dieses
Jahrhunderts von einem liturgischen Reveille gesprochen werden. Bis
zu dieser Zeit hatte man bei der Feier der heiligen Eucharistie
von dem Missale Romanum und bei der Vesper von dem
römischen Vesperale Gebrauch gemacht. Im allgemeinen kann gesagt
werden, dass bei der Feier des heiligen Abendmahles die
römischliturgische Auffassung die überherrschende war. Während die

liturgischen Gebete von dem Priester gelesen wurden, sang der
Kirchenchor die lateinischen Messgesänge aus dem Graduale
Romanum oder auch eine der sogenannten Missae Novae. In
einigen Gemeinden, in denen man über einen genügend geschulten
Kirchenchor verfügen konnte, wurden an den hohen Festtagen
mehrstimmige lateinische Messen aufgeführt. Kirchenchor und
Priester gingen dabei jeder seine eigenen Wege, bis sie einander
an bestimmten Augenblicken wieder begegneten. Die Respon-
sorien wurden von den Ministranten gesprochen oder durch den

Kirchenchor gesungen. Die Gemeinde sang nur ein einziges Lied
in der Volkssprache.

Bei einer solchen liturgischen Auffassung war es unmöglich,
den für den Gemeindegottesdienst notwendigen Kontakt zwischen
Priester und Volk herbeizuführen. Die Gemeinde verhielt sich

beim Gottesdienst meistens vollkommen passiv.
Die Abschaffung der archaistischen Kirchensprache und die

Einführung der Muttersprache führte zu einer Neuauflebung des



— 284 —

gottesdienstlichen Lebens im Sinne der altchristlichen Liturgie, das
heisst zu einer Rückkehr zur alten Liturgie, zum lebendigen
Gemeindegebet, zur kultischen Gemeinschaftshandlung. Die
holländische Übersetzung der lateinischen Messliturgie war auf diesem

Wege der erste und entscheidende Schritt. Dadurch war das aktive
Mitbeten der Gemeinde wieder möglich geworden; die Trennung
von Priester und Volk wurde beseitigt. Damit war dem Übelstand,
dass jeder seinen eigenen Weg ging, dass der Kirchenchor die

liturgischen Messgesänge vortrug, während der Priester indessen

mit der Lesung der Messgebete weiterfuhr, ein Ende bereitet.
Der Gemeindegesang erhielt den ihm zukommenden Platz in
der Liturgie, so dass die früheren mehrstimmigen Singmessen
allmählich zu den Seltenheiten gehörten. Im Jahre 1909 erschien
das „misboek ten dienste van de Oud-Katholieke Kerk van Nederland"

(Messbuch für die altkatholische Kirche der Niederlande).
Dem folgte im nächsten Jahre das holländische Vesperbuch. In
1911 erschien das dritte liturgische Buch: Misgezangen, zehoorende

bij het Oud-Katholieke Misboek (Messgesänge zu dem altkatholischen

Messbuch), in denen die Einleitungspsalmen (Introitus),
die Lob- und Wechselgesänge (Sequenzen) und eine Anzahl Messen

aufgenommen wurden (Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus Dei). Von
den 21 Singmessen waren sechzehn eine Bearbeitung der
Singmessen aus dem Ordinarium Missae, und zwar von den Missae

pro testis solemnibus et duplicibus und von den Missae Novae.
Der diatonische Charakter dieser gregorianischen Messen wurde
beibehalten. Auch die Einleitungspsalmen sowie die Lob- und Wechseigesänge

behielten den gregorianischen Charakter. Die Messen
siebzehn bis einundzwanzig waren in neuerm Stil komponiert von dem

Organisten der altkatholischen Kirche des heiligen Laurentius und
der Maria Magdalena zu Rotterdam, A. B. H. Verhey.

In dem Vorwort zu diesem Messgesangbuch wurden
verschiedene Anweisungen gegeben, die den Gesang von Kirchenchor
und Gemeinde erleichterten.

Im Jahre 1912 folgte die Herausgabe eines revidierten und
erweiterten Gesangbuches, in dem 158 ältere und neuere Lieder
im vierstimmigen Satz aufgenommen wurden. Im Jahre 1926

erschien wiederum eine zweite Sammlung von „vierzehn Messen",

von den Herren Prof. A. Rinkel und dem Musiker Alex de Jong
komponiert, zur Ergänzung der früher genannten 21 Singmessen.
Auch diese vierzehn Messen sind für den Gemeingebrauch be-



— 285 —

stimmt. — Weil in vielen Gemeinden am Schluss des Gottesdienstes
kein Segen mit dem Allerheiligsten mehr erteilt wird (vor dem
Jahre 1909 war dieser Brauch in allen Gemeinden üblich) und man
das Bedürfnis empfand, den Gottesdienst mit einem gemeinsamen
Lied zu beschliessen, erschien 1933 eine Sammlung von achtzehn
vierstimmigen Schlussgesängen, welche von der Gemeinde
einstimmig gesungen werden und den verschiedenen Zeiten des

Kirchenjahres angepasst sind.
Damit aber war die Produktivität auf musikalisch-liturgischem

Gebiete noch keineswegs erschöpft. Im Jahre 1936 ernannte
der holländische Episkopat eine neue Kommission mit dem Auftrag

zu einer Revision des 1912 erschienenen Gesangbuches und
zur Erweiterung dieses Buches mit neuen Liedern. Um ein Zuviel
an Büchern zu vermeiden, wird beabsichtigt, dieses neue Gesangbuch

mit den Messgesängen und den Schlussliedern in einem Band
vereinigt herauszugeben.

In den letzten 25 Jahren ist also die altkatholische Kirche
Hollands mit einem liturgischen Schatz bereichert worden, auf
den sie mit Recht stolz sein darf. Ihre Liturgie ist wahrhaft
Gemeinschaftshandlung von Priester und Volk geworden.

Eine erste, Bedingung aber für eine sorgsame Behandlung
des musikalisch-liturgischen Teiles des Gottesdienstes ist der
Organist, der imstande ist, sein Orgelspiel den Forderungen der
altkatholischen Liturgie anzupassen. Die Erfahrung lehrte, dass dies
bei vielen in der Kirche amtierenden Organisten leider nicht der
Fall war. Um diesem Übel abzuhelfen, wurde 1930 ein „Kuratorium

für die Heranbildung von Organisten" ins Leben gerufen.
Der leitende Gedanke bei der Schaffung dieses Instituts war dieser,
dass nur ein Organist, der selbst sich vollkommen in das

kirchlich-liturgische Leben eingelebt hat, den Forderungen der
altkatholischen Liturgie gewachsen ist. Die Heranbildung solcher

Organisten kann darum nicht den „nicht-altkatholischen
Musikern" überlassen werden, sondern hat zu geschehen von eigenen
altkatholischen Berufsmusikern, die massgebend feststellen können,
was in unserm Gottesdienst erlaubt und was unerlaubt ist, was

möglich und nicht möglich ist; die den Kandidaten die Augen
öffnen können für all das Schöne, das wir in unserer liturgischen
Kirchenmusik besitzen. Gründliche Kenntnis, guter Geschmack,
scharfes Gehör, Begriff der Verhältnisse in Klang, Begleitung und

Gesang, Verantworthchkeitsbewusstsein in bezug auf die Aufgabe



— 286 —

des Organisten, Begriff der liturgischen Bedeutung der Musik
das alles erhoffte man durch dieses eigene Institut zu erreichen.
Als Lehrstoff wurde festgestellt: a) Orgelspiel (Manuale und
Pedale) und die dazu nötigen Theorien, b) Modulieren, c) Theoretische
Kenntnis des Gregorianischen, d) alle in der Kirche in Gebrauch
stehende liturgische Musik.

Dieser Kurs war nicht nur für Anfänger bestimmt, sondern
auch für die bereits im Amt stehenden Organisten, um auch diese

für ihre Aufgabe vollständig heranzubilden. Zwei altkatholische
Berufsmusiker wurden als Dozenten gefunden. Der Ort, wo der
Kurs gegeben wird, wird festgesetzt unter Rücksichtnahme auf
den Wohnort der Kandidaten. Der Kurs dauert zwei bis drei
Jahre, abhängig von den Leistungen der Kandidaten. Am Schluss
des Kurses wird der Kandidat einer Prüfung unterzogen, die
Anrecht gibt auf ein „Organistendiplom".

Während der acht Jahre seines Bestehens hat dieses
Kuratorium, das aus vier Geistlichen und einem Laien besteht, sehr
fruchtbare Arbeit geleistet. Jedes Jahr wird der Kurs von 10—12
Schülern besucht. 10 Schüler haben das Zeugnis erworben.

Unermüdet setzt das Kuratorium seine Arbeit fort, damit
schliesslich alle Gemeinden sich eines musikalisch und liturgisch
geschulten Organisten freuen mögen. Aber auch dann noch wird
das Kuratorium seine Aufgabe fortsetzen, um die etwa eintretenden
Lücken auszufüllen.

Neben diesem Kuratorium zur Heranbildung von Organisten
darf noch ein dieses Jahr von den Bischöfen eingesetztes Institut
erwähnt werden: nämlich der „Orgelrat". Bei der Anschaffung
einer neuen Orgel oder bei der Restaurierung, Umbau oder
Erweiterung der bestehenden Orgel hat sich wiederholt
herausgestellt, dass der Kirchenrat auf wenig sachverständige Weise

vorgegangen war. Aus dieser Erwägung heraus schritten die
Bischöfe zu der Einsetzung des genannten Orgelrates, um in solchen
Fällen den Bischöfen und Kirchenräten mit Rat beizustehen. Es
kann in der holländischen Kirche von nun an keine grössere
Orgelreparatur oder Orgelbeschaffung vorgenommen werden ohne
Mitwirkung dieses Orgelrates.

Meine Damen und Herren! Wir glauben nicht zuviel zu sagen,
wenn wir von einem reichen und blühenden liturgischen Leben
sprechen, das in der altkatholischen Kirche Hollands sich regt. Von
dem liturgischen Leben in unseren Schwesterkirchen wissen wir



— 287 —

leider nur wenig, und dieses Wenige kennen wir nur noch lückenhaft,
weil wir es nur kennen aus zerstreuten Berichten in unseren Kirchenblättern.

Dieses Leben hat aber auch ohne Zweifel seine besondere
Aktivität mit seinen eigenen Problemen und Lösungen.

Es scheint mir durchaus wünschens- und empfehlenswert,
dass wir auch auf diesem Gebiete zu einer engeren Zusammenarbeit

kommen. Auch auf diesem Gebiete sollen wir einander
dienen, ein jeder mit der Gabe, die Gott ihm gegeben hat.

Diese Zusammenarbeit sollte sich äussern in dem gemeinsamen

Studium liturgischer Fragen, Gedankenaustausch über
liturgisches Brauchtum (Palmenweihe, Aschweihe, Kerzenweihe, Oster-
segnungen) und Entwürfe für Gottesdienste ausserhalb der heiligen
Eucharistie, wie z. B. Bittstunden, Vesper usw.

Wahl des ständigen Kongressausschusses.

Im Anschluss an das Referat des Pfarrers Vogel, Saarbrücken,
fand am Vormittag noch die Wahl des neuen ständigen
Kongressausschusses statt. Die Mitglieder des bisherigen Ausschusses, die
Herren alt Bankdirektor Emil Frey-Vogt, Basel, Bischof Dr. Adolf
Küry, Bern, und Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, haben seit vielen
Jahren und in unentwegter Treue der Sache der Internationalen
Altkatholikenkongresse gedient. Da sie nun aber Entlassung aus
ihrem Amte wünschen, wird ihre Arbeit gebührend verdankt. Die
Versammlung schreitet sodann zur Neuwahl.

Da die vom bisherigen Kongressausschuss gemachten
Vorschläge keine Änderungen oder Erweiterungen durch die
stimmberechtigten Mitglieder des Kongresses erfahren, veranlasst der
erste Schriftführer die geheime Abstimmung. Diese zeigt folgendes
Resultat: es werden gewählt als

Mitglieder des ständigen Kongressausschusses:
Pfarrer Dr. Urs Küry, Zürich ;

Drs. J. J. Vermeulen, Utrecht;
Pfarrer P. Vogel, Saarbrücken.

Die Gewählten erklären Annahme der auf sie gefallenen Wahl.
Das Einverständnis von Drs. Vermeulen wird schriftlich eingeholt
und auch gegeben.

Die Zürcher Gemeinde hatte nach den Kongressverhandlungen
die Teilnehmer zu einer Garden-Party ins Hotel Waldhaus-Dolder
eingeladen. Die äusserst angenehme Entspannung nach den



— 288 —

anstrengenden bisherigen Verhandlungstagen wurde sehr angenehm
empfunden und bot reichliche Gelegenheit, die persönlichen
Beziehungen der Kongressteilnehmer weiter zu pflegen.

Abends 8 Uhr hielten im Rahmen einer feierlichen Vesper in
der Augustinerkirche die HH. Erzbischof Rinkel, Utrecht, Bischof
Paschek. Warnsdorf, Bischof Padewski, Krakau, und Bischof
Kreuzer, Bonn, Ansprachen zur zahlreich versammelten Gemeinde.

Am Sonntag feierte Bischof Dr. Küry ein levitiertes Hochamt,
in welchem Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, auf Grund von Joh. 17

die Gemeinde durch das Wort Gottes erbaute.

Zweite Kongress-Sitzung,
Sonntag, den 28. August, in der Augustinerkirche.

1. Direktor Dr. Hans Schoenfeld vom ökumenischen Forschungsinstitut

für praktisches Christentum in Genf erhielt zunächst das

Wort zu einer kurzen Ansprache. Er betonte die Wichtigkeit der
ökumenischen Arbeit und gab vor allem der Freude darüber
Ausdruck, dass das ökumenische Gespräch im Abendland eigentlich

in den Reihen des Altkatholizismus angefangen habe.
Dr. Schoenfeld wies den in der Utrechter Union verbundenen
altkatholischen Kirchen auf dem Gebiete der ökumenischen Arbeit
eine bedeutende Aufgabe zu und dankte für die Einladung zum
Kongress, der ihm in allen Teilen einen ausgezeichneten Eindruck
gemacht habe.

Leider konnte Rev. J. F. Bloodgood, der Vertreter des Primas
der amerikanisch-bischöflichen Kirche, seine geplante Ansprache
nicht halten, da er am Sonntagvormittag durch einen Gottesdienst

in der englischen Kirche beansprucht war.
2. Der Vorsitzende liess sodann durch den ersten Schriftführer

die in der ersten Kongress-Sitzung eingereichten Anträge
zur Abstimmung bringen. Nachdem der Antrag von Pfarrer
C. Neuhaus, Basel, auf Wunsch von Bischof Küry (1. Kongress-
Sitzung) unter gleichzeitiger Zustimmung der Anwesenden noch
etwas geändert worden war, fanden beide Anträge die fast
einhellige Annahme.

Antrag von Pfarrer C. Neuhaus, Basel, zum Thema „Das
Wiederaufleben alten katholischen Frömmigkeitsgutes" : Der 14.

Internationale Altkatholikenkongress in Zürich hat mit Freude und



— 289 —

Dankbarkeit gegen Gott vom Wiederaufleben alten katholischen
Frömmigkeitsgutes in der römisch-katholischen und in der
protestantischen Kirche Kenntnis genommen. Er erblickt darin ein
inneres Zusammenwachsen getrennter Kirchen und eine
Verbreiterung der gemeinsamen Grundlage. Er bittet die Mitglieder
unserer Kirchen, diese Bewegungen mit wachen Augen zu verfolgen
und für ihren Erfolg zu beten.

Antrag von Prof. Dr. C. G. van Riel (Amsterdam) : „Der
Kongress ersucht die Bischofskonferenz, eine internationale
Kommission zu ernennen mit dem Auftrage, zu untersuchen, auf welche
Weise eine Zusammenarbeit auf liturgischem Gebiete zwischen den
verschiedenen altkatholischen Kirchen ermöglicht werden kann."

3. Bestimmung des nächsten Kongresslandes.
Die Vertreter der Altkatholiken der Niederlande erklärten

sich bereit, den nächsten Kongress in ihrem Lande abhalten zu
wollen. Dankbar wurden die Niederlande als Kongressland für den
15. Internationalen Altkatholikenkongress bestimmt.

4. Zweiter Beratungsgegenstand: Der Dienst der Kirche an
der Welt.

a) Kirche und Volk.

(Vortrag von Prof. Dr. C. G. van Riel, Amsterdam.)

Hochverehrte Anwesende

Die Menschheit steht gegenwärtig im buchstäblichen Sinne
des Wortes „zwischen den Zeiten". Wir erleben „the end of an
aera" in bezug auf ihre Gemeinschaftsformen, Bindungen und
ethischen und religiösen Werte. Die gebahnten Wege einer
vergehenden Geschichtsepoche brechen ab : neue Wege und neue
Gemeinschaftsformen werden gesucht und aufgebaut.

Dieses eigenartige Durcheinander von Umbruch und
Neuaufbau gehört zur Signatur dieser Zeit. Seine Spuren sind auf
allen Lebensgebieten wahrzunehmen: im politischen, völkischen
und internationalen Leben; in Wirtschaft, Kunst und Wissenschaft,
in Ethos und Weltanschauung.

Zu den charakteristischen Symptomen dieses allgemeinen
Umwälzungsprozesses gehört die nationale Bewegung. Sie hat
in verschiedenen Ländern verschiedene Höhen von Intensivität
erreicht. Am stärksten tritt sie in den Ländern hervor, die am
meisten vom Weltkrieg zu leiden gehabt haben.

Internat. Kirchl. Zeitschrift, lieft 4, 1938. 19



— 290 —

Diese Bewegung findet ihre Erklärung nicht nur in politischen
Motiven. Wie der ganze Umwandlungsprozess, so ist auch diese
nationale Bewegung vielmehr die natürliche Auswirkung einer
latenten Krise, die sich über Jahrhunderte ausdehnt. Sie ist die
Reaktion auf frühere Bewegungen, die von der Renaissance und
der Aufklärung her ihre entscheidenden Impulse erhielten.
Bewegungen, die im Vertrauen auf eigenem Denken und auf eigener
Kraft jede höhere Bindung grundsätzlich verwarfen. Bewegungen,
die das Leben der Welt aus dem Leben des freien, unabhängigen
Menschen glaubten aufbauen zu können.

Sie ist die Reaktion auf eine liberalistische, rationalistische
und evolutionistische, theoretische und praktische Lebenshaltung
früherer Generationen, die von der Autonomie des Individuums
und der Evolution der menschlichen Persönlichkeit ausgehend,
die Gemeinschaft der menschlichen Individuen glaubte herbeiführen

zu können. Sie ist die Reaktion gegen die divergierenden
Kräfte, die den Staatskörper und die Volkseinheit zu zerreissen
drohten. Sie ist der Selbstbehauptungstrieb des Staates und Volkes
den giftigen Elementen gegenüber, die das soziale, ökonomische
und kulturelle Leben mit Vernichtung bedrohten.

All diesen zersetzenden Faktoren gegenüber sahen die
verschiedenen Staaten und Völker sich, aus der Notwendigkeit der
Selbstbehauptung heraus, gezwungen, diesem Auflösungsprozess
Einhalt zu tun. So suchten sie nach einer Kraft, die imstande

war, Staat und Volk wieder zu einer unlöslichen Einheit
zusammenzuschmieden, die erschlaffte Lebenskraft von neuem anzufachen
und Staat und Volk mit neuem Lebensmute zu erfüllen.

Weil nun aber in dem allgemeinen Säkularisationsprozess
der Welt auch die gemeinschaftbildende Kraft der christlichen
Kirchen erblasst und zusammengeschrumpft war ; weil die Kirchen
deshalb nicht imstande waren, weder dem Staat noch dem Volke
eine genügende Handreichung zu bieten, führte der Selbstbehauptungstrieb

verschiedene Staaten und Völker zu der autoritativen
Proklamation eines eigenen gemeinschaftbildenden Prinzips, das
ohne Hilfe von anderer Seite Staat und Volkstum erneuern sollte.
Das war die Ideokratie der verabsolutierten Staatsautorität und
des verabsolutierten, in Blut und Boden wurzelnden Volkstums.

So sind wir in unseren Tagen Zeugen von der Entstehung einer
neuen Religion, die den ganzen Menschen in der Totalität seines
Wesens umfasst und gewissermassen beschlagnahmt, die dem



— 291 —

Menschen eine ganze neue Welt- und Lebensanschauung
aufzwingt, die einen bestimmten Typus von Mensch und Bürger zu
schaffen bestrebt ist, der ihrer eigenen Auffassung des menschlichen

Wesens entspricht. Ihre Autorität ist die Quelle und Grundlage

aller anderer Autoritäten und erheischt Gültigkeit über alles
und allem.

Diese neue Religion trägt denn auch alle charakteristischen
Merkmale einer wirklichen Religion. Sie hat ihre eigene Theologie
und Anthropologie, ihren eigenen Ritus, eigene Propheten und
eigene Märtyrer. Ja, sogar der Staat, der jede konkrete Form
wirklicher Religion zu vernichten beabsichtigt und seinen Untertanen

eine das ganze persönliche und gesellschaftliche Leben ent-
seelende Ideologie aufzwingt, erfordert von seinen Untergebenen
dieselbe Hingabe, wie die wirkliche Religion sie erheischt. Hier ist
die totalitäre Idee eines Staates oder eines Volkstums oder einer
bestimmten Klasse in einer ganz spezifischen Form Fleisch geworden.

Dennoch würden wir fehlgehen, wenn wir glaubten, diese
totalitäre Ideologie sei erst von gestern oder heute oder sei nur an
bestimmten Staatsformen inhärent. Diese Ideologie war schon

lange vorhanden, ehe das Wort „totalitär" gebildet worden war.
Sie ist nicht nur den autoritär-kollektiven, sondern auch den
liberal-demokratischen Staatsformen inhärent. Jeder Staat und
jede Volksgemeinschaft lebt aus irgendeiner totalitären Ideologie,
von der aus er einen bestimmten Menschtypus zu bilden sucht.
Nachdem, unter Einfluss der Renaissance, die mittelalterliche Idee
des „Corpus christianum", die noch immer in den Tiefen des christlichen

Glaubens gewurzelt stand, brüchig geworden war, setzte
auch auf dem Gebiete des Staatsprinzips der Säkularisations-

prozess ein. Immer wieder griff der Staat dabei zurück auf das

Wesen des Menschen, auf das er ein metaphysisch verankertes
System aufzubauen sich bestrebte. Seine markanteste
Verkörperung fand dieses System in dem Rationalismus der Französischen

Revolution, das trotz ihrer Losung: „Freiheit, Gleichheit,
Brüderlichkeit" die französische Volksgemeinschaft in Ketten
schlug zum Behufe der absoluten Ansprüche „de la Patrie" : einen

totalitären Staat zu bilden, der in seiner Mitte keinen andern

Menschentyp duldete als nur den, der seiner Welt- und
Lebensanschauung entsprach.

Dieselbe totalitäre Idee liegt auch dem dem Rationalismus
entstammenden Liberalismus zugrunde. Sogar da, wo der Staat



— 292 —

angeblich „neutral" geblieben ist oder sich den Zettel der Christlichkeit

aufgeklebt hat, wo aber der allgemeine Volksgeist, infolge der
herrschenden Welt- und Lebensanschauung, durch die modernen
Verkehrsmittel, durch Presse und Unterricht, durch Kino und
Rundfunk paganisiert und die ganze Lebenshaltung eines Volkes
seines christlichen Charakters beraubt worden ist — auch dort ist
der totalitäre Staat geboren, der einen bestimmten Menschen-
und Bürgertypus schafft mit einer bestimmten Theologie und
Anthropologie.

Es ist überall dieselbe Säkularisation der christlichen Reich-
gotteserwartung und wurzelt überall in der humanistischen
Auffassung des menschlichen Ich, das durch die eigene Vernunft und
die eigene Kraft Gemeinschaft gründen will. Der Unterschied
liegt nur darin, dass der Liberalismus das freie, rationale Ich,
der Nationalsozialismus das durch Blut und Boden bestimmte
Ich, der Kommunismus das durch den ökonomischen Entwicklungs-
prozess bestimmte Ich zum allgemeinen, bestimmenden, bindenden
und gemeinschaftbildenden Prinzip erhoben hat. In den beiden

letztgenannten Staatsformen hat der Paganisierungsprozess eine
akute Form angenommen. Es entsteht eine Pseudoreligion, die
Spannungen und Konflikte mit der wahren Religion unvermeidlich
macht. In der erstgenannten Form hat dieser Prozess einen
langsamen Verlauf, aus dem ein „Asphaltheidentum" entsteht, das um
so gefährlicher ist, weil die Christen sich dessen kaum oder gar nicht
bewusst sind.

Welche Haltung hat die Kirche der Volksgemeinschaft gegenüber,

in der diese totalitäre Idee in einer ihrer genannten
Erscheinungsformen auftritt, anzunehmen

Die Kirche ist die irdische, zeitliche Form des Reiches Gottes.
Sie ist nicht das Reich Gottes selbst. Sie ist nur dessen
unvollkommene Erscheinung, aber auch nicht weniger als dies. In ihrer
Unvollkommenheit ist sie zugleich eine Einrichtung Gottes. Gottes
Heilsanstalt. Sie ist die Gemeinschaft der in Christum Glaubenden
als in den von Gott gesandten Erlöser, die durch die Taufe
in die Gemeinschaft aufgenommen und durch Christi Opfertod
mit Gott versöhnt und in Christo erlöst sind. Die Kirche ist die
sichtbare Führerin zu Christo, ihrem Haupte. Ihr ist Gottes Wort
geoffenbart. Dieses Wort ist für sie und ihre Mitglieder die höchste
Autorität. Aufgabe der Kirche ist es, dieses Wort zu verkündigen,
nicht nur denen, die innerhalb, sondern auch denen, die ausser-



— 293 —

halb ihrer Mauern stehen. Sie hat eine universale Sendung zu
erfüllen, die von keiner nationalen Grenze beschränkt werden
kann. Sie ist eine über allen Unterschieden der Völker.

Schwieriger erscheint die Umschreibung des Begriffes „Volk".
Das Phänomen „Volk" kann nicht aus rationellen Faktoren allein
erklärt werden. Alle Theorien über dieses „Phänomen" legen das

Hauptgewicht auf die verschiedenen komponierenden Elemente
des nationalen Lebens und heben diese oder jene formativen
Elemente, wie Blutsverwandtschaft, gemeinsame biologische
Abstammung, Rasse, gemeinsame Lebensweise, Sitten und Gewohnheiten,

sowie klimatische und geographische Verhältnisse, hervor.
In der englischen Sprache ist das Wort „Volk" strikt genommen
unübersetzbar, weil es sowohl ein Sentiment als einen Komplex
von Überzeugungen andeutet, für die nirgends eine genaue oder
ähnliche Parallele zu finden ist. Das englische Wort „community"
hat viele Aspekte.

Das deutsche Wort „Volk" hat nur eine Bedeutung. Man
spricht von einem Volke, wiewohl es zwei verschiedene Formen
annehmen kann, je nachdem damit das innerhalb der
Staatsgrenzen umschlossene Volk gemeint ist oder das grössere Volk,
das diese Grenze überschreitet.

In den Vereinigten Staaten versteht man meistens unter
„Volk" nicht das Volk als Ganzes, sondern eine Gruppe oder eine
Gemeinschaft von Menschen, die geographisch nahe beieinander
leben. Die Juden leben nicht in einem Gebiete zusammen, sondern
sie sind über der ganzen Erde zerstreut. Dennoch fühlen sie sich
als Volk. In dem schweizerischen Volke stossen wir auf
verschiedene Sprachen und Kulturen. (Die Amerikaner bilden ein
Volk. Viele derer sind aber nicht als Glieder dieses Volkes dort
geboren, sondern sie haben sich aus freier Wahl den anderen

angeschlossen. Die Bindungen finden ihren Ursprung nicht in der
Geschichte, sondern sind gelegt worden aus Zweckmässigkeitsgründen.)

Die Realität einer Volksgemeinschaft kann somit entstehen

aus einem der genannten Faktoren; ausschlaggebend sind sie aber

nicht. In der Entstehung eines Volkes begegnen sich reelle und
irrationale Elemente. Ein Volk ist vor allem eine geistige Grösse.

Es ist vor allem der Geist, der ein Volk zu einer Volksgemeinschaft

macht. Dieser Geist aber greift über die empirische Welt
hinaus.



— 294 —

Welche Haltung die Kirche oder der Christ der Volksgemeinschaft

gegenüber einzunehmen hat, hängt in erster Linie ab von der
Frage, welche Stelle diese Gemeinschaft in der göttlichen
Weltordnung einnimmt.

Die Bibel gibt uns keine christliche Lehre über das Volk.
Dieses bedeutet aber keineswegs, dass der Christ in dieser
Beziehung ganz ohne Führung sein sollte in bezug auf seine Haltung
seinem Volke gegenüber. Im Gegenteil. Die heilige Schrift als
Ganzes betrachtet, gibt in dieser Hinsicht sowohl für die Kirche
als für den einzelnen mancherlei Andeutungen.

1. Sie lehrt uns die Einheit des menschlichen Geschlechts.

2. Sie besagt uns, dass die Vielheit und Verschiedenheit der
Völker ein von Gott gewollter Zustand ist.

3. Sie lehrt uns, dass alle nationalen Unterschiede im Prinzip
in der Kirche Christi aufgehoben sind.

Ad 1. Jede christliche Auffassung in bezug auf das Volk hat
von der Grundkonzeption auszugehen von der Einheit des menschlichen

Geschlechtes. Diese Grundlage ist theozentrisch. Ein Gott,
ein Schöpfer; ein Herr der Welt und darum eine Menschheit.
„Aus einem Blute hat er paan ethnos anthroopon gemacht."
(Apostelgeschichte 17 : 26.)

Ad 2. Neben dieser Lehre von der Einheit der Menschheit
finden wir in der heiligen Schrift die Vielheit und Verschiedenheit
der Völker als eine dem Willen Gottes entsprechende Tatsache
anerkannt. Der „Locus classicus scripturae" ist hier wiederum die

Apostelgeschichte Hauptstück 17 : 26. „Und er hat aus einem
Blute jegliches Volk von Menschen gemacht, dass es auf dem
Erdboden wohne, und hat vorher verordnete Zeiten und die Grenzen
ihrer Wohnung bestimmt."

Die Vielheit und Verschiedenheit der Völker kann nicht
erklärt werden als zur göttlichen Schöpfungsordnung gehörend.
Denn wenn die Völker in all ihren Variationen die Folge der
ursprünglichen Schöpfungsordnung wären, dann wäre damit gesagt,
dass die Menschheit schon unmittelbar ihre nationalen
Unterschiede von Gott empfangen hätte. Es gibt aber in der ganzen
heiligen Schrift nirgends eine Stelle, die diese Auffassung autorisiert.

Die Vielheit der Völker muss vielmehr als eine aus Gottes
Vorsehung folgende Ordnung gesehen werden. Die Bedeutung
von der Geschichte des Turmbaus in Babel liegt hierin, dass sie



— 295 —

auf die Grenzen, die jedem nationalen Leben gestellt sind,
aufmerksam macht. Der Unterschied in Sprache und historischer
Entwicklung wird hier als eine unmittelbare Gottes Willen
widerstrebende Entstellung dargestellt. Diese Entstellung der
ursprünglichen Einheit des menschlichen Geschlechtes ist die

Folge der Sünde. Darum ist die Vielheit der Völker de facto eine
Frucht des status naturae lapsae.

Ad 3. Die Kirche besteht aus denjenigen, die aus dieser Welt,
aus diesem Aeon, gerufen sind. Dieser göttliche Ruf setzt sich
über alle nationalen Grenzen hinweg. Der alte Aeon ist
prinzipiell überwunden, und für die Kirche sind die neuen Gesetze
des neuen Aeons schon in Kraft getreten (Gal. 3 : 28). Die Vielheit

der Völker ist für die Kirche kein Hindernis oder Hemmschuh
mehr. Im Gegenteil: Nachdrücklich wird betont, dass die

Trennungsmauern zwischen Juden und Heiden gefallen sind (Eph. 2:14).
Die Tatsache, dass die Mitgliedschaft der Kirche nicht von nationalen

Grenzen abhängig ist, ist ein wesentlicher Faktor in der
biblischen Auffassung der Kirche. Die Kirche überschreitet die
nationalen Grenzen, wie sie dies auch bei Klassengrenzen tut.
Als historisch Gegebenes bleibt die Grenze bestehen, gleich wie ein
Sklave, indem er Christ wird, nicht aufhört, Sklave zu sein. Auch
der Christ gewordene Grieche bleibt Grieche. Diese Überschreitung
der nationalen Grenzen ist darum nicht eine Frage der politischen
Organisation, sondern des Glaubens.

Aus diesen allgemeinen, aber fundamentalen biblischen
Prinzipien lassen sich die Richtlinien, denen die Kirche dem Volke
gegenüber zu folgen hat, unschwer herleiten. Gott hat das menschliche

Geschlecht aus einem Blute gemacht. Die Unterscheidung
der Völker hat nur Bedeutung auf dem Boden der Menschheit.
Es besteht ein Zusammenhang zwischen den Menschen, den die
Kirche niemals aus dem Auge verlieren darf; namenthch nicht in
Zeiten von hoch auflodernden nationalen Leidenschaften. Volk
und Menschheit können nicht voneinander getrennt oder isoliert
werden, ebensowenig als die Menschheit von dem Volk. Darum
wird sowohl ein rationalistischer Kosmopolitismus als ein autar-
kischer Nationalismus abgewiesen werden müssen.

Wenn die Vielheit der Völker einerseits als eine Hinweisung
nach der Providentia Gottes, andererseits als ein durch die Sünde

hervorgerufenes Faktum betrachtet werden muss, dann lässt sich
daraus für die Kirche eine zweifache Haltung ableiten.



— 296 —

Ehrfurcht vor dem Schöpfer erheischt Anerkennung des

Gegebenen und dankbare Hinnahme des uns durch Gottes Güte
Geschenkten. Als solche hat das Volk Anrecht auf die Loyalität
und den Dienst der Gläubigen und der Kirche. Diese Dankbarkeit
gegen Gott für den Reichtum und Segen, die uns in und durch
die Volksgemeinschaft geschenkt werden, zwingt die Kirche zur
Liebe gegen das Volk. Diese Liebe wird sie bewegen, die Gaben
des Volkes, seine Kultur, zu bewahren, zu reinigen, zu vertiefen,
um sie bereichert und geheiligt der Nachkommenschaft zu
übertragen. Demgegenüber aber muss mit gleichem Nachdruck betont
werden, dass jede Gabe Gottes, darum auch die Gabe des Volkstums,

der menschlichen Bosheit anheimgefallen und der Sünde
dienstbar geworden ist. Auch die Volksgemeinschaft ist, trotz
ihrer Hinweisung nach Gottes Willen, eine Offenbarung der Sünde
und ein Werkzeug eines sündigen kollektiven Egoismus. Auch von
jedem Volke kann gesagt werden : „Siehe, in Bosheit bin ich geboren."

Darum auch hat die Kirche der Volksgemeinschaft gegenüber
eine kritische Haltung einzunehmen. Wo mit Hilfe des Vorsehungsgedankens

die gegebenen Ordnungen als ursprünglich von Gott
gewollte Ordnungen gerechtfertigt werden und jede Kritik auf
diese (gottgewollten) Ordnungen als Ungehorsamkeit abgewiesen
wird, dort ist der Glaube radikal gefälscht. Wahrer Glaube ist
nicht denkbar ohne das lebendige und schmerzliche Bewusstsein,
dass ein gewaltiger Gegensatz gähnt (klafft) zwischen der ursprünglich

von Gott gewollten und unserer heutigen Welt.
Wie gross die Gefahren sind, wenn nationale Bewegungen sich

der göttlichen Schöpfungsordnungen bemächtigen, wird jedem
Einsichtigen ohne weiteres einleuchten. Gottes in Christo geoffenbarter

Wille wird zur Disposition gestellt und gegen den sogenannten
Willen Gottes, wie dieser vorgeblich in Volk und Geschichte sich

bezeugt, umgetauscht. Gewiss, Gott ist der Herr der Welt und
der Herr der Geschichte und darum auch der Herr der geschichtlichen

Entwicklung der Völker. Auch den Heiden ist Gottes
Gesetz ins Herz geschrieben (Rom 2 : 14) und wird Gottes Wesen
in seinen Werken offenbar. Das will aber keineswegs bedeuten,
dass wir Gottes Willen aus dem konkreten Weltgeschehen herauslesen

können oder dass wir von jedem „grossen" Ereignis erklären
können: dies ist eine Tat Gottes! Gott kann seinen souveränen
Willen genau so gut offenbaren in dem Untergang eines Volkes
wie in seiner Geburt oder Wiedergeburt.



— 297 —

Ein Beispiel zur Erläuterung. Ein österreichischer römischer
Bischof (Gfollner) plädierte in einer Versammlung von
österreichischen Romkatholiken und sagte unter anderem : „Ich spreche
in erster Linie mein Vertrauen auf Gottes besondere Vorsehung in
bezug auf Österreich aus. Diese Vorsehung Gottes hat sich schon
mehr denn einmal auf sichtbare Weise geoffenbart. Man kann die
besondere Vorsehung Gottes in bezug aufÖsterreich mit den Händen
greifen und tasten." So sprach dieser römische Bischof vor dem
Anschluss! — Die Geschichte kann niemals die absolute Norm
für menschliches Tun und menschliches Handeln sein. Gottes
Wille wird nur mit vollkommener Sicherheit aus seiner Offenbarung
in Jesu Christo erkannt.

Was hat die Kirche zu tun, wenn einer der volksgemeinschaftbildenden

Faktoren, sei es in nationalsozialistischem, sei es in
liberalistischem Sinne, zum absoluten Prinzip erhoben wird

Die Kirche sei sich bewusst der Tatsache, dass sie sich
hier gegenüber einer Säkularisation der christlichen Reichsgotteserwartung,

gegenüber einer Verabsolutierung des sich selbst zum
Gott machenden Menschen gestellt sieht. Welche die Form auch
sein mag, unter der diese Verabsolutierung sich durchzusetzen
sucht, hier hat die Kirche die Berufung, das Zeugnis abzulegen :

Du sollst Dir keine fremden Götter machen, noch irgendeinen
Abgott anbeten. Jesus Christus — Kyrios! Wo diese Säkularisation

sich in der Ideologie eines durch Blut und Boden bestimmten
Volkstums offenbart, soll das Wort des Herrn Bischofs Kreuzer
wiederholt werden aus seinem Hirtenbrief vom 25. Februar dieses

Jahres: „Unser Glaube ist und bleibt der Glaube an den ewigen
Gott und an den Heiland und Erlöser, in dem Er Mensch ward.
Keine Vergöttlichung völkischer Werte kann uns dafür Ersatz
bieten, so köstlich uns die Gottesgabe unseres Volkstums ist."

Bei diesem Zeugen gegen diese Ideologie soll die Kirche aber
niemals vergessen, dass auch durch ihre eigene Säkularisation
Staat und Volk in diese Richtung gedrängt worden sind. Hier
stehen wir einer gewaltigen Tragik gegenüber. Es ist die Tragik,
dass Staat und Volk zum Zwecke der Selbsterrettung gezwungen
worden sind, nach einer Ideologie zu greifen, die, in ihrem Wesen

überspannt, letzten Endes brechen muss. Es ist die Tragik, dass

die Kirche durch ihre innerliche Zerrissenheit und ihren Mangel

an bindendem Vermögen, mit einem Worte : durch ihre eigene Ent-
christianisierung Staat und Volk in Lebensgefahr gebracht hat,



— 298 —

weil sie ohnmächtig war, ihnen die einzige, wahre Bindungskraft
zu schenken.

Dies ist die gewaltige Tragik, in der Kirche und Volk, beide,
sich befinden und sich zu verzehren drohen. Die Kirche kann
und darf die vom Staat verabsolutierte, Volksgemeinschaft
gründende Ideologie nicht akzeptieren; und wenn sie es nicht tut,
was wird dann aus der Volksgemeinschaft und aus ihr selbst werden,
insoweit sie in dieser Gemeinschaft ihren Boden hat

Hier hat die Kirche in erster Linie sich zu beugen in Schuld-
bewusstsein zu Busse und Reue. Und dann? Soll sie die z.B.
von Blut und Boden bestimmte Ideologie abweisen, um dann
notwendigerweise in irgendein anderes Regime — zum Beispiel
einer liberal-sozialistischen Ideologie — zu verfallen Oder
umgekehrt Die Kirche hat die Tatsache anzuerkennen, dass sie

in einer säkularisierten Welt lebt, unter säkularisierten Ideologien,
denen sie sich nicht zu entziehen vermag. Darum wird sie in dieser
Welt und unter diesen Ideologien bleiben müssen, aber als ein

lebendiger Zeuge der allumfassenden Souveränität Gottes. Dieses

Zeugen aber soll den reellen Verhältnissen Rechnung tragen
müssen. In der obengenannten tragischen Spannung wird sie

immer des Wortes Christi eingedenk bleiben müssen: Seid klug
wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben. Mt. 10 : 6.

In ihrem Zeugen soll ehrliche Vorsicht mit deutlicher
Entschiedenheit Hand in Hand gehen müssen. Die für Kirche und
Volk notwendige Existenzsicherheit soll sie nicht durch eine

provozierende Haltung in Gefahr bringen dürfen. Ebensowenig
soll sie durch ihr unzeitiges oder ungeziemendes Zeugnis ihr eigen
Dasein in die Waage werfen. Stark im Glauben an den ewigen
Gott, der mächtiger ist denn alle irdischen Mächte, die nur vorübergehende

Wellen sind im Strome der Ewigkeit, soll sie den Sauerteig

des Wortes Gottes in ihren Mitgliedern und durch diese in
denjenigen, die draussen sind, weiterwirken lassen. Dieses Gotteswort

sei lauter und ohne Furcht, überall, wo es gehört werden
soll. Überall soll die Kirche sich dessen bewusst bleiben, dass

sie der Leib Christi ist in dieser Welt, nicht aber von dieser Welt.
Sie soll das Evangelium predigen von der Souveränität Gottes
auch dem Volke gegenüber in seiner menschlichen Schwachheit
und Sündhaftigkeit.

Sie soll die Frohbotschaft verkündigen von der Gnade und
der Liebe Gottes, die in menschlicher Schwachheit seine Kraft



— 299 —

erweist. Von dem Heiligen Geiste, der durch Christum den
gefallenen Menschen aufnimmt und ihn zum starken Helden macht.

Dieses Evangelium der Gnade schliesst das Gebot in sich:
Du sollst den Nächsten lieben wie dich selbst. Kindschaft Gottes
ist ohne Bruderschaft eine Unmöglichkeit. Das Evangelium stellt
den einen für den andern verantwortlich, weil Gott uns in diese

Welt stellt in Gemeinschaft mit und in Verantwortlichkeit
gegeneinander. Das Evangelium berührt den Menschen nicht nur in
bezug auf das Jenseits, sondern auch in seiner Verbundenheit
mit der Gemeinschaft im konkreten Leben und der Totalität
seines Daseins. — Dieses Evangelium aber hat die Kirche, trotz
ihrer universalen Mission, zu verkünden in einem bestimmten
Volke. Die Kirche steht im Volk, weil ihre Mitglieder zugleich
Mitglieder der Volksgemeinschaft sind.

Die Verbindung von „Kirche und Volk" in einer „nationalen
Kirche" hat insoweit ihre Existenzberechtigung, als die Kirche
in dem Volk, in dem sie ihren Boden findet, ihre besondere
Aufgabe erfüllt, und zwar in einer dem Volkscharakter entsprechenden
Weise.

Dennoch liegen hier Gefahren, die nicht unterschätzt werden
dürfen. Die Idee der nationalen Kirche führt nur zu leicht zu
einer bequemen Zufriedenheit in bezug auf die Zerrissenheit des

Leibes Christi und gibt der Auffassung Raum, dass die Einheit
der Kirche primär in der Nation und der Nationalität ihre Grundlage

findet.
Eine nationale Kirche kann diesen Gefahren nur dann

entgehen: 1. wenn diese Kirche auch für die Gläubigen anderer Völker,
die innerhalb ihrer Grenzen leben, ihre Türe öffnet; 2. wenn eine

Kirche, sei es durch ihre Mission in heidnische Gebiete, sei es in
Zusammenarbeit mit ihren Schwesterkirchen in anderen Ländern,
den Beweis erbringt, dass sie ihren Horizont nicht an den nationalen
Grenzen abschliesst; 3. wenn die Kirche ihre geistige Unabhängigkeit

in dem Volke und dem Volke gegenüber wahrt, gegen die

Ideologien, die die Volksgemeinschaft bedrohen.

Die Kirche kann sich nie in den Dienst des Volkes stellen.
Sie steht im Dienste Gottes und hat von Gott und Christo zu

zeugen. Dieses Zeugnis bringt sie nicht in erster Linie zum Volke
als Ganzem, sondern den individuellen Mitgliedern der

Volksgemeinschaft. Wo dieses Evangelium in diesen Mitgliedern zum
Durchbruch kommt, da werden, den säkularisierten, totalitären



— 300 —

Ideologien unserer Tage gegenüber, im Menschen Kräfte
entbunden, die ihre göttliche Herkunft nicht verleugnen werden.
Da werden neue Menschen geboren, Persönlichkeiten, die in Freiheit

sich gegen Gott verantwortlich, aber auch sich von diesem
Gott absolut abhängig wissen. Persönlichkeiten, die in bezug auf
den Mitmenschen ihrer durch Gerechtigkeit und Liebe getragenen
Verantwortlichkeit bewusst sind. Wo eine solche Ideologie der
christlichen Persönlichkeit im Volke stark wird, da empfängt
das Volk die einzige wahre Bindungskraft, die es zu einer wahren
gesegneten und segenbringenden Volksgemeinschaft macht.

Die Schaffung solcher Persönlichkeiten ist der Dienst, den
Gott von seiner Kirche erfordert. Und in Treue gegen diese

Aufgabe wird die Kirche auch der Welt und der Volksgemeinschaft
den besten Dienst leisten.

Gott sei Dank, dass das Bewusstsein dieser Aufgabe in der
Kirche immer weitere Kreise umfasst. Die grossen ökumenischen
Bewegungen unserer Tage legen trotz allen menschlichen Unvoll-
kommenheiten von dieser wachsenden Erkenntnis ein beredtes

Zeugnis ab. Vexilla regis prodeunt!

b) Möglichkeiten und Grenzen der international-altkatholischen
und der ökumenischen Zusammenarbeit.

(Vortrag von Pfarrer Dr. Urs Küry, Zürich.)

Wer die Protokolle der Altkatholikenkongresse aufmerksam
liest, der wird finden, dass fast an jeder dieser Tagungen eine
Stimme sich erhob, die entweder allgemein oder dann für ein
bestimmtes Arbeitsgebiet einen engeren Zusammenschluss der
altkatholischen Kirchen untereinander befürwortet hat. Aber sooft
solche zum Teil sehr berechtigte Forderungen erhoben worden sind,
so oft hat man an den darauffolgenden Kongressen auch hören
können, dass sich die Durchführung der gefassten Beschlüsse aus
diesen oder jenen Gründen als unmöglich erwies. Der Gefahr,
dass die an internationalen Tagungen mühsam eingesponnenen
Fäden im Alltag der Kirchen wieder fallengelassen werden, hat
man auf dem Boden der interkonfessionell-ökumenischen
Zusammenarbeit dadurch zu begegnen versucht, dass man ständige
Sekretariate, internationale Forschungsinstitute schuf und eigene
Zeitschriften herausgab. Aber selbst da, wo bei viel grösseren
Verhältnissen, als wir sie in unserer kleinen Kirchengemeinschaft



— 301 —

haben, Hilfsmittel und Hilfskräfte zur Genüge vorhanden sind,
hat es sich gezeigt, dass die Möglichkeiten einer dauernden
Zusammenarbeit sehr begrenzt sind: Es sind in den verschiedenen
Kirchen immer nur wenige Männer, die die ökumenische Bewegung
weiterzutragen gewillt sind, und wenn diese Männer dazu noch
in ihren theologischen Auffassungen auseinandergehen, so erscheint
der weitere Fortgang der Arbeit gar bald in Frage gestellt. —

Es wäre nun aber oberflächlich und falsch, zu glauben, dass
solche Schwierigkeiten in der kirchlichen Zusammenarbeit bloss
auf die Unzulänglichkeit der Menschen oder auf eine mangelhafte
Organisation zurückzuführen seien. Denn wer das glaubt, der geht
von der unrichtigen Voraussetzung aus, Zusammenarbeit, wie sie

zwischen Kirchen wünschbar und möglich ist, sei lediglich eine
Sache des guten Willens, des Könnens oder der Geschicklichkeit
der Menschen; es handle sich also bei der kirchlichen Zusammenarbeit

lediglich darum, die geeigneten Massnahmen zu treffen,
um die Menschen auf ein gemeinsames Ziel hin zu sammeln, wobei
dieses gemeinsame Ziel von vornherein als für den Menschen
verfügbar und übersehbar angenommen wird. Könnte es aber nicht
gerade umgekehrt sein Könnte es nicht sein, dass die Einheit,
wie sie der Mensch von sich aus zunächst für die Kirchen möchte,
der Macht des Menschen von vornherein entzogen ist und dass

die tatsächliche Uneinigkeit der Kirchen, deren Zeugen wir sind,
vielmehr ein Hinweis ist auf eine im Menschen selbst begründete
Uneinigkeit und dass es diese Uneinigkeit und Zwiespältigkeit
erst einmal zu erkennen und anzuerkennen gilt Und könnte es

nicht sein, dass die Einheit dann ganz eine Sache der Verheissung
wäre, die Gott ganz allein denen schenkt, die in der bussfertigen
Erkenntnis dieser menschlichen Zwiespältigkeit verharren

Man muss die Frage so radikal stellen, um den Blick zu
gewinnen für die Möglichkeit, dass von Gott her in der kreatürlichen
Existenz des Menschen selbst aller kirchlichen Zusammenarbeit
Grenzen gesetzt sind und dass es gilt, zu prüfen, ob und wie weit
sich innerhalb dieser Grenzen gewisse positive Möglichkeiten einer
Zusammenarbeit auftun. In diesem Sinne wollen wir jedenfalls
im folgenden versuchen, uns auf die Möglichkeiten und Grenzen

kirchlicher Zusammenarbeit theoretisch zu besinnen, um von einer

solchen Besinnung her dann kurz einige praktische
Schlussfolgerungen zu ziehen.



— 302 —

I.
Was heisst überhaupt „Zusammenarbeit" Allgemein können

wir wohl sagen: wo immer Menschen arbeiten, d. h. bewusst und
kontinuierlich handeln, tun sie es auf ein bestimmtes Ziel hin.
Wo jegliches Ziel fehlt, da ist auch kein Arbeiten möglich. Sinnvoll
aber ist solch zielbewusstes Arbeiten nur, wenn das Ziel vom
einzelnen verwirklicht werden kann, wenn das Ziel also den Handlungsund

Arbeitsmöglichkeiten des einzelnen entspricht. Das gilt aber
nicht nur für den einzelnen, sondern auch für eine Mehrheit
von Menschen. Tut sich nämlich eine Mehrheit von Menschen

zur Arbeit zusammen, so muss auch sie ein Ziel haben, das dieser
Mehrheit gemeinsam sein kann, d. h. das Ziel muss den
Handlungsmöglichkeiten, der Veranlagung, den Talenten, Gaben und der
Gesinnung dieser Mehrheit oder Gruppe von Menschen
entsprechen. Nun wissen wir aber, dass die Menschen als Individualitäten

unter sich verschieden und in dieser ihrer Verschiedenheit
einmalig sind; gleich-gesinnt, gleich-artig ist eine Mehrheit von
Menschen in der Regel nur in einem sehr begrenzten Sinn, d. h.

nur nach einer ganz bestimmten Seite des menschlichen Wesens
hin. Darum sind die Ziele, um die sich eine Gruppe von Menschen
zusammenschliessen kann, im allgemeinen ebenfalls sehr begrenzt,
d. h. sie sind Teilziele. So etwa kann sich ein Sportverein die

körperliche Ertüchtigung seiner Mitglieder, ein Musikverein die
Pflege des Gesanges, ein Friedensverein die Erhaltung des
Weltfriedens auf ganz bestimmter weltanschaulicher Grundlage usw.
als Teilziel setzen. Es leuchtet aber ein, dass solche Teilziele,
weil sie nur eine einzige und vielleicht nicht einmal sehr wesentliche

Seite des menschlichen Wesens in Anspruch nehmen, den
Menschen nie ganz befriedigen können. Der Mensch sucht im
Grunde stets nach einer Zusammenarbeit auf ein Ziel hin, bei der
sein ganzes Wesen — nach der ganzen Breite und Tiefe seiner
Erlebnis- und Handlungsmöglichkeiten — sich beteiligen und seine

Persönlichkeit sich voll entfalten kann. Darum muss es das

letzte Ziel aller Zusammenarbeit sein, durch Entfaltung der
religiösen, sittlichen, logischen, künstlerisch-ästhetischen
Veranlagung der einzelnen Individuen ein Reich der Gerechtigkeit und
des Friedens aufzurichten, d. h. ein Reich, in welchem alle
individuellen Schranken und Vereinseitigungen aufgehoben wären
in einer alles umfassenden Einheit, in die sich jeder einzelne als

Individualität einordnen kann. —



— 303 —

Nun wissen wir aber, dass es der Menschheit in keinem
Zeitpunkt der Geschichte jemals gelungen ist, noch auch wohl in
Zukunft je gelingen wird, diese Einheit zu verwirklichen. Es
erweist sich als unmöglich, auf der Grundlage eines Ideales der
Einheit Zusammenarbeit zu bewerkstelligen. Und zwar aus einem
doppelten Grund : erstens sind die Menschen — worauf wir bereits
hingewiesen haben — unter sich verschieden, in ihrem Wesen

einmalig, ihren Mitmenschen immer „fremd" und eben darum einer
Vereinheitlichung auf die Dauer nicht zugänglich; zweitens aber
— und das scheint uns besonders wichtig zu sein — ist der Mensch
schon im Ansatz seines Einheitsstrebens zwiespältig: er will zwar
die Einheit, aber er will sie immer auch wieder nicht. Indem der
Mensch sich die Einheit vorstellt, schafft er durch eben diese seine

Vorstellung schon einen Zwiespalt zwischen der Wirklichkeit,
die er lebt, und der Idee der Einheit, nach der er die Wirklichkeit
gestalten möchte; da aber zudem die Vorstellung von der Einheit
immer die Vorstellung eines einzelnen, eines individuellen und
einmaligen Menschen ist, ist der Zwiespalt, der sich zwischen dem
wirklichen Leben und der gedachten Einheit dieses Lebens auftut,

immer auch der Riss, der den einen Menschen vom andern
trennt. Sooft darum das Handeln der Menschen von einem
aufrichtigen Streben nach Einheit, nach Gerechtigkeit und Frieden
bestimmt wird, sooft — mit andern Worten — Zusammenarbeit
in einem tiefen und umfassenden Sinne gewollt wird, findet sich
auch immer die eigentümliche Situation vor, dass an die Stelle der
wirklichen Einheit eine bloss gedachte Einheit tritt und dass die
Menschen um der Einheit willen, die sie sich bloss denken, unter
sich uneins werden. So kommt es, dass dann schliesslich das
Zusammenleben und Zusammenarbeiten der Menschen nicht durch
wirkliche Einheit, sondern in entscheidender Weise bestimmt
wird durch den Gegensatz der Ideen, die sie sich über die wahre
Einheit machen.

In diesem Sachverhalt liegt der Ursprung des sogenannten
ideologischen Denkens begründet, der Ursprung vor allem auch
des Streites der Ideologien, der für unsere heutige Zeit so

charakteristisch ist. Dieser Streit der Ideologien nun bedeutet für die

Kirche und ihre Zusammenarbeit eine ausserordentliche Gefahr,
und es kann heute kirchliche Zusammenarbeit sinnvoll nur
weitergeführt werden, wenn wir uns zuvor über den spezifischen Gehalt
dieser Ideologien klar werden. Welches ist dieser Gehalt?



— 304 —

Es ist bereits gesagt worden, class überall dort, wo Menschen
sich zur Zusammenarbeit für ein gemeinsames Ziel zusammen-
schliessen, dieses Ziel, auch wenn es formal die Einheit will,
inhaltlich immer nur nach einer bestimmten Seite des menschlichen
Wesens hin einigend wirken kann. Jede Ideologie ist darum, was
ihre inhaltliche Seite betrifft, einseitig, muss aber, weil sie formal
die Einheit, das Ganze will, den Anspruch erheben, ihrem Wesen
nach universal, „total" zu sein. Um nun diesen offenkundig in
sich widerspruchsvollen Anspruch zu stützen, ist das ideologische
Denken genötigt, den von ihm in einseitiger Weise bevorzugten
Wesenszug des Menschen zu verabsolutieren, d. h. willkürlich als
Wesen des Menschen überhaupt, als sein ewiges Teil zu erklären.
In diesem Sinne gibt es heute — wenn wir diese etwas abgegriffenen
Ausdrücke hier verwenden dürfen — eine liberal-demokratische
Ideologie, d. h. eine Ideologie, die die Freiheit des einzelnen
Menschen, seinen Vernunftcharakter verabsolutiert, indem sie so tut,
als ob in der (rein ideologisch vorausgesetzten!) Freiheit des
Menschen die Ewigkeit selber beschlossen liege; so gibt es auch eine
marxistisch-kommunistische Ideologie, die einen anderen Wesenszug

des Menschen, nämlich die Befriedigung seiner ökonomischen
Bedürftigkeit, gleichsam seinen Hunger, verabsolutiert, behauptet
doch diese Lehre, dass erst von einer Lösung der Brotfrage her
alle anderen, auch die geistigen Fragen ihre Lösung finden könnten;
und es gibt neuerdings eine Blut- und Boden-Ideologie, die das

biologisch-rassische Sein des Menschen als den höchsten aller
Werte proklamiert, von dem her alle anderen Werte erst ihren
Sinn erhalten, und das eben dadurch allein die Grundlage abgeben
könne zum Aufbau eines die Jahrtausende überdauernden, ewigen
Reiches.

Inhaltlich sind zwar alle diese Ideologien unter sich verschieden,
ja gegensätzlich, im Wesen aber sind sie eins ; denn ihnen allen
ist gemeinsam der Anspruch, auf Grund einer offenkundigen
Vereinseitigung — wir könnten auch sagen: Vergewaltigung —
des Menschlichen, des Humanum, den Menschen angeblich in der

ganzen Fülle seines Wesens zur Entfaltung zu bringen und auf
der Grundlage dieser Vereinseitigung die Zusammenarbeit aller
in einem Reich der vollendeten Gerechtigkeit und des ewigen
Friedens herbeizuführen.

Es fragt sich, welche Stellung die Kirche diesem Anspruch
der modernen Ideologien gegenüber einzunehmen hat — Welches



— 305 —

auch immer die politisch-ideologischen Überzeugungen der Christen
im einzelnen sein mögen, eines muss jedenfalls klar sein : gegen den

Versuch, den Menschen selbst oder einen einzelnen Wesenszug
des Menschen zu verabsolutieren, muss sich die Kirche mit allen
ihren Mitteln zur Wehr setzen, wenn anders sie ihrem eigenen
Beruf, Gott als den allein absoluten Herrn zu verkünden, treu
bleiben will. Durch ihre Verkündigung und seelsorgerliche Arbeit
hat die Kirche den Menschen eine ständige Erinnerung daran zu
sein, dass alle auf eine Verabsolutierung des Menschen aufgebauten
Einheitsziele, mögen sie sich im einzelnen nun liberal, kommunistisch

oder völkisch begründen und mögen sie zeitweilig ganze
Völker und Reiche beherrschen, relativ, vergänglich sind und dass

es für sie schlechterdings keinen absoluten Grund, keine göttliche
Rechtfertigung und eben darum auch keinen ewigen Bestand

gibt. Positiv gesagt: die Kirche darf nicht müde werden zu
bekennen, dass es die von den Menschen ersehnte Einheit nur gibt
in Gott selbst, der durch sein Wort den Menschen und die seiner
Anmasslichkeit entsprungenen Einheitssysteme je und je ins
Gericht nimmt. Weiter — und dieses hängt mit jenem aufs engste
zusammen — darf die Kirche nicht davor zurückschrecken zu
bekennen, dass alle auf Einheit ausgerichtete Zusammenarbeit
immer nur die äussere Organisation des menschlichen Zusammenlebens,

die sogenannten irdischen Ordnungen, also z. B. den Aufbau

eines Staates oder die Schaffung eines nationalen Bewusstseins

betreffen kann, nicht aber die wirkliche, lebendige Gemeinschaft

der Menschen untereinander. Wohl mögen Ordnungs- und
Einheitssysteme im Räume der Menschheitsgeschichte
unumgänglich notwendig sein, aber diese Tatsache darf nicht darüber
hinwegtäuschen, dass bei der Einmaligkeit jedes einzelnen
Menschen wirkliche Gemeinschaft niemals zu verwirklichen ist durch
eine Unterordnung aller oder auch bloss einer Mehrheit unter ein

gemeinsames Ziel, sondern nur dadurch, dass die Menschen es

lernen, sich gerade in ihrer Einmaligkeit und Verschiedenheit,
d. h. in ihrer gegenseitigen Andersheit und Fremdheit, im
„kritischen Widerspruch", in dem sie trotz aller vorübergehenden
Übereinstimmung je und je zueinander stehen, gegenseitig zu
ertragen. Denn an diesem gegenseitigen Ertragen und Dulden,
Hoffen und Füreinandereinstehen, das ja nichts anderes ist als die

Liebe, wie sie Paulus I. Cor. 13 schildert, muss es sich zeigen, ob der
einzelne bereit ist, auf den Absolutheitsanspruch seiner Ideologie zu

Internat. Kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1938. 20



— 306 —

verzichten, jeder Vereinseitigung und Vergewaltigung des Menschlichen

abzuschwören und die wahre Einheit sich von dem geben zu
lassen, der sie allein geben kann : von Gott, unserem alleinigen Herrn

Von da aus ergeben sich auch ohne weiteres die Grenzen die
heute der Zusammenarbeit der Kirchen mit den Mächten dieser
Welt gesetzt sind: Zusammenarbeit, wie sie etwa vom Staat auf
ein irdisches Einheitsziel hin erstrebt wird, kann die Kirche nicht
von vornherein ablehnen oder gar stören und verunmöglichen
wollen. Wo ein Staat neu aufbauen, ein Volk ein neues nationales
Bewusstsein schaffen will — wie das ja heute in fast allen Ländern
der Fall ist —, da wird die Kirche mittun können, aber sie muss
dabei vor allen Übertreibungen, nämlich vor jedem Versuch einer
Verabsolutierung des Menschen und seiner Einheitsziele warnen
und sich selber hüten, solche Zusammenarbeit zu leisten auf der
Grundlage oder auch nur in Anpassung an die ideologischen
Übertreibungen der Zeit. Vor allem darf die Kirche die Ideologien nicht
theologisch zu begründen versuchen und sich so in Verleugnung
ihres Gottes der Offenbarung dem Gotte profaner Mächte
ausliefern. Es kommt heute alles darauf an, dass die Kirche schlicht,
metaphysisch anspruchslos ihren Dienst am Volke versieht und
allen Schlagworten der Zeit gegenüber Zurückhaltung übt. Wir
betonen das darum so stark, weil nur in dem Masse, als diese Zurückhaltung

geübt wird, heute noch innerhalb desselben Bekenntnisses
eine Zusammenarbeit möglich ist zwischen Kirchen verschiedener
Länder, d. h. von Ländern, in denen einander entgegengesetzte
Ideologien vorherrschend sind. Ja, wir stehen nicht an, zu
behaupten, dass in Zeiten wie der unsrigen die Kirchen nichts weniger
als ihre Kirchlichkeit — wir können auch sagen: ihre Christustreue

— zu erweisen haben dadurch, dass sie sich fähig zeigen,
über die besondere Ideologie ihres Landes hinweg mit Kirchen
anderer Länder zusammenzuarbeiten. Wobei es sich — wohl
verstanden — gar nicht darum handeln kann, eine sogenannte
Verständigung durch Anpassung der gegenseitigen Ideologien zu
finden, sondern einzig und allein darum, im geduldigen und
ehrlichen Ertragen der Gegensätze, wie sie in den Ideologien der Zeit
ans Tageslicht treten, die Zusammenarbeit fortzuführen. Mit
anderen Worten: die Liebe muss der letzte und höchste Gesichtspunkt

bleiben, unter dem in Zeiten ideologischer Vorurteile
Zusammenarbeit zwischen verschiedenen Nationalkirchen allein ins
Werk gesetzt und erhalten werden kann.



307

IL
Diese Haltung der Duldung und Liebe, die wir hier fordern,

hat nun allerdings — soll sie nicht einfach Schwäche sein — ihre

ganz bestimmten theologischen Voraussetzungen. Diese
Voraussetzungen sind gegeben darin, dass die Kirche sich zur Zusammenarbeit

wie zur Arbeit überhaupt nicht selbst zu entschliessen hat,
sondern sich dazu nur von Gott rufen lassen kann. Den Ruf Gottes
aber kann die Kirche nur vernehmen, wenn sie über ihren Herrn
nicht selber verfügen zu können glaubt und den absoluten Grund
nicht als ihren Besitz oder gar Alleinbesitz in Anspruch nimmt.
Sie darf also das, was sie anderen verbieten will und soll, nicht
selbst tun, sondern muss den Mut haben, Gott allein die Ehre zu
geben, indem sie ihm, dem Lebendigen, dessen Geist weht, wo er
will, die Einheit und die Führung zu dieser Einheit hin überlässt.
Für den einzelnen Christen, der gläubig in seiner Kirche steht,
bedeutet dies: wo Gott ruft, da steht am Anfang aller möglichen
Zusammenarbeit nicht ein menschlicher Arbeitsentschluss, sondern
die Erwählung Gottes, der seine Kinder nach seinem Entschluss
zum Dienst am Bruder ruft; da verliert jedes Einheitsziel seinen

Ernst, weil der Mensch als alleiniges Subjekt des Handelns
ausgeschaltet und an seinen Bruder gewiesen ist, der ihm zufällig
begegnet — als der Bettler und Wegelagerer, von denen in den
Gleichnissen des Herrn immer wieder die Rede ist — und dem es

in dieser zufälligen Begegnung die Liebe zu erweisen gilt. Es ist
das Geheimnis dieser Liebe, dass sie das gerade Gegenteil von
allem zielbewussten Handeln ist: So nämlich, wie Gott in seiner
Wahl, die er unter den Menschen trifft, uns verborgen und uner-
forschlich bleibt, so bleibt auch die Begegnung mit dem Bruder
in der Liebe, zu der wir durch die Wahl Gottes berufen werden,
uns durchaus verborgen, sie bleibt — mit den Augen der Welt
gesehen — zufällig. In der Verborgenheit dieser Liebe, die ein
Ertragen des anderen und seines Widerspruchs, die wesentlich
Feindesliebe ist, wird der Christ allein teilhaftig der Offenbarung,
des Reiches der Gerechtigkeit und des Friedens, dessen König Gott
ist. Die Einheit also, die die Ideologen vergeblich zu erstreben
suchen, fällt dem Kinde Gottes zu — wenn anders es seinem Bruder
die Liebe erweist — als die Verheissung, dass Gott in und durch
seinen unansehnlichen und unrühmlichen Dienst am Bruder
dereinst sei alles in allem.



— 308 —

Diese von Gott gewollte Begegnung in der Liebe bringt aber
in die menschliche Existenz eine radikale Wandlung. Wo nämlich
Gott ruft, da wird das menschliche Wesen ins Gericht genommen
in der Weise, dass der Mensch in den Tod gegeben und zu einem
völlig neuen Leben erweckt wird. Diese grundlegende Tatsache
gilt es im Auge zu behalten, um zu verstehen, dass sich vom
Gedanken der Erwählung aus ein ganz neuer Ausblick eröffnet auf
alles, was menschlich heisst, als er vom blossen Humanum her
möglich war; es steht nun überhaupt nicht mehr der Mensch und
das, was sein Wesen, seine Veranlagungen und Fähigkeiten
ausmacht, zur Frage, sondern nur noch das, was an diesem Menschen

— er mag im übrigen beschaffen sein, wie er wolle — von Gott her
geschieht. Und zwar erscheint nun dieses Handeln am Menschen
so sehr als Gottes Sache, dass es nie des Menschen Sache werden
kann, zu wissen, welches die Wirkung des göttlichen Handelns
im einzelnen sei: Gericht und Gnade, Sterben und Leben, wie sie

von Gott her dem Menschen zufallen, können nie und nimmer
vorausberechnet und darum nie Sache eines organisatorischen
Zusammenschlusses — auch nicht eines sakralen Zusammenschlusses

— werden. Selbst dort — wir können das nur andeuten —, wo durch
die von Gott gewollten Organe der Kirche die Gläubigen die
heiligen Sakramente empfangen, weiss Gott allein, wem sie zum
Heile und wem zum Tode gereichen. Jede kirchhche Organisation
und alle ihre sichtbaren Zeichen, aber auch jede Zusammenarbeit
der Christen in Werken der Liebe können nur indirekte Hinweise
sein auf Gottes freies Handeln, Hinweise auf die Zusammenarbeit,
zu der er die Menschen ruft.

Von da aus erscheint auch die Stellung der Kirche als solcher

gegenüber der Welt in einem klaren und eindeutigen Lichte:
Selbstverständlich braucht die Kirche zur Erfüllung ihres
Auftrages an der Welt einen ganz bestimmten Bestand an Bekenntnissen,

Dogmen, Ordnungen, Ämtern und sichtbaren Zeichen.
Es ist wohl nicht notwendig, dies noch im einzelnen nachzuweisen;
betonen wir nur, dass wir an allen Institutionen, wie sie für die
katholische Kirche von jeher gegeben waren, weiterhin und heute
mehr denn je in vollem Umfange festhalten. Allein, es gilt, sie im
richtigen Zusammenhang zu sehen, nämlich im Zusammenhang
jenes Handelns Gottes am Menschen, wie wir es kurz dargestellt
haben: es gilt, den Institutionen der Kirche von der Botschaft
des Kreuzes und der Liebe her den richtigen Platz zuzuweisen



— 309 —

und sie in ihrer Bedeutung nicht zu übersteigern — ansonst die
Gefahr übergross wird, dass eine Art kirchlich-theologischer Ideologie

sich zu bilden und breitzumachen beginnt, die auf ihre Art
ebenso fatal ist wie jene profanen Ideologien. Diese Gefahr ist,
so scheint uns, heute innerhalb der verschiedenen christlichen
Kirchen wieder besonders gross und wird überall dort akut, wo das
Handeln Gottes in seiner Freiheit und Verborgenheit verkannt und
in einem vom theologisch denkenden Menschen ersonnenen Heils-

prozess vorweggenommen wird, dort auch, wo die Glaubensinhalte
— Bekenntnis und Dogma — in der Weise überschätzt werden,
dass sie nicht mehr als der wohl notwendige, aber doch immer
nur indirekte Hinweis auf die Wahrheit Gottes betrachtet, sondern
selbst als mit göttlicher „Substanz" ausgestattet angenommen
werden, dort schliesslich, wo die Einheit des Bekenntnisses der
Einheit im Glauben, die Einheit der kirchlichen Ordnung der
Bruderschaft in Christo in voreiliger Weise gleichgesetzt wird,
während doch nicht vergessen werden dürfte, dass Einheit unter
Menschen nur möglich ist im immer neuen, gläubigen, auf Gottes
kommende „Einheit" wartenden Ertragen der durch die
Zwiespältigkeit des Menschen selbst bedingten Antinomien des

theologischen und christlichen Denkens.
Wir kennen dieses kirchlich-ideologische Einheitsdenken mit

all seinen Gefahren aus der ökumenischen Bewegung unserer
Tage, sofern sie immer wieder versucht ist, die zwischen den
einzelnen Kirchen bestehenden Gegensätze zu verwischen und die
Einheit in Gott in menschlichen Formulierungen und
Vereinbarungen voreilig vorwegzunehmen, oder etwa in gross aufgezogenen
Gottesdiensten das Bild einer Einheit zu erwecken, die nicht da
ist. Wir kennen sie aber auch aus unserer altkatholischen
Kirchengemeinschaft, sofern in ihr die Bedeutung der in der Stille sich
vollziehenden persönlichen Glaubensentscheidung und der brüderlichen

Begegnung in der Liebe verkannt und an ihre Stelle eine

allgemein-altkatholische „Überzeugung" in unbedachter Weise zum
Ausgangspunkt öffentlich-kirchlicher Betriebsamkeit genommen
wird.

Solchen Versuchen und Versuchungen gegenüber kann es

unseres Erachtens nur eine Haltung geben: nämlich die, dass wir
von allem, was die Kirche in ihrer sichtbaren Gestalt hat, zwar
ehrfurchtsvoll, aber stets bescheiden denken, indem wir bei aller
Treue und Liebe zur Kirche, der wir angehören und deren Einheit



— 310 —

wir herbeisehnen, fähig bleiben, im Vertrauen auf den allezeit
gnädigen Gott, der auch den grössten Sünder begnadigt, jeden
Menschen, auch den Un- oder Irrgläubigen, daraufhin anzusprechen,
dass auch er Gottes Kind ist. Es muss also — auch dort sogar,
wo der kirchliche Bekenntnisstand vorübergehend bedroht
erscheint — der Geist der Liebe und der Duldung vorherrschend
bleiben in der klaren Erkenntnis, dass die Offenbarung Gottes
sich in einem ganz anderen Räume vollzieht als in dem unserer
theologisch-ideologischen Auseinandersetzungen, nämlich im Räume
der die Antinomien ertragenden Liebe. Jedenfalls darf heute, wo
die ganze Welt in verschiedene ideologische Lager auseinanderzufallen

droht, die Kirche die bestehenden Gegensätze nicht noch
mehr verschärfen durch eine neue, christliche Ideologie, sondern
sie hat die Aufgabe, wenigstens in ihren eigenen Kreisen den Geist
der Duldung zu erhalten und der Welt zu zeigen, dass es nicht nur
möglich, sondern ganz allein sinnvoll ist, Zusammenarbeit auf dem
Grunde der duldenden Liebe zu leisten.

Diese Haltung bewusst und, wenn es sein muss, unter dem

Opfer heiss errungener Positionen einzunehmen, dazu hat die
Kirche von ihrem ureigensten Auftrag her, Künderin der Liebe zu
sein, ganz besonderen Anlass. Es muss nämlich bedacht werden,
dass jede Ideologie, jeder Versuch also, einen menschlich-einseitigen
Einheitsgedanken im Absoluten selbst zu verankern und auf dieser

Grundlage die Menschen zur Zusammenarbeit zu sammeln, dem
menschlichen Machthunger entspringt. Gerade dieser menschliche

Machthunger, der in der Bildung von Ideologien heute seine
höchsten Triumphe feiert, ist das alte Wesen, das in den Tod
gegeben werden muss, ist die Sünde, die der Liebe widerspricht und
die uns der gnädige Gott vergeben muss, wenn anders wir in ihm
zur Zusammenarbeit kommen wollen. „Kirchliche" Zusammenarbeit

kann sich darum heute letzterdings nur so erfüllen, dass

wir, uns als Christen gegenseitig davor warnend, die ideologischen
und mythologischen Mächte dieses Aeons zu überschätzen, in
den uns immer wieder unterlaufenden Überschätzungen uns gegenseitig

ertragen, uns also die Sünde des Machthabenwollens gegenseitig

vergeben. In dieser gegenseitigen Vergebungsbereitschaft,
in diesem Ertragen des Widerspruches, der uns in der Sünde des

anderen, in seinem Machthunger immer wieder entgegentritt, ist
allein Gemeinschaft möglich, kann sich wirklich kirchliche
Zusammenarbeit vollziehen.



311

III.
Damit — so glauben wir — sind in Kürze die theologischen

Voraussetzungen umschrieben, von denen hier erst eine sachliche
Zusammenarbeit der Kirchen, sei es auf international-altkatholischem

oder auf ökumenischem Boden, auf die Dauer möglich
wird. Denn sachlich ist kirchliche Zusammenarbeit in dem Masse,
als sie der Sache Gottes und der wirklichen Lage des Menschen

gerecht wird, als sie mit andern Worten darum weiss, dass der
Mensch zur Zusammenarbeit nur gerufen werden kann von Gott,
der die Einheit selber ist, und als sie sich in voller Würdigung der
menschlichen Zwiespältigkeit vor jeder ideologischen Zielstrebigkeit

hütet.
Unter diesem Gesichtspunkt muss auch die Praxis der

kirchlichen Zusammenarbeit ins Auge gefasst werden. Es würde
allerdings zu weit führen, wollten wir die praktischen
Anwendungsmöglichkeiten der von uns erarbeiteten theoretischen Richtlinien
hier bis ins einzelne zur Darstellung bringen. Wir müssen uns
vielmehr mit einigen Andeutungen begnügen. Was zunächst die
Zusammenarbeit auf international-altkatholischem Boden betrifft,
so ergibt es sich aus dem Gesagten ohne weiteres, dass wir
Altkatholiken, auch wenn wir von Land zu Land und von Kirche
zu Kirche durch tiefgehende Meinungsverschiedenheiten getrennt
werden und uns gegenseitig nicht mehr ohne weiteres verstehen
sollten, doch nicht aufhören dürfen, in Fühlung miteinander zu
bleiben, sei es durch gegenseitige Besuche — wie sie vor allem
die Jugend in vorbildlicher Weise durchzuführen sich bestrebt —,
sei es durch persönliche Korrespondenz und fleissiges Studieren
der Presse. Und zwar darf uns das nicht einfach eine Sache der
Menschenfreundlichkeit, sondern muss uns ein heiliger Auftrag
sein, den wir in unserer Zeit der ideologischen Zerrissenheit als

Christen aneinander zu erfüllen haben. Ohne diese ständige
Fühlungnahme gibt es auch nicht den sachlichen Dienst an Aufgaben,
die für den Altkatholizismus ihrem Wesen nach nur auf
internationalem Boden erfüllt werden können. Es ist nicht notwendig,
hier auf alle Punkte des Arbeitsprogrammes vom Berner Kongress
des Jahres 1925 hinzuweisen. Es wird genügen, zu erwähnen, dass

es unter diesen solche gibt, die an die Beteiligten mehr nur
technischorganisatorische Anforderungen stellen, so etwa der längst
gewünschte Ausbau der Kongresse oder des internationalen Hilfs-



— 312 —

Vereins, während andere — wie etwa die dringend notv/endige
Bibelübersetzung oder die neuerdings geforderte Zusammenarbeit
auf liturgischem Gebiet — eine sehr intensive Fühlungnahme und
eine dauernde wissenschaftliche Zusammenarbeit der Theologen
erheischen. Ein erster Versuch in dieser Richtung ist gemacht
worden, als es vor 1 % Jahren im Blick auf die Oxforder Konferenz
galt, die Stellungnahme der altkatholischen Kirche zu dem Problem
Kirche, Volk und Staat zu umreissen und zu diesem Zweck ein
holländischer, ein deutscher und ein schweizerischer Theologe
zusammenkamen. Wenn auch solch wissenschaftlich-theologische
Zusammenarbeit nicht immer zu positiven Ergebnissen führen
sollte, so ist sie doch von Bedeutung dadurch, dass sie zur
theologischen Besinnung und Überprüfung der eigenen Positionen nötigt
und die Vielfalt theologischer Auffassungen in ihrem relativen
Wahrheitsgehalt zu ertragen Anlass gibt. Sollte es sich in solcher

theologischer Auseinandersetzung zeigen, dass die Glaubensgrundlagen

der Kirche bedroht erscheinen, so wird allerdings ein unmiss-
verständliches quod non das letzte Wort sein müssen, aber legitim
könnte ein solches Nein doch nur ausgesprochen werden in jenem
Geist der Duldung, der darum weiss, dass Gottes Geschehen letzterdings

immer wieder ausserhalb jedes menschlichen, auch des

wissenschaftlich-theologischen Bemühens steht.
Das Gesagte gewinnt noch erhöhte Bedeutung auf dem Boden

der Ökumene. Wo immer altkatholische Theologen berufen sind,
am kirchlichen Einigungswerk mitzuarbeiten, kann es sich nicht
darum handeln, um einer ideologischen Einheit willen, deren Bild
etwa der Geschichte der ungeteilten Kirche des ersten
Jahrtausends oder dem Idealbild einer zukünftigen überkonfessionellen
Nationalkirche entnommen wäre, die heutigen Gegensätze zwischen
den Kirchen zu verwischen; vielmehr ist es unsere Aufgabe, von
einer wahrhaft überlegenen Schau her die Gegensätze, wie sie

heute insbesondere zwischen der katholischen und der protestantischen

Grundhaltung bestehen, möglichst scharf herauszustellen
und sie einfach einmal für sich wirken zu lassen in der Hoffnung,
dass gerade dann, wenn wir diese Gegensätze sehen und anerkennen
lernen, wir der wahren Einheit, die Gott allein geben kann, näher
sind, als wenn wir sie selber voreilig herstellen wollen.

Wo die örtlichen Verhältnisse es gestatten, dürfen wir dessen

ungeachtet uns nicht davor scheuen, an interkonfessionellen
Gottesdiensten teilzunehmen. Aber solche Gottesdienste sollten



— 313 —

nicht gefeiert werden im Blick auf eine Einheit, die noch gar nicht
besteht, sondern als Zeugnis der Einheit in Gott, deren wir in
Busse harren. Dabei ist es allerdings unerlässlich, dass wir von
Fall zu Fall genau festlegen, auf welcher Grundlage diese Gottesdienste

durchgeführt werden sollen. Während es z. B. möglich
sein sollte, mit Vertretern aller Kirchen zusammenzukommen,
wenn es gilt, zu einer Frage des praktischen Christentums, wie sie

der Stockholmer Bewegung und dem Weltbund am Herzen liegen,
Stellung zu nehmen, also etwa um den Weltfrieden zu beten, so
scheinen Gottesdienste auf der Grundlage der Lausanner
Konferenz, also der Einheitsbewegung für Glauben und Verfassung, für
uns Altkatholiken vorläufig nur möglich zu sein in der Gemeinschaft

mit Vertretern derjenigen Kirchen, mit denen wir im
Bekenntnis übereinstimmen, nämlich der anglikanischen und der
orthodoxen Kirchen. Unbegrenzt aber sollte unseres Erachtens
die Zusammenarbeit sein können, wenn es sich in der örtlichen
Zusammenarbeit der Gemeinden und ihrer Seelsorger darum
handelt, im Armendienst und in Hilfsvereinen aller Art den
Mühseligen und Beladenen dieser Welt zu helfen. Da kann und muss
dann der Grundsatz der Duldung zu seinem vollen Rechte kommen.

Wir haben mit Absicht die eigentlich biblisch-theologischen
Grundlagen der von uns entwickelten Anschauungen nicht weiter
erörtert *) und uns darauf beschränkt, mit einer gewissen
Einseitigkeit auf die inneren und äusseren Gefahren hinzuweisen, die
heute die kirchliche Zusammenarbeit bedrohen. Diese Gefahren
sind gegeben — zusammenfassend sei es noch einmal gesagt — in
einer unmerklichen, aber um so gefährlicheren Durchdringung der
kirchlichen Lebenswirklichkeit durch die Ideologien unserer Zeit.
Wir stehen damit vor einer sehr ernsten Situation, die unsere volle
Beachtung verdient. Bereits ist das Wort geprägt worden vom
totalen Ideologieverdacht, wonach alles, was die Menschen an
Ideen, Überzeugungen und Glaubensinhalten ihr eigen nennen und
der Welt als Heilsbotschaft verkünden, eine Sache nicht bloss

ihrer Einbildung, sondern vor allem auch ihres Machthungers sei.

Hüten wir uns davor, dass auch die Kirche in den Augen einer

1) Vgl. dazu meinen Aufsatz : Staat und Kirche in der „Neuen Schweizer
Rundschau", Jahrg. 1937, Heft 3.



— 314 —

nach Wahrheit und Wirklichkeit sich sehnenden Welt diesem
totalen Ideologieverdacht verfällt und ihre Botschaft den
vergänglichen, liberalen, sozialen oder völkischen Idealen zugeordnet
und schliesslich ihnen endgültig untergeordnet wird. Es könnte
ja sein, dass einmal noch eine ganz andere Ideologie, vielleicht
eine aussereuropäisch-asiatische, die noch viel stärker, umfassender
und radikaler wäre als unsere heutigen, über unser Abendland
hereinbräche und uns alle verschlänge. In einem solchen Ringen
hielte dann und hält auch heute schon nur eines stand : der schlichte
und einfache Glaube an den lebendigen Gott, der sich seinen Kindern

offenbart in der Barmherzigkeit, die sie selber unter sich üben.

Angesichts der ideologischen Gefahren, die heute die Kirche
bedrohen, kann es nur eine Haltung geben: dass wir um die rechte
Demut für unsere Kirche kämpfen, auf dass sie als Kirche selbstlos,

eine Kirche der Liebe werde, frei von jedem ideologischen
Machtanspruch, frei für den Dienst, den sie an der Welt
auszurichten hat.

In diesem Kampfe um die wahre Demut hat unsere altkatholische

Kirche — so scheint uns — ihre besondere Aufgabe. Als
Minorität, d. h. als Kirche, die ohne jede Machtposition ist und die
eine solche auch nicht erstrebt, kann und soll sie, allein schon
durch ihre Existenz, der Welt ein Zeugnis sein dafür, dass es

möglich ist, auch ohne Anlehnung an die Mächte der Zeit der
Hort einer vollgültigen christlichen Lebenswirklichkeit zu sein.
Es braucht, um Kirche zu sein und um als Kirche leben zu können,
wirklich nichts anderes als die Treue zu Christus; denn durch
ihn und durch ihn allein hat sich uns Gott als die wahre „Einheit"
und die einzige „Macht" des Lebens endgültig und abschhessend

geoffenbart. Wenn die altkatholische Kirche dieser Wahrheit je
und je eingedenk bleibt und von dieser Wahrheit her den Auftrag,
den sie im Kreise der christlichen Grosskirchen hat, erfüllt, dann
wird sie auch in Zeiten, da der ihr gewiesene Weg in der Niedrigkeit
und in der Schwachheit ihr zu beschwerlich werden sollte, sich

jederzeit mit gutem Gewissen an das Wort halten dürfen, das Jesus

zu denen gesprochen hat, die, wie er, nur ihrer Schwachheit sich
rühmen wollten:

„Fürchte dich nicht, du kleine Herde.
Denn es ist eures Vaters Wohlgefallen,
Euch das Reich zu geben."



— 315 —

Bischof Erwin Kreuzer, Bonn, gab im Namen der Altkatholiken

des Deutschen Reichs folgende Erklärung zu den Referaten ab :

Es ist sehr schwer, zu dem Gedankeninhalt der beiden
Referate in Kürze Stellung zu nehmen; ich hätte sie lieber als Gegenstand

einer Studientagung gesehen. Aber ich möchte doch wenigstens

zum Ausdruck bringen, dass wir, die wir im Machtbereich
einer dieser „Ideologien" leben, als Kirche leben, die Dinge wesentlich

anders sehen. Wir empfinden diese gedanklich glatten
Darlegungen als gekünstelt, als konstruiert; wir halten es für unberechtigt,

in dieser Ideologie, wie es der erste Redner tat, eine „neue
Religion" zu sehen, und empfinden es als gekünstelt, sie zu einer
„Säkularisation der christlichen Reichsgotteserwartung" zu stempeln.

Die Verschiedenheit unserer Standpunkte scheint mir darin
zu gründen, dass hier die Vielheit der Völker als „durch Sünde

hervorgerufen" angesehen wurde, dass an einer Stelle sogar der
Ausdruck „der Sünde dienstbar" gebraucht werden konnte, wie

ja auch die vervielfältigten Thesen von einer Ordnung „in Statu
naturae lapsae" sprechen. Ich halte es demgegenüber mit dem
Bericht der ersten Sektion der Oxforder Konferenz, der man
gewiss keine Voreingenommenheit zugunsten der von mir gemeinten
„Ideologie" nachsagen kann, in dem es heisst:

„Die Kirche betrachtet die Tatsache des Volkstums ungeachtet
seiner Vergiftung durch die menschliche Sündhaftigkeit wesens-

gemäss als Gabe Gottes an den Menschen" (Bericht S. 110). — „Das
Bestehen schwarzer, weisser und gelber Rassen muss froh und
ehrfürchtig als eine Tatsache bejaht werden, die nach Gottes Willen
eine Fülle von Möglichkeiten zur Bereicherung des Menschheitslebens

einschliesst" (ebenda S. 111).

In diesem Unterschied — „Des Missbrauchs durch die Sünde

fähig, aber ursprünglich und wesenhaft Gottes Gabe" und „durch
die Sünde hervorgerufen" — in diesem Unterschied scheint mir
die Verschiedenheit unserer Anschauungen zu wurzeln, die uns
zu einer ganz anderen Einstellung führt, als die Referate sie

erkennen liessen. Wenn übrigens der erste Redner mit allen seinen

Folgerungen recht hätte, dann dürften den Christen nicht, wie es

gütigst geschah, die Rolle in der Stille vorsichtig Widerstrebender

eingeräumt werden, sondern dann musste schon die Forderung
des offenen Kampfes auf die Gefahr des Martyriums gewagt
werden.



— 316 —

Leider reichte die Zeit nicht, den Vorträgen eine Aussprache
folgen zu lassen.

Der Vorsitzende, alt Bankdirektor Emil Frey-Vogt, Basel,
gab in seinem kurzen Schlusswort der Freude über das in jeder
Hinsicht gute Gelingen des Kongresses Ausdruck und dankte
allen denen, die an der Durchführung desselben mitgearbeitet
hatten.

Im grossen Saal des Restaurants „Zur Börse" vereinigten sich
anschliessend über 350 Gäste zum Festbankett des Kongresses.
Alt Direktor Emil Frey-Vogt ergriff im Laufe des Banketts das

Wort, um der Gemeinde Zürich, dem Ortsausschuss und besonders
auch Bischof Dr. Adolf Küry für die feine Durchführung des

Kongresses zu danken. Weitere Ansprachen hielten Oberbürgermeister

Merkt, der vor allem den Dank der ausländischen Gäste

vermittelte, Pfarrer Hugo Flury, der als Vizepräsident des
christkatholischen Synodalrats der Schweiz dessen Grüsse überbrachte,
Dr. I. Zugrav, Rumänien, der nochmals auf die Verbundenheit
der orthodoxen Kirchen mit dem Altkatholizismus zu sprechen
kam. Pfarrer Max Heinz, Zürich, erklärte als Vizepräsident des

Ortsausschusses, dass alle Beteiligten die notwendigen Vorarbeiten
mit gleicher Freude geleistet hätten, in der Überzeugung, einer
wichtigen Sache zu dienen. Der harmonische Verlauf des

Kongresses sei den Veranstaltern Dank und Genugtuung zugleich.
Leider sei es dem Präsidenten des Ortsausschusses, Kirchgemeindepräsident

A. Ochsner, wegen langer und schwerer Erkrankung nicht
möglich gewesen, an den Vorarbeiten der letzten Monate mitzutun.
Die Tatsache aber, dass die Durchführung des Kongresses durch
das Vorhandensein eines eigenen Kirchgemeindehauses wesentlich
erleichtert worden sei und dass alle Teilnehmer das Gefühl gehabt
hätten, im eigenen Heim tagen zu dürfen, sei in erster Linie Herrn
Ochsner, dem einstigen Hauptinitianten des Kirchgemeindehausbaues,

zuzuschreiben. So sei dessen Mitarbeit am Kongress
indirekt doch als eine wesentliche anzusprechen.

Der Festabend

im grossen Saal der „Börse" vom Sonntagabend versammelte über
600 Teilnehmer und Gäste des Kongresses und gab diesem selbst
einen würdigen Abschluss.



— 317 —

Der Präsident der Kirchgemeinde Zürich, A. Ochsner-'K.oih,
entbot den Gruss der gastgebenden Gemeinde und gab einen
vortrefflichen Einblick in das geschichtliche Werden und in die

Organisation der christkatholischen Gemeinde zu Zürich. Pfarrer
J. B. Couzi, La Chaux-de-Fonds, überbrachte die Grüsse der
Christkatholiken in der romanischen Schweiz, zeichnete die
Aufgabe der christkatholischen Kirche. Der Obmann der
Männervereinigung, Inspektor 0. Ruhier, Bern, sprach besonders zu der
Männerwelt, diese zu neuer Treue und kirchlicher Mitarbeit
ermunternd.

Diese drei Ansprachen wurden eingerahmt durch Vorträge
des Augustinerorchesters und der beiden Kirchenchöre Melodia
und Caecilia.

Eine gesellige Zusammenkunft in den Restaurationsräumen
der „Börse" folgte dem wohlgelungenen Festabend, an dem auch
zahlreiche Delegierte der am folgenden Tag stattfindenden
Nationalsynode der christkatholischen Kirche der Schweiz

teilgenommen hatten.

Zum Ausklang.
Nach dem Synodegottesdienst in der Augustinerkirche und

der Synode im grossen Saal des Kirchgemeindehauses „Zur Münz"
nahmen über 300 Personen an einer Dampferfahrt nach Rapperswil
teil, wo im Hotel „Schwanen" das Mittagessen eingenommen
wurde. Die Seefahrt bot noch einmal willkommene Gelegenheit,
persönliche Bekanntschaften zu vertiefen und sich über die
Eindrücke des Kongresses auszusprechen.

Teilnehmer
am XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Zürich,

25.-29. August 1938.

I. Schweiz.
Herr Dr. Ad. Küry, Bischof der christ- von Arx, Frau, Binningen.

katholischen Kirche der Schweiz, Bailly, Pfr., Rheinfelden.
Bern, Willadingweg 39. Bailly B., Frl., Rheinfelden.

Affolter L., Vikar, Ölten. Baroz P., Genf.
Alberti K„ Frau Pfr., Zürich. Bertrand P., Prof., Genf.
Amiet B„ Prof., Dr. und Frau, Solo- Betschmann L„ Zürich.

thurn. Bieli X., Ölten.

Bezüger von Tageskarten sind uns nicht mit ihrem Namen bekannt geworden und konnten hier nicht
aufgeführt werden.



318 —

Böhmer J„ Zürich.
Borchers K„ Basel.
Bouvard P., Aarau.
Braendle, Frau, Dornach.
Bosch H. W„ Zürich.
Brun Rud., Redaktor, Kilchherg-

Zürich.
Bürgi A., Zürich.
Christen A„ Frl., Ölten.
Christoffel, Frau, Zürich.
Comment H„ Pfr., Basel.
Degen W., Dr., Binningen.
Dietschi IL, Dr., Solothurn.
Disler C, Dr., Rheinfelden.
Durst M„ Frau, Zürich.
Dürst-Wilhelm, Frau, Zürich.
Egger-Herzog E. und Frau, Bern.
Fehlmann, Frau, Genf.
Feldmeier J„ Pfr., Schönenwerd.
Flury H„ Pfr., und Frau, Möhlin.
Flury W., Prof., Zürich.
Frey-Vogt E., a. Dir., Basel.
Frey W., stud, theol., Bern.
Frölich G„ Zürich.
Frölich O., Zürich.
Gaugier, Prof. Dr., Bern.
Gauthier L., Pfr., Genf.
Gilg, Prof. Dr., Bern.
Gilg 0„ Pfr., Luzern.
Gisi O., Zürich.
Goetz 0., Zürich.
Gromann E. und Frau, Zürich.
Gschwind H., Pfr., Zürich.
Gschwind O., Vikar, Kaiseraugst.
Gürtler M„ Binningen.
Hafner-Gürtler, Frau, Rüschlikon.
Hauser, Frau, St. Gallen.
Hauss, Frl., Zürich.
Heim R., Schönenwerd.
Heim W„ Pfr., und Frau, St. Gallen.
Heinz A., St. Gallen.
Heinz M., Pfr. und Frau, Zürich.
Heinz P., Pfr., und Frau, Solothurn.
Herrle, Pfr., Starrkirch.
Herzog A„ Bern.
Herzog H„ Frau, Bern.
Herzog G., Frl., Bern.
Herzog, Frau, Rheinfelden.
Herzog W„ Pfr., Laufen.
Herzog W., Lausanne.
Hofstetter Sophie, Schönenwerd.
Huwyler M., Frl., Zürich.
Isler, Dr., Aarau.
Janitzek, Prof. und Frau, Zürich.
Jeker R. und Frau, Winterthur.
Jetzer K., Schlieren.
Kaufmann J., Basel.
Kaufmann-Herzog A., Frau, Bern.
Kessi-Küry, Frau Dr., Murgenthal.
Kielholz B., Frau, Aarau.

Koepfer R„ Pfr., und Frau,
Schaffhausen.

Kümmerly F., Sr., Zürich.
Küry B„ Frau Dr., Bern.
Küry G„ Frl., Bern.
Küry IT., Pfr., Dr. und Frau, Zürich.
Kurzmeyer A„ Luzern.
Lehmann J„ Bern.
Lützelschwab A„ Zürich.
Mäder, Frau, St. Gallen.
Meier E., Pfr. und Frau, Ölten.
Meier 0„ Niedergösgen.
Meier W„ Dr., Bern.
Merz, Frau Dr., Binningen.
Merz, Frau, Binningen.
Metzger P., stud., Möhlin.
Moll A„ cand. theol., Bern.
Müller E„ Frau, St. Gallen.
Naef J„ Basel.
Neuhaus C, Pfr. und Frau, Basel.
Neundorf A„ Frl., Allschwil.
Nock B„ Basel.
Ochsner-Kolb A. und Frau, Zürich.
Paul-Kümmerli, Frau, Basel.
Peter A„ Frl., Schönenwerd.
à Porta H. und Frau, Zürich.
Reber C. M., Bern.
Reichart-Meier, Frau, Zürich.
Reichart F., Zürich.
Richterich P., Pfr. und Frau, Biel.
Ritter A., Sr„ Bern.
Roos, Dir., Aarau.
Roost, Frau, Thun.
Roth A„ Pfr., Binningen.
Röthlin A„ Ölten.
Rothmund, Frau, Zürich.
Ruhier O., Inspektor, Bern.
Ruoss H„ Pfr., Bern.
Rüthy A. E„ Pfr. und Frau, Kaiseraugst.

Schlappner, Dr. und Frau, Ölten.
Schmid-Carlin A. und Frau, Basel.
Schmid, Herr und Frau, Kaiseraugst.
Schmid E„ Frl., Zürich.
Schnyder C. und Frau, a. Pfr., Zürich.
Schönfeld, Dr., Genf.
Schorno H., Zürich.
Schulthess, Frau Dr., Basel.
Schwegler E., Zürich.
Servert, Frl., Zürich.
Sontheim E„ Dir., Zürich.
Stalder K., Pfr., Grenchen.
Steiner A. und Frau, Zürich.
Stocker E„ Zürich.
Stoecklin A., Frl. Dr., Basel.
Stoecklin M„ Frl., Basel.
Straumann A„ Frl., Ölten.
Studer A. und Frau, Zürich.
Sulzbach H. und Frau, Zürich.
Thanas J., Miss, Trimbach.



319 —

Triet J., Zürich.
Trog, Frau, Trimbach.
Vidiella B. und Frau, Zürich.
Vogel-Dürr, Frau, Zollikon-Zürich.
Vogt-Ammann, J. und Frau, Basel.
Wächter, Frl., Zürich.
Walker M„ Solothurn.
Weber-Schladerer, Frau, Basel.
Wehrle C, Zürich.

Weite J„ Zürich.
Worzingor, Frau, Basel.
Weymann A., Genf.
Wietlisbach J., Born.
Willimann M., Pfr., Allschwil.
Wohlwend G„ Schaffhausen.
Wyss G„ Basel.
Zumsteg, Frl., Wettingen.

II. Deutsches Reich,
a) Altreich.

Herr E. Kreuzer, Bischof der
altkatholischen Kirche Deutschlands,
Bonn, Schumannstr. 49.

Distel R., Dir. a. D„ Stuttgart.
Hacker F., Pfr. und Frau, Kempten.
Heuschen, Pfr., Konstanz.
Hofmann E., Bottrop.
Kaminski, Pfr. und Frau, Watten.
Lutz K„ Pfr., Freiburg i. Br.
Merkt, Dr., Oberbürgermeister,

Kempten.

Michelis H., Pfr., Frankfurt.
Paulitschke L„ Ordinariatssokretär,

Bonn.
Pfister P., Pfr. und Frau, Blumberg.
Rosch, Pfr., Dettighofen.
Schmidt, Margaretha, Konstanz.
Schorn P., Baden-Baden.
Steinwachs O., Dr., Dekan und Frau,

Mannheim.
Thürlings A„ Studienrat, München.
Vogel P. H„ Pfr., Saarbrücken.

b) Ostmark (Österreich).
Friedl H„ Vikar, Wien. Török S„ Bistumsvikar und Frau,
Lehner H., Dir., Wien. Wien.
Nohel G„ geistl. Rat und Frau, Wien. Unterberger A., geistl. Rat und Frau,

Graz.

III. Niederlande.
Herr Andreas Rinkel, Erzbischof von

Utrecht, Emmalaan 8, Utrecht.
Herr Henricus Th. J. van Vlijmen,

Bischof von Haarlem, Garenkokers-
kade 66, Haarlem.

van den Bergh J. A„ Frl., Amersfoort.
Halbertsma, Frau Dr., Zeist b.

Utrecht.

van H.arderwijk, Pfr. em„ s'Graven -

hage.
van Harderwijk, Frl., s'Gravenhage.

Kock M., stud, theol., Amersfoort.
Maan T., Dir. und Frau, Amsterdam.
Maan J., Diakon, zurzeit Bern.
Maan E., stud., Hilversum.
Molemann Th., Pfr. und Frau,

Ymuiden.
van Riel C. G„ Prof. Dr., Amsterdam.
Rinkel C, Frl., Amersfoort.
van den Ven, Frl., Amersfoort.
van den Ven M. J. H„ Frl., Schiedam.

IV. Tschechoslowakei.
Herr Alois Paschek, Bischof der

altkatholischen Kirche der Tschechoslowakei,

Döllingerstr., Warnsdorf.

Petrèk Vlad., Dr. Pfr., Vertreter des
Bischof Gorazd, Prag.

Herr Padowski J., Bischof der
altkatholischen Kirche von Polen.

V. Polen.
Pronjéwisch G., Brest-Litowsk.

VI. Jugoslawien.
Cercek Gustav, Novisad. Luketic J., Generalvikar und Frau,

Zagreb.



— 320 —

VII. Orthodoxe Kirchen.
Herr Erzbischof Germanos von Thyatira, Exarch des ökumenischen Patriarchats

von Konstantinopel, London.

Jugoslawien.
Josic, Dr., Erzpriester, Vertreter des Ilic J., Dr., Universitätsprofessor,

Hl. Synods der orthodoxen Kirche Belgrad.
Jugoslawiens, Belgrad. Josic, Frau Dr., Belgrad.

Rumänien.
Tarangul O., Dr., Konsistorialrat, Ver- Zugrav J., Dr., Universitätsprofessor,

treter des Hl. Synods der ortho- Vertreter des Hl. Synods der orthodoxen

Kirche Rumäniens, Cernauti. doxen Kirche Rumäniens, Cernauti.
Ionità N. P., Abt, Bukarest.

Russische Kirche.
Therapont Hierodekan, Verweser des Gousseff, Pfarrer in Zürich.

Metropoliten Eulogius in Paris. Tschuboff, Erzpriester in Zürich.

VIII. Anglikanische Kirche.
England.

R. G. Parsons, Lordbischof von South- Monahan A., Archdeacon, of Mon-
wark, Vertreter des Erzbischofs von mouth, Vertreter des Erzbischofs
Canterbury, London. von Wales, Monmouth.

Moss C. B., Rev., Abington.
Steer Fr., stud., Warminster.

Amerika.
Bloodgood J. F., Reverend, Vertreter Bloodgood, Mrs., Madison.

des Primas der amerikanisch- Hardy E. R., Rockie, Prof., New York,
bischöflichen Kirche, Madison. Tomkins, Reverend, New York.

IX. Frankreich.
Disteli S., sen., Mulhouse. Disteli E., Mulhouse.

X. Gäste aus evangelischen Kirchen.
Custer A., Pfr., Zürich. Gantenbein, Pfr. Dr., Grabs.
Frey E., Dr., Redaktor, Zürich. Daneil G.A., Stiftsadjunkt, Schweden.
Zimmermann, Pfr., Zürich.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern.


	Bericht über den XIV. Internationalen Altkatholikenkongress in Zürich 25. - 29. August 1938

