
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 184

Bibliographie
zur ökumenischen Bewegung.

Bericht der zweiten Weltkonferenz für
Glauben und Kirchenverfassung in
Edinburgh 1937. Sekretariat Christ
Church Oxford.
In diesem Heft sind die von der

Konferenz entgegengenommenen
Berichte gesammelt, um sie den
beteiligten Kirchen zur Beratung zu
unterbreiten. Eine kurze Einleitung « Zehn
Jahre Fortschritt» gibt einen Überblick

über die Erfolge seit Lausanne.
Aufgenommen ist ferner die
Kundgebung der Konferenz « Feierliche
Bestätigung- der Einheit ». Am Schluss
sind die Publikationen des
Sekretariats sowie einschlägige Literatur
beigefügt. A. K.

Kirche und Welt in ökumenischer Sicht.
Bericht der Weltkirchenkonferenz
von Oxford über Kirche, Volk und
Staat. Genf 1938, 307 Seiten.
Der Bericht der Konferenz von

Oxford über Kirche, Volk und Staat
ist als 12. Band der von der
Forschungsabteilung des ökumenischen
Rates herausgegebenen Schriftenreihe
« Kirche und Welt » herausgekommen.
Im Unterschied zu den Berichten über
frühere Konferenzen (Stockholm,
Lausanne), die in der Regel alle Referate
und die wichtigsten Voten im Auszug
enthielten, ist hier auf eine lückenlose
Wiedergabe des eigentlichen
Konferenzmaterials verzichtet; der Band
setzt vielmehr die Kenntnis der
Studienbücher, die in früheren Jahren
zur Vorbereitung der Konferenz
erschienen sind, ausdrücklich voraus.
Das hängt zusammen mit der ganzen
Wandlung, die seit Stockholm in der
ökumenischen Arbeit eingetreten ist:
die wissenschaftliche Bearbeitung und
Durchdringung der Beratungsgegenstände

ist derart in die Breite und
Tiefe gegangen, dass auch an der
Konferenz die ganze Vorbereitungsarbeit

nicht voll ausgenützt werden,

sondern nur in zusammenfassenden
Berichten und allgemein orientierenden
Referaten Berücksichtigung finden
konnte. So enthält auch der vorliegende
Band zunächst nur die fünf, z. T. sehr
umfangreichen Sektionsberichte in
ihrer bereinigten Form, die Botschaft
an die christlichen Kirchen und im
Anhang die Sonderentschliessungen,
das Programm, die Mitglieder und die
Literatur der Konferenz. Zum Ganzen
hat Dr. J. H. Oldham, der eigentliche
geistige Führer der Konferenz, eine
meisterliche Einführung geschrieben,
in welcher die Bedeutung, Idee,
Vorbereitung und Arbeit der Konferenz
sehr lebendig dargestellt und die
Ansprachen an der Vollversammlung in
kurzen Zusammenfassungen
wiedergegeben sind.

Die Veröffentlichung- braucht wohl
kaum besonders empfohlen zu werden.
Sie ist für jeden, der sich über die
ökumenische Arbeit im allgemeinen
und im besonderen unterrichten will,
unentbehrlich. U. K.

Paquier, R. Le Problème Oecuménique
du Ministère: La Succession
Apostolique. (Eglise et Liturgie N° 8)
Lausanne 1937. 48 Seiten. 1. 50 Fr.
Die Frage des Bischofsamtes und

der apostolischen Sukzession spielt in
den Debatten über die kirchliche
Einigungsarbeit eine grosse Rolle. Vom
Standpunkte der evangelischen Katholizität

liefert Paquier einen Beitrag zu
dieser Frage, der nicht dazu dienen
soll, die Aussprache zu beenden,
sondern zu eröffnen. Damit sind offenbar
die evangelischen Kirchen gemeint,
die nach Paquier sich mit diesem
Problem befassen müssen.

Paquier behandelt die Frage der
apostolischen Sukzession vom
historischen, vom theologischen und vom
kirchliehen Standpunkt aus. Am
Schlüsse seiner historischen Unter-



185

suchung stellt er vier Thesen auf, im
zweiten Teile gibt er eine Wertskala
der apostolischen Sukzession, indem
er den Ostkirchen die. erste Stelle
zuerkennt und weiter die römische, die
altkatholische, die anglikanische, die
schwedische, die Kirchen mit pres-
byterianischer Verfassung, gleich ob

vom lutherischen, reformierten oder
Brüdertyp, und schliesslich die freien
kongregationalistischen Kirchen folgen
lässt. Im dritten Teil behandelt er die
Verhältnisse in der waadtländischen
Kirche und gesteht zu, dass er
anerkenne, dass dort vom Standpunkte
der Katholizität der Charakter des
Amtes unvollständig und im Hinblick
auf die allgemeine und ökumenische
Kirche ungenügend sei. Zum Schluss
zitiert er ausführlich Ausführungen
Heilers über « Apostolische Sukzession»,

die dieser zuerst in
«Hochkirche» 1930 veröffentlichte.

Vom ökumenischen Standpunkt aus
wird man die gründliche und sachliche
Untersuchung Paquiers nur begrüssen
können. Wir möchten dem Wunsche
Ausdruck geben, dass man sich mit
den von ihm aufgeworfenen Fragen
vor allen Dingen in den Kirchen der
Reformation beschäftigen möge, die
den historischen Episkopat verloren
haben. P. H. V.

Ciuhandiu, Dr. Gheorghe: Episcopii
Samuil Vulcan gi Gfherasim RaJ,
panini mai ales din Istoria Romänilor
Crigeni 1830—1840. Tipografia Die-
cezanä Arad 1935. Gr. 8. 701 S.

Die Siege des Prinzen Eugen von
Savoyen am Ende des 17. und am
Anfang des 18. Jahrhunderts brachten
Ungarn und Siebenbürgen unter die
Herrschaft des Habsburgischen Kaiserhauses

und stellten das letztere gleichzeitig

vor grosse politische Aufgaben.
Es galt, das neugewonnene
ausserordentlich weite und von Völkerschaften

verschiedener Rasse und verschiedenen

Glaubens bewohnte Gebiet in
eine feste Verbindung mit der Monarchie

zu bringen. Als politisches Binde¬

mittel wurde von den leitenden
Staatsmännern — auch von den Kaisern,
mit Ausnahme Josephs IL — der
römische Katholizismus in Aussicht
genommen, dem auch die Mehrheit der
Bewohner angehörten. Bei den
reformierten und den lutherischen Ungarn
misslang der Versuch. Dagegen gelang
es jesuitischen Machenschaften, einen
nicht geringen Teil der orthodoxen
Rumänen und der ebenfalls
orthodoxen Ruthenen zum Abfall von ihrer
Kirche zu verleiten und in einer neuen
halb katholischen Kirche zu vereinigen.
Man nennt diese Kirche die
griechischkatholische; griechisch heisst sie, weil
sie auch nach der Vereinigung mit
der römisch-katholischen ihre eigene
Liturgie, ihre nationale Sprache im
Gottesdienst, ihre hergebrachten Dogmen,

ihre kirchlichen Bräuche (z. B.
die Priesterehe), beibehalten konnte ;

katholisch aber nennt sie sich, weil
sie die oberste Kirchengewalt des
römischen Papstes unbedingt anerkennt
und im übrigen Anschluss an katholische

Anschauungen in dem Masse
gefunden hat, dass sie kulturell und
politisch stets auf Seiten des magyarischen

Katholizismus stand und noch
steht. Sie heisst mit vollem Rechte
die unierte.

Den grössten Erfolg* hatte die
römische Propaganda in dem überwiegend

von Rumänen bewohnten
Siebenbürgen. Etwa ein Drittel der Rumänen

trat zur Union über. Im eigentlichen

Ungarn, wo ebenfalls Rumänen
wohnten, blieben diese verhältnismässig

unangefochten. Erst im 4. Jahr-
zent des 19. Jahrhunderts setzte dort
eine unionistische Bewegung ein. Ihr
Führer war der griechisch-katholische
Bischof von Grosswardein, Samuel Vnl-
can. Mit welchen Mitteln und mit
welchem Erfolg dieser Bischof gearbeitet
hat, ist in dem Werke des gelehrten
orthodoxen Konsistorialrates in Arad,
Dr. Ciuhandiu, dargestellt, dessen
Lebensarbeit darin besteht, seinem
rumänischen Volke die grossen
verhängnisvollen Folg-en jener « Union »

mahnend und warnend vorzuhalten.



186

Mit erstaunlichem Fleisse hat Ciu-
handiu ein bisher unbekanntes Ur-
kundenmaterial verarbeitet. Alle
irgend zug-änglichen Archive in Wien,
Budapest, in den bischöflichen
Residenzen und in den Komitaten hat er
durchforscht und die bedeutenderen
Akten als Anhang zu seiner geschichtlichen

Abhandlung abgedruckt. Auf
rund 250 Seiten finden wir nicht
weniger als 186 Urkunden — zum Teil
sehr umfangreiche — in der ursprünglichen

Sprache (deutsch, ungarisch,
lateinisch und rumänisch)
wiedergegeben. Der Leser kann somit die
Darstellung auf ihre Richtigkeit prüfen.

Wer etwa versuchen wollte, die
kirchlichen Vorgänge in der Krischana
(Arad) und im Bauat zwischen 1830
und 1840 anders als Ciuhandiu
darzustellen, musste an dem beigebrachten
Urkundenmaterial scheitern.

Aus dem Inhalt des Buches sei

folgendes mitgeteilt. Bei seinem
Versuch, die orthodoxen rumänischen
Gemeinden zum Katholizismus
herüberzuziehen, hatte der Grosswardeiner
Bischof zahlreiche und mächtige
Bundesgenossen. In erster Linie den
Kaiser König Franz I. Mit ihm war
Vulcan als junger Mann bekannt
geworden und von ihm hatte er die
vertrauliche Weisung- bekommen, dem
Toleranzedikt Josefs IL zuwider die
rumänischen Orthodoxen katholisch
zumachen. Dem kaiserlich-königlichen
Herrn waren alle massgebenden Stellen
zu Willen: der ung-arische Hofkanzler
in Wien, die Statthalterei in Budapest,

die Komitate, die Domänenverwalter,

die Grossgrundbesitzer, die
Gemeindevorsteher. Der gesamte staatliche

Apparat stand dem Bischof zur
Verfügung. Kein Wunder, dass sich
der an sich schon willensstarke Mann
getraute, einen grossangelegten Sehlag
gegen die orthodoxe Kirche
auszuführen. Im Jahre 1830 eröffnete Vulcan

plötzlich eine « Mission » gegen
diese Kirche. « Missionare » zogen von
Gemeinde zu Gemeinde und
veranlassten die Leute zum Übertritt, und
dies auf eine sehr einfache Weise.

Sie versprachen den wirklich schwer
von Frohnden und Abgaben Gedrückten

sofortige Erleichterung, versprachen

ihnen auch, dass sie katholisch
uniert.) geworden nicht mehr für

Pfarrer und Lehrer zu sorgen hätten,
weil dies die katholische Kirche gross-
mütig übernehmen werde, spiegelten
ihnen wohl auch vor, es sei des
katholischen Kaiser-Königs Wunsch,
dass auch sie als getreue Untertanen
katholisch würden, und machten ihnen
weis, ihr Übertritt bedeute keinen
Religionswechsel, sondern nur den
Übergang aus einem Bischofssprengel
in einen andern. Die Leute schenkten
diesen Versprechungen unbedenklich
Glauben und liessen sich massenhaft
in Listen einzeichnen. Damit waren
sie katholisch geworden. Merkten sie
hinterher den Betrug und kam ihnen
der reuige Wunsch, wieder zur
angestammten Kirche zurückzukehren,
so machte man ihnen die denkbar
grössten Schwierigkeiten. Aror einem
solchen massenhaften plötzlichen Übertritt

von einer Kirche zur andern ist
man, wenn man die modernen
Anschauungen von Religionsfreiheit
vertritt, zunächst ratlos. Wie ist jenes
Verhalten zu erklären? Zunächst in
der Tat durch die bereits erwähnte
elende wirtschaftliche Lage der
rumänischen Bauern, um deren Gewinnung
es ging; die in Städten wohnenden
Rumänen kamen zunächst noch nicht
in Frage. Die armen Menschen wollten

um jeden Preis ihre Lage
verbessern. Dass sie den falschen
Versprechungen glaubten, daran ist ihre
grosse Unwissenheit schuld. Die wenigsten

waren des Lesens und Schreibens
kundig. Sodann : die kirchliche Versorgung

war ganz mangelhaft. Die kirchliche

Oberhoheit lag in den Händen
des serbischen Metropoliten in Carlo-'
witz, und der Metropolit Stratimiro-
witsch war wohl für die Rechte der
orthodoxen Kirche jederzeit tapfer
eingetreten, konnte es aber doch nicht
verhindern, dass jahrzehntelang der
orthodoxe Bischofssitz in Arad
unbesetzt blieb. Dazu kam der nationale



187 —

Gegensatz zwischen Serben und
Rumänen, der es mitverschuldote, dass
der serbische Metropolit für die soziale
und kulturelle Hebung der Rumänen
nichts tat, auch nicht einmal für die
Hebung des rumänischen
Pfarrerstandes, der geistig niedrig stand und
einer richtigen Seelsorge unfähig war.

So konnte Vulcan g'lauben, in
raschem Zuge schlagartig- die Rumänen

zur unierten, d. h. im Grunde
katholischen Kirche zu bringen.

Trotzdem ist der g'rossgedachte
Bekehrungsversuch nur zu einem
geringen Teil gelungen. Denn erstens
liess sich trotz aller Zwangsmassnahmen

der Rücktritt zur orthodoxen
Kirche nicht verhindern. Die erhoffte
Erleichterung der Frohnden und
Abgaben blieb aus. Die Leute merkten
sehr bald, dass sie hinters Licht
geführt worden waren (die Urkunden
sind hier besonders lehrreich). Vor
allem aber setzte jetzt eine bewusste
antikatholische Bewegung ein, und
ihre Seele war der junge, kluge und
tapfere orthodoxe Bischof von Arad:
Oerasimus Bats. Durch seine Pfarrer
liess er die bedrohten Gemeinden über
das gewalttätige und willkürliche
Verfahren des unierten Bischofs und seiner
Helfershelfer aufklären. Er selber
forderte durch unausgesetzte Beschwerden

von den obersten Behörden und
besonders von dem Kaiser, dass die
widerrechtlichen Übertritte zur unierten

Kirche revidiert würden. Dies
geschah denn auch. Es kostete freilich

viel Mühe und dauerte noch lange,
bis die vom Kaiser widerwillig
erlassene Verordnung von den noch
widerwilligeren Behörden in Wien und
Budapest und in den Komitaten
befolgt wurde, und bis auch der alte
Vulcan seinem fanatischen Eifer einen
massigen Zügel anlegte. Schliesslich
war es nicht mehr möglich zu
übersehen, dass die weitaus grösste Zahl
der Neukatholiken von Katholizismus
und Union einfach nichts wissen
wollten. Sie nahmen eben die Dienste
der unierten Pfarrer nicht in Anspruch.
Kinder blieben ungetauft, Eheleute

ungetraut, Gestorbene ohne jede Feier
beerdigt. Jeder Zwang machte die
Leute störrischer.

So konnte der Umschwung- nicht
ausbleiben. Gefördert wurde derselbe
durch den um diese Zeit eintretenden
Regierungswechsel. Der Kaiser König-
Franz starb und an seine Stelle trat
der duldsamere Ferdinand. Vulcan
mochte wohl auch einsehen, dass der
Zwang in kirchlichen und religiösen
Dingen immer von Übel ist. Dazu
hatte er in dem orthodoxen Bischof
einen ihm völlig gewachsenen Gegner
gefunden. Ratz stand mit unbeugsamem

Mute auf seinem Posten. Er
ging sogleich an eine gründliche
Besserung des geistlichen Standes in
der orthodoxen rumänischen Kirche.
Mit bis dahin unerhörter Energie,
mit geradezu drakonischen Massregeln
drang er auf eine streng sittliche
Lebensführung- seines Klerus, den er
zugleich durch eine bessere Vorbildung
zu heben suchte. Und, was von gröss-
ter Bedeutung war, er bahnte die
Befreiung der rumänischen Orthodoxen
von der serbischen Kirchenhoheit an
und wurde so der Begründer einer
bewusst nationalrumänischen Haltung
der orthodoxen Diözese.

Zum Schluss noch ein Wort über
Vulcans Persönlichkeit. Vuican ist
sicherlich in seiner Art ein bedeutender

Mann gewesen. Als rasseechter
Rumäne aus Siebenbürgen hat er
seine Abstammung' auch in der hohen
Stellung eines mit grossem Vermögen
ausgestatteten Grosswardeiner unierten

Bischofs nicht verleugnet. Um die
Hebung des rumänisch unierten Klerus

hat er sich sehr bemüht, hat auch
rumänische Landsleute aus Siebenbürgen

in verantwortungsvolle Stellen
gebracht, sehr zum Verdruss der ma-
gyarisierten Rumänen seiner Diözese.
Ihm ferner verdankt das gesamte
rumänische Volk die Erhaltung der
rumänischen Chroniken von Klein, Schin-
kai und Major, die erstmals eine
Geschichte der « walachischen » Nation
brachten, und an denen sich in der
Folgezeit das jetzt so starke rumä-



— 188

nische Nationalgefühl entzünden sollte.
Dass Vulcan trotz alledem die orthodoxe

Kirche, mit der das rumänische
Volk doch aufs engste verbunden war,
bekämpfte, dass er sich mit dem
magyarischen Katholizismus verbündete
und damit für immer mit dem
rumänischen Volkstum verfeindete,
erscheint als ein Rätsel, das man nicht
dadurch löst, dass man ihn kurzweg
als Verräter bezeichnet. Mir will scheinen,

als hätte Vulcan an der sittlichen
und religiösen Rettung- seines Volkes
verzweifelt, solange es orthodox blieb;
verband sich aber sein Volk mit dem
sozial und kulturell höher stehenden
Katholizismus, sei es auch unter
magyarischer Führung, so war es
gerettet. An eine Wiedergeburt der
rumänischen orthodoxen Kirche aus
eigener Kraft konnte Vulcan nicht
glauben.

Die Geschichte hat Vulcan Unrecht
gegeben. Die orthodoxe rumänische
Kirche befindet sich seit jenen Tagen,
vor allem in Siebenbürgen, Krischana
und Banat, in einem steten geistigen
und moralischen Fortschritt.

Für die Beurteilung der jetzigen
kirchlichen Verhältnisse in Grossrumänien

bietet die wertvolle Schrift
des trefflichen Arader Gelehrten man-
nig-fache Anhaltspunkte. Sie zeigt, wie
es zu der heute stärker als je
empfundenen Spannung zwischen Orthodoxie

und Union oder Katholizismus,
zwischen Rumänen und Magyaren
gekommen ist.

Kirchenrat Carl Arnold
in Heidelberg.

Wobbermin, G. Deutscher Staat und
evangelische Kirche. Zweite Auflage.
Verlag A. Collignon, Berlin 1936.

Im Vorwort schreibt der Verfasser :

«Wir wollen evangelische Theologie
fortan nur noch in engster
Volksverbundenheit und aus solcher
Volksverbundenheit heraus treiben, wir
wollen sie wieder treiben, wie Luther
sie getrieben hat ...» Den
nationalsozialistischen Totalitätsanspruch
bezieht der Verfasser auf alle Gebiete

des irdischen Lebens, der Totalitätsanspruch

der Kirche erstreckt sich
dagegen auf die Angelegenheit der
Ewigkeit, des Ewigkeitsglaubens und
der Ewigkeitshoffnung. Sollte der Staat
seinen « Totalitätsanspruch in den
Absolutheitsanspruch im christlich-
religiösen Sinn verwandeln, dann
musste die evangelische Kirche schärfsten,

allerschärfsten Widerspruch
einlegen » (Seite 11). Der Verfasser wirft
den Dokumenten zur Vorbereitung*
der Oxforder Weltkonferenz « irrige
und irreführende Auffassungen » über
das Wesen des nationalsozialistischen
Staates und sein Verhältnis zur Kirche
vor. Wir beschränken uns auf diesen
Hinweis auf die Schrift. A. K.

Mulert, H. Konfessionskunde. Die christlichen

Kirchen und Sekten heute.
Zweite, neubearbeitete Auflage. A.
Töpelmann Verlag, Berlin W 35.

Gebunden 12. 50 RM.

Die vor zehn Jahren erschienene
Konfessionskunde erscheint in der
neuen Auflage äusserlich unverändert,
hat aber doch eine weitgehende innere
Umwandlung erfahren, nicht nur ist
die neue Literatur eifrig benützt,
sondern bei einzelnen Abschnitten sind
berufene Fachleute bei der Durchsicht
zu Rate gezogen worden. Wir hätten
die neue Auflage noch modernisierter
erwartet. Einige wenige Wünsche
sollen ihren Wert nicht herabsetzen,
Ohne Zweifel sind bei den einzelnen
Abschnitten die neuesten Unions-
versuche, vor allem die ökumenische
Bewegung, viel zu kurz gekommen
So ist Seite 140 ff. der Abschnitt
«Morgenländische, anglikanische und
altkatholische Kirche » zu skizzenhaft.
Gerade heute erkundigt man sich nicht
nur nach den Differenzen, sondern auch
nach der Übereinstimmung. Ebenso
vermisst man die Unionsversuche der
Kirche von England mit Rom. Im
Abschnitt über die altkatholische Kirche
sind die Unionskonferenzen von Bonn
1874 und 1875, die gerade bei den
Verhandlungen der Kirche von England

mit der orthodoxen des Ostens in



— 189 —

ihrer Bedeutung- erkannt worden sind,
erwähnenswert, wie die im Jahre 1932

mit der Kirche von England zustande
gekommene Interkommunion. Über
den Zusammenschluss der altkatholischen

Kirchen in der Utrechter Union
vernimmt man auch nichts. Dass in den
letzten Jahren von römisch-katholischen

Gelehrten derKirehenbegriff
eingehend behandelt wird und man dabei
über Definitionen, wie sie Schanz gibt,
hinausgekommen ist, dürfte in einer
neuen Auflage berücksichtigt werden,
ebenso die Aufgeschlossenheit, die man
in römisch-katholischen Kreisen der
orthodoxen Kirche entgegenbringt.
Was über den Gebrauch der Bibel
Seite 159 f. gesagt wird, trifft für
heute nicht mehr zu. Die Versuche
eines gegenseitigen Verstehens
zwischen Rom und Wittenberg stecken
noch in den Anfängen, sind aber sicherlich

für Benutzer einer Konfessionskunde

von Interesse und von Wichtigkeit.

Dafür könnte, um den Umfang
des Buches nicht noch zu steigern,
manches, das der Vergangenheit
angehört, gekürzt werden, zumal auf
dem Untertitel des Buches « heute >

steht. Trotz den Aussetzungen hat das
Buch grossen Wert und wird von dem,
der sieh mit der ökumenischen Bewegung

befasst, gerne zu Rat gezogen
werden. A. K.

Janin, R. Les Eglises orientales et les
Rites orientaux. Maison de la Bonne
Presse, Paris 1937.

Das Buch ist die einzige grössere
Darstellung des heutigen Bestandes
der Kirchen des Ostens. Dass es einem
Bedürfnis entspricht, deutet die
Tatsache an, dass es seit 1923 in dritter
Auflage vorliegt. Neue Auflagen sind
notwendig geworden, weil diese
Kirchen seither zum Teil ihrer Zusammensetzung

und ihrer Organisation nach
weitgehenden Änderungen unterworfen

worden sind. Dies alles ist
gewissenhaft nachgeführt wie auch die
neueste Statistik verwertet ist. Den
einzelnen Abschnitten sind skizzenhafte

historische Einleitungen
vorausgeschickt. Ausführlich werden die ein¬

zelnen Riten erklärt, die durch
Abbildungen anschaulich gemacht werden.

Besonders wertvoll ist der
eingehende Aufschluss über die mit Rom
unierten Kirchen. Man vernimmt
dabei genaue Angaben über die Orden
und Kongregationen, über ihre Werke
wie Schulen, Spitäler, Anstalten aller
Art, die im Dienste Roms stehen. Im
Abschnitt « Orthodoxe Kirchen » ist das

Kapitel « Relations avec les Catholiques

» etwas spärlich ausgefallen. Das
Buch wird jedem, der sich mit den
östlichen Kirchen befasst, gute Dienste
leisten. A. K.
Union of Christendom. International

Convention 1940. The Church Union
238 Abbey House Westminster S.W.I.
Die fünfte Serie dieser Unternehmung

beschäftigt sich mit den Essential

Principles of Catholicism in sechs
Heften : Schrift und Tradition, Apostolizität,

Gnade und Sakramente, Heiliges
Leben und heiliges Sterben, Autorität
und Freiheit, eine christlich soziale
Ordnung. Im Heft über Autorität und
Freiheit wird die päpstliche Unfehlbarkeit

abgelehnt als Gipfelpunkt
einer falschen und einseitigen
Entwicklung. Das päpstliche System ist
Autorität ohne Freiheit. Doch glaubt
der Verfasser, das vatikanische Dekret
sei milder aufzufassen, als Döllinger
es getan, obschon es auf Jahre hinaus
die Union der Christenheit hindere.
Das Konzil sei noch nicht geschlossen,
so dass das Dekret durch dessen
Fortsetzung vielleicht noch eine
Interpretation erhalten könnte. Im übrigen
vertreten die Arbeiten die anglikanische
Auffassung über die einzelnen Materien
und verdienen aus diesem Grunde
unsere Aufmerksamkeit. A. K.
La Prière des Eglises de Rite Byzantin.

I. L'office divin, la Liturgie, les
Sacrements. Par le B. P. F. Hercenier et
M. le chanoine François Paris. Prieuré
d'Amay-sur-Meuse, Belgique. XXXV
und 450 Seiten. Jahr und Preis
nicht angegeben.
Die Benediktiner von Amay haben

sich der Aufgabe unterzogen, den
bvzantinischen Ritus weithin bekannt



190 —

zu machen. Als die erste Frucht der
sorgfältigen und eingehenden Studien
liegt uns dor obige Band vor. Das
empfehlende Vorwort schrieb der
Sekretär der «Congregatio pro ecclesia
orientali », Kardinal Tisserant. Die
Einleitung gibt einen guten Überblick
über die verschiedenen Riten innerhalb

der römischen Kirche, das Kirchen-
gebäude und seine Einrichtung, die
Kleidung der Geistlichen, die
liturgischen Gewänder und die liturgischen
Bücher der Kirchen des byzantinischen
Ritus.

Der erste Teil enthält die Offizien
(Vesper, Komplet, Matutin usw.), der
zweite Teil die Liturgien des hl.
Chrysostomus, des hl. Basilius, die Präsankti-
fikantenliturgie sowie
Kommunionvorbereitung' und -danksagung. Im
dritten Teile werden die Formulare für
die Sakramentenspendung gegeben.
An den verschiedensten Stellen sind
die grösseren Abweichungen des
altslawischen Ritus angeg'eben.

Durch kurze Einleitungen, schematische

Übersichten und Anmerkungen
wird das Verständnis der Texte sehr
erleichtert. Durch Überschriften, Gross-
und Kleindruck (die Rubriken in
Kursivdruck) wird der Gang der Handlung,

besonders bei den Liturgien, klar
ersichtlich. Der Text, der Liturgien
ist nach dem griechischen Euchologion,
das in Rom für den Gebrauch der
unierten Kirchen im Jahre 1873
gedruckt wurde, gegeben, nicht, nach
dom in Venedig gedruckten Euchologion

der orthodoxen Kirche. Die
Unterschiede sind nicht bedeutend,
nur finden sich in der römischen
Ausgabe die verschiedenen Einfügungen
mit Gebeten für den Papst. Der in
der vorliegenden Ausgabe gegebene
Text der Liturgien weicht von dem
bei de Meester und Horynkewitsch
gegebenen in Kleinigkeiten ab.

Während Offizium und Liturgien
bereits in mehrere Sprachen übersetzt
sind, ist der Ritus der Sakramentenspendung

weniger bekannt, vor allem,
da das Werk von Propst Maltzew seit
langem vergriffen ist. Der dritte Teil

ist deshalb besonders interessant. Für
die Busse sind drei deprekative und
eine auf römischen Einfluss
zurückgehende mehr indikative Losspre-
chungsformoln angegeben. Letztere
ist aber nicht vorgeschrieben. Der
Ritus der Priesterweihe ist sehr
einfach, es findet keine traditio
instrumentorum statt. Ferner fehlt die von
einigen römischen Theologen für
wesentlich gehaltene ausdrückliche
Vollmacht, das Messopfer darzubringen.

Mit Erstaunen liest man in der
Einleitung die Feststellung, dass die
katholische — g-emeint ist die römische —
Kirche gegenüber den Riten derEinzel-
kirchen stets tolerant gewesen sei, dass
aber die Einführung des römischen
Ritus bei ihnen auf die Anziehungskraft

Roms zurückzuführen sei. Die
Liturgiegeschichte beweist das Gegenteil,

man erinnere sich nur an die
Tatsachen, dass die alte gallikanische
und die ehrwürdige mozarabische
Liturgie mit Zwang und Gewalt
abgeschafft wurden. Vom ökumenischen
Standpunkt, ist es zu bedauern, dass
der Herausgeber den Liturgien der
« separatistischen Bewegungen des 16.

und der folgenden Jahrhunderte » jeden
Wert abspricht und sie als «künstliche
Schöpfungen » bezeichnet, die von einer
nicht legitimierten Autorität verfasst
seien. Unnötig ist nach unserer
Auffassung auch die Anmerkung- bei der
Erklärung des Begriffes der Kon-
zelebration : « Es ist nicht unnütz, zu
bemerken, dass jeder der konzelebrierenden

Priester wahrhaft das heilige
Opfer feiert und dass er deshalb ein
Honorar annehmen kann, als wenn er
allein zelebrierte. » Auf nichtrömische
Leser muss diese Bemerkung abstos-
send wirken.

Von diesen Ausstellungen
abgesehen, können wir dieses verdienstvolle

Buch nur empfehlen. Es leistet
der vergleichenden Liturgiewissenschaft

einen vorzüglichen Dienst. Kein
der französischen Sprache kundiger
Liturgiefreund und -forscher wird an
ihm achtlos vorübergehen können. Mit
Interesse sehen wir dem Erscheinen



191

der beiden weiteren Bände entgegen,
die das Proprium der grossen Feste und
das Rituale enthalten sollen. P. IL V.

Warum ich noch ein Christ bin, Briefe
an einen jungen Freund von Paul
Schütz. Kartoniert 2.85 RM., in
Leinwand 3. 80 RM., 133 Seiten. Verlag
Hans von Hugo und Schlotheim,
Berlin.
Die Unsumme von Leidensvollem

und Unerlöstheiten heutiger und
vergangener Tage, die den denkenden
Menschen immer nach dem in der
Geschichte wirksamen Gott haben fragen
lassen, bildet zur Hauptsache den
Gedankengang dieses Briefwechsels. Wir
folgen dem Verfasser, wenn er sagt :

« Zur Wahrheit von unserem Dasein
gibt es keinen anderen Weg als
denjenigen, der mitten durch die Nachtseite

der Welt hindurchführt», und
wenn er diese Nachtseite in aller
Realität überwunden sieht in der
bekannten Aussage des Apostolikums :

« Niedergefahren zur Hölle, am dritten
Tage wieder auferstanden von den
Toten. » Das Hindernis, Gott, wieder
zu sehen, liegt nach Schütz nicht bei
der besonderen soziologischen Gestaltung

der heutigen Massenzivilisation,
vielmehr beim herrschenden Illusionismus,

der in der Massenexistenz von
heute gedeiht. Die Zukunft des
Christentums schaut der Verfasser in der
sogenannten dritten Kirche, der Kirche
des Geistes, die mit keiner der jetzt
vorhandenen Konfessionen zusammenfällt,

wiewohl sie ihren inneren
Zusammenhang mit der Urkirche und den
späteren geschichtlichen Formen nicht
verleugnet. M. H.

Brnnner, Emil, D. D., Vom Werk des

heiligen Geistes. Verlag J. C B. Mohr,
Tübingen, 1935, 74 S. brosch. M. 2.40

Die Schrift Brunners,
hervorgegangen aus drei Vorlesungen, die
der Verfasser im September 1934 an
der Universität Kopenhagen gehalten
hat, bietet — wie die meisten Bücher
Brunners — eine überreiche Fülle von

Gedanken, die scharf herausgearbeitet
und glücklich formuliert werden. Allerdings

scheint uns die ganze, der Schrift
zugrunde gelegte Dreiteilung in
Glaube, Liebe, Hoffnung als „die Art,
wie der heilige Geist das Sein in
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
neu bestimmt", einer tieferen Begründung'

zu ermangeln. Der aufmerksame
und kritische Leser würde aber gerade
auf die Klärung- der in dieser
Dreiteilung enthaltenen Probleme am
meisten Gewicht, legen. U. K.

Der Katholizismus. Sein Stirb und
Werde von katholischen Theologen
und Laien. Herausgegeben von G,
Mensching. J. C. Hinrichs Verlag,
Leipzig 1937.

Seit Jahren macht sich in der
römisch-katholischen Kirche, Deutschlands

ein starker Reformgeist bemerkbar,

der sich auf verschiedenen
Gebieten in mannigfacher Weise äussert
mit der Tendenz einer Verinnerlichung
und Vergeistigung1 des Katholizismus
und einer entschiedenen Abkehr von
der Scholastik, der Veräusseiiichung
des Kultus und der Vorpolitisierung
der Kirche. Das vorliegende Buch
kann als eine Zusammenfassung dieser
Bestrebungen betrachtet werden, nicht
dass sie in ihrem Werdegang und in
ihrem Wesen dargestellt werden,
sondern als ein Niederschlag ihrer
Gedanken. Es werden Anschauungen von
den Verfassern, die sich nicht nennen,
vertreten, die dem einstigen
Reformkatholizismus eigen gewesen sind,
die aber z. T. darüber hinausgehen,
ohne dem von der Kirche verurteilten
Modernismus anheimzufallen, der
entschieden abgelehnt wird. Der erste
Teil des Buches «Abbau» enthält eine
Kritik des scholastischen Systems und
den Nachweis seiner Unvereinbarkeit
mit den religiösen Bedürfnissen
heutiger Zeit. In dem wichtig'en Hauptteil
des Buches « Aufbau » ist der Versuch
bemerkenswert, den religiösen Kern
der grossen Wahrheiten des Katholizismus

aus der Schale der dogmatischen
Formen herauszuschälen und die Ewig-



192

keitswerte des Dogmas freizulegen, um
sie für das heutige Leben wirksam zu
machen. Das wird mitunter so gründlich

besorgt, dass vom römischen Kern
wenig mehr übrig bleibt. Auffallend
ist, dass die Dekrete des vatikanischen
Konzils keine Beachtung- finden, trotzdem

sie heute wieder als besonders
wichtig erscheinen, weil sie eine
Verständigung mit andern Kirchen im
Zeitalter der ökumenischen Bewegung
ausschliessen. Die Verfasser lehnen den
Rechtsprimat im ersten Teil des Buches
indirekt ab (Seite 57 ff.). Für sie sind
die Dekrete wohl belanglos, weil sie
die Stiftung der Kirche durch Christus
ablehnen. Am Schluss des Buches
folgen Forderung-en der neuen Zeit
mit einem Reformprog'ramm, das in
massiger Form sich auf die
Muttersprache in der Liturgie, auf die
Wortverkündigung, die Schaffung einer
Volksbibol, die Belebung des Sinnes
für religiöses Brauchtum, die Sendung
der Laienwelt und den Zölibat und
seine Reform bezieht. Das Schicksal
des Buches ist ja besieg'elt. Es ist
bald nach dem Erscheinen auf den
Index der verbotenen Bücher gesetzt
worden. Allein die Gedanken, die
es vertritt, werden weiterleben —
in der römisch-katholischen Kirche
selbst, sie verdienen aber, dass sie
auch in andern Kirchen beachtet und
gewürdigt werden. Die Verfasser
haben wohl das Geschick ihres Buches
geahnt — die Entschiedenheit mit der
sie im letzten Kapitel ihren Glauben
an die eine katholische Kirche
bekennen, konnte es nicht verhüten. Sie
sollten übrigens wissen, dass
katholischer Glauben und Leben nicht an
das römische Kirchensystem gebunden

sind. A. K.

Fred Linderoth und Sven Norbrink.
Den svenska kyrkan. Förlaget Pro
Ecclesia, Osby 1937. 370 Seiten.
Leinen 6. 75 schwed. Kronen.
Der rührige Verlag Pro Ecclesia,

der bereits eine Reihe von sehr
beachtenswerten Büchern über die kirchliche

Erneuerung in Schweden heraus¬

gebracht hat, legt nunmehr ein Lesebuch

der « kyrkokunskap » für Kirche,
Schule und Haus vor. Das Wort
« kyrkokunskap » ist im schwedischen
Sprachgebrauch verhältnismässig neu,
die Verfasser definieren es als : Wissen
um kirchliche Kultur, Wissen um das
Wesen, die Geschichte, Organisation
und Arbeitsweise der Kirche. Dieses
Wissen wird in 19 Kapiteln
vermittelt.

Die schwedische Kirche wird
charakterisiert als « ein Teil der einen
heiligen, allgemeinen oder katholischen
und apostolischen Kirche», zur
Erläuterung werden die Worte Söderbloms
zitiert : « Die allgemeine oder katholische

Kirche hat drei Hauptabteilungen
: die griechische oder orthodoxe

im Osten, die römische, die den Papst
in Rom als Oberhaupt hat, und die
evangelische, zu welcher wir gehören. »

Die Kirche Schwedens könnte man
auch als romfreie katholische Kirche
bezeichnen, die fest im Luthertum
wurzelt und gleichzeitig eine Reihe
von katholischen Einrichtungen
(Bischofs- und Priesteramt) und Bräuchen
(Messe usw.) beibehalten hat, so dass
sie dem Anglikanismus und Altkatholizismus

viel näher steht, als dem
festländischen Protestantismus.

Mögen die Verfasser im vorliegenden
Werk nun die kirchlichen Baustile,

die kirchliche Kunst, die Einrichtung
der Kirchengebäude, die Messe und die
übrigen Gottesdienste und heiligen
Handlungen, die kirchlichen Weihen,
das Kirchenjahr, die neueren Formen
der Seelsorgsarbeit, die Missionen, die
Seemannsseelsorge und die kirchlichen
Einheitsbestrebungen behandeln, nie
wirkt die Darstellung lang-weilig. Die
wohlfundierten Ausführung'en werden
durch 122 Bilder ergänzt.

Dieses in flüssiger Sprache
geschriebene Werk gewährt einen sehr
guten Einblick in das Wesen und
Leben der schwedischen Kirche. Allen
denjenigen, die der schwedischen
Sprache nur einigermassen mächtig
sind, möchten wir dieses Kompendium
warm empfehlen. P. H. V.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie., in Bern.


	Bibliographie

