Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)
Heft: 3

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

—

184 —

Bibliographie

zur dkumenischen Bewegung.

Berichtl der zweiten Weltkonferenz fiir
Glauben und Kirchenverfassung in
Edinburgh 1937. Sekretariat Christ
Church Oxford.

In diesem Heft sind die von der
Konferenz entgegengenommenen Be-
richte gesammelt, um sie den betei-
ligten Kirchen zur Beratung zu unter-
breiten. Eine kurze Einleitung « Zehn
Jahre Fortschritt» gibt einen Uber-
blick iiber die Erfolge seit Lausanne.
Aufgenommen ist ferner die Kund-
gebung der Konferenz «Feierliche
Bestidtigung der Einheit ». Am Schluss
sind die Publikationen des Sekre-
tariats sowie einschligige Literatur
beigefiigt. A K.

Kirche und Welt in 6kumenischer Sicht.
Bericht der Weltkirchenkonferenz
von Oxford iiber Kirche, Volk und
Staat. Genf 1938, 307 Seiten.

Der Bericht der Konferenz von
Oxford iiber Kirche, Volk und Staat
ist als 12. Band der von der For-
schungsabteilung des dkumenischen
Rates herausgegebenen Schriftenreihe
« Kirche und Welt » herausgekommen.
Im Unterschied zu den Berichten iiber
frithere Konferenzen (Stockholm, Lau-
sanne), die in der Regel alle Referate
und die wichtigsten Voten im Auszug
enthielten, ist hier auf eine liickenlose
Wiedergabe des eigentlichen Kon-
ferenzmaterials verzichtet; der Band
setzt vielmehr die Kenntnis der Stu-
dienbiicher, die in fritheren Jahren
zur Vorbereitung der Konferenz er-
schienen sind, ausdriicklich voraus.
Das hiingt zusammen mit der ganzen
Wandlung, die seit Stockholm in der
Okumenischen Arbeit eingetreten ist:
die wissenschaftliche Bearbeitung und
Durchdringung der Beratungsgegen-
stiinde ist derart in die Breite und
Tiefe gegangen, dass auch an der
Konferenz die ganze Vorbereitungs-
arbeit nicht voll ausgeniitzt werden,

sondern nur in zusammenfassenden
Berichtenund allgemein orientierenden
Referaten Beriicksichligung finden
konnte. So enthiilt auch der vorliegende
Band zunichst nur die fiinf, z. T. sehr
umfangreichen Sektionsberichte in
ihrer bereinigten Form, die Botschaft
an die christlichen Kirchen und im
Anhang die Sonderentschliessungen,
das Programm, die Mitglieder und die
Literatur der Konferenz. Zum Ganzen
hat Dr. J. H. Oldham, der eigentliche
geistige Fiihrer der Konferenz, eine
meisterliche Einfiihrung geschrieben,
in welcher die Bedeutung, Idee, Vor-
bereitung und Arbeit der Konferenz
sehr lebendig dargestellt und die An-
sprachen an der Vollversammlung in
kurzen Zusammenfassungen wieder-
gegeben sind.

Die Veroffentlichung braucht wohl
kaum besonders empfohlen zu werden.
Sie ist fiir jeden, der sich iiber die
okumenische Arbeit im allgemeinen
und im besonderen unterrichten will,
unentbehrlich. U. K.

Paguier, R. Le Probléme Oecuménique
du Ministére: La Succession Apos-

tolique. (Eglise et Liturgie No 8)

Lausanne 1937. 48 Seiten. 1.50 Fr.

Die Frage des Bischofsamtes und
der apostolischen Sukzession spielt in
den Debatten lber die kirchliche Eini-
gungsarbeit eine grosse Rolle. Vom
Standpunkte der evangelischen Katho-
lizitdt liefert Paquier einen Beitrag zu
dieser Frage, der nicht dazu dienen
soll, die Aussprache zu beenden, son-
dern zu erdffnen. Damit sind offenbar
die evangelischen Kirchen gemeint,
die nach Paquier sich mit diesem
Problem befassen miissen.

Paquier behandelt die Frage der
apostolischen Sukzession vom histo-
rischen, vom theologischen und vom
kirchlichen Standpunkt aus. Am
Schlusse seiner historischen Unter-



— 185 —

suchung stellt er vier Thesen auf, im
zweiten Teile gibt er eine Wertskala
der apostolischen Sukzession, indem
er den Ostkirchen die erste Stelle zu-
erkennt und weiter die rdémische, die
altkatholische, die anglikanische, die
schwedische, die Kirchen mit pres-
byterianischer Verfassung, gleich ob
vom lutherischen, reformierten oder
Briidertyp, und schliesslich die freien
kongregationalistischen Kirchen folgen
lisst. Im dritten Teil behandelt er die
Verhiiltnisse in der waadtlindischen
Kirche und gesteht zu, dass er an-
erkenne, dass dort vomm Standpunkte
der Katholizitit der Charakter des
Amtes unvollstandig und im Hinblick
auf die allgemeine und dkumenische
Kirche ungeniigend sei. Zum Schluss
zitiert er ausfiihrlich Ausfithrungen

Heilers iiber «Apostolische Sukzes-
sion», die dieser zuerst in «Hoch-

kirche» 1930 verdffentlichte.

Vom dkumenischen Standpunkt aus
wird man die griindliche und sachliche
Untersuchung Paquiers nur begriissen
konnen. Wir mochten dem Wunsche
Ausdruck geben, dass man sich mit
den von ihm aufgeworfenen Fragen
vor allen Dingen in den Kirchen der
Reformation beschiftigen mige, die
den historischen Episkopat verloren
haben. P.H.V.

Cinhandin, Dr. Gheorghe: Episcopii
Samuil Vulcan gi Gherasim Ral, pa-
gini mai ales din Istoria Romanilor
Crigeni 1830—1840. Tipografia Die-
cezani Arad 1935. Gr. 8. 701 S.

Die Siege des Prinzen Eugen von
Savoyen am Ende des 17. und am An-
fang des 18. Jahrhunderts brachten
Ungarn und Siebenbiirgen unter die
Herrschaft des Habsburgischen Kaiser-
hauses und stellten das letztere gleich-
zeitig vor grosse politische Aufgaben.
Es galt, das neugewonnene ausser-
ordentlich weite und von Voélkerschaf-
ten verschiedener Rasse und verschie-
denen Glaubens bewohnte Gebiet in
eine feste Verbindung mit der Monar-
chie zu bringen. Als politisches Binde-

mittel wurde von den leitenden Staats-
minnern — auch von den Kaisern,
mit Ausnahme Josephs II. — der ro-
mische Katholizismus in Aussicht ge-
nommen, dem auch die Mehrheit der
Bewohner angehorten. Bei den refor-
mierten und den lutherischen Ungarn
misslang der Versuch. Dagegen gelang
es jesuitischen Machenschaften, einen
nicht geringen Teil der orthodoxen
Rumiinen und der ebenfalls ortho-
doxen Ruthenen zum Abfall von ihrer
Kirche zu verleiten und in einer neuen
halb katholischen Kirche zu vereinigen.
Man nennt diese Kirche die griechisch-
katholische; griechisch heisst sie, weil
sie auch nach der Vereinigung mit
der rimisch-katholischen ihre eigene
Liturgie, ihre nationale Sprache im
Gottesdienst, ihre hergebrachten Dog-
men, ihre kirchlichen Briduche (z. B.
die Priesterehe), beibehalten konnte;
katholisch aber nennt sie sich, weil
sie die oberste Kirchengewalt des ro-
mischen Papstes unbedingt anerkennt
und im iibrigen Anschluss an katho-
lische Anschauungen in dem Masse
gefunden hat, dass sie kulturell und
politisch stets auf Seiten des magya-
rischen Katholizismus stand und noch
steht. Sie heisst mit vollem Rechte
die unierte.

Den grossten Erfolg hatte die ro-
mische Propaganda in dem iiberwie-
gend von Ruménen bewohnten Sieben-
biirgen. Etwa ein Drittel der Rumii-
nen trat zur Union lber. Im eigent-
lichen Ungarn, wo ebenfalls Ruménen
wohnten, blieben diese verhiltnis-
méssig unangefochten. Erst im 4. Jahr-
zent des 19. Jahrhunderts setzte dort
eine unionistische Bewegung ein. Ihr
Fihrer war der griechisch-katholische
Bischof von Grosswardein, Semunel Vil-
can. Mit welchen Mitteln und mit wel-
chem Erfolg dieser Bischof gearbeitet
hat, ist in dem Werke des gelehrten
orthodoxen Konsistorialrates in Arad,
Dr. Ciubandiu, dargestellt, dessen
Lebensarbeit darin besteht, seinem
ruméinischen Volke die grossen ver-
hingnisvollen Folgen jener « Union»
mahnend und warnend vorzuhalten.



— 186 —

Mit erstaunlichem Fleisse hat Ciu-
handiu ein bisher unbekanntes Ur-
kundenmaterial  verarbeitet. Alle
irgend zuginglichen Archive in Wien,
Budapest, in den bischiflichen Resi-
denzen und in den Komitaten hat er
durchforscht und die bedeutenderen
Alkten als Anhang zu seiner geschicht-
lichen Abhandlung abgedruckt. Auf
rund 250 Seiten finden wir nicht we-
niger als 186 Urkunden — zum Teil
sehr umfangreiche — in der urspriing-
lichen Sprache (deutsch, ungarisch,
lateinisch und ruménisch) wieder-
gegeben., Der Leser kann somit die
Darstellung auf ihre Richtigkeit prii-
fen. Wer etwa versuchen wollte, die
kirchlichen Vorgiinge in der Krischana
(Arad) und im Banat zwischen 1830
und 1840 anders als Ciuhandiu darzu-
stellen, miisste an dem beigebrachten
Urkundenmaterial scheitern.

Aus dem Inhalt des Buches sei
folgendes mitgeteilt. Bei seinem Ver-
such, die orthodoxen rumiéinischen Ge-
meinden zum Katholizismus heriiber-
zuziehen, hatte der Grosswardeiner
Bischof zahlreiche und michtige Bun-
desgenossen. In  erster Linie den
Kaiser Kénig Franz I. Mit ihm war
Vulean als junger Mann bekannt ge-
worden und von ihm hatte er die ver-
trauliche Weisung bekommen, dem
Toleranzedikt Josefs II. zuwider die
ruménischen Orthodoxen katholisch
zumachen. Dem kaiserlich-koniglichen
Herrn waren alle massgebenden Stellen
zu Willen: der ungarische Hofkanzler
in Wien, die Statthalterei in Buda-
pest, die Komitate, die Dom#nenver-
walter, die Grossgrundbesitzer, die
Gemeindevorsteher. Der gesamte staat-
liche Apparat stand dem Bischof zur
Verfiigung. Kein Wunder, dass sich
der an sich schon willensstarke Mann
getraute, einen grossangelegten Schlag
gegen die orthodoxe Kirche auszu-
fiihren. Im Jahre 1830 ersffniete Vul-
can plotzlich eine «Mission» gegen
diese Kirche. < Missionare » zogen von
Gemeinde zu Gemeinde und veran-
lassten die Leute zum Ubertritt, und
dies auf eine schr einfache Weise.

Sie versprachen den wirklich schwer
von Frohnden und Abgaben Gedriick-
ten sofortige Erleichterung, verspra-
chen ihnen auch, dass sie katholisch
(= uniert) geworden nicht mehr fir
Pfarrer und Liehrer zu sorgen hiitten,
weil dies die katholische Kirche gross-
miitig iibernehmen werde, spiegelten
ihnen wohl auch vor, es sei des
katholischen Kaiser-Konigs Wunsech,
dass auch sie als getreue Untertanen
katholisch wiirden, und machten ihnen
weis, ihr Ubertritt bedeute keinen
Religionswechsel, sondern nur den
Ubergang aus einem Bischofssprengel
in einen andern. Die Leute schenkten
diesen Versprechungen unbedenklich
Glauben und liessen sich massenhaft
in Listen einzeichnen. Damit waren
sie katholisch geworden. Merkten sie
hinterher den Betrug und kam ihnen
der reuige Wunsch, wieder zur an-
gestammten Kirche zuriickzukehren,
so machte man ihnen die denkbar
grossten Schwicrigkeiten. Vor einem
solchen massenhaften plotzlichen Uber-
tritt von einer Kirche zur andern ist
man, wenn man die modernen An-
schauungen von Religionsfreiheit ver-
tritt, zunédchst ratlos. Wie ist jenes
Verhalten zu erkliren? Zunichst in
der Tat durch die bereits erwihnte
elende wirtschaftliche Lage der rumé-
nischen Bauern, um deren Gewinnung
es ging: die in Stddten wohnenden
Ruménen kamen zunichst noch nicht
in Frage. Die armen Menschen woll-
ten um jeden Preis ihre Lage ver-
bessern. Dass sie den falschen Ver-
sprechungen glaubten, daran ist ihre
grosse Unwissenheit schuld. Die wenig-
sten waren des Lesens und Schreibens
kundig. Sodann : die kirchliche Versor-
gung war ganz mangelhaft. Die kirch-
liche Oberhoheit lag in den Hiénden
des serbischen Metropoliten in Carlo-
witz, und der Metropolit Stratimiro-
witsch war wohl fiir die Rechte der
orthodoxen Kirche jederzeit tapfer ein-
getreten, konnte es aber doch nicht
verhindern, dass jahrzehntelang der
orthodoxe Bischofssitz in Arad wun-
besetzt blieb. Dazu kam der nationale



— 187 —

Gegensatz zwischen Serben und Ru-
ménen, der es mitverschuldete, dass
der serbische Metropolit fiir die soziale
und kulturelle Hebung der Ruménen
nichts tat, auch nicht einmal [ir die
Hebung des rumiinischen Pfarrer-
standes, der geistig niedrig stand und
einer richtigen Seelsorge untihig war.
So konnte Vulcan glauben, in
raschem Zuge schlagartig die Rumii-
nen zur unierten, d. h. im Grunde
katholischen Kirche zu bringen.
Trotzdem ist der grossgedachte
Bekehrungsversuch nur zu einem ge-
ringen Teil gelungen. Denn erstens
liess sich trotz aller Zwangsmass-
nahmen der Riicktritt zur orthodoxen
Kirche nicht verhindern. Die erhoffte
Erleichterung der Frohnden und Ab-
gaben blieb aus. Die Leute merkten
sehr bald, dass sie hinters Licht ge-
fithrt worden waren (die Urkunden
sind hier besonders lehrreich). Vor
allem aber setzte jetzt eine bewusste
antikatholische Bewegung ein, und
ihre Seele war der junge, kluge und
tapfere orthodoxe Bischof von Arad:
Gerasimus Ratz. Durch seine Pfarrer
liess er die bedrohten Gemeinden tiber
das gewalttitige und willkiirliche Ver-
fahren des unierten Bischofs und seiner
Helfershelfer aufkliren. Er selber for-
derte durch unausgesetzte Beschwer-
den von den obersten Behorden und
besonders von dem Kaiser, dass die
widerrechtlichen Ubertritte zur unier-
ten Kirche revidiert wiirden. Dies
geschah denn auch. Es kostete frei-
lich viel Miihe und dauerte noch lange,
bis die vom Kaiser widerwillig er-
lassene Verordnung von den noch
widerwilligeren Behorden in Wien und
Budapest und in den Komitaten be-
folgt wurde, und bis auch der alte
Vulcan seinem fanatischen Eifer einen
missigen Ziigel anlegte. Schliesslich
war es nicht mehr moglich zu iiber-
sehen, dass die weitaus grosste Zahl
der Neukatholiken von Katholizismus
und Union einfach nichts wissen
wollten. Sie nahmen eben die Dienste
der unierten Pfarrer nicht in Anspruch.
Kinder blieben ungetauft, Eheleute

ungetraut, Gestorbeune ohne jede Feier
beerdigt. Jeder Zwang machte die
Leute storrischer.

So konnte der Umschwung nicht
ausbleiben. Gefordert wurde derselbe
durch den um diese Zeit eintretenden
Regierungswechsel. Der Kaiser Konig
Franz starb und an seine Stelle trat
der duldsamere Ferdinand. Vulcan
mochte wohl auch einsehen, dass der
Zwang in kirchlichen und religitsen
Dingen immer von Ubel ist. Dazu
hatte er in dem orthodoxen Bischof
einen ihm vollig gewachsenen Gegner
gefunden. Ratz stand mit unbeug-
samem Mute auf seinem Posten. kv
ging sogleich an eine griindliche
Besserung des geistlichen Standes in
der orthodoxen rumiinischen Kirche.
Mit bis dahin unerhorter Knergie,
mit geradezu drakonischen Massregeln
drang er auf eine streng sittliche
Lebensfithrung seines Klerus, den er
zugleich durch eine bessere Vorbildung
zu heben suchte. Und, was von gross-
ter Bedeutung war, cr bahnte die Be-
freiung der rumiinischen Orthodoxen
von der serbischen Kirchenhoheit an
und wurde so der Begriinder einer
bewusst nationalrumiinischen Haltung
der orthodoxen Didzese.

Zum Schluss noch ein Wort iiber
Vuleans Personlichkeit. Vulcan ist
sicherlich in seiner Art ein bedeuten-
der Mann gewesen. Als rasseechter
Ruméne aus Siebenbiirgen hat er
seine Abstammung auch in der hohen
Stellung eines mit grossem Vermdgen
ausgestatteten Grosswardeiner unier-
ten Bischofs nicht verleugnet. Um die
Hebung des ruméinisch unierten Kle-
rus hat er sich sehr bemiiht, hat auch
ruménische Landsleute aus Sieben-
biirgen in verantwortungsvolle Stellen
gebracht, sehr zum Verdruss der ma-
gyarisierten Rumiinen seiner Didzese.
Thm ferner verdankt das gesamte ru-
minische Volk die Erhaltung der ru-
miinischen Chroniken von Klein, Schin-
kai und Major, die erstmals eine Ge-
schichte der «walachischen» Nation
brachten, und an denen sich in der
Folgezeit das jetzt so starke rumdi-



— 188 —

nische Nationalgefiihl entziinden sollte.
Dass Vulcan trotz alledem die ortho-
doxe Kirche, mit der das rumiinische
Volk doch aufs engste verbunden war,
bekidmpfte, dass er sich mit dem ma-
gyarischen Katholizismus verbiindete
und damit fiir immer mit dem rumé-
nischen Volkstum verfeindete, er-
scheint als ein Ritsel, das man nicht
dadurch lost, dass man ihn kurzweg
als Verrater bezeichnet. Mir will schei-
nen, als hiitte Vulean an der sittlichen
und religiosen Rettung seines Volkes
verzweifelt, solange es orthodox blieb;
verband sich aber sein Volk mit dem
sozial und kulturell hoher stehenden
Katholizismus, sei es auch unter ma-
gyarischer Fiihrung, so war es ge-
rettet. An eine Wiedergeburt der ru-
miinischen orthodoxen Kirche aus ei-

gener Kraft konnte Vulcan nicht
glauben.

Die Geschichte hat Vulean Unrecht
gegeben. Die orthodoxe rumiinische
Kirche befindet sich seit jenen Tagen,
vor allem in Siebenbiirgen, Krischana
und Banat, in einem steten geistigen
und moralischen Fortschritt.

Fiir die Beurteilung der jetzigen
kirchlichen Verhéltnisse in Grossru-
minien bietet die wertvolle Schrift
des trefflichen Arader Gelehrten man-
nigfache Anhaltspunkte. Sie zeigt, wie
es zu der heute stirker als je emp-
fundenen Spannung zwischen Ortho-
doxie nund Union oder Katholizismus,
zwischen Ruménen und Magyaren ge-
kommen ist.

Kirchenrat Carl Arnold
in Heidelberg.

Wobbermin, G. Deutscher Staat und
evangelische Kirche. Zweite Auflage.
Verlag A. Collignon, Berlin 1936.

Im Vorwort schreibt der Verfasser:
«Wir wollen evangelische Theologie
fortan nur noch in engster Volks-
verbundenheit und aus solcher Volks-
verbundenheit heraus treiben, wir
wollen sie wieder treiben, wie Luther
sie getrieben hat...» Den national-
sozialistischen Totalititsanspruch be-
zieht der Verfasser auf alle Gebiete

des irdischen Lebens, der Totalitiits-
anspruch der Kirche erstreckt sich
dagegen auf die Angelegenheit der
Ewigkeit, des Ewigkeitsglaubens und
der Ewigkeitshoffnung. Sollte der Staat
seinen «Totalitdtsanspruch in den
Absolutheitsanspruch im christlich-
religidsen Sinn  verwandeln, dann
miisste die evangelische Kirche schiirf-
sten, allerschérfsten Widerspruch ein-
legen » (Seite 11). Der Verfasser wirft
den Dokumenten zur Vorbereitung
der Oxforder Weltkonferenz «irrige
und irrefiihrende Auffassungen » iiber
das Wesen des nationalsozialistischen
Staates und sein Verhiltnis zur Kirche
vor. Wir beschrinken uns auf diesen
Hinweis auf die Schrift. A K.

Mulert, H. Konfessionskunde, Die christ-
lichen Kirchen und Sekten heute.
Zweite, neubearbeitete Auflage. A.
Topelmann Verlag, Berlin W 35.
Gebunden 12.50 RM.

Die vor zehn Jahren erschienene
Konfessionskunde erscheint in der
neuen Auflage dusserlich unverindert,
hat aber doch eine weitgehende innere
Umwandlung erfahren, nicht nur ist
die neue Literatur eifrig beniitzt,
sondern bei einzelnen Abschnitten sind
berufene Fachleute bei der Durchsicht
zu Rate gezogen worden. Wir hitten
die neue Auflage noch modernisierter
erwartet. Einige wenige Winsche
sollen ihren Wert nicht herabsetzen.
Ohne Zweifel sind bei den einzelnen
Abschnitten die neuesten Unions-
versuche, vor allem die ékumenische
Bewegung, viel zu kurz gekommen
So ist Seite 140 ff. der Abschnitt
« Morgenlindische, anglikanische und
altkatholische Kirche » zu skizzenhaft.
Gerade heute erkundigt man sich nicht
nurnach den Differenzen, sondern auch
nach der Ubereinstimmung. Ebenso
vermisst man die Unionsversuche der
Kirche von England mit Rom. Im Ab-
schnitt itber die altkatholische Kirche
sind die Unionskonferenzen von Bonn
1874 und 1875, die gerade bei den
Verhandlungen der Kirche von Eng-
land mit der orthodoxen des Ostens in



— 189 —

ihrer Bedeutung erkannt worden sind,
erwithnenswert, wie die im Jahre 1932
mit der Kirche von England zustande
gekommene Interkommunion. Uber
den Zusammenschluss der altkatho-
lischen Kirchen in der Utrechter Union
vernimmt man auch nichts. Dassin den
letzten Jahren von romisch-katholi-
schen Gelehrten der Kirchenbegritf ein-
gehend behandelt wird und man dabei
iiber Definitionen, wie sie Schanz gibt,
hinausgekommen ist, diirfte in einer
neuen Auflage beriicksichtigt werden,
ebenso die Aufgeschlossenheit, die man
in romisch-katholischen Kreisen der
orthodoxen Kirche entgegenbringt.
Was iiber den Gebrauch der Bibel
Seite 159 f. gesagt wird, trifft fir
heute nicht mehr zu. Die Versuche
eines gegenseitigen Verstehens zwi-
schen Rom wund Wittenberg stecken
noch in den Anfiingen, sind aber sicher-
lich fiir Beniitzer einer Konfessions-
kunde von Interesse und von Wichtig-
keit. Dafiir konnte, um den Umfang
des Buches nicht noch zu steigern,
manches, das der Vergangenheit an-
gehort, gekiirzt werden, zumal auf
dem Untertitel des Buches «heute»
steht. Trotz den Aussetzungen hat das
Buch grossen Wert und wird von dem,
der sich mit der 6kumenischen Bewe-
gung bhefasst, gerne zu Rat gezogen
werden. A K.

Janin, R. Les Eglises orientales et les
Rites orientaux. Maison de la Bonne
Presse, Paris 1937.

Das Buch ist die einzige grossere
Darstellung des heutigen Bestandes
der Kirchen des Ostens. Dass es einem
Bediirfnis entspricht, deutet die Tat-
sache an, dass es seit 1923 in dritter
Auflage vorliegt. Neue Auflagen sind
notwendig geworden, weil diese Kir-
chen seither zum Teil ihrer Zusammen-
setzung und ihrer Organisation nach
weitgehenden Anderungen unterwor-
fen worden sind. Dies alles ist ge-
wissenhaft nachgefithrt wie auch die
neueste Statistik verwertet ist. Den
einzelnen Abschnitten sind skizzen-
hafte historische Einleitungen voraus-
geschickt. Ausfiihrlich werden die ein-

zelnen Riten erklirt, die durch Ab-
bildungen anschaulich gemacht wer-
den. Besonders wertvoll ist der ein-
gehende Aufschluss iiber die mit Rom
unierten Kirchen. Man vernimmt da-
bei genaue Angaben iiber die Orden
und Kongregationen, iiber ihre Werke
wie Schulen, Spitiiler, Anstalten aller
Art, die im Dienste Roms stehen. Im
Abschnitt « Orthodoxe Kirchen » ist das
Kapitel «<Relations avec les Catho-
liques » etwas spirlich ausgefallen. Das
Buch wird jedem, der sich mit den
ostlichen Kirchen befasst, gute Dienste
leisten. A K.

Union of Christendom. International
Convention 1940. The Church Union
238 Abbey House Westminster S.W. 1.

Die fiinfte Serie dieser Unternch-
mung beschiiftigt sich mit den Essen-
tial Principles of Catholicism in sechs

Heften: Schrift und Tradition, Aposto-

lizitit, Gnade und Sakramente, Heiliges

Leben und heiliges Sterben, Autoritiit

und Freiheit, eine christlich soziale

Ordnung. Im Heft iiber Autoritit und

Freiheit wird die pépstliche Unfehl-

barkeit abgelehnt als Gipfelpunkt

einer falschen und einseitigen Ent-
wicklung. Das piipstliche System ist

Autoritit ohne Freiheit. Doch glaubt

der Verfasser, das vatikanische Dekret

sel milder aufzufassen, als Déllinger
es getan, obschon es auf Jahre hinaus
die Union der Christenheit hindere.

Das Konzil sei noch nicht geschlossen,

so dass das Dekret durch dessen Fort-

gsetzung vielleicht noch eine Inter-
pretation erhalten konnte. Im {ibrigen
vertreten die Arbeiten dieanglikanische

Auffassung liber die einzelnen Materien

und verdienen aus diesem Grunde

unsere Aufmerksamkeit. A K.

La Priére des Eglises de Rite Byzantin.
I. L’office divin, la Liturgie, les Sacre-
ments. Par le R&.P.F. Mercenier et
M.le chanoine Francois Paris. Prieuré
d’Amay-sur-Meuse, Belgique. XXXV
und 450 Seiten. Jahr und Preis
nicht angegeben.

Die Benediktiner von Amay haben
sich der Aufgabe unterzogen, den
byzantinischen Ritus weithin bekannt



— 190 —

zu machen. Als die erste Frucht der
sorgfiltigen und eingehenden Studien
liegt uns der obige Band vor. Das
empfehlende Vorwort schrieb der Se-
kretir der «Congregatio pro ecclesia
orientali », Kardinal Tisserant. Die Ein-
leitung gibt einen guten Uberblick
iiber die verschiedenen Riten inner-
halb derrémischen Kirche, das Kirchen-
gebiiude und seine Einrichtung, die
Kleidung der Geistlichen, die litur-
gischen Gewiinder und die liturgischen
Biicher der Kirchen des byzantinischen
Ritus.

Der erste Teil enthiilt die Offizien
(Vesper, Komplet, Matutin usw.), der
zweite Teil die Liturgien des hl. Chry-
sostomus, des hl. Basiliug, die Priasankti-
fikantenliturgie sowiec Kommunion-
vorbereitung und -danksagung. Im
dritten Teile werden die Formulare fiir
die Sakramentenspendung gegeben.
An den verschiedensten Stellen sind
die grosseren Abweichungen des alt-
slawischen Ritus angegeben.

Durch kurze Einleitungen, schema-
tische Ubersichten und Anmerkungen
wird das Verstindnis der Texte sehr
erleichtert. Durch Uberschriffen, Gross-
und Kleindruck (die Rubriken in Kur-
sivdruck) wird der Gang der Hand-
lung, besonders bei den Liturgien, klar
ersichtlich. Der Text der Liturgien
ist nach dem griechischen Euchologion,
das in Rom fiir den Gebrauch der
unierten Kirchen im Jahre 1873 ge-
druckt wurde, gegeben, nicht nach
dem in Venedig gedruckten Eucho-
logion der orthodoxen Kirche. Die
Unterschiede sind nicht bedeutend,
nur finden sich in der rdmischen Aus-
gabe die verschiedenen Einfiigungen
mit Gebeten fiir den Papst. Der in
der vorliegenden Ausgabe gegebene
Text der Liturgien weicht von dem
bei de Meester und Horynkewitsch
gegebenen in Kleinigkeiten ab.

Wiihrend Offizium und Liturgien
bereits in mehrere Sprachen iibersetzt
sind, ist der Ritus der Sakramenten-
spendung weniger bekannt, vor allem,
da das Werk von Propst Maltzew seit
langem vergriffen ist. Der dritte Teil

ist deshalb besonders interessant. Fir
die Busse sind drei deprekative und
eine auf romischen Einfluss zuritick-
gehende mehr indikative ILosspre-
chungsformeln angegeben. Letztere
ist aber nicht vorgeschriecben. Der
Ritus der Priesterweihe ist sehr ein-
tach, es findet keine traditio instru-
mentorum statt. Ferner fehlt die von
einigen romischen Theologen fiir we-
sentlich gehaltene ausdriickliche Voll-
macht, das Messopfer darzubringen.

Mit Erstaunen liest man in der Ein-
leitung die Feststellung, dass die ka-
tholische — gemeint ist die romische —
Kirche gegeniiber den Riten der Einzel-
kirchen stets tolerant gewesen sei, dass
aber die Einfiihrung des romischen
Ritus bei ihnen auf die Anziehungs-
kraft Roms zurlickzufiihren sei. Die
Liturgiegeschichte beweist das Gegen-
teil, man erinnere sich nur an die
Tatsachen, dass die alte gallikanische
und die ehrwiirdige mozarabische Li-
turgie mit Zwang und Gewalt abge-
schafft wurden. Vom okumenischen
Standpunkt ist es zu bedauern, dass
der Herausgeber den Liturgien der
« separatistischen Bewegungen des 16.
und der folgenden Jahrhunderte » jeden
Wert abspricht und sie als « kiinstliche
Schopfungen » bezeichnet, die von einer
nicht legitimierten Autoritit verfasst
seien. Unnotig ist nach unserer Auf-
fassung auch die Anmerkung bei der
Erklirung des Begriffes der Kon-
zelebration: <« Es ist nicht unniitz, zu
bemerken, dass jeder der konzelebrie-
renden Priester wahrhaft das heilige
Opfer feiert und dass er deshalb ein
Honorar annehmen kann, als wenn er
allein zelebrierte.» Auf nichtromische
Leser muss diese Bemerkung abstos-
send wirken.

Von diesen Ausstellungen abge-
sehen, kénnen wir dieses verdienst-
volle Bueh nur empfehlen. Es leistet
der vergleichenden Liturgiewissen-
schaft einen vorziiglichen Dienst. Kein
der franzGsischen Sprache kundiger
Liturgiefreund und -forscher wird an
ihm achtlos voriibergehen kénnen. Mit
Interesse sehen wir dem Erscheinen



— 191 —

der beiden weiteren Binde entgegen,
die das Proprium der grossen Feste und
das Rituale enthalten sollen. P.H. V.
* #
En
Warum ich noch ein Christ bin, Briefe
an einen jungen Freund von Paul
Schiitz. Kartoniert 2. 85 RM., in Lein-
wand 3.80 RM., 133 Sciten. Verlag
Hans von Hugo und Schlotheim,
Berlin.

Die Unsumme von Leidensvollem
und Unerlostheiten heutiger und ver-
gangener Tage, die den denkenden
Menschen immer nach dem in der Ge-
schichte wirksamen Gott haben {ragen
lassen, bildet zur Hauptsache den Ge-
dankengang dieses Briefwechsels. Wir
folgen dem Verfasser, wenn er sagt:
« Zur Wahrheit von unserem Dasein
gibt es keinen anderen Weg als den-
jenigen, der mitten dureh die Nacht-
seite der Welt hindurchfithrt», und
wenn er diese Nachtseite in aller Re-
alitit iiberwunden sieht in der be-
kannten Aussage des Apostolikums:
« Niedergefahren zur Holle, am dritten
Tage wieder auferstanden von den
Toten.» Das Hindernis, Gott wieder
zu sehen, liegt nach Schiitz nicht bel
der besonderen soziologischen Gestal-
tung der heutigen Massenzivilisation,
vielmehr beim herrschenden Illusionis-
mus, der in der Massenexistenz von
heute gedeiht. Die Zukunft des Chri-
stentums schaut der Verfasser in der
sogenannten dritten Kirche, der Kirche
des Greistes, die mit keiner der jetzt
vorhandenen Konfessionen zusammen-
fillt, wiewohl sie ihren inneren Zu-
sammenhang mit der Urkirche und den
spiteren geschichtlichen Formen nicht
verleugnet. M. H.

Brunner, Emil, D.D., Yom Werk des
heiligen Geistes. Verlag J.C.B. Mohr,
Tiibingen, 1933, 74 S. brosch. M. 2.40

Die Schrift Brunners, hervor-
gegangen aus drei Vorlesungen, die
der Verfasser im September 1934 an
der Universitit Kopenhagen gehalten
hat, bietet — wie die meisten Biicher

Brunners — eine iiberreiche Fiille von

Gedanken, die scharf herausgearbeitet
und gliicklich formuliert werden. Aller-
dings scheint uns die ganze, der Schrift
zugrunde gelegte Dreiteilung in
Glaube, Licbe, Hoffnung als ,die Art,
wie der heilige Geist das Sein in Ver-
gangenheit, Gegenwart und Zukunit
neu bestimmt®, einer tieferen Begriin-
dung zu ermangeln. Der aufmerksame
und kritische Leser wiirde aber gerade
auf die Klirung der in dieser Drei-
teilung  enthaltenen Probleme am
meisten Gewicht legen. U. K.

Der Katholizismus, Sein Stirb und
Werde von katholischen Theologen
und Laien. Herausgegeben von G.
Mensching. J. C. Hinrichs Verlag,
Leipzig 1937,

Seit Jahren macht sich in der
romisch-katholischen Kirche Deutsch-
lands ein starker Reformgeist bemerk-
bar, der sich auf verschiedenen Ge-
bieten in mannigtacher Weise dussert
mit der Tendenz ciner Verinnerlichung
und Vergeistigung des Katholizismus
und einer entschiedenen Abkehr von
der Scholastik, der Verdusserlichung
des Kultus und der Verpolitisierung
der Kirche. Das vorlicgende Buch
kann als eine Zusammenfassung dieser
Bestrebungen betrachtet werden, nicht
dass sie in ihrem Werdegang und in
ihrem Wesen dargestellt werden, son-
dern als ein Niederschlag ihrer Ge-
danken. Es werden Anschauungen von
den Verfassern, die sich nicht nennen,
vertreten, die dem einstigen Reform-
katholizismus eigen gewesen sind,
die aber z. T. dariiber hinausgehen,
ohne dem von der Kirche verurteilten
Modernismus anheimzufallen, der ent-
schieden abgelehnt wird. Der erste
Teil des Buches « Abbau » euthilt eine
Kritik des scholastischen Systems und
den Nachweis sciner Unvereinbarkeit
mit den religiosen Bediirfnissen heu-
tiger Zeit. In dem wichtigen Hauptteil
des Buches « Aufbau» ist der Versuch
bemerkenswert, den religiosen Kern
der grossen Wahrheiten des Katholizis-
mus aus der Schale der dogmatischen
Formen herauszuschiilen und die Ewig-



— 192 —

keitswerte des Dogmas freizulegen, um
sie fiir das heutige Leben wirksam zu
machen. Das wird mitunter so griind-
lich besorgt, dass vom romischen Kern
wenig mehy librig bleibt. Auffallend
ist, dass die Dekrete des vatikanischen
Konzils keine Beachtung finden, trotz-
dem sie heute wieder als besonders
wichtig erscheinen, weil sie eine Ver-
stindigung mit andern Kirchen im
Zeitalter der 6kumenisehen Bewegung
ausschliessen. Die Verfasser lehnen den
Rechtsprimat im ersten Teil des Buches
indirekt ab (Seite 57 ff.). Fiir sie sind
die Dekrete wohl belanglos, weil sie
die Stiftung der Kirche durch Christus
ablehnen. Am Schluss des Buches
folgen Forderungen der neuen Zeit
mit einem Reformprogramm, das in
méssiger Form sich auf die Mutter-
sprache in der Liturgie, auf die Wort-
verkiindigung, die Schaffung einer
Volksbibel, die Belebung des Sinnes
fir religitses Brauchtum, die Sendung
der Lajenwelt und den Zolibat und
seine Reform bezieht. Das Schicksal
des Buches ist ja besiegelt. Es ist
bald nach dem FErscheinen auf den
Index der verbotenen Biicher gesetzt

worden, Allein die Gedanken, die
es vertritt, werden weiterleben —
in der romisch-katholischen Kirche

selbst, sie verdienen aber, dass sie
auch in andern Kirchen beachtet und
gewiirdigt werden. Die Verfasser ha-
ben wohl das Geschick ihres Buches
geahnt — die Entschiedenheit mit der
sie im letzten Kapitel ihren Glauben
an die eine katholische Kirche be-
kennen, konnte es nicht verhiiten. Sie
sollten iibrigens wissen, dass katho-
lischer Glauben und Leben nicht an
das romische Kirchensystem gebun-
den sind. A K.

Fred Linderoth und Sven Norbrink.
Den svenska kyrkan. Forlaget Pro
Ecclesia, Osby 1937. 370 Seiten.
Leinen 6. 75 schwed. Kronen.

Der riihrige Verlag Pro Ecclesia,
der bereits eine Reihe von sehr be-
achtenswerten Biichern iiber die kirch-
liche Erneuerung in Schweden heraus-

gebracht hat, legt nunmehr ein Lese-
buch der < kyrkokunskap» fiir Kirche,
Schule und Haus vor. Das Wort
« kyrkokunskap » ist im schwedischen
Sprachgebrauch verhiiltnismiissig neu,
die Verfasser definieren es als: Wissen
um kirchliche Kultur, Wissen um das
Wesen, die Geschichte, Organisation
und Arbeitsweise der Kirche. Dieses
Wissen wird in 19 Kapiteln ver-
mittelt.

Die schwedische Kirche wird cha-
rakterisiert als «<ein Teil der einen
heiligen, allgemeinen oder katholischen
und apostolischen Kirche », zur Erliu-
terung werden die Worte Soderbloms
zitiert: <«Die allgemeine oder katho-
lische Kirche hat drei Hauptabteilun-
gen: die griechische oder orthodoxe
im Osten, die rémische, die den Papst
in Rom als Oberhaupt hat, und die
evangelische, zu welcher wir gehoren. »
Die Kirche Schwedens konnte man
auch als romfreie katholische Kirche
bezeichnen, die fest im Luthertum
wurzelt und gleichzeitig eine Reihe
von katholischen Einrichtungen (Bi-
schofs- und Priesteramt) und Briiuchen
(Messe usw.) beibehalten hat, so dass
sie dem Anglikanismus und Altkatho-
lizismus viel ndher steht, als dem fest-
lindischen Protestantismus.

Mogen die Verfasser im vorliegen-
den Werk nun die kirchlichen Baustile,
die kirchliche Kunst, die Einrichtung
der Kirchengebiude, die Messe und die
iibrigen Gottesdienste und heiligen
Handlungen, die kirchlichen Weihen,
das Kirchenjahr, die neueren Formen
der Seelsorgsarbeit, die Missionen, die
Seemannsseelsorge und die kirchlichen
Einheitsbestrebungen behandeln, nie
wirkt die Darstellung langweilig. Die
wohlfundierten Ausfiihrungen werden
durch 122 Bilder ergiinzt.

Dieses in fliissiger Sprache ge-
schriebene Werk gewihrt einen sehr
guten Einblick in das Wesen und
Leben der schwedischen Kirche. Allen
denjenigen, die der schwedischen
Sprache nur einigermassen méchtig
sind, mdchten wir dieses Kompendium
warm empfehlen. P.H.V.,

Gedruckt bei Stimpdi & Cie., in Bern.



	Bibliographie

