
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


176

Kirchliche Chronik.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Durch
drei Dokumente, die der Ausschuss von Vertretern der
anglikanischen Kirche und der Freikirchen ausgestellt hat, sind die
Verhandlungen über die kirchliche Union neu belebt worden. Sie
führen den Titel: 1662 and To-Day, The Practice of Intercommunion

and the Doctrine of the Church, Outline of a Reunion
Scheme for the Church of England and the Evangelical Free
Churches of England1). Sie lagen den beiden Convocation von
Canterbury und York in der Januarsitzung vor. Die beiden
Versammlungen gingen auf den Inhalt nicht ein, sondern beschränkten
sich darauf, sie angelegentlich zum Studium zu empfehlen, da sie
eine wertvolle Basis zu neuen Verhandlungen zwischen den Kirchen
bilden. Es sind darin die Erfahrungen, die besonders bei den
Beratungen des südindischen Unionsschemas gesammelt worden sind,
verwertet. Der Erzbischof von Canterbury erklärte in der Convocation,

dass das Mass der nunmehr erzielten Verständigung der
fördernden Mitarbeit der Freikirchen zu verdanken sei, deren leitende
Persönlichkeiten bereitwillig den Erzbischof als den nationalen Führer
des religiösen Lebens im Britischen Reich anerkennen. — In der
Tagespresse ist den drei Schriften eine Überschätzung in der Weise
zugeschrieben worden, dass man verfrüht von einer « Vereinigten
Kirche von England » zu sprechen anfing. Dass eine solche noch
in weiter Ferne liegt, haben Äusserungen von Führern der
Freikirchen, die bald erfolgten, kundgetan. Der Rat der Baptisten-Union
hat am 8. März die Dokumente entgegen genommen und sie an
eine Kommission gewiesen. Dabei wurde festgestellt, dass eine Union
auf Grund des Schemas für die Baptisten unmöglich sei. Sie können
nicht anerkennen, dass die Kindertaufe eine Alternative für die
Gläubigentaufe sei, sie können die Notwendigkeit des Bischofsamtes
weder als Methode der Kirchenleitung noch als Mittel zur Gültigkeit
des Amtes zulassen noch können sie eine priesterliche Interpretation
des Seelsorgeamtes annehmen. — Auf der Tagung des nationalen
Rates der Freikirchen Ende März in Bournemouth äusserte sich der
Präsident, Dr. J. D. Jones, über die Stellung der Freikirchen zur
Union. Notwendig sei eine umfassendere und angemessenere
Auffassung von der Kirche, die unter den Nonkonformisten viel zu eng
und zu parochial sei. Für sie sei die Kirche die lokale Gemeinde
oder Denomination, der sie angehören. Die Auffassung der Angli-

») Student Christian Movement Press London W. C. i, liS.; 12 S. und 36 S.



— 177 —

kaner sei umfassender, sie hätten die ganze Kirche im Auge. Die
Anerkennung des Bischofamtes biete keine Schwierigkeit, wenn es
als Methode der Leitung aufgefasst werde. «Aber wir können niemals
einer Theorie zustimmen, welche das Bischofsamt zum einzigen Kanal
der Gnade macht, das allein gültige Weihen übertragen kann, die
notwendig sind, um die Sakramente zu wirklichen Sakramenten zu
machen. » Es wurde bemerkt, dass die grosse Menge der
Geistlichen und Laien der kirchlichen Unionsbewegung gegenüber gleichgültig

sei. — Auf der Versammlung der Union der Kongregationalisten

bezeichnete ihr Präsident R. Thompson als besondere
Schwierigkeit die Gültigkeit des Amtes, die Beziehungen zum Staat
und die Merkmale der Mitgliedschaft zur sichtbaren Kirche. Die
Kritik des Schemas könne entmutigend wirken, allein nur bei freier
und offener Diskussion können Einwendungen auf beiden Seiten
richtig gewürdigt werden. — Die Generalversammlung der
Presbyterianer Englands nahm zur Frage ebenfalls Stellung. Ihr Präsident
C. A. Scott glaubte, auf Grund der Schwierigkeiten der Unionsfrage
und der Kenntnis der Kirche von England könne man nur einen
Augenblick träumen, in absehbarer Zeit könne die Kirche von
England veranlasst werden, in eine wirkliche Union mit den
Freikirchen zu treten — es sei den unter der Bedingung der Anerkennung

des Amtes. In einem Artikel im «The Guardian » vom I. April
«Home Reunion» bestätigt der Bischof von Gloucester Dr. Headlam,
der schwierigste Punkt sei das Bischofsamt, an dem die Kirche von
England unbedingt festhalte. In der geeinten Kirche soll aber der
Episkopat konstitutionell und repräsentativ sein und mit der völligen
Annahme des presbyterianischen Systems der Synode und des

Rates verbunden werden. Die Amtsträger der Freikirchen sollen

per saltum zu Bischöfen geweiht und die Weihen der Geistlichen
anerkannt werden. Sie sollen für jede Stelle wählbar sein, aber
keiner Gemeinde sollen ihre Dienste aufgezwungen werden. Werde
auch völlige Interkommunion eingeführt, sollen Gewissensbedenken

geachtet werden.
Die Gebetwoche vom 4. Juni an zur Vereinigung der Christenheit

wurde in England allgemein gefeiert. In vielen Kirchen, Kapellen,
kirchlichen Anstalten der Kirche von England, die die «Church
Times» vom 27. Mai aufzählt — die Namen füllen eine enggedruckte
Seite des Blattes — wurde die Stunde mit öffentlichem Gebet
gehalten. Diese Oktave gab dem genannten Blatt zu einem Artikel
«The Anglican Way» Anlass. Die Kirche von England wird als

Brückenkirche angesprochen, besonders auch deswegen, weil sie
über die ganze Erde verbreitet sei. Es wird auf eine Predigt eines
amerikanischen Priesters im Corpus Christi College in Cambridge

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1938. 12



— 178 —

Bezug genommen, die den internationalen Charakter der
anglikanischen Gemeinschaft hervorhob. Sie sei weder an einen Staat
noch an eine Rasse gebunden. Sie zeige mannigfache Verschiedenheiten,

aber sei einig im katholischen Glauben und in dem
göttlichen Auftrag, allen Völkern das Evangelium zu verkünden. Wenn
sie die Bestimmung habe, wird weiter gesagt, ein Zentrum zur
Sammlung des nicht päpstlichen Christentums zu werden, sei
wesentlich, dass katholische Kirchen in Gemeinschaft mit dem Sitz
von Canterbury an ihren Überlieferungen festhalten. Ebenso wichtig
sei, dass die Kirche von England ihren ursprünglichen Charakter,
den sie im Laufe der Zeit erhalten und entwickelt habe, bewahre,
ohne dass sie der Verknöcherung anheimfalle. Die Aussichten einer
Union mit Rom seien gegenwärtig in weiter Ferne wie je. Sie kann
nicht Gegenstand praktischer Unternehmung, sondern nur des
Gebetes sein. Bis Rom auf seine Unbeugsamkeit verzichte, müsse
man die Hoffnung auf Gemeinschaften des eigenen Landes und
anderer Völker setzen, die die römischen Ansprüche ebenfalls
missbilligen. Im eigenen Lande herrsche bis zu einem gewissen Grade
eine Atmosphäre der Bereitwilligkeit. Die Lage habe sich in den
zwei letzten Jahren infolge einer offeneren Anerkennung mancher
Punkte bedeutend gebessert, die die Freikirchen jetzt zur Fülle des
Glaubens rechnen. Von hoffnungsvollen Anzeichen wird die
sakramentale Bewegung unter den Methodisten genannt. Man anerkenne
tatsächlich, dass Gottesdienst und Glaube zu sehr der Verkündigung
untergeordnet seien und dass sie mehr bedeuten als natürliche
Tugend. Die Kirche könne selbstverständlich nicht auf ihre Wahrheit
verzichten, aber sie könne doch Hindernisse beseitigen, die dem
Verständnis der Lehre hinderlich seien. Eine Unterredung mit einem
Superintendenten der Methodisten wird angeführt, der das
Staatskirchentum als Stein des Anstosses bezeichnet habe. Die Krankheiten

des Staatskirchentums seien übertrieben. Sicher sei, dass die
Kirche, wo sie geistige Freiheit anstrebe, ebensosehr den Weg zur
Wiedervereinigung frei mache. Dass die vollständige geistige
Autonomie mit dem Staatskirchentum nicht unvereinhar sei, dafür sei
die presbyterianische Kirche von Schottland ein Beispiel. Der
hauptsächlichste praktische Nachteil der Staatskirche sei die Wahl der
Bischöfe durch den Staat. Allein dies sei auf die beiden
Kirchenprovinzen von Canterbury und York beschränkt. In den andern
Provinzen herrsche ein System freier Wahl, wie sie in andern
katholischen Kirchen unbekannt sei. Schliesslich wird vor einem
zu leichten Opportunismus gewarnt, wie er im südindischen Schema
vorliege. Ein ähnliches Schema behandeln jetzt die beiden Convocation

im eigenen Land. Empfohlen wird nicht gefühlsmässiges, son-^



— 179 —

dem nüchternes Vorgehen. Der Artikel schliesst: «Lasst uns
unterdessen beten. »

Einigungsbestrebungen in den Vereinigten Staaten. Am
II. März haben einige Geistliche der protestantisch-bischöflichen
Kirche eine Kundgebung über die kirchliche Wiedervereinigung
erlassen, die bis Ende April die Unterschriften von 1406 Geistlichen,
die den vierten Teil des Gesamtklerus umfassen, auf sich vereinigt
hat. Darin wird festgestellt, dass die Unterzeichner für die sichtbare
Einheit der Kirche Christi beten, dass sie glauben, die anglikanische
Kirche könne die Bemühungen zur kirchlichen Union nur auf der
Basis des Lambeth Quadrilateral unterstützen, d. h. auf Grund des

apostolischen und nizäischen Glaubensbekenntnisses, auf der
Anerkennung der Taufe und des Abendmahls, auf der Anerkennung
der Bibel als der Norm des Glaubens und auf der Anerkennung des

historischen Episkopats. Die Interkommunion wird als Ziel der
Bestrebungen bezeichnet, Kommunionfeiern, an denen Glieder
verschiedener Kirchen sich beteiligen, werden als ein Hindernis, nicht
als Weg zum Ziel bezeichnet, wenn solche Gottesdienste gefeiert
werden, bevor die Kirchen zu einer Übereinstimmung im Glauben
und in der Verfassung gelangt sind. Endlich glauben die
Unterzeichner der Kundgebung, es sei eine Vertiefung des religiösen und
sittlichen Lebens in der eigenen Kirche zu befürworten, damit sie
mehr geistige Werte, als sie gegenwärtig besitze, der wiedervereinigten
Kirche übermitteln könne.

Nach der «Living Church» vom 16. März behandelt unter der
Leitung des Bischofs Wilson eine Kommission der bischöflichen und
der presbyterianischen (reformierten) Kirche die Union auf der
Grundlage des Lambeth Quadrilateral. Auf ihrer Generalversammlung

im Mai 1938 hat die presbyterianische Kirche der Erklärung
der Generalsynode der protestantisch-bischöflichen Kirche (I. K. Z.

1937, S. 249) beigestimmt und erklärt: Die beiden Kirchen sind
im Glauben an den Herrn Jesus Christus, das Fleisch gewordene
Wort Gottes, einig, sie anerkennen die hl. Schrift als höchstes Gesetz
des Glaubens, sie nehmen die beiden von Christus angeordneten
Sakramente an und glauben, dass die sichtbare Einheit der Kirche
Gottes Wille sei. Als Ziel erklären sie deshalb eine organische
Union. Auf Grund dieser Übereinstimmung kommen beide Kirchen
überein, unmittelbare Schritte zu tun, um diesen Plan zu verwirklichen.

Nach einem Bericht des Bischofs Parsons, des Präsidenten
der Kommission der bischöflichen Kirche, berühren die bestehenden
Schwierigkeiten einer Union mit den Presbyterianern den Glauben
nicht. Beide nehmen die katholischen Glaubensbekenntnisse an, sie



— 180 —

betreffen viel mehr das kirchliche Amt, das Verhältnis von Glauben
und kirchlicher Ordnung, Amt und Sakramente, in geringerem Mass
Grundsätze der Verfassungsform und des Kultus. Damit werden
sich die offiziellen Kommissionen befassen müssen. Wichtig sei, dass

die Geistlichen der beiden Kirchen voneinander lernen und die
Differenzen und die Übereinstimmungen wie die Methoden der
Annäherung studieren. Die zweite Aufgabe sei die Aufklärung der
Laienwelt über den Verlauf der Arbeiten. Die «Living Church » vom
29. Juni, die einige Schwierigkeiten nennt, fragt, ob die Bischöflichen
und die Presbyterianer wohl dasselbe meinen, wenn sie ihren Glauben
an « eine heilige katholische Kirche » bekennen. Die Bischöflichen
betrachteten die Kirche als die primäre Basis der Autorität in
religiösen Fragen und als den normalen Kanal, durch welchen der
hl. Geist seine göttliche Führung ausübe. Die Frage sei, ob die
Presbyterianer dem zustimmten oder ob sie mehr der protestantischen
Auffassung huldigten. Das genannte Blatt sieht auch Schwierigkeiten
auf seiten der Presbyterianer. Ihr Organ « Presbyterian » bezeichnet
in der Nummer vom 17. Februar den Plan der Union als ein « zweifelhaftes

Wagnis». Ausser der Frage über die Lehre, die die wichtigste
sei, umfasse eine Union mit einer liturgischen und bischöflichen
Kirche noch viel andere Fragen. Die «Living Church» erinnert an einen
Bericht an die Edinburger Konferenz, der festgestellt habe, dass

seit Lausanne keine Union zwischen einer entschieden katholischen
und einer entschieden evangelischen Kirche zustande gekommen
sei. Eine entschieden katholische sei die bischöfliche und eine
entschieden evangelische die presbyterianische Kirche. Trotzdem
erklärt sich das Blatt dafür, dass die Besprechungen fortgesetzt werden.

Der Zusammenschluss der drei methodistischen Kirchen wird
nun Tatsache. Die Methodist Episcopal Church South hat ihre
Zustimmung ebenfalls gegeben. Im Mai wurde in Birmingham
(Alabama) die Generalkonferenz der nördlichen, der südlichen Methodisten

und der methodistischen Protestanten abgehalten. Für die
Union wurden 434, gegen 26 Stimmen abgegeben. Damit wird die
« methodistische Kirche » die stärkste protestantische Gemeinschaft
der U. S. A. mit ungefähr acht Millionen erwachsenen Mitgliedern
und 22 000 Geistlichen. Die Methodisten sind ausserdem in Kanada,
England, Japan, Mexiko und Korea vereinigt.

Noch über andere Unionsbestrebungen wird aus Amerika
berichtet. Vor vier Jahren wurde die Union der evangelischen Synode
von Nordamerika mit der reformierten Kirche beschlossen. Auf
einer gemeinsamen Synode wurde nun dies Jahr in Columbus (Ohio)
die Verfassung beraten und angenommen, die im Jahre 1940 in Kraft
tritt. Eine Annäherung an die Kongregationalisten suchen die



— 181 —

«Disciples of Christ ». Noch in andern Gemeinschaften ist der
Unionsgedanke auf guten Boden gefallen. Der Präsident des Federal
Council der protestantischen Kirchen, Dr. Jones, erklärte auf der
Generalversammlung der Kongregationalisten U. S. A., dass die
protestantischen Kirchen Amerikas heute schon zu 60 vom Hundert
bereit sind, in einer geeinten Kirche aufzugehen. Kirchliche
Absonderung sei heute in den Vereinigten Staaten grundsätzlich
überwunden. « Noch nie zuvor sind die Kraftströme der kirchlichen
Einigungsbewegung so mächtig gewesen wie jetzt. Gewiss erwartet
keiner, dass die Verwirklichung dieser Einheit „in einer Generation"1

durchgeführt werden kann. Der Wiedervereinigung der getrennten
Christenheit stehen noch zu viele Hindernisse entgegen. In welchen
Formen sich der ersehnte Zusammenschluss vollziehen wird, und
wie er überhaupt in Angriff genommen werden soll, kann nur unter
Gottes Führung nach und nach erkannt werden. »

In gleichem Sinne äusserte sich die Evangelical Reformed
Church auf ihrer Generalsynode in Columbus (Ohio). In
unerschütterlichem Glauben an Gottes Führung in der Geschichte
seiner Kirche erklärt die Synode, dass der Ökumenische Rat der
Kirchen, der ausser den protestantischen Kirchen auch die
orthodoxen Kirchen und die altkatholische Kirche umfasst, eine lebendige
Gemeinschaft darstellen wird, wie sie seit der Teilung der Kirchen
in einen westlichen und einen östlichen Zweig seit nahezu tausend
Jahren nicht mehr bestanden hat.

Die kirchliche Einigung der Reformierten Frankreichs. Die
reformierte Kirche in Frankreich zerfiel bis jetzt in vier
Gemeinschaften: die Eglise réformée, die Eglise réformée évangélique, die
Methodisten und die Freikirche. Seit Jahren regte sich der Wunsch
nach einer Einigung dieser verschiedenen Gruppen. Die Synoden
der beiden an erster Stelle genannten Kirchen machten im Jahre 1933
die Anregung, «man möge in gemeinsamem Gehorsam gegen die
oberste Autorität des Wortes Gottes, in gemeinsamem
Glaubensbekenntnis und .gemeinsamer Treue gegen den Auftrag der Kirche
die Fragen der Einigung des Protestantismus in Frankreich prüfen».
Diesem Antrag schlössen sich in den Jahren 1935 und 1936 die
Synoden der beiden andern Gruppen an. Die Vorbereitungen zur
Einigung wurden nun in verschiedenen Kommissionen an die Hand
genommen, um eine einige Kirche zu schaffen, einig im Bekenntnis
des Glaubens, einig in der Verfassung, im Gottesdienst und in der

Verkündigung. Die Formulierung einer gemeinsamen Glaubenserklärung

in Anlehnung an das Bekenntnis des Jahres 1862 mit
dem apostolischen Glaubensbekenntnis stiess auf Schwierigkeiten,
zumal den Geistlichen der Eglise réformée das Zugeständnis in der



— 182 —

Ordinationsverpflichtung gemacht werden musste, «ohne euch an
den Buchstaben der Formulierung (des Bekenntnisses) zu binden,
verkündigt ihr die Botschaft». Dagegen wurden Bedenken laut.
Die von den Kommissionen vorbereiteten Vorlagen wurden von
den einzelnen Synoden geprüft und schliesslich angenommen. Auf
einer gemeinsamen Synode in Lyon vom 25. bis 29. April wurde
die bekenntnismässige Einigung der « Reformierten Kirche Frankreichs

» mit 107 von 110 Stimmen bestätigt. Die neue Kirche zählt
500 Gemeinden in 16 Kirchendistrikten. Die Verfassung beruht auf
der Kirchgemeinde mit einem Kirchenrat, auf Regionalsynoden und
der Nationalsynode. Verschiedene Ausschüsse für Regelung der
Organisation und des Finanzwesens wurden bestellt. Sobald die
Vorschläge ausgearbeitet sind, wird die Nationalsynode darüber
entscheiden.

Rom und die orthodoxe Kirche. Vom 27. April bis 1. Mai
fand in Florenz zur Erinnerung an das Unionskonzil von 1438 eine
Orientalische Woche zur Förderung des Unionsgedankens statt. Ein
im Auftrage des Papstes verfasstes Schreiben des Kardinal-Staatssekretärs

Pacelli an die Versammlung gab der zuversichtlichen
Erwartung des Papstes Ausdruck, dass zu einem Zeitpunkt, den die
göttliche Vorsehung kenne, gewiss die Wiedervereinigung Wirklichkeit

werde. Der Sekretär der Kongregation für die orientalische
Kirche äusserte sich ebenfalls in einem Schreiben, in dem er u. a.

ausführt, gerade vor 500 Jahren habe das Konzil von Florenz
getagt und 1439 die Union mit der Ostkirche beschlossen. In Florenz
nahm die griechische Kirche eine neu umschriebene Formulierung
der wenigen zwischen Rom und dem Osten strittigen Lehren an,
doch scheiterte die bereits beschlossene Union am Widerstand des

griechischen Volkes. Trotzdem hat das Konzil von Florenz grosse
Bedeutung in der Geschichte der Wiedervereinigungsbestrebungen,
denn es zeigt, dass eine Einigung in der Lehre mit der nicht-
unierten Ostkirche durchaus möglich ist; die Erinnerung an das

Konzil, so wünscht Kardinal Tisserant, möge daher die Teilnehmer
an der Florenzer Tagung mit Zuversicht und dem Geiste des
Vertrauens erfüllen, dass einst die Millionen von Christen ausserhalb
der Mutterkirche wieder mit ihr vereint werden können. Die Woche
umfasste u. a. auch feierliche Gottesdienste in allen Riten der mit
Rom vereinigten östlichen Kirchen.

Auf der Tagung wurden folgende Themen behandelt: « Die Tage
des Konzils von Florenz >, die dogmatische Leistung des Konzils von
Florenz, « Der hl. Chrysostomus, der Lehrer der orientalischen
Kirche », « Armenier, Syrer, Kopten und Äthiopier auf dem Konzil
von Florenz», «Die Verehrung der Mutter Gottes im christlichen



— 183 —

Dienst», « Das Konzil von Florenz und die gegenwärtige Bewegung für
den christlichen Orient », «Eucharistie und Einheit der Kirche». Einige
dieser Vorträge sind im 3. Heft der Zeitschrift « L'Oriente Cristiano e

l'Unità della Chiesa » abgedruckt. Die Festschrift enthält die
Beschlüsse des Florentiner Konzils und wichtige Dokumente.

Am 8. Mai hat der Papst durch das Motu Proprio « Sancta Dei
Ecclesiae » die Jurisdiktion für die unierte und römisch-katholische
Kirche im Orient neu geregelt. Seit 1917 unterstanden die Unierten
des Ostens der neu errichteten Kongregation für die orientalische
Kirche und die Lateiner der Propagandakongregation. Durch den
neuen Erlass werden nun auch die Lateiner des Ostens der
Kongregation für die orientalische Kirche unterordnet und die
Jurisdiktion der Propaganda auf die eigentlichen Heidenländer beschränkt.
Vom 1. Juni 1938 an stehen die Gläubigen beider Riten unter
derselben Jurisdiktion, und zwar alle, die in Palästina, Transjordanien,
Ägypten und auf der Sinaihalbinsel; ab 1. Januar 1939 in Griechenland.

Albanien, Bulgarien, Türkei und dem Dodekanes: ab 1. Juni
1939 in Syrien, Irak, Iran und dem Libanon. Für Erythräa und
Nordäthiopien ist dieselbe Regelung für später vorgesehen. Die
Gläubigen der unierten Kirchen ausserhalb der genannten Gebiete
bleiben auch weiterhin der Kongregation für die orientalische Kirche
direkt unterstellt. Die Propagandakongregation wird das Kapital
von Stiftungen, die für Werke in den genannten Ländern bestimmt
sind, der Kongregation für die orientalische Kirche abtreten. In
dem Motu Proprio weist der Papst darauf hin, dass die Kenntnis
der östlichen Kirchen, ihrer Sprachen und Riten unerlässliche
Voraussetzung für jede Einigung sei. Aber Worte und Beteuerungen
seien nicht genug. Die bedrängten Brüder blickten mit ganz
besonderer Aufmerksamkeit auf jene Gläubigen, die das Schisma
bereits überwunden und zur Einheit mit Rom zurückgekehrt seien.

<• Diese Kerntruppen », so fasst der « Osservatore Romano » nach
der « Schönern Zukunft » den Zweck des Motu Proprio zusammen,
« immer mehr auszugestalten, ihre Organisation zu vervollkommnen,
sie immer mehr zu lebendigen und tätigen Zentren zu entwickeln,
die beweisen sollen, wie hoch der Römische Stuhl ihre alten Ruhmestaten

und Ruhmeswerke einschätzt und wie sehr er bestrebt ist, an
ihrer Entwicklung mitzuarbeiten : das ist das mächtigste Mittel, um
die noch fernstehenden Brüder zu der Erkenntnis zu bringen, dass

Rom keineswegs die Absicht hat, den Osten zu latinisieren oder

gar in sich völlig aufzunehmen; der Wunsch Roms ist lediglich der,
die Ostkirche wieder mit sich zu vereinen zur vollen Teilnahme an
dem göttlichen Leben, das ihr von Christus mitgeteilt wurde».

A. K.


	Kirchliche Chronik

