
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Artikel: Die Mongolen und das Christentum : die letzte Blütezeit der
morgenländischen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404140

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


156

Die Mongolen und das Christentum.

Die letzte Blütezeit der morgenländischen Kirchen*).

Während in Europa noch vielfach die durchaus irrige
Meinung vorherrscht, die Zeit der Mongolenherrschaft bedeute für
die Länder, die ihr unterworfen waren, ein vollkommenes
Absterben des geistigen Lebens und des materiellen Wohlstandes,
zeigt eine eingehende Prüfung* der zahlreichen vorhandenen
Quellen, dass im Gegenteil die Verwaltung der mongolischen
Teilherrscher, der Ilchane, für Iran und den Nahen Osten einen
Aufschwung mit sich brachte. Gewiss, es soll nicht geleugnet
werden, dass Tschingiz-Chän ohne jedes Interesse an höherer
Kultur war, dass er unsägliches Leid über den Osten gebracht
hat. Auch Hülägüs Zug nach dem Westen Asiens (1253—1260)
hat gewaltigen Schaden angerichtet und viele Werte zerstört.
Aber das gilt nur für die Zeit kriegerischer Unternehmungen
der Mongolen. Ein Land, das ihrer Herrschaft fest unterstand,
hatte durchaus freie Entwicklungsmöglichkeit in kultureller,
wirtschaftlicher und religiöser Hinsicht.

Für das religiöse Leben der den Mongolen unterworfenen
Völker wurde der Grundsatz Tschingiz-Chäns (gest. 1227) von
weitesttragencler Bedeutung, der vorschrieb, dass die Religionen
dieser Völker nicht angetastet und niemand zu einem bestimmten

Bekenntnisse gezwungen werden dürfe1). Den grössten Vorteil

dieser Duldsamkeit hatte das morgenländische Christentum.
Es befand sich in all seinen Konfessionen damals in einem
kulturellen Aufschwung-, den man als die Zeitspanne der „Syrischen

Renaissance" zu bezeichnen pflegt. Der Umfang seiner
Missionen hatte damals etwa die weiteste räumliche Ausdehnung

*) In den Anmerkungen weisen die eingeklammerten Zahlen hinter
Verfassernamen und dgl. auf die Nummer der Anmerkung hin, in der
der volle Titel des Werkes genannt ist.

0 Easîd od-Dîn: Dschâmec ot-tawârîch (Sammler der Geschichten),
Bd. II (der einzig erschienene), pers. hsgb. von Edgar Blochet, Leiden 1912

(Gibb Memorial Series XVIII, 2), S. 312 f. (Angeführt: Rasîd/Blochet II). —
Gregor Ab vi '1-far a è (das ist der arabische Name des Bar Hebraeus):
Ta°richu muchtas.aru 'd-duwal (Zusammenfassende Geschichte der Eeiche),
arab. hsgb. von Anton S.âlh.ânî, Beirut 1890, S. 459.



— 157 —

angenommen2). Da die Mongolen von der Zeit des arabischen
Einfalls in der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts bis zum heutigen
Tage (von der nicht vergleichbaren Mandatsherrschaft nach
dem Weltkriege abgesehen) die einzige nicht mohammedanische
Macht gewesen sind, die wesentliche Teile Vorderasiens
besessen hat, so musste das Verhältnis des Christentums zu dieser
Herrschaft naturgemäss ein anderes sein, als die Beziehungen
zu muslimischen Regierungen.

Trotz den Vorschriften Tschingiz-Châns konnte das
Verhältnis der mongolischen Chane zu den Weltreligionen der
Völker, über clie sie herrschten, nicht immer das gleiche bleiben.
Obwohl schon seit langer Zeit mongolische Stämme so gut wie
geschlossen nestorianische Christen waren (z. B. die Kärai't),
bildete das Christentum für den Gründer der mongolischen Macht
noch kein politisches Problem, da diese Stämme auf Grund
ihres Bekenntnisses sich nicht als eine besondere Gemeinschaft
politischer Art fühlten. So konnten Tschingiz-Chân und sein

Nachfolger Ögädäi (1227/29—1241) den Christen vom politischen
Standpunkte aus noch gleichgültig gegenüberstehen.

Unter der Regentschaft Törägänäs (1241—1246), der Witwe
Ögädäis, änderten sich die Verhältnisse dadurch, dass nun zum
ersten Male das christliche Abendland in diplomatische
Beziehungen zu den Mongolen trat, wovon unten noch kurz die
Rede sein soll. Der neue Gross-Chân Göjük (1246—1248)
trat zum ersten Male aus der bisher durch die mongolischen
Herrscher beobachteten Zurückhaltung gegenüber den
Weltreligionen heraus, indem er unter dem Einfluss seiner christlichen

Wesire Tschinqai und Qodaq Nojon3) eine lebhafte

2) Vgl. Josef Simon Assemani: De Syris monophysitis dissertatio,
Rom 1730, S. 59-119. — Gregorius Bar Hebr aeus: Këthâbhâ dh 'iqli-
sîstîqî (Kirchengeschichte), syr. hsgb. von Johann Baptist Abbeloos und
Thomas Josef Lamy, Paris und Löwen 1872—1877, Bd. III, Sp. 443, 445, 449

(Angef. : Bar Hebraeus Kirch.g.).
3) Johann von Plano Carpini: Reisebericht (bei Anastasius van

den Wyngaert: Sinica Franciscana, Bd. I, S-3-130 [abgek. Plano Carpini/
Wyngaert]), S. 125. — Dschowaini (Juwayni): Ta°rîch-ë gehângûsâ
(Geschichte des Welteroberers), [Bd. I und II pers. hsgb. Leiden 1912, 1916 von
Mîrzâ Moh.ammäd Qazwînî (Gibb Memorial Series XVI, 1 und 2), Bd. III
hsgb. von E. Denison Ross, London 1931 (James G. Forlong Found X)],
Bd. I, S. 200 und 213. — Malachias: Istorija Mongolov inoka Magakija
(Mongolengeschichte des Mönches M.), russ. übers, hsgb. von Kerope Petrovic

Patkanean, St. Petersburg 1871, S. 18 und S. 80, Anm. 35. — Mîrchônd:
Rouz.ät os.-S.afâ (Garten der Reinheit), Bombay 1849/50, Bd. V, S. 54.



— 158 —

Hinneigung zur Religion des Erlösers bekundete, die ihn
sogar dazu brachte, christliche Priester ausbilden zu lassen4).
Kann es da wunder nehmen, dass aus allen muslimischen
Ländern und sogar aus Russland Christen an seinem Hofe
zusammenströmten ?5)

Diese Haltung Göjüks hatte gewichtige Folgen. Obschon
sein Nachfolger Möngke (1251/52—1259) innerlich den Religionen
gleichgültig* gegenüberstand, konnte er, der zahlreiche christliche

Frauen und Kinder hatte6), den Einfluss des Christentums
nicht mehr zurückdrängen, ohne freilich gegen die andern
Religionen aktiv vorgehen zu können. Er erneuert vielmehr die
von Tschingiz-Chän gewährte Steuerfreiheit für die Geistlichen,
von der er nur die jüdischen Rabbiner ausnimmt7). Ebenso
lässt er die Priester aller Bekenntnisse für sich beten8) und
besucht sowohl christliche9) als auch mohammedanische10)
Gottesdienste. Freilich behalten die heimischen Schamanen unter ihm
noch ihre Vorzugsstellung wenigstens insofern, als sie ihre Wohnung

zunächst dem Zelte des Herrschers aufschlagen dürfen11).
Diese Gleichmässigkeit der Duldung hat verschiedene Vertreter
der einzelnen Bekenntnisse veranlasst, den Herrscher für sich
in Anspruch zu nehmen12). Wie leicht das auch für Personen,
die am Hofe (in der „Horde") lebten, möglich war, zeigt eine
Bemerkung des Gesandten Wilhelm von Rubruck13), eines
niederdeutschen Franziskaners, dem wir einen besonders an-

4) Dschowainî (3) I 214; Mîrchônd (3) V 54.

5) Ebda.; ferner: Rasîd/Blochet (1) II 249. — Bar Hebr aeus:
Makhtëbhanûth zabhnê („Chronicon Syriacum"), (syr.) hsgb. von Paul Bed-
jan, Paris 1890, S. 481.

6) Wilhelm von Rubruck : Reisebeschreibung (lat. Text bei Wyngaert,
wie Anm. 3, S. 147-332 [abgek. Rubruck/Wyngaert]), S. 259, 263 f., 272.

') Dschowainî (3) III 30 f. ; Rasìd/BIochet (1) II 312 f. ; Bar Hebraeus
syr. (5) 489; Mîrchônd (3) V 56. — Kcart°velos cchovreba (Georgiens
Leben), [georg. hsgb. von Marie Félicité Brosset, Teil I, St. Petersburg 1849],
I 387, Z. 16-19.

8) Rubruck/Wyngaert (6) 256, 262.
9) Ebda. 259.
10) Dschowainî (3) III 31 f. ; Rasîd/Blochet (1) II 314.

u) Plano Carpini/Wyngaert (3) 43.
12) Für die Christen z.B. der Armenier Stefan Orbelian: Histoire

de la Siounie, frz. übers, hsgb. von Marie Félicité Brosset, St. Petersburg
1864, S. 132. — Für die Mohammedaner : Dschûzèânî: T.abaqât-S Nâs.erî
([Geschichts-]Zeitspannen für [einen Herrscher] Nâs.er), pers. hsgb. von
William Nassau Lees, Kalkutta 1864, S. 411.

13) Rubruck/Wyngaert 256.



— 159 —

schaulichen Bericht des Lebens und gerade der religiösen
Verhältnisse am Hofe Möngkes verdanken.

Inzwischen hatte die erste Berührung der Mongolen mit
dem christlichen Nahen Osten stattgefunden. Der erste Vorstoss
unter Tschingiz-Chän (1219—1224) war an diesen Gebieten noch

verhältnismässig spurlos vorbeigegangen. Erst in den Jahren
1242—1244 wurde der Kaukasus den Mongolen Untertan, und
der seldschukische Sultan von Kleinasien (Rum) musste sich
nach der verlorenen Schlacht von Ikonion (Konya) ebenfalls
der Macht des Gross-Chäns beugen. Jahrhunderte lang hatten
die christlichen Armenier und Georgier sich wider den Ansturm
der „Ungläubigen" gehalten: Nun bot sich ihnen die Möglichkeit,

gegen ihre alten Feinde sich mit einer nicht-muslimischen
Grossmacht zu verbinden. Was war da natürlicher, als dass

der König von Kleinarmenien (in Kilikien), Hethum I. aus dem
Hause der Rubeniden, sich der Fahne der Mongolen anschloss14)?
Bei den Georgiern, deren bisher unabhängiges Reich jetzt gerade
unter der Königin T'amar (1184—1212) eine Zeit höchster Blüte
erlebt hatte, bedurfte es erst mehrerer Kämpfe und der
Niederschlagung verschiedener Verschwörungen15), bis das
kriegsgewohnte Bergvolk sich der Herrschaft der Neuankömmlinge
unterwarf. Dann aber gehörten die georgischen Heere in den

Kämpfen wider die Muslime zu den hervorragendsten Truppen,
die das Heer der Mongolen zählte, und ihnen war es erlaubt,
im Kampfe sich ein Kreuz vorantragen zu lassen16). Ihre
Chroniken gehören denn auch zu den objektivsten Berichten,
die wir über die Mongolen besitzen17).

Da bei den Kämpfen im Kaukasus unter dem Druck
persischer Ratgeber der mongolischen Feldherren verschiedentlich
Übergriffe gegen die christliche Bevölkerung vorgekommen
waren, Avurde dem Heere ein syrischer Geistlicher, Simeon
Rabbân Ata, der es als Arzt am Plofe zu grossem Ansehen ge-

14) Zyriak 432 (Zyriak von Gäncä [Giragos Kandzagec°i], hsgb.
von Edouard Dulaurier u. d. T.: Les Mongols d'après les historiens
arméniens, in : Journal Asiatique, 5. Reihe, Bd. XI (1858), S. 192-255,426-473,479-508).

15) Vgl. z. B. Kcartcvelos cchovreba (7) I 424.

16) Georg P achy meres: Michael und Andronikos Palaiologos [griech.
hsgb. von Immanuel Bekker, 2 Bände, Bonn 1835], II 457.

17) Vgl. Kcartcvelos cchovreba passim und Ivane Dzavachisvili
(Dzavachov): Ob odnom anonimnom gruzinskom istorikë XIV vëka (Über
einen anonymen georgischen Geschichtsschreiber des 14. Jahrhunderts) [in :

Izv. Akademii Nauk Rossii, 6. Reihe, Bd. XI (1917), S. 1483-1486], S. 1484.



— 160 —

bracht hatte18), beigegeben, der auf die Innehaltung der
staatlichen Duldungsvorschriften sehen musste und sich um die
Christen der dortigen Gegend die grössten Verdienste erworben
hat. Er ermöglichte Kirchenbauten und öffentlichen Gottesdienst
für seine Glaubensbrüder19); ihm verdankte der armenische
Katholikos Nerses III. (1235—1261/62) die Möglichkeit, endlich
wieder eine Inspektionsreise durch seine Diözese machen zu
können20). Noch lange stand er bei Hofe in Gunst, und auch
bei Verhandlungen mit dem Abendlande hat er eine bedeutsame
Rolle gespielt21). All das war erst ein Anfang, der freilich zu
den schönsten Hoffnungen berechtigte.

In dem Augenblicke, in dem (1253) Hülägü seinen Vorstoss
nach dem Nahen Osten unternahm, musste sich die Einstellung
der Staatsgewalt zum Christentum ändern. Hier, im vorderen
Orient, bestanden allerorts grosse, geschlossen organisierte
christliche Gemeinden, die eine derartige Rolle spielten, dass

ihre Einstellung in politischer Hinsicht nicht gleichgültig bleiben
konnte. Freilich stellte das Christentum schon lange Jahrhunderte

hindurch keine Einheit mehr dar; seit den christologischen
Auseinandersetzungen im 5. und 6. Jahrhundert bestanden hier die
beiden grossen christlichen Nationalkirchen der monophysitischen
Jakobiten (Westsyrer) und der Nestorianer (Ostsyrer mit Gemeinden

bis in die Mongolei und nach China hin). Beide Kirchen
hatten unter dem Drucke jahrhundertelanger mohammedanischer
Herrschaft damals ihre frühere Gegnerschaft weitgehend
eingestellt. Wir finden zahlreiche recht erfreuliche Beweise einer
Zusammenarbeit und gegenseitigen Unterstützung. Dadurch und
durch die Tatsache, dass sie nicht versuchten, sich am Hofe
des Herrschers gegenseitig den Rang abzulaufen, boten sie

ls) Bar Hebraeus Kirchengeschichte (2) II 761. — Matthaeus Pari-
siensis: Chronica Maiora [6 Bände, lat. hsgb. von H. R. Luard, London
1882], VI (Add.) 115. — Abel Rémusat: Mémoire sur les relations
politiques des princes chrétiens avec les Empereures Mongols [in:
Mémoire de l'académie des inscriptions, Bd. VI (1822), S. 396-469; VII (1824),
S. 335-438], VI 413 f.

") Malachias (3) 12; Zyriak (14) 254; V art an: Vaeobséaja istorija
(Allg. Geschichte) [russ. übers, hsgb. von Nikita Osipovic Émin, Moskau
1861], 284 f.

20) Zyriak (14) 439 f.
21) Vgl. dazu: Paul Pelli ot: Les Mongols et la Papauté [in: Revue

de l'Or. Chr., 3. Reihe, Bd. XXIII (1922/23), S. 1-30 (a) ; Bd. XXIV (1924),
S. 225-235 (b); Bd. XXVIII (1931/32), S. 3-84 (c)], b 225-230.



— 161 —

den Mongolen keinen Anlass, sie verschieden zu behandeln.
Vielmehr konnte schon der Gross-Chân Göjük König Ludwig IX.
von Frankreich (1226—1270) in einem Schreiben auffordern,
zwischen den einzelnen christlichen Bekenntnissen keinen
Unterschied der Behandlung eintreten zu lassen und sich so nach
seinem Vorbild zu richten22). Dieser Umstand ermöglicht auch
dem Betrachter der geschichtlichen Entwicklung, die Einstellung
des Mongolentums zum Christentum einheitlich, ohne gesonderte
Untersuchung über die einzelnen christlichen Bekenntnisse, zu
verfolgen.

Während Hülägüs Vormarsch waren es lauter mohammedanische

Staaten, die sich den Mongolen entgegenstellten: Die
schreckenerregende Sekte der Assassinen, die Chalifen in Bagdad,
die ajjubidischen Kleinstaaten im Norden des Zweistromlandes
und Syriens. Da der letzte islamisch geleitete Machtstaat, mit
dem die Mongolen zusammenstiessen, Ägypten, das damals auch
den grössten Teil Syriens besass, nie besiegt werden konnte,
blieb im Westen des Ilchän-Reiches (Ilchäne sind die mongolischen

Teilherrscher Persiens, die dem Namen nach dem Gross-
Chân Qubilai und seinen Nachfolgern in Peking unterstanden,
praktisch und seit 1295 auch theoretisch aber ganz
unabhängig von ihnen waren) immer ein mohammedanischer
Staat der Hauptgegner der Mongolen. Was war da natürlicher,
als dass die Mongolen in den Christen ihre Bundesgenossen
sahen und sie auch als Gegengewicht gegen die vielfach zum
islamischen Ägypten hinneigenden Mohammedaner betrachteten,
was war für die Christen gegebener, als sich gegen ihre alten
Gegner, die Muslime, mit den mohammedanerfeindlichen
Mongolen zu verbinden Welche Freiheiten sie erwarteten, hatten
die Christen an dem Verhalten der Mongolen im Kaukasus
schon gesehen. Dazu kam für die Ilchane noch der Wunsch,
bei ihren Unternehmen gegen Ägypten den andern Gegner
dieses Staates, das christliche Abendland, zu gewinnen. Hier
empfand man in der breiten Öffentlichkeit die christliche Oi-
kumene noch weit stärker, als das heute in vielen Kreisen der
Fall ist, und so war ein Entgegenkommen der Mongolen gegen
die christlichen Glaubensbrüder die unabdingbare Voraussetzung
für eine Gewinnung des Abendlandes zu einem gemeinsamen

22) Achatius Batton: Wilhelm von Rubruck, Münster i. W. 1921

(Franziskanische Studien, Beiheft 6), S. 12

Internat, kirchl. Zeitschrift Heft 3, 1938. 11



— 162 —

Unternehmen gegen den Staat am Nil. Freilich ist es nie dazu
gekommen; aber da sich die Zukunft nicht voraussehen liess,
mussten die Mongolen mindestens die Grundlage für ein
Zusammengehen schaffen. Jetzt war also die Duldung des
Christentums nicht mehr eine Sache der religiösen Gleichgültigkeit,
wie unter Tschingiz-Chân, Ogädäi oder Möngke, oder der
persönlichen Zuneigung, wie unter Göjük; nunmehr war es ein
innen- und aussenpolitisch bedingtes Bündnis zweier Mächte,
das das gegenseitige Verhältnis von Kirche und Staat regelte,
und dieses Bündnis hat sich lange Jahrzehnte hindurch als
dauerhaft und für beide Teile vorteilhaft erwiesen.

Als Hethum I. von Kleinarmenien nach zehnjährigem Bündnis

1254/55 an den Hof des Gross-Châns kam, hatte dieser ihm
die erbetene Steuerfreiheit für die christliche Kirche seines
Landes gewährt23), und als Hülägü am 10. Februar 1258 mit
der Eroberung Bagdads und der Zerstörung des Chalifats einen
jahrhundertealten Wunschtraum der Christenheit erfüllt hatte,
konnte clie praktische Zusammenarbeit mit dem Christentum
einsetzen. Wie dem Christentum im Nahen Osten beim
Vormarsche Hülägüs zu Mute war, als ihn sein Bruder, der Gross-
Chân Möngke, zur Eroberung des „Westens" von Mittelasien
aussandte, könnten wir uns auch dann vorstellen, wenn wir
nicht durch die Überlieferung wussten, dass 1256 die Gegner
des nestorianischen Geistlichen Mâr(j) Den.hâ seine Erhebung
zum Katholikos (die der Chalif bestätigen musste) dadurch
verhinderten, dass sie ihm geheimes Einverständnis mit den
Mongolen vorwarfen24), wenn wir nicht läsen, dass der letzte Chalif
al-Musta's.im (1242—1258), als dann die Mongolen vor Bagdads
Toren standen, dadurch bessere Bedingungen der Übergabe zu
erhalten hoffte, dass er den nestorianischen Katholikos zum
Mitglied der Gesandtschaft an Hülägü ernannte25). Die Christen
wussten, wie der neue Herrscher zu ihnen stand : Als die
Mongolen in Bagdad einrückten, versammelten sich die Nestorianer
unter dem Schutze ihres Katholikos in der Kirche, und ihnen

23) Haytonus: Flos Historiarum Terrae Orientis [in: Ree. des histoires
des croisades, Doc. arm., Bd. II, Paris 1906], S. 297. — Zyriak (14) 467.

a4) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 423 f.
2lj) Rasîd od-Dîn: Histoire des Mongols de la Perse [pers. hsgb. von

Marc Etienne Quatremère, Bd. I (der einzig erschienene, die Zeit Hülägüs),
Paris 1836], I 282 (abgek. Rasîd/Quatremère).



— 163 —

geschah nichts26), während trotz eines anders lautenden
Versprechens zahlreiche Mohammedaner (und wohl auch einige
Christen, die sich nicht in die Kirchen geflüchtet hatten, da sie
ausserhalb bei dem allgemeinen Morden keinen Schutz finden
konnten) umkamen27]. Die Bekenner Christi sind in ihrem
Vertrauen auf Hülägü und seine christliche Gemahlin Doquz Châtûn
nicht getäuscht worden.

Nun war der Bann gebrochen : Nach der Eroberung von
Damaskus 1260 zogen die Christen unter Vorantragung eines
Kreuzes durch die Stadt und veranstalteten Freudenkundgebungen

über die Einnahme durch die Mongolen28). Jedermann
wusste jetzt, wie das Verhältnis der Mongolen und der Christen
beschaffen war. Das war für die Christen nicht immer ein Vorteil.

Schon 1231 war es bei dem Herannahen einer mongolischen
Abteilung in Amida (Dijâr Bakr) zu christenfeindlichen
Ausschreitungen seitens der Mohammedaner gekommen29), und
überall, wo nun die Mohammedaner wieder zur Macht kamen,
rächten sie sich an den Christen, so 1258 bei einem Überfall
zersprengter Heeresteile des Chalifen auf Bagdad30), so nach
der Wiedereroberung Damaskus durch die Ägypter (1260/61)31)
und so noch 1277 der ägyptische Sultan Baibars (1260—1277),
ein überaus tatkräftiger Herrscher, in Kleinasien32). Was
machte der Ilchan Abaqa, Hülägüs Nachfolger (s. unten),
dagegen? Er trieb die Mohammedaner der kleinasiatischen Stadt
Qaisârîje (Kaysari) zu Paaren, weil sie den Einzug des Baibars
in ihre Stadt begrüsst!33)

Hülägü war zwar selbst Buddhist oder doch dieser Religion
verbunden; trotzdem nahm er auch am innerkirchlichen Leben
der Christen eifrigen Anteil, eine Haltung, die ihm durch das

26) Bar Hebraeus syr. (5) 491, 509; Abu i-farag (1) 461; Malachias (3)
33; Zyriak (14) 491; Vartan (19) 291.

27) Rasîd/Quatremère (25) I 282.

28) Mufad.d.al ibn Abî '1-fad.â'il: Histoire des Sultans Mamlouks
[arab. hss*b. von Edgar Blochet in: Patrologia Orientalis, Bd. XII (1919),
S. 343-550; XIV (1920), S. 373-672; XX (1928), S. 1-270], III 37.

29) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 405.

30) Dschûztânî (12) 433.

31) Maqrîzî: Histoire des Sultans Mamlouks de l'Egypte [hsgb. von
Marc Etienne Quatremère, Paris 1837-1845; abgek. Maqrîzî/Quatremère], I,
1, 98 und 108.

32) Mufad.d.al (28) II 431.

33) Maqrîzî/Quatremère (31) I, 2, S. 145; Mufad.d.al (28) II 436.



— 164 —

Vorbild seines Bruders, des Gross-Châns Qubilai, erleichtert
wurde, dem er zeitlebens eng verbunden blieb und der, ebenfalls

Buddhist, die gleiche Stellung wahrte und gleichfalls
mohammedanerfeindlich war34). Hülägü besuchte zusammen mit
seiner Gemahlin Doquz-Châtûn christliche Gottesdienste35),
verkehrte viel mit christlichen Geistlichen der verschiedenen
Bekenntnisse36) und machte zahlreiche Stiftungen37).

Dieses nahe Verhältnis des mongolischen Ilchans hatte
aber eine Folge, die für das Christentum nicht sehr erfreulich
war: Hülägü kam allmählich in die Rolle eines Beschützers
und Patrons der christlichen Kirchen. Dass das so kommen
konnte, lag viel weniger an der eben berührten Stellung eines
Gönners und Förderers, die der Uchan innehatte, als vielmehr
an einem höchst bedauerlichen Mangel an innerer Haltung38)
und vor allem an Kirchenzucht. Es kam damals vor, dass man
vom jakobitischen Primas (Maphrëjânâ) des Ostens beim Eintritt

in ein Kloster clic demütigendsten Zeremonien verlangte
und ihn während der heiligen Messe verspottete39;. Das war
noch lange nichts gegenüber der Tatsache, dass ein allerdings
in zwiespältiger Wahl erhobener jakobitischer Patriarch,
Dionysos, 1261 am Altar ermordet wurde und Hülägü zum
Eingreifen gezwungen war, der rücksichtsvollerweise einen Christen

mit der Untersuchung beauftragte40).
Am schädlichsten waren aber die häufigen Doppelwahlen,

die dem Staate am meisten die Möglichkeit eines Eingriffes
boten. Schon muslimischen Herrschern gegenüber hatte man
sich nicht gescheut, ihre Entscheidung in solchen Fällen
anzurufen41), wobei das Geld eine wesentliche Rolle spielte.

Dieser unwürdige Zustand gegenseitiger Quertreiberei dauerte

auch unter Hülägü fort, wenn auch nunmehr von Bestechung
nicht mehr die Rede ist, wobei es allerdings mir nicht ganz
sicher erscheint, ob nicht nur die zarte Rücksichtnahme des

34) Vgl. z. B. Bar Hebraeus syr. (5) 514.
35) Tas'îthâ dhé-Mâr(j) J(h)abhalàhâ (Lebenslauf des Katholikos

J(h)abhalâhâ III.) syr. hsgb. v. Paul Bedjan, Paris 1895, S. 90 f.
36) Vartan (19) 301 f.
37) Vgl. z.B. Taa'îthâ (35) 33, 114; K'artVelos cchovreba (7) I 380.
38) Vgl. z. B. Rubruck/Wyngaert (6) 237, 285.
39) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 419, 421.
10) Ebda. II 741, 755.
41) Vgl. z. B. ebda. II 647, 667, 707, 711—721, III 423 f.



— 165 —

Bar Hebraeus auf die mongolische Staatsgewalt, der er
unterstand, uns derartiges verschweigt, besonders wo er selbst nach
dem Tode des Patriarchen Johannes bar Macdanî 1263 die
Wahl des Bischofs Theodor von Qûphlîdhâ verhindert und die
Ernennung des Gegenkandidaten Ignaz III. (zusammen mit
andern) durchgesetzt hat, den Hülägü empfing und ihm eine
Einsetzungsurkunde (Jarlyq) verlieh42). Indes, auch solche
Urkunden waren nicht immer ganz sicher : Wenn es ging, tat man
dem Patriarchen Johannes bar Ma'danî nach, der sich 1261 auch
mit dem näher sitzenden rûm-seldschukischen Sultan von
Ikonion ins Benehmen gesetzt43) und sich also doppelt gesichert
hatte. Auch kümmerte sich ein neuer Ilchan nicht immer um
die Bestätigungsurkunde seines Vorgängers: 1283 verlieh der
Ilchan Ah.mäd dem Gegenpatriarchen der Jakobiten, Ignaz IV.,
einen Jarlyq, obschon auch der rechtmässige Patriarch ein
solches Schreiben von Ah.mäds Vorgänger Abaqa aufweisen
konnte44). Dass den damaligen morgenländischen Christen das
Gefährliche und Entwürdigende ihres Handelns zum Bewusstsein

gekommen wäre, ist nur ganz selten der Fall gewesen :

Für das Jahr 1268 behauptet Bar Hebraeus von sich selbst,
er habe in seiner Eigenschaft als jakobitischer Primas des

Ostens den Patriarchen Ignaz III. — vergebens — davor
gewarnt, sich wegen innerkirchlicher Streitigkeiten an die „Hunnen

und Barbaren" zu wenden45). Wer würde sich wundern,
wenn Hülägü sich nun nicht berechtigt gefühlt hätte, seinerseits

in die kirchlichen Angelegenheiten einzugreifen und etwa
clem oben erwähnten Simeon Rabbân Ata von sich aus ein
Kloster zuzuweisen ?46).

So war das Christentum weitgehend von den Mongolen
abhängig und innig mit ihnen verbunden. Das hatte
selbstredend nicht nur Nachteile, wie die eben geschilderten ; den

Zeitgenossen sind die Vorteile gewiss viel grösser erschienen
als die Schattenseiten, die ihnen kaum zum Bewusstsein kamen.
Die Mongolen griffen auch zur Verteidigung christlicher
Belange in das öffentliche Leben ein : 1260 waren angeblich

2) Ebda. II 755—761.
3) Ebda. II 743.
4) Ebda. II 779.
5) Ebda. III 439—441.
6) Ebda. II 763.



— 166 —

junge Christen zwangsweise zum Islam bekehrt worden. Auf
die Beschwerde der Gemeinde liess der mongolische Beamte
sie auffordern, zum Christentum zurückzukehren, und als sie
es (vielleicht aus Furcht vor den Muslimen, da der Koran Abfall

vom Islam bei Todesstrafe verbietet) ablehnten, liess er
sie — sehr zum Missbehagen der Mohammedaner — hinrichten.
Wie aussichtslos selbst Berke, der Chan der Goldenen Horde
des Qypöaq (im heutigen Südrussland), der als erster
mongolischer Herrscher zum Islam übergetreten war47), eine
Beschwerde auf gesetzlichem Wege bei der allgemein bekannten
Christenfreundlichkeit der mongolischen Behörden hielt, zeigt
sein Ratschlag, sich durch einen gewaltsamen Überfall auf die
christliche Gemeinde — und nur durch einen solchen — zu
rächen48). Das ist kein Einzelfall : Als 1274 ein Mönch wegen
einer Frau zum Islam übergetreten war, liess der Statthalter
von Mossul ihn ergreifen und wurde nur durch einen Auflauf
der muslimischen Bevölkerung zu dessen Herausgabe
veranlasst49). Ob der Statthalter selbst Christ wrar, wissen wir
nicht; nur so viel ist bekannt, dass es christliche Statthalter
in Mossul gab50). Auch hier bestand die Rache der Muslime
nicht in einer Beschwerde, sondern in der Störung einer
Prozession trotz mongolischen Schutzes51), der daraufhin so
verstärkt wurde, dass ein zweiter Überfall nicht mehr gelang52).

An all dem Umschwung, der in diesen Jahren vor sich
gegangen war, ist allein Hülägü schuld gewesen : Die christlichen

Kirchen vergalten es ihm durch den Segen ihrer
Oberhäupter53) und durch ein ehrendes Andenken. Allerdings hielten

sie für aufrichtige Zuneigung, was beim Ilchan nur Politik
war. Selbst der kluge Bar Hebraeus, der nach Anton Baum-

47) Vgl. Wladimir, Freiherr von Tiesenhausen: Sbornik materia-
lov otnosjascichsja k istorii Zolotoj Ordy (Sammlung [arabischer] Materialien

zur Geschichte der Goldenen Horde), Band I (der einzig erschienene),
St. Petersburg 1884, S. 77 (nach der Lebensbeschreibung des ägyptischen
Sultans Baibars), S. 201 (nach adh-Dhahabî) und sonst oft.

4S) Dschûzgânî (12) 448. — Ob man freilich dem Berichte dieses
überzeugten Muslims in allem trauen darf, ist fraglich.

49) Bar Hebraeus syr. (5) 528.
50) Al-'Umarî/Quatremère 321 (Das ist: Q.: Notice de l'ouvrage qui

a pour titre: Mesalek alabsar in : Notices et extraites des Man. de la
Bibl. du Roi Bd. XIII [Paris 1838], S. 151—384). — Bar Hebraeus 525, 554.

51) Bar Hebraeus syr. (5) 529.
52) Ebda. 549 f.
5S) Vartan (19) 293.



— 167 —

starks Worten seine syrischen Zeitgenossen um Haupteslänge
überragte54), hat Hülägü beim Empfang des jakobitischen
Patriarchen Ignaz III. folgende Worte in den Mund gelegt :

„Aus eurem Volke kamen heilige Männer zu unserem Vater
(d. h. Vorfahren) Tschingiz-Chân Sie lehrten ihn die
Furcht Gottes und gerechte Gesetze"55). Wie weit war doch
der syrische Primas von einer wirklichen Erkenntnis der
Beweggründe der mongolischen Einstellung zum Christentum
entfernt

Immerhin, in den letzten Jahren war die christliche Kirche

aus einer leidenden zu einer siegreichen geworden, und
so konnte Doquz Châtûn nach dem Tode des Herrschers am
8. Februar 1265 an die Vertreter der christlichen Kirchen
herantreten, um sie aufzufordern, für ihren Gemahl eine Seelenmesse

zu lesen. Die Armenier lehnten das Ansinnen ab, da Hülägü
Ungläubiger war, nur die Syrer (gemeint sind wohl die
nestorianischen Glaubensgenossen Doquz Châtûns) beteten zum Herrn
der Welten für das Seelenheil des Abgeschiedenen56), sie, die
selbst beim Gedenken an den viel gleichgültigeren Möngke
wünschten, dass Gott seine Seele unter die Pleiligen versetzen
möge67).

Hülägüs Nachfolger Abaqa (1265—1282) veränderte die
Haltung des Staates zum Christentum kaum, wenn auch seine
christliche Gemahlin Maria, als natürliche Tochter Kaiser
Michaels VIII. von Konstantinopel (1261—1282) meist „Despoina"
(Despina Châtûn) genannt58), längst nicht den Einfluss besass,
wie Doquz Châtûn, die noch kurz vor ihrem Tode (August
1265) die Bestätigung des neuen nestorianischen Katholikos
Denh.ä IL durchsetzen konnte59). Abaqa ging über Hülägü,
seinen Vater, insofern hinaus, als er sogar Münzen mit der
christlichen Aufschrift: „Im Namen des Vaters, und des Sohnes

54) Vgl. über ihn: Theodor Nöldeke: Orientalische Skizzen, Berlin
1892, S. 250—274. — Anton Baumstark: Geschichte der syrischen
Literatur, Bonn 1922, S. 312-320.

55) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) II 755.

56) Vartan (19) 308.
57) Tas'îthâ (35) 117.
68) Pachymeres (16) I 174f. — Dazu vgl. aber Franz Dölger:

Regesten der Kaiserurkunden des Ostrom. Reiches von 565—1453, 3. Teil
(1204-1283), München 1932, S. 47, Nr. 1932.

59) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 439.



— 168 —

und des Heiligen Geistes" prägen liess60). Der freien Religionsübung

seiner Gemahlin legte er keine Hindernisse in den Weg :

Sie durfte eine tragbare Kapelle mit in die Ehe bringen61) und
zur Ausmalung der rechtgläubigen Kirche in Tabriz Maler aus
Konstantinopel kommen lassen, die nachher freilich auch Bar
Hebraeus beschäftigte62).

Daneben floss das Leben der Christen in den nächsten
Jahren äusserlich ziemlich ruhig dahin. Die Tatsache, dass

Abaqa an dem innerkirchlichen Leben weniger Anteil nahm
als sein Vater — wenn er auch gelegentlich, wie Ostern 1282
in Hamadân63), ihren Festen beiwohnte, — verminderte jedoch
die Hoffnung der Christen, dass er sich zur Religion des Kreuzes

bekennen werde. Dass die morgenländischen Christen zu
dieser Hoffnung berechtigt waren, zeigt die Tatsache, class

sehr wahrscheinlich der Ilchan Ah.mäd64), sicher aber Ölgäitü
in ihrer Jugend65) — beide unter dem Namen Nikolaus —¦

Christen gewesen sind.
Im Jahre 1281 bot sich der nestorianischen Kirche eine

treffliche Gelegenheit, ihren Einfluss auf die mongolische
Herrenschicht neu zu beleben. Der Gross-Chân Qubilai hatte einen
jungen nestorianischen Mönch namens Markus, einen geborenen
Mongolen, zusammen mit seinem Lehrer Bar S.aumâ auf die
Wallfahrt geschickt66). Da sie ihre Reise von Ostasien nicht
bis Jerusalem fortsetzen konnten, mussten beide im Zweistromlande

warten, und der Katholikos Denh.â IL benützte die
Gelegenheit, den 34 jährigen Markus zum Patriarchen für die
nestorianischen Gemeinden Nord-Chinas zu weihen. Gleich darauf
entschlief Denh.â IL, und der Patriarch für Nord-China, der

60) Meh.med Mtibârek: Meskûkât-i qadîme-i islâmîje qataloghu
(Katalog der alten islamischen Münzen [im Museum in Konstantinopel]),
Bd. III, Konstantinopel 1900/01, Nr. 34, S. 33.

61) Pachymeres (16) I 174.
62) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 461 f.
63) Abu 1-faraf (1) 505.
64) Haytonus (23) 185, — Abu '1-fid.â: Annales Moslemici, arab. hsgb.

v. Johann Jakob Reiske, Kopenhagen 1792, Bd. V, S. 62.
66) Vgl. das Schreiben des Papstes Nikolaus IV. (1288—1292) an Ar-

ghün vom 21. August 1291 und an seine Gemahlin vom 15. August 1291 :

Lucas Wadding: Annales Ordinis Minorum, Rom 1731, Bd. V, S. 255
und 256; Johann Lorenz von Mo s heim: Historia Tartarorum ecclesiastica
(nur auf die Beziehungen zum Abendlande eingestellt), Helmstedt 1741,
Anhang Nr. 36, S. 99—102 und Nr. 37, S. 101 f.

66) Tas'îthâ (35) 42 ff.; Bar Hebraeus Kirchengeschichte (2) III 451.



— 169 —

Mongole Markus, wurde zum Katholikos gewählt und nannte
sich J(h)abhalähä III.; denn „ausser ihm kannte niemand
Sitte und Sprache des herrschenden Volkes der Mongolen"67).

Abaqa empfing seinen kirchlich so hoch gestellten Landsmann,

dessen Bildung verhältnismässig gering und dessen Kenntnis

des Syrischen und Arabischen nur mangelhaft war, mit
grossem Entgegenkommen und bestätigte ihn sogleich in seiner
Würde68). Der Ilchan wünschte ihm eine glückliche Verwaltung;
angeblich liess sich sogar seine Familie vor ihm auf die Knie
nieder69). Die Wahl eines Mongolen war ein bedeutsames
Ereignis und ein geschickter Schachzug der Nestorianer. Während
seiner langen Regierungszeit (1281—1317), in der er acht II-
chane erlebte, hat er mannigfaches Leid von seinen Glaubensbrüdern

abwenden können, da er als Mongole viel eher Zutritt
zum Hofe hatte und davon auch reichlich Gebrauch machte.
In seine Heimat ist er freilich nie zurückgekehrt.

Im Jahre 1282 ist Abaqa gestorben und ihm sein Bruder
Ah.mäd (eigentlich Täküdär) nachgefolgt (1282—1284). Damit
trat ein lange befürchtetes Ereignis ein: Der Ilchan schloss
sich der mohammedanischen Religion an, der die Mehrzahl
seiner Untertanen angehörte. Er war bestrebt, Kirchen in
Moscheen zu verwandeln70) und schloss mit dem bisherigen
Todfeinde des ilchanischen Staates, Ägypten, ein Bündnis, um schon
damit den Gegensatz zu seines Bruders Politik kundzutun.
Freilich wissen wir nicht, ob er ein Bündnis mit Ägypten
schloss, weil er ein Muslim war, oder ob er Muslim wurde, um
mit dem Staate am Nil in ein Einverständnis zu kommen. Bei
dem Vorrang der Politik im mongolischen Iran ist beides möglich.

Trotz der Tatsache, dass sein Islam verhältnismässig
tolerant war — Bar Hebraeus hebt dies ausdrücklich hervor71) —
stiess er durch seinen Übertritt bei seinen Grossen und beim
Gross-Chan Qubilai auf Widerspruch72), und so fiel es seinem
Neffen Arghûn, Abaqas Sohn, nicht schwer, ihn zu stürzen und
selbst die Herrschaft anzutreten (1284—1291). Arghûn war

6') Tas'îthâ (35) 33 f.
G8) Ebda. 35 f.; M. Siouffi: Notice sur un patriarche nestorien [in :

Journal Asiatique, 7. Reihe, Bd. 17 (1891), S. 89—96], S. 92.

69) Siouffi (68) 93.

,0) Haytonus (23) 312 f.

'0 Bar Hebraeus syr. (5) 548 ; Abu '1-farag (1) 506.
72) Vgl. Haytonus (23) 185.



— 170 —

Buddhist, wie seine Vorfahren, und so war nach kurzer
Unterbrechung* wieder der alte Zustand des Bündnisses zwischen
Herrschern und Christentum — die Mohammedaner waren
stets besonders ingrimmige Feinde des Buddhismus — hergestellt.

Arghûn empfing 1285 J(h)abhalähä III. aufs freundlichste
und liess sich neben seinem Zelt eine nestorianische Kapelle
errichten, in der häufig die Glocken läuteten73), was in Ländern

mit muslimischer Verwaltung streng untersagt ist. Sein
Gesandter nach Europa, Biscarello, berichtet74), er habe auch
an christlichen Gottesdiensten teilgenommen, eine Behauptung,
clie zu Propagandazwecken verbreitet worden sein kann, die
aber nicht unwahr zu sein braucht. Dass er bei der Behandlung

der Christen weitgehend auch an die Aussenpolitik dachte,

zeigt die Tatsache, dass er die Freiheit der Christen von
der unter Mohammedanern festgesetzten Sondersteuer (gizja) in
einem besonderen Schreiben dem Abendlande mitteilen lässt75).

Gleich darauf sandte er den oben genannten Bar S.aumâ zum
Papste sowie nach Frankreich und England. Von dessen Reise
besitzen wir einen interessanten Bericht in syrischer Sprache.
Mit der aussenpolitischen Absicht der Wiederaufnahme der von
Ah.mäd unterbrochenen Verbindung mit dem Abendlande
verband sich die innen- und religionspolitische, die Mohammedaner

möglichst zurückzudrängen und die von Arghûn sehr
geförderten Buddhisten zu stärken. Auch die Lebensbeschreibung

J(h)abhalâhâs III. unterschätzt diese politischen Beweggründe

gegenüber einer vermeintlichen religiösen Triebfeder
von Arghûns Handeln76).

Auch Arghûns Bruder und Nachfolger Gaichâtû (1291 bis
1295) liess den Christen eine gewisse Förderung* zukommen,
wenn er auch den andern Religionen, besonders den
Mohammedanern, nicht so ablehnend gegenüberstand wie sein Bruder77).
Er nahm an christlichen Gottesdiensten teil78) und besuchte 1292

73) Tas'îthâ (35) 45. 86 f.
7i) Rémusat (18) VII 431 f.; Mosheim (65), Anh. S. 67f.
75) Ebda. Anh. Nr. 25, S. 84f.; Rémusat (18) VII 356f., 426f.
76) Taê'îthâ (35) 47 f., 86.
77) Ebda. 90. — Dass er die Mohammedaner bevorzugt habe, wie

Rudolf Strothmann: Die Zwölfer-Schfa. Zwei religionsgeschichtliche
Charakterbilder aus der Mongolenzeit, Leipzig 1926, S. 119, will, ebenso wie
Rémusat (18) VII 384, kann ich nicht finden.

78) Tas'îthâ (35) 91.



— 171 —

J(h)abhalâhâ III. in der Residenzstadt Merägha, wobei er ihn
reichlich beschenkte79). Als der Chan im gleichen Jahre ernstlich

erkrankte, stand ihm neben einem andern auch ein
christlicher Arzt zur Seite80). Damals haben die christlicher
Syrer (neben den Juden) ihre führende Stellung in der
Heilkunde, wie sie sie im Nahen Osten schon jahrhundertelang
innehatten, behauptet.

Gar bald wurde Gaichâtû, ein ziemlich unfähiger
Herrscher, der als erster versuchte, nach chinesischem Muster das

Papiergeld in Persien einzuführen und dadurch einen
Staatsbankrott hervorrief, durch einen entfernten Verwandten Bâidû
gestürzt (1295), der noch einmal die Muslimgegner im Staate
zusammenfassen wollte und den Christen so entgegenkam, dass

ihn Marco Polo für einen Christen hielt81).
Seit Ah.mäds Zeiten hatte sich aber das Blatt wesentlich

gewandt. Der Islam hatte inzwischen unter den mongolischen

Grossen so an Boden gewonnen, dass Arghûns Sohn
Ghâzân leichtes Spiel hatte, als er dessen Wiederherstellung
auf seine Fahnen schrieb82) und unter gewaltigem Zustrom der
Grossen83) Bâidû stürzte (Okt./Nov. 1295). Gleichzeitig trat er
unter dem Einflüsse seines Wesirs Nourûz zum Islam über, und
die Entscheidung, die er damit traf, ist endgültig gewesen :

Von nun an waren alle Ilchane und alle weiteren Herrscher
Persiens Mohammedaner. Gleichzeitig setzte die heftigste
Christenverfolgung dieses Jahrhunderts ein : Zahlreiche Kirchen
und buddhistische Tempel wurden geplündert und in Moscheen

verwandelt84) ; die Christenheit wurde unzähligen Verfolgungen
und Erpressungen ausgesetzt, denen auch J(h)abhalâhâ III.
nicht entging85). Allmählich nahmen die Ausschreitungen einen

79) Ebda. 91—93. 97.

80) Rasîd od-Din (derselbe wie 1 und 25), noch nicht gedruckter Teil,
benützt nach der Wiener Handschrift (abgek.: Rasîd/Wien), Blatt 244 verso.

81) Marco Polo, hsgb. von Georges Pauthier, Paris 1865, II 749.
82) Mîrchônd (3) V 115.

83) Ebda. 113.
84) Ebda. 115; Orbelian (12) 261.

85j Mîrchônd (3) V 115; Ta§cîthâ (35) 100f., 108, 111, 130; Bar
Hebraeus syr. (5) 593—596 (NB. Auch den Fortsetzer des 1286 gest. Bar
Hebraeus führe ich der Einfachheit halber unter seinem Namen an, da dieser
Bericht unmittelbar an den des Bar Hebraeus anschliesst). Chôndamîr III
51 (das ist: Chôndamîr: Cholasät ol-achbâr [Quintessenz der Nachrichten],
pers. Steindruck, Teheran 1853).



— 172 —

Umfang* an, der das Staatsganze gefährdete, und so befahl
Ghâzân nach einer Rücksprache mit J(h)abhalâhâ III., der
inzwischen im Juli 1296 Einlass bei Hofe gefunden hatte, und
mit Hethum IL von Kleinarménien, eine Einstellung der
Verfolgungen86), auf deren Innehaltung* er strenge hielt87). Den
Nestorianern wurde sogar eine geringfügige Entschädigung
zugebilligt88).

Der wesentlichste Grund für die Einstellung der
Christenverfolgungen bildete aber nicht die Fürbitte des Katholikos
und des Königs und auch nicht so sehr der Sturz des
christenfeindlichen Wesirs Nourûz89) : Auch jetzt waren gewiss vor
allem aussenpolitische Rücksichten massgebend. Ghâzân, der
tüchtigste der persischen Ilchane, der durch eine treffliche
Gesetzgebung das durch die Wirren der Jahre 1295 und 1296

zerrüttete Reich wieder beruhigte, war trotz seines Religionswechsels

nicht gewillt, auf die Verbindung mit dem Abendlande

zu verzichten.
Auch J(h)abhalâhâ III. konnte das Schicksal nicht

aufhalten, sondern nur lindern : So erreichte er 1297 einige
Erleichterungen der wieder eingeführten christlichen Kopfsteuer90),
die er auch Ghâzâns Nachfolger, seinem Bruder Ölgäitü (1304
bis 1316), gegenüber durchsetzte91). Wenn dieser Herrscher
gelegentliche Privilegien aus persönlicher Dankbarkeit
verleiht92) oder allzu weitgehende Ausschreitungen verhindert93),
so will das für seine Grundhaltung nichts besagen. Nun
konnte in Armenien und Georgien schon ein Druck ausgeübt
werden, zum Islam überzutreten (1307/08)94), und 1310 beraubte
eine neue Christenhetze, an der nach den Worten des christlichen
Verfassers der Lebensbeschreibung J(h)abhalâhâs III. die Christen

selbst nicht ganz unschuldig waren95), die Bekenner des

86) Bar Hebraeus syr. (5) 595; Tas'îthâ (35) 115; Orbelian (12) 262.
87) Raêîd/Wien (80) 266 recto.
8S) Tas'îthâ (35) 127.
89) Auf diesen weist K'art'velos cchovreba (7) I 430 f. hin.
90) Tas'îthâ (35) 111, 130.
91) Ebda. 153.
92) Ebda.
93) Ebda. 149.
94) Maqrîzî/Quatremère (31) II, 2, 279; Michel Tamara ti: L'église

géorgienne des origines jusqu'à nos jours, Rom 1910, S. 438.
95) Tas'îthâ (35) 153 f.



— 173 —

Erlösers ihres letzten Einflusses. Einzig* und allein der alte
Katholikos J(h)abhalâhâ III. vermochte noch sein Ansehen in die
Waagschale zu werfen96) und sogar die Gewährung von
Stiftungen durch Ölgäitü durchzusetzen97). Als er kurz nach der
Thronbesteigung Abu Saids (1316—1335), des Sohnes Ölgäitüs,
am 13. November 1317 sein tatenreiches Leben beschloss98),
sank auch die nestorianische Kirche wieder in die politische
Bedeutungslosigkeit zurück, der die jakobitische mit dem Tode
des Primas Bar Hebraeus (30. Juli 1286) verfallen war. Gerade
100 Jahre waren seit dem Vorstosse der Mongolen nach
Vorderasien, der 1218 eingesetzt hatte, vergangen. Das letzte, was
wir von der Stellung des mongolischen Staates zu den christlichen

Gemeinden hören, ist eine unter Abu Sa'îd stattgehabte
Zerstörung von Kirchen99) und eine Christenverfolgung kurz
nach seinem Tode durch seinen Oheim 'All Pâdesâh (1336)100).

Dass sie durch die Tatsache der Erhebung des Ilchans Arpa
(1335—1336) ausgelöst worden sein soll, den eine armenische
Quelle, so gut wie sicher zu Unrecht, einen Christen nennt101), ist
nicht ohne weiteres glaublich. Mit Abu Saids Tode (30. Nov. 1335)

trat ein rascher Zerfall des mongolischen Reiches ein. Auf
iranischem Boden bekämpften sich zahlreiche Thronanmasser,
die in rascher Folge wechselten, die Randgebiete, darunter
Armenien, Georgien und das Zweistromland, trennten sich vom
Reiche ab, und das Schicksal der dortigen Christen löste sich
von dem Geschicke der mongolischen Machthaber.

Werfen wir einen Blick zurück, so müssen wir zugeben,
dass der Endsieg des Christentums teilweise durch seine eigene
Schuld verhindert wurde, durch die Spaltungen und die gegenseitige

Eifersucht, die in den eigenen Reihen herrschte. Auch
die mongolischen Herrscher selbst waren für die Aufnahme
der Religion des Kreuzes wenig geeignet, da sie in der Religion

wesentlich ein Mittel der Politik sahen und sich schliesslich

der Notwendigkeit nicht entziehen konnten, wie kulturell, so

96) Ebda. 201—203.
97) Ebda. 204.
98) Siouffi (68) 94.
99) Vgl. Edward G.Browne: A literary history of Persia, Bd. Ill

(Cambridge 1928), S. 54.
10°) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 501.

m) Samuel von Ani in Ree. H. Cr., Doc. Arm. (wie 23), Bd. I, Paris
1869, S. 468.



__ 174 —

auch religiös in der überwiegenden Masse ihrer Untertanen,
der Iraner, aufzugehen.

Ein Überblick über die Religionspolitik der mongolischen
Herrscher Irans wäre unvollständig, wenn wir nicht wenigstens
mit einigen Worten ihres Verhältnisses zur abendländischen
bzw. römisch-katholischen Form des Christentums gedächten.
Die zahlreichen, darüber von europäischer Seite erschienenen
Bücher102), denen sich in der Darstellung des Tatsachenmässigen
kaum etwas hinzufügen lässt, entheben uns der Ausführlichkeit.
Die Annäherung an die Mongolen leitete Papst Innozenz IV. (1243
bis 1254) auf dem Konzil von Lyon 1245 ein, wobei ihn Ludwig

IX. von Frankreich tatkräftig unterstützte. Nachdem die
erste Periode der Erkundung der mongolischen Verhältnisse
u. a. auch in religiöser Hinsicht mit der Reise Wilhelms von
Rubruck ihren Abschluss gefunden hatte (1255), geschahen von
abendländischer Seite zahlreiche Versuche einer Bekehrung der
mongolischen Herrscher zum Christentum, die alle erfolglos
verliefen (besonders 1274—1282 und 1285—1291). Auf die
Einzelheiten soll hier nicht eingegangen werden. Erstaunlich ist

nur, dass auch nach dem Übertritt Ghâzâns zum Islam das
Abendland die Versuche, ein gemeinsames Unternehmen gegen
Ägypten und besonders zur Wiederbefreiung des Heiligen Landes

zu erreichen, nachdem 1291 mit Akkon die letzte Feste
in der Pland der europäischen Christen den Ägyptern
anheimgefallen war, fortführte. Noch 1307 glaubte Eduard IL von
England (1307—1327), Ölgäitü werde dem Abendlande Jerusalem

einräumen, wenn er es den Ägyptern abgenommen haben
werde (es ist nie zu einer dauerhaften Inbesitznahme dieser

102) Neben den bisher genannten (zu Rémusat [18] vgl. auch:
Wladyslaw Kotwicz: Quelques mots encore sur les lettres de Il-Khans de
Perse retrouvées par Abel Rémusat. Wilna 1936. Collectanea Orientalia 10)
sind die wichtigsten : Girolamo G o 1 u b o v i c h : Bibliteca Bio-Bibliografica
della Terra Santa e dell'Oriente Franciscano, Quaracchi bei Florenz 1906
bis 1927 (5 Bände); Giovanni Soranzo: Il papato, l'Europa cristiana e i
Tartari, Mailand 1930 (Publicazioni della università cattolica del Sacro Cuore,
S.Reihe, Bd. XII); Louis Bréhier: L'église et l'Orient au moyen-âge, les
Croisades, Paris 1907; Wilhelm Heyd: Studien über die Colonien der
römischen Kirche, welche die Dominikaner und Franziskaner gegründet
haben (in: Zeitschrift für Hist, Theol., Bd. XXVIII, Gotha 1858, S. 260 bis
324); Józef Uminski: Niebezpieczenstwo tatarskie w polowie XIII w. i
papiez Innocenty IV (Die Tartarengefahr in der Mitte des 13. Jahrhunderts
und Papst Innozenz IV.), Lemberg 1922. — Bertold Altaner: Die
Dominikanermission des 13. Jahrhunderts, Habelschwerdt 1924.



— 175 —

Stadt durch die Mongolen gekommen). Weniger erstaunlich
wird das vielleicht, wenn man bedenkt, dass noch um die
Jahrhundertwende ein aus Kleinarmenien nach Frankreich
geflohener Prinz Hethum (Playtonus) ein Buch103) schreiben konnte,
das eine ganz falsche Darstellung enthält, obwohl der Armenier

den richtigen Tatbestand doch kennen musste. Die
Darstellung, auf die das damalige Abendland sich verliess, gipfelt
in dem Satze, ausgerechnet Ghâzân habe Ratgeber, die ihm
den Übertritt zum Islam anrieten, niederhauen lassen und führe
Krieg gegen den ägyptischen Sultan : « intendens regnum Syrie
introire et soldanum destruere, ac sectam perfidi Mahometi,
et Terram Sanctam libere restituere Christianis»104). Aus solchen
Darstellungen schöpfte das Abendland seine Kenntnisse über
die Ilchane!

Johann XXII. (1316—1334) ging nun daran, nachdem er
— trotz einer 1322 ergangenen Aufforderung zum Übertritt an
Abu Sa'îd — die Zwecklosigkeit der Bekehrungsversuche hatte
einsehen müssen, eine Hierarchie in Iran aufzubauen, die aber
nie grosse Gemeinden um sich sammeln konnte. Selbst der
Dominikaner Jordanus Catalani aus Séverae in Rouergue, der
sicher eher über- als untertreibt und sogar von einer Gemeinde
in dem natürlich längst nicht mehr bestehenden Ur in Chaldäa,
der Heimat Abrahams, berichtet, kann in den grössten Städten
nur von 1000 römischen Christen sprechen105). Der Zerfall des

Ilchanischen Reiches nach 1335 und der schwarze Tod 1348/49
haben alle Spuren dieser Missionsversuche ausgetilgt. Ein
Eindringen in das morgenländische Nationalkirchentum ist den

Päpsten damals noch nicht gelungen ; es hat seit dem 16.

Jahrhundert durch innere Spaltung die Macht des morgenländischen
Christentums so geschwächt, dass dieses nunmehr ziemlich
wehrlos den Mohammedanern preisgegeben war.

Göttingen. Bektold Spulek.

103) Vgl. Anm. 23.
104) Haytonus (23) 316, 321.

10ä) Jordanus: The Wonders of the East, übers, v. Henry Yule, London

1863, S. 8 f.


	Die Mongolen und das Christentum : die letzte Blütezeit der morgenländischen Kirchen

