Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Artikel: Die Mongolen und das Christentum : die letzte Blltezeit der
morgenlandischen Kirchen

Autor: Spuler, Bertold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404140

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404140
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 196 —

Die Mongolen und das Christentum.

Die letzte Bliitezeit der morgenlindischen Kirchen*).

Wihrend in Europa noch vielfach die durchaus irrige Mei-
nung vorherrscht, die Zeit der Mongolenherrschaft bedeute fiir
die Lander, die ihr unterworfen waren, ein vollkommenes Ab-
sterben des geistigen Lebens und des materiellen Wohlstandes,
zeigt eine eingehende Prifung der zahlreichen vorhandenen
Quellen, dass im Gegenteil die Verwaltung der mongolischen
Teilherrscher, der Ilchane, fiir Iran und den Nahen Osten einen
Aufsehwung mit sich brachte. Gewiss, es soll nicht geleugnet
werden, dass Tschingiz-Chan ohne jedes Interesse an hoherer
Kultur war, dass er unsigliches Leid tiber den Osten gebracht
hat. Auch Hiulagis Zug nach dem Westen Asiens (1253—1260)
hat gewaltigen Schaden angerichtet und viele Werte zerstort.
Aber das gilt nur fur die Zeit kriegerischer Unternehmungen
der Mongolen. Ein Land, das ihrer Herrschaft fest unterstand,
hatte durchaus freie Entwicklungsmoglichkeit in kultureller,
wirtschaftlicher und religioser Hinsicht.

Fiir das religiose Leben der den Mongolen unterworfenen
Violker wurde der Grundsatz Tschingiz-Chans (gest. 1227) von
weitesttragender Bedeutung, der vorschrieb, dass die Religionen
dieser Volker nicht angetastet und niemand zu einem bestimm-
ten Bekenntnisse gezwungen werden diirfe!). Den grossten Vor-
teil dieser Duldsamkeit hatte das morgenlindische Christentum.
Es befand sich in all seinen Konfessionen damals in einem
kulturellen Aufschwung, den man als die Zeitspanne der ,Syri-
schen Renaissance“ zu bezeichnen pflegt. Der Umfang seiner
Missionen hatte damals etwa die weiteste rdumliche Ausdehnung

*) In den Anmerkungen weisen die eingeklammerten Zahlen hinter
Verfassernamen und dgl. auf die Nummer der Anmerkung hin, in der
der volle Titel des Werkes genannt ist.

1) Rasid od-Din: Dschames ot-tiwérich (Sammler der Geschichten),
Bd. 1I (der einzig erschienene), pers. hsgb. von Edgar Blochet, Leiden 1912
(Gibb Memorial Series XVIII, 2), S. 312 f. (Angefiihrt: Rasid/Blochet II). —
Gregor Abu 'l-farag (das ist der arabische Name des Bar Hebraeus):
Ta®richu muchtas.aru 'd-duwal (Zusammenfassende Geschichte der Reiche),
arab. hsgb. von Anton S.alh.ani, Beirut 1890, S. 459.



— 157 —

angenommen?). Da die Mongolen von der Zeit des arabischen
Einfalls in der ersten Hilfte des 7. Jahrhunderts bis zum heutigen
Tage (von der nicht vergleichbaren Mandatsherrschaft nach
dem Weltkriege abgesehen) die einzige nicht mohammedanische
Macht gewesen sind, die wesentliche Teile Vorderasiens be-
sessen hat, so musste das Verhéltnis des Christentums zu dieser
Herrschaft naturgemiiss ein anderes sein, als die Beziehungen
zu muslimischen Regierungen,

Trotz den Vorschriften Tschingiz-Chans konnte das Ver-
hiiltnis der mongolischen Chane zu den Weltreligionen der
Volker, tiber die sie herrschten, nicht immer das gleiche bleiben.
Obwohl schon seit langer Zeit mongolische Stimme so gut wie
geschlossen nestorianische Christen waren (z. B. die Kiérait),
bildete das Christentum fiir den Griinder der mongolischen Macht
noch kein politisches Problem, da diese Stimme auf Grund
ihres Bekenntnisses sich nicht als eine besondere Gemeinschaft
politischer Art fiihlten. So konnten Tschingiz-Chan und sein
Nachfolger C')géi,d:'a',i (1227/29—1241) den Christen vom politischen
Standpunkte aus noch gleichgiiltig gegeniiberstehen.

Unter der Regentschaft Toriaganis (1241-—1246), der Witwe
Ogadiis, dnderten sich die Verhiiltnisse dadurch, dass nun zum
ersten Male das christliche Abendland in diplomatische Be-
ziehungen zu den Mongolen trat, wovon unten noch kurz die
Rede sein soll. Der neue Gross-Chan Gojitk (1246—1248)
trat zum ersten Male aus der bisher durch die mongolischen
Herrscher beobachteten Zuriickhaltung gegeniiber den Welt-
religionen heraus, indem er unter dem KEinfluss seiner christ-
lichen Wesire Tschingai und Qodagq Nojon3®) eine lebhafte

) Vgl. Josef Simon Assemani: De Syris monophysitis dissertatio,
Rom 1730, S. 59-119. — Gregorius Bar Hebraeus: Kéthabha dh ‘igli-
sistigi (Kirchengeschichte), syr. hsgbh. von Johann Baptist Abbeloos und
Thomas Josef Lamy, Paris und Lowen 1872—1877, Bd. III, Sp. 443, 445, 449
(Angef.: Bar Hebraeus Kirch.g.).

3) Johann von Plano Carpini: Reisebericht (bel Anastasius van
den Wyngaert: Sinica Franciscana, Bd. I, S. 3-130 [abgek. Plano Carpini/
Wyngaert]), S. 125, — Dschowaini (Juwayni): Ta®rich-8 gehanghasa (Ge-
schichte des Welteroberers), [Bd. I und IT pers. hsgb. Leiden 1912, 1916 von
Mirza Moh.ammid Qazwini (Gibb Memorial Series XVI, 1 und 2), Bd. III
hsgb. von E. Denison Ross, London 1931 (James G. Forlong Found X)],
Bd. I, S. 200 und 213. — Malachias: Istorija Mongolov inoka Magakija
{Mongolengeschichte des Monches M.), russ. iibers. hsgb. von Kerope Petro-
vi¢ Patkanean, St. Petersburg 1871, 8.18 und S. 80, Anm. 35. — Mircho6nd:
Rouz.it o0s.-S.afd (Garten der Reinheit), Bombay 1849/50, Bd. V, S. b4.



— 168 —

Hinneigung zur Religion des FKrlosers bekundete, die ihn
sogar dazu brachte, christliche Priester ausbilden zu lassen?).
Kann es da wunder nehmen, dass aus allen muslimischen
Lindern und sogar aus Russland Christen an seinem Hofe
zZusammenstromten ?%)

Diese Haltung Go6jiks hatte gewichtige Folgen. Obschon
sein Nachfolger Mongke (1251/62—1259) innerlich den Religionen
gleichgeiiltig gegentiberstand, konnte er, der zahlreiche christ-
liche Frauen und Kinder hatte®), den Kinfluss des Christentums
nicht mehr zurickdréngen, ohne freilich gegen die andern Re-
ligionen aktiv vorgehen zu konnen. Kr erneuert vielmehr die
von Tschingiz-Chan gewiihrte Steuerfreiheit fiir die Geistlichen,
von der er nur die jidischen Rabbiner ausnimmt?). Ebenso
lisst er die Priester aller Bekenntnisse fiir sich beten®) und be-
sucht sowohl christliche?®) als auch mohammedanische!®) Gottes-
dienste. Freilich behalten die heimischen Schamanen unter ihm
noch ihre Vorzugsstellung wenigstens insofern, als sie ihre Woh-
nung zunichst dem Zelte des Herrschers aufschlagen dirfent?).
Diesc Gleichmassigkeit der Duldung hat verschiedene Vertreter
der einzelnen Bekenntnisse veranlasst, den Herrscher fir sich
in Anspruch zu nehmen!?), Wie leicht das auch fiir Personen,
diec am Hofe (in der ,Horde“) lebten, moglich war, zeigt eine
Bemerkung des Gesandten Wilhelm von Rubruck!®), eines
niederdeutschen Franziskaners, dem wir einen besonders an-

4) Dschowaini (3) I 214; Mirchond (3) V 54.

%) Ebda.; ferner: Rasid/Blochet (1) II 249. — Bar Hebraeus:
Makhtsbhantith zabhné (,,Chronicon Syriacum®), (syr.} hsgb. von Paul Bed-
jan, Paris 1890, S. 481.

%) Wilhelm von Rubruck: Reisebeschreibung (lat. Text bei Wyngaert,
wie Anm. 3, S, 147-332 [abgek. Rubruck/Wyngaert]), S. 259, 263 f., 272.

") Dschowaini (3) III 30 f.; Rasid/Blochet (1) II 312 f.; Bar Hebraeus
syr. (5) 489 ; Mirchdnd (3) V 56. — Kcartevelos cchovreba (Georgiens
Leben), [georg. hsgb. von Marie Félicité Brosset, Teil I, St. Petersburg 1849],
1387, Z. 16-19.

%) Rubruck/Wyngaert (6) 256, 262.

) Ebda. 259.

19) Dschowaini (3) III 31 f.; Rasid/Blochet (1) II 314.

1) Plano Carpini/Wyngaert (3) 43.

12) Fiir die Christen z. B. der Armenier Stefan Orbelian: Histoire
de la Siounie, frz. iibers. hsgb. von Marie Félicité Brosset, St. Petersburg
1864, S. 132. — Fiir die Mohammedaner: Dschizgani: T.abaqit-8 Nas.eri
([Geschichts-]Zeitspannen fiir [einen Herrscher] Nas.er), pers. hsgb. von
William Nassau Lees, Kalkutta 1864, S. 411.

13) Rubruck/Wyngaert 256.



— 159 —

schaulichen Bericht des Lebens und gerade der religiosen Ver-
haltnisse am Hofe Mongkes verdanken.

Inzwischen hatte die erste Bertthrung der Mongolen mit
dem christlichen Nahen Osten stattgefunden. Der erste Vorstoss
unter Tschingiz-Chan (1219—1224) war an diesen (Gebieten noch
verhiltnismissig spurlos vorbeigegangen. KErst in den Jahren
1242—1244 wurde der Kaukasus den Mongolen untertan, und
der seldschukische Sultan von Kleinasien (Ram) musste sich
nach der verlorenen Schlacht von Ikonion (Konya) ebenfalls
der Macht des Gross-Chans beugen. Jahrhunderte lang hatten
die christlichen Armenier und Georgier sich wider den Ansturm
der ,Ungldubigen“ gehalten: Nun bot sich ihnen die Moglich-
keit, gegen ihre alten Feinde sich mit einer nicht-muslimischen
Grossmacht zu verbinden. Was war da natiirlicher, als dass
der Konig von Kleinarmenien (in Kilikien), Hethum I. aus dem
Hause der Rubeniden, sich der Fahne der Mongolen anschlosst)?
Bei den Georgiern, deren bisher unabhangiges Reich jetzt gerade
unter der Konigin T amar (1184—1212) eine Zeit hiochster Bliite
erlebt hatte, bedurfte es erst mehrerer Kéampfe und der Nieder-
schlagung verschiedener Verschwoérungen's), bis das Kkriegs-
gewohnte Bergvolk sich der Herrschait der Neuankémmlinge
unterwarf. Dann aber gehorten die georgischen Heere in den
Kampfen wider die Muslime zu den hervorragendsten Truppen,
die das Heer der Mongolen zihlte, und ihnen war es erlaubt,
im Kampfe sich ein Kreuz vorantragen zu lassen'®). Ihre
Chroniken gehoren denn auch zu den objektivsten Berichten,
die wir tber die Mongolen besitzen'?).

Da bei den Kémpfen im Kaukasus unter dem Druck per-
sischer Ratgeber der mongolischen Feldherren verschiedentlich
Ubergriffe gegen die christliche Bevélkerung vorgekommen
waren, wurde dem Heere ein syrischer Geistlicher, Simeon
Rabban Ata, der es als Arzt am Hofe zu grossem Ansehen ge-

14) Zyriak 432 (Zyriak von Ginéa (Giragos Kandzagececi], hsgb.
von Edouard Dulaurier u. d. T.: Les Mongols d’aprés les historiens armé-
niens, in: Journal Asiatique, 5. Reihe, Bd. XI (1858), S. 192-255, 426-473,479-508).

15) Vgl. z B. Keartevelos cchovreba (7) I 424.

16) Georg Pachymeres: Michael und Andronikos Palaiclogos [griech.
hsgb. von Immanuel Bekker, 2 Bdnde, Bonn 1835], II 457.

17) Vgl. Keartevelos cchovreba passim und Ivane Diavachisvili
(Dzavachov) Ob odnom anonimnom gruzinskom istoriké XIV veéka (Uber

einen anonymen georgischen Geschmhts%chrmber des 14. Jahrhunderts) [in:
Izv. Akademii Nauk Rossii, 6. Reihe, Bd. XI (1917), S. 1483-1486], S. 1484.



— 160 —

bracht hatte!®), beigegeben, der auf die Innehaltung der staat-
lichen Duldungsvorschriften sehen musste und sich um die
Christen der dortigen Gegend die grossten Verdienste erworben
hat. Er ermoglichte Kirchenbauten und o6ffentlichen Gottesdienst
fiir seine Glaubensbriider'®); ihm verdankte der armenische
Katholikos Nerses III. (12356—1261/62) die Moglichkeit, endlich
wieder eine Inspektionsreise durch seine Ditzese machen zu
konnen?). Noch lange stand er bei Hofe in Gunst, und auch
bei Verhandlungen mit dem Abendlande hat er eine bedeutsame
Rolle gespielt?!). All das war erst ein Anfang, der freilich zu
den schonsten Hoffnungen berechtigte.

In dem Augenblicke, in dem (1253) Hildgi seinen Vorstoss
nach dem Nahen Osten unternahm, musste sich die Einstellung
der Staatsgewalt zum Christentum &dndern. Hier, im vorderen
Orient, bestanden allerorts grosse, geschlossen organisierte
christliche Gemeinden, die eine derartige Rolle spielten, dass
ihre Einstellung in politischer Hinsicht nicht gleichgtiltig bleiben
konnte. Freilich stellte das Christentum schon lange Jahrhun-
derte hindurch keine Einheit mehr dar; seit den christologischen
Auseinandersetzungen im 5. und 6.Jahrhundert bestanden hier die
beiden grossen christlichen Nationalkirchen der monophysitischen
Jakobiten (Westsyrer) und der Nestorianer (Ostsyrer mit Gemein-
den bis in die Mongolei und nach China hin). Beide Kirchen
hatten unter dem Drucke jahrhundertelanger mohammedanischer
Herrschaft damals ihre frithere Gegnerschaft weitgehend ein-
gestellt. Wir finden zahlreiche recht erfreuliche Beweise einer
Zusammenarbeit und gegenseitigen Unterstiitzung. Dadurch und
durch die Tatsache, dass sie nicht versuchten, sich am Hofe
des Herrschers gegenseitig den Rang abzulaufen, boten sie

18) Bar Hebraeus Kirchengeschichte (2) II 761. — Matthaeus Pari-
siensis: Chronica Maiora [6 Binde, lat. hsgb. von H. R. Luard, London
1882], VI (Add.) 115. — Abel Rémusat: Mémoire sur les relations poli-
tiques des princes chrétiens . . . avec les Empereures Mongols [in: Mé-
moire de 'académie des inscriptions, Bd. VI (1822), S. 396-469; VII (1824),
S. 335-438], VI 413 1.

%) Malachias (3) 12; Zyriak (14) 254; Vartan: Vieobsiaja istorija
(Allg. Geschichte) [russ. iibers. hsgh. von Nikita Osipovi¢ Emin, Moskau
1861], 284 .

0) Zyriak (14) 439 f.

1) Vgl. dazu: Paul Pelliot: Les Mongols et la Papauté [in: Revue
de 'Or. Chr., 3. Reihe, Bd. XXIIIT (1922/28), S.1-30 (a); Bd. XXIV (1924),
8. 225-235 (b); Bd. XXVIIT (1931/32), S. 3-84 (¢)], b 225-230.



— 161 —

den Mongolen keinen Anplass, sie verschieden zu behandeln.
Vielmehr konnte schon der Gross-Chan Géjik Konig Ludwig IX.
von Frankreich (1226—1270) in einem Schreiben auffordern,
zwischen den einzelnen christlichen Bekenntnissen keinen Unter-
schied der Behandlung eintreten zu lassen und sich so nach
seinem Vorbild zu richten??). Dieser Umstand ermoglicht auch
dem Betrachter der geschichtlichen Entwicklung, die Einstellung
des Mongolentums zum Christentum einheitlich, ohne gesonderte
Untersuchung tber die einzelnen christlichen Bekenntnisse, zu
verfolgen.

Wiihrend Hiildglis Vormarsch waren es lauter mohammeda-
nische Staaten, die sich den Mongolen entgegenstellten: Die
schreckenerregende Sekte der Assassinen, die Chalifen in Bagdad,
die ajjubidischen Kleinstaaten im Norden des Zweistromlandes
und Syriens. Da der letzte islamisch geleitete Machtstaat, mit
dem die Mongolen zusammenstiessen, Agypten, das damals auch
den grossten Teil Syriens besass, nie besiegt werden konnte,
blieb im Westen des Ilchan-Reiches (Ilchane sind die mongoli-
schen Teilherrscher Persiens, die dem Namen nach dem Gross-
Chan Qubilai und seinen Nachfolgern in Peking unterstanden,
praktisch und seit 1295 auch theoretisch aber ganz unab-
héngig von ihnen waren) immer ein mohammedanischer
Staat der Hauptgegner der Mongolen. Was war da natirlicher,
als dass die Mongolen in den Christen ihre Bundesgenossen
sahen und sie auch als Gegengewicht gegen die vielfach zum
islamischen Agypten hinneigenden Mohammedaner betrachteten,
was war fiir die Christen gegebener, als sich gegen ihre alten
Gegner, die Muslime, mit den mohammedanerfeindlichen Mon-
golen zu verbinden? Welche Freiheiten sie erwarteten, hatten
die Christen an dem Verhalten der Mongolen im Kaukasus
schon gesehen. Dazu kam fir die Ilchane noch der Wunsch,
bei ihren Unternehmen gegen Agypten den andern Gegner
dieses Staates, das christliche Abendland, zu gewinnen. Hier
empfand man in der breiten Offentlichkeit die christliche Oi-
kumene noch weit stirker, als das heute in vielen Kreisen der
Fall ist, und so war ein Entgegenkommen der Mongolen gegen
die christlichen Glaubensbriider die unabdingbare Voraussetzung
fir eine Gewinnung des Abendlandes zu einem gemeinsamen

22) Achatius Batton: Wilhelm von Rubruck, Miinster i. W. 1921
(Franziskanische Studien, Beiheft 6), S, 12

Internat. kirchl. Zeitschrift Heft 3, 1938, 11



— 162 —

Unternehmen gegen den Staat am Nil. Freilich ist es nie dazu
gekommen; aber da sich die Zukunft nicht voraussehen liess,
mussten die Mongolen mindestens die Grundlage flir ein Zu-
sammengehen schaffen. Jetzt war also die Duldung des Chri-
stentums nicht mehr eine Sache der religiosen Gleichgiiltigkeit,
wie unter Tschingiz-Chan, Ogidii oder Méngke, oder der per-
sonlichen Zuneigung, wie unter Go6jik; nunmehr war es ein
innen- und aussenpolitisch bedingtes Blundnis zweier Michte,
das das gegenseitige Verhiltnis von Kirche und Staat regelte,
und dieses Bilindnis hat sich lange Jahrzehnte hindurch als
dauverhaft und fiir beide Teile vorteilhaft erwiesen.

Als Hethum I. von Kleinarmenien nach zehnjihrigem Biind-
nis 1254/55 an den Hof des Gross-Chans kam, hatte dieser ihm
die erbetene Steuerfreiheit flir die christliche Kirche seines
Landes gewahrt??®), und als Hildgi am 10. Februar 1258 mit
der Eroberung Bagdads und der Zerstérung des Chalifats einen
jahrhundertealten Wunschtraum der Christenheit erfiilllt hatte,
konnte die praktische Zusammenarbeit mit dem Christentum
einsetzen. Wie dem Christentum im Nahen Osten beim Vor-
marsche Hilagiis zu Mute war, als ihn sein Bruder, der Gross-
Chan Mongke, zur Eroberung des ,Westens von Mittelasien
aussandte, konnten wir uns auch dann vorstellen, wenn wir
nicht durch die Uberlieferung wiissten, dass 1256 die Gegner
des nestorianischen Geistlichen Méar(j) Den.had seine Erhebung
zum Katholikos (die der Chalif bestitigen musste) dadurch ver-
hinderten, dass sie ihm geheimes Einverstindnis mit den Mon-
golen vorwarfen?), wenn wir nicht lisen, dass der letzte Chalif
al-Musta's.im (1242—1258), als dann die Mongolen vor Bagdads
Toren standen, dadurch bessere Bedingungen der Ubergabe zu
erhalten hoffte, dass er den nestorianischen Katholikos zum
Mitglied der Gesandtschaft an Hiildgli ernannte?®s). Die Christen
wussten, wie der neue Herrscher zu ihnen stand: Als die Mon-
golen in Bagdad einriickten, versammelten sich die Nestorianer
unter dem Schutze ihres Katholikos in der Kirche, und ihnen

2%) Haytonus: Flos Historiarum Terrae Orientis [in: Rec. des histoires
des croisades, Doc. arm., Bd. I, Paris 1906], S. 297. — Zyriak (14) 467.

*4) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 423 f.

%) Rasid od- Din: Histoire des Mongols de la Perse [pers. hsgb. von
Mare I.Ltlenne Quatremére, Bd. I (der einzig erschienene, die Zeit HulaO'uQ),
Paris 1836], I 282 (abgek. Ras d/Quatremére)



— 163 —

geschah nichts?®), wihrend trotz eines anders lautenden Ver-
sprechens zahlreiche Mohammedaner (und wohl auch einige
Christen, die sich nicht in die Kirchen gefliichtet hatten, da sie
ausserhalb bei dem allgemeinen Morden keinen Schutz finden
konnten) umkamen??). Die Bekenner Christi sind in ihrem Ver-
trauen auf Hiilagl und seine christliche Gemahlin Doquz Chatan
nicht getiuscht worden.

Nun war der Bann gebrochen: Nach der Eroberung von
Damaskus 1260 zogen die Christen unter Vorantragung eines
Kreuzes durch die Stadt und veranstalteten Freudenkund-
gebungen iiber die Einnahme durch die Mongolen?). Jedermann
wusste jetzt, wie das Verhiiltnis der Mongolen und der Christen
beschaffen war. Das war fir die Christen nicht immer ein Vor-
teil. Schon 1231 war es bei dem Herannahen einer mongolischen
Abteilung in Amida (Dijar Bakr) zu christenfeindlichen Aus-
schreitungen seitens der Mohammedaner gekommen?), und
tiberall, wo nun die Mohammedaner wieder zur Macht kamen,
riichten sie sich an den Christen, so 1258 bei einem Uberfall
zersprengter Heeresteile des Chalifen auf Bagdad3??), so nach
der Wiedereroberung Damaskus durch die Agypter (1260/61)31)
und so noch 1277 der agyptische Sultan Baibars (1260—1277),
ein itberaus tatkriftiger Herrscher, in Kleinasien?®?). Was
machte der Ilchan Abaqa, Hildgls Nachfolger (s. unten), da-
gegen? Er trieb die Mohammedaner der kleinasiatischen Stadt
Qaisarije (Kaysari) zu Paaren, weil sie den Einzug des Baibars
in ihre Stadt begriisst!3%)

Hiildgu war zwar selbst Buddhist oder doch dieser Religion
verbunden ; trotzdem nahm er auch am innerkirchlichen Leben
der Christen eifrigen Anteil, eine Haltung, die ihm durch das

26) Bar Hebraeus syr. (3) 491, 509; Abta 'l-farag (1) 461; Malachias (3)
33; Zyriak (14) 491; Vartan (19) 291.

27) Rasid/Quatremeére (25) I 282.

28) Mufad.d.al ibn Abi 'l-fad.&’il: Histoire des Sultans Mamlouks
[arab. hsgb. von Edgar Blochet in: Patrologia Orientalis, Bd. XII (1919),
S. 843-550; XIV (1920), S. 373-672; XX (1928), S. 1-270], III 87.

29) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 405.

%) Dschiizgani (12) 433. ,

31) Maqrizi: Histoire des Sultans Mamlouks de I'Egypte [hsgh. von
Marc Etienne Quatremére, Paris 1837-1845; abgek. Maqrizi/Quatremére], I,
1, 98 und 108.

32) Mufad.d.al (28) II 431.

33) Maqrizi/Quatremere (31) I, 2, S. 145; Mufad.d.al (28) IT 436.



— 164 —

Vorbild seines Bruders, des Gross-Chans Qubilai, erleichtert
wurde, dem er zeitlebens eng verbunden blieb und der, eben-
falls Buddhist, die gleiche Stellung wahrte und gleichfalls
mohammedanerfeindlich war34). Hiilldgu besuchte zusammen mit
seiner Gemahlin Doquz-Chattn christliche Gottesdienste?®?), ver-
kehrte viel mit christlichen Geistlichen der verschiedenen Be-
kenntnisse®) und machte zahlreiche Stiftungen??).

Dieses nahe Verhiiltnis des mongolischen Ilchans hatte
aber eine Folge, die fir das Christentum nicht sehr erfreulich
war: Hillagii kam allméhlich in die Rolle eines Beschiitzers
und Patrons der christlichen Kirechen. Dass das so kommen
konnte, lag viel weniger an der eben beriihrten Stellung eines
Gonners und Forderers, die der Ilchan innehatte, als vielmehr
an einem hochst bedauerlichen Mangel an innerer Haltung®s)
und vor allem an Kirchenzucht. Es kam damals vor, dass man
vom jakobitischen Primas (Maphrgana) des Ostens beim Kin-
tritt in ein Kloster die demiitigendsten Zeremonien verlangte
und ihn wiihrend der heiligen Messe verspottete®). Das war
noch lange nichts gegeniiber der Tatsache, dass ein allerdings
in zwiespiltiger Wahl erhobener jakobitischer Patriarch, Dio-
nysos, 1261 am Altar ermordet wurde und Huldgi zum Ein-
greifen gezwungen war, der ricksichtsvollerweise einen Chri-
sten mit der Untersuchung beauftragte).

Am schadlichsten waren aber die haufigen Doppelwahlen,
die dem Staate am meisten die Moglichkeit eines Eingriffes
boten. Schon muslimischen Herrschern gegeniiber hatte man
sich nicht gescheut, ihre Entscheidung in solchen Féllen an-
zurufen®'), wobei das Geld eine wesentliche Rolle spielte.

Dieser unwiirdige Zustand gegenseitiger Quertreiberei dauer-
te auch unter Hildgi fort, wenn auch nunmehr von Bestechung
nicht mehr die Rede ist, wobei es allerdings mir nicht ganz
sicher erscheint, ob nicht nur die zarte Riicksichthahme des

#) Vgl. z. B. Bar Hebraeus syr. (5) 514.

%) Ta§‘itha dhs-Mar(j) J(h)abhalaha (Lebenslauf des Katholikos
J(h)abhalaha IIL.) syr. hsgh. v. Paul Bedjan, Paris 1895, S. 90 f.

38) Vartan (19) 301 f.

37) Vgl. z. B. Tasitha (35) 33, 114; Kart‘velos cchovreba (7) I 380.

) Vgl. z. B. Rubruck/Wyngaert (6) 237, 285.

3%) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) IIT 419, 421.

1) Ebda. 1I 741, 755.

i) Vgl. z. B. ebda. II 647, 667, 707, T11—721, III 423 f.



— 160 —

Bar Hebraeus aut die mongolische Staatsgewalt, der er unter-
stand, uns derartiges verschweigt, besonders wo er selbst nach
dem Tode des Patriarchen Johannes bar Ma‘dani 1263 die
Wahl des Bischofs Theodor von Quphlidha verhindert und die
Ernennung des Gegenkandidaten Ignaz III. (zusammen mit an-
dern) durchgesetzt hat, den Hildgii empfing und ihm eine
Einsetzungsurkunde (Jarlyq) verlieh*?). Indes, auch solche Ur-
kunden waren nicht immer ganz sicher: Wenn es ging, tat man
dem Patriarchen Johannes bar Ma‘'dani nach, der sich 1261 auch
mit dem néher sitzenden ram-seldschukischen Sultan von Iko-
nion ins Benehmen gesetzt*®) und sich also doppelt gesichert
hatte. Auch kiimmerte sich ein neuer Ilchan nicht immer um
die Bestéitigungsurkunde seines Vorgingers: 1283 verlieh der
Ilchan Ah.m#dd dem Gegenpatriarchen der Jakobiten, Ignaz 1V.,
einen Jarlyq, obschon auch der rechtmissige Patriarch ein
solches Schreiben von Ah.méds Vorginger Abaga aufweisen
konnte*t). Dass den damaligen morgenlandischen Christen das
Gefahrliche und Entwiirdigende ihres Handelns zum Bewusst-
sein gekommen wére, ist nur ganz selten der Fall gewesen:
Fir das Jahr 1268 behauptet Bar Hebraeus von sich selbst,
er habe in seiner Kigenschaft als jakobitischer Primas des
Ostens den Patriarchen Ignaz III. — vergebens! — davor ge-
warnt, sich wegen innerkirchlicher Streitigkeiten an die ,,Hun-
nen und Barbaren“ zu wenden*s). Wer wiirde sich wundern,
wenn Hiildgii sich nun nicht berechtigt gefiithlt hiitte, seiner-
seits in die kirchlichen Angelegenheiten einzugreifen und etwa
dem oben erwihnten Simeon Rabban Ata von sich aus ein
Kloster zuzuweisen 74¢).

So war das Christentum weitgehend von den Mongolen
abhingig und innig mit ihnen verbunden. Das hatte selbst-
redend nicht nur Nachteile, wie die eben geschilderten; den
Zeitgenossen sind die Vorteile gewiss viel grisser erschienen
als die Schattenseiten, die ihnen kaum zum Bewusstsein kamen.
Die Mongolen griffen auch zur Verteidigung christlicher Be-
lange in das offentliche Leben ein: 1260 waren angeblich

42) Ebda. IT 755—761.
%) Ebda. II 743.
44) Ebda. ITI 779.
43) Ebda. III 439—441.
%) Ebda. II 763.



— 166 —

junge Christen zwangsweise zum Islam bekehrt worden. Auf
die Beschwerde der (Gemeinde liess der mongolische Beamte
sie auffordern, zum Christentum zuriickzukehren, und als sie
es (vielleicht aus Furcht vor den Muslimen, da der Koran Ab-
fall vom Islam bel Todesstrafe verbietet) ablehnten, liess er
sie — sehr zum Missbehagen der Mohammedaner — hinrichten.
Wie aussichtslos selbst Berke, der Chan der (Goldenen Horde
des Qyptaq (im heutigen Sudrussland), der als erster mon-
golischer Herrscher zum Islam lbergetreten wart’), eine Be-
schwerde auf gesetzlichem Wege bei der allgemein bekannten
Christenfreundlichkeit der mongolischen Behorden hielt, zeigt
sein Ratschlag, sich durch einen gewaltsamen Uberfall auf die
christliche Gemeinde — und nur durch einen solchen — zu
riachen®®). Das ist kein Einzelfall: Als 1274 ein Moénch wegen
einer Frau zum Islam (bergetreten war, liess der Statthalter
von Mossul ihn ergreifen und wurde nur durch einen Auflauf
der muslimisechen Bevolkerung zu dessen Herausgabe ver-
anlasst®). Ob der Statthalter selbst Christ war, wissen wir
nicht; nur so viel ist bekannt, dass es christliche Statthalter
in Mossul gab’®). Auch hier bestand die Rache der Muslime
nicht in einer Beschwerde, sondern in der Stérung einer Pro-
zession trotz mongolischen Schutzes®'), der daraufhin so ver-
stirkt wurde, dass ein zweiter Uberfall nicht mehr gelang®?).

An all dem Umschwung, der in diesen Jahren vor sich
gegangen war, ist allein Hiuldgt schuld gewesen: Die christ-
lichen Kirchen vergalten es ihm durch den Segen ihrer Ober-
haupter®®) und durch ein ehrendes Andenken. Allerdings hiel-
ten sie fur aufrichtige Zuneigung, was beim Ilchan nur Politik
war. Selbst der kluge Bar Hebraeus, der nach Anton Baum-

47) Vgl. Wladimir, Freiherr von Tiesenhausen: Sbornik materia-
lov otnosjastichsja k istorii Zolotoj Ordy (Sammlung [arabischer] Materia-
lien zur Geschichte der Goldenen Horde), Band I (der einzig erschienene),
St. Petersburg 1884, S. 77 (nach der Lebensbeschreibung des fdgyptischen
Sultans Baibars), S. 201 (nach adh-Dhahabf) und sonst oft.

%) Dschiizgani (12) 448. — Ob man freilich dem Berichte dieses iiber-
zeugten Muslims in allem trauen darf, ist fraglich.

) Bar Hebraeus syr. (5) 528.

*) Al-“Umari/Quatremeére 321 (Das ist: Q.: Notice de l'ouvrage qui
a pour titre: Mesalek alabsar . . . in: Notices et extraites des Man. de la
Bibl. du Roi . . ., Bd. XIII [Paris 1838], S. 151—384). — Bar Hebraeus 525, 554.

51) Bar Hebraeus syr. (5) 529.

32y Ebda. 5491.

%) Vartan (19) 293.



— 167 —

starks Worten seine syrischen Zeitgenossen um Hauptesldnge
tiberragte®?), hat Huldgii beim Empfang des jakobitischen
Patriarchen Ignaz III. folgende Worte in den Mund gelegt:
,Aus eurem Volke kamen heilige Minner zu unserem Vater
(d. h. Vorfahren) Tschingiz-Chan . . . Sie lehrten ihn die
Furcht Gottes und gerechte Gesetze“5%). Wie weit war doch
der syrische Primas von einer wirklichen Erkenntnis der
Beweggriinde der mongolischen Einstellung zum Christentum
entfernt !

Immerhin, in den letzten Jahren war die christliche Kir-
che aus einer leidenden zu einer siegreichen geworden, und
so konnte Doquz Chatin nach dem Tode des Herrschers am
8. Februar 1265 an die Vertreter der christlichen Kirchen heran-
treten, um sie aufzufordern, fir ihren Gemahl eine Seelenmesse
zu lesen. Die Armenier lehnten das Ansinnen ab, da Hiuldgi
Ungliaubiger war, nur die Syrer (gemeint sind wohl die nesto-
rianischen Glaubensgenossen Doquz Chéatins) beteten zum Ierrn
der Welten fiir das Seelenheil des Abgeschiedenen®®), sie, die
selbst beim Gedenken an den viel gleichgiiltigeren Mongke
wiinschten, dass Gott seine Seele unter die Heiligen versetzen
moges?).

Hiulagiis Nachfolger Abaqa (1266—1282) verdnderte die
Haltung des Staates zum Christentum kaum, wenn auch seine
christliche Gemahlin Maria, als natiirliche Tochter Kaiser Mi-
chaels VIII. von Konstantinopel (1261—1282) meist ,Despoina“
(Despina Chattn) genannts®), liangst nicht den Einfluss besass,
wie Doquz Chattn, die noch kurz vor ihrem Tode (August
1265) die Bestitigung des neuen nestorianischen Katholikos
Denh.a II. durchsetzen konnte®®). Abaqga ging iiber Hiilagu,
seinen Vater, insofern hinaus, als er sogar Miinzen mit der
christlichen Aufschrift: ,Im Namen des Vaters, und des Sohnes

34) Vgl. iiber ihn: Theodor N6ldeke: Orientalische Skizzen, Berlin
1892, S. 250—274. — Anton Baumstark: Geschichte der syrischen Lite-
ratur, Bonn 1922, S. 312-—-320.

55) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) II 755.

56) Vartan (19) 308.

57) Tagitha (35) 117.

58) Pachymeres (16) I 174f. — Dazu vgl. aber Franz Délger: Re-
gesten der Kaiserurkunden des Ostrom. Reiches von 565—1453, 3. Teil
(1204—1283), Miinchen 1932, S. 47, Nr. 1332,

59) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 439.



— 168 —

und des Heiligen Geistes® priagen liess®), Der freien Religions-
iibung seiner Gemahlin legte er keine Hindernisse in den Weg:
Sie durfte eine tragbare Kapelle mit in die Ehe bringen®!) und
zur Ausmalung der rechtgliubigen Kirche in Tabriz Maler aus
Konstantinopel kommen lassen, die nachher freilich auch Bar
Hebraeus beschiftigtes?).

Daneben floss das Leben der Christen in den nichsten
Jahren &usserlich ziemlich ruhig dahin. Die Tatsache, dass
Abaga an dem innerkirchlichen Leben weniger Anteil nahm
als sein Vater — wenn er auch gelegentlich, wie Ostern 1282
in Hamadan®), ihren Festen beiwohnte, — verminderte jedoch
die Hoffnung der Christen, dass er sich zur Religion des Kreu-
zes bekennen werde. Dass die morgenldndischen Christen zu
dieser Hoffnung berechtigt waren, zeigt die Tatsache, dass
sehr wahrscheinlich der Ilchan Ah.m#d®4), sicher aber Olgiiti
in ihrer Jugend$s) — beide unter dem Namen Nikolaus —
Christen gewesen sind.

Im Jahre 1281 bot sich der nestorianischen Kirche eine
treffliche Gelegenheit, ihren Einfluss auf die mongolische Her-
renschicht neu zu beleben. Der Gross-Chan Qubilai hatte einen
jungen nestorianischen Moénch namens Markus, einen geborenen
Mongolen, zusammen mit seinem Lebrer Bar S.aumi auf die
Wallfahrt geschickt®®). Da sie ihre Reise von Ostasien nicht
bis Jerusalem fortsetzen konnten, mussten beide im Zweistrom-
lande warten, und der Katholikos Denh.4 II. beniitzte die Ge-
legenheit, den 34jahrigen Markus zum Patriarchen fir die ne-
storianischen Gemeinden Nord-Chinas zu weihen. Gleich darauf
entschlief Denh.a II., und der Patriarch fiir Nord-China, der

80) Meh.med Miibarek: Meskiikit-i gadime-i islamije qataloghu
(Katalog der alten islamischen Miinzen [im Museum in Konstantinopel]),
Bd. III, Konstantinopel 1900/01, Nr. 34, S. 33.

61y Pachymeres (16) I 174.

%) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 461f.

63) Abh l-farag (1) 505.

¢) Haytonus (23) 185. — Abt ’I-fid.A: Annales Moslemici, arab. hsgb.
v. Johann Jakob Reiske, Kopenhagen 1792, Bd. V, S. 62.

65) Vgl. das Schreiben des Papstes Nikolaus IV. (1288—1292) an Ar-
ghin vom 21. August 1291 und an seine Gemahlin vom 15. August 1291 :
Lucas Wadding: Annales Ordinis Minorum, Rom 1731, Bd.V, S. 255
und 256 ; Johann Lorenz von Mosheim: Historia Tartarorum ecclesiastica
(nur auf die Beziehungen zum Abendlande eingestellt), Helmstedt 1741,
Anbhang Nr. 36, S. 99—102 und Nr. 37, S. 101f.

66) Taiitha (35) 42 ff; Bar Hebraeus Kirchengeschichte (2) III 451.



— 169 —

Mongole Markus, wurde zum Katholikos gewihlt und nannte
sich J(hjabhalaha IIL.; denn ,ausser ihm kannte niemand
Sitte und Sprache des herrschenden Volkes der Mongolen“®7).

Abaqa empfing seinen Kkirchlich so hoch gestellten Lands-
mann, dessen Bildung verhéltnismissig gering und dessen Kennt-
nis des Syrischen und Arabischen nur mangelhaft war, mit
grossem Entgegenkommen und bestéitigte ihn sogleich in seiner
Wiirde®®). Der Ilchan wiinschte ihm eine glickliche Verwaltung;
angeblich liess sich sogar seine Familie vor ihm auf die Knie
nieder®). Die Wahl eines Mongolen war ein bedeutsames Kr-
eignis und ein geschickter Schachzug der Nestorianer. Wihrend
seiner langen Regierungszeit (1281—1317), in der er acht Il-
chane erlebte, hat er mannigfaches Leid von seinen Gtlaubens-
briidern abwenden koénnen, da er als Mongole viel eher Zutritt
zum Hofe hatte und davon auch reichlich Gebrauch machte.
In seine Heimat ist er freilich nie zurickgekehrt.

Im Jahre 1282 ist Abaqa gestorben und ihm sein Bruder
Ah.méad (eigentlich Takuadar) nachgefolgt (1282—1284). Damit
trat ein lange befiirchtetes Ereignis ein: Der llchan schloss
sich der mohammedanischen Religion an, der die Mehrzahl
seiner Untertanen angehorte. Er war bestrebt, Kirchen in Mo-
scheen zu verwandeln™) und schloss mit dem bisherigen Tod-
feinde des ilchanischen Staates, Agypten, ein Bundnis, um schon
damit den Gegensatz zu seines Bruders Politik kundzutun.
Freilich wissen wir nicht, ob er ein Biindnis mit Agypten
schloss, weil er ein Muslim war, oder ob er Muslim wurde, um
mit dem Staate am Nil in ein Einverstiandnis zu kommen. Bei
dem Vorrang der Politik im mongolischen Iran ist beides mog-
lich. Trotz der Tatsache, dass sein Islam verhdltnismassig
tolerant war — Bar Hebraeus hebt dies ausdriicklich hervor?) —
stiess er durch seinen Ubertritt bei seinen Grossen und beim
Gross-Chan Qubilai aut Widerspruch?), und so fiel es seinem
Neffen Arghan, Abagas Sohn, nicht schwer, ihn zu stiirzen und
selbst die Herrschaft anzutreten (1284—1291). Arghtn war

67 Tagitha (35) 33f.

8) Ebda. 35f.; M. Siouffi: Notice sur un patriarche nestorien [in:
Journal Asiatique, 7. Reihe, Bd. 17 (1891), S. 89—96], S. 92.

©) Siouffi (68) 93.

%) Haytonus (23) 312f.

1) Bar Hebraeus syr. (5) 548; Abu ’'l-farag (1) 506.
2y Vgl. Haytonus (23) 185.



170 —

Buddhist, wie seine Vorfahren, und so war nach kurzer Unter-
brechung wieder der alte Zustand des Biindnisses zwischen
Herrschern und Christentum -—— die Mohammedaner waren
stets besonders ingrimmige Feinde des Buddhismus — hergestellt.

Arghtun empfing 1285 J(h)abhalaha III. aufs freundlichste
und liess sich neben seinem Zelt eine nestorianische Kapelle
errichten, in der h#dufig die GGlocken lauteten?), was in Lin-
dern mit muslimischer Verwaltung streng untersagt ist. Sein
Gesandter nach Kuropa, Biscarello, berichtet?), er habe auch
an christlichen Gottesdiensten teilgenommen, eine Behauptung,
die zu Propagandazwecken verbreitet worden sein kann, die
aber nicht unwahr zu sein braucht. Dass er bei der Behand-
lung der Christen weitgehend auch an die Aussenpolitik dach-
te, zeigt die Tatsache, dass er die Freiheit der Christen von
der unter Mohammedanern festgesetzten Sondersteuer (gizja) in
einem besonderen Schreiben dem Abendlande mitteilen lasst?).
Gleich darauf sandte er den oben genannten Bar S.aumi zum
Papste sowie nach Frankreich und England. Von dessen Reise
besitzen wir einen interessanten Bericht in syrischer Sprache.
Mit der aussenpolitischen Absicht der Wiederaufnahme der von
Ah.méd unterbrochenen Verbindung mit dem Abendlande ver-
band sich die innen- und religionspolitische, die Mohamme-
daner moglichst zuriickzudrangen und die von Arghin sehr
geforderten Buddhisten zu stirken. Auch die Lebensbeschrei-
bung J(h)abhalahas III. unterschéitzt diese politischen Beweg-
grinde gegeniiber einer vermeintlichen religiosen Triebfeder
von Arghtins Handeln?).

Auch Arghtns Bruder und Nachfolger Gaichata (1291 bis
1295) liess den Christen eine gewisse Forderung zukommen,
wenn er auch den andern Religionen, besonders den Moham-
medanern, nicht so abiehnend gegeniiberstand wie sein Bruder??).
Er nahm an christlichen Gottesdiensten teil®) und besuchte 1292

8) Ta¥‘itha (35) 45, 86f.
™ Rémusat (18) VII 431f.; Mosheim (65), Anh. S. 67f.

®) Ebda. Anh. Nr. 25, 8. 84f,; Rémusat (18) VII 356f., 4261.

%) Tag"itha (35) 47t., 86.

"7) Ebda. 90. — Dass er die Mohammedaner bevorzugt habe, wie Ru-
dolf Strothmann: Die Zwolfer-Schi‘a. Zwei religionsgeschichtliche Cha-
rakterbilder aus der Mongolenzeit, Leipzig 1926, S. 119, will, ebenso wie
Rémusat (18) VII 384, kann ich nicht finden.

8) Tasitha (35) 91.



— 171 —

J(h)abhalaha III. in der Residenzstadt Meragha, wobei er ihn
reichlich beschenkte™). Als der Chan im gleichen Jahre ernst-
lich erkrankte, stand ihm neben einem andern auch ein
christlicher Arzt zur Seite®’). Damals haben die christlicher
Syrer (neben den Juden) ihre fiihrende Stellung in der Heil-
kunde, wie sie sie im Nahen Osten schon jahrhundertelang
innehatten, behauptet.

Gar bald wurde Gaichatd, ein ziemlich unfihiger Herr-
scher, der als erster versuchte, nach chinesischem Muster das
Papiergeld in Persien einzufiihren und dadurch einen Staats-
bankrott hervorrief, durch einen entfernten Verwandten Baida
gestiirzt (1295), der noch einmal die Muslimgegner im Staate zu-
sammenfassen wollte und den Christen so entgegenkam, dass
ihn Marco Polo fiir einen Christen hielt8?).

Seit Ah.mids Zeiten hatte sich aber das Blatt wesentlich
gewandt. Der Islam hatte inzwischen unter den mongoli-
schen Grossen so an Boden gewonnen, dass Arghins Sohn
Ghazan leichtes Spiel hatte, als er dessen Wiederherstellung
auf seine Fahnen schrieb’®) und unter gewaltigem Zustrom der
Grossen®) Baida stiirzte (Okt./Nov. 1295). Gleichzeitig trat er
unter dem Einflusse seines Wesirs Nourtiz zum Islam {iber, und
die Entscheidung, die er damit traf, ist endgiltig gewesen:
Von nun an waren alle Ilchane und alle weiteren Herrscher
Persiens Mohammedaner. Gleichzeitig setzte die heftigste Chri-
stenverfolgung dieses Jahrhunderts ein: Zahlreiche Kirchen
und buddhistische Tempel wurden gepliindert und in Moscheen
verwandelt??); die Christenheit wurde unzéhligen Verfolgungen
und Erpressungen ausgesetzt, denen auch J(h)abhalaha III.
nicht entging®?). Allméhlich nahmen die Ausschreitungen einen

?) Ebda. 91—93. 97.

80) Ra¥id od-Din (derselbe wie 1 und 25), noch nicht gedruckter Teil,
beniitzt nach der Wiener Handschrift (abgek.: Rasid/Wien), Blatt 244 verso.
8) Marco Polo, hsgb. von Georges Pauthier, Paris 1865, 1T 749,

82) Mirchond (3) V 115.

83) Ebda. 113.

¢4) Ebda. 115; Orbelian (12) 261.

85) Mirchond (3) V 115; Tastha (35) 100f., 108, 111, 130; Bar He-
brzus syr. (5) 593--596 (NB. Auch den Fortsetzer des 1286 gest. Bar He-
brzeus fithre ich der Einfachheit halber unter seinem Namen an, da dieser
Bericht unmittelbar an den des Bar Hebraeus anschliesst). Chondédmir II1
51 (das ist: Chondamir: Cholasit ol-achbar [Quintessenz der Nachrichten],
pers. Steindruck, Teheran 1853).



— 1712 —

Umfang an, der das Staatsganze gefihrdete, und so befahl
Ghazan nach einer Riicksprache mit J(h)abhalaha III., der in-
zwischen im Juli 1296 Einlass bei Hofe gefunden hatte, und
mit Hethum II. von Kleinarmenien, eine kinstellung der Ver-
folgungen®®), auf deren Innehaltung er strenge hielt®?). Den
Nestorianern wurde sogar eine geringfiigige Entschidigung zu-
gebilligt®).

Der wesentlichste Grund fiir die Einstellung der Christen-
verfolgungen bildete aber nicht die Firbitte des Katholikos
und des Konigs und auch nicht so sehr der Sturz des christen-
feindlichen Wesirs Nouruz®): Auch jetzt waren gewiss vor
allem aussenpolitische Riicksichten massgebend. (Ghazan, der
tlchtigste der persischen Ilchane, der durch eine treffliche Ge-
setzgebung das durch die Wirren der Jahre 1295 und 1296
zerriittete Reich wieder beruhigte, war trotz seines Religions-
wechsels nicht gewillt, auf die Verbindung mit dem Abend-
lande zu verzichten.

Auch J(h)abhalaha III. konnte das Sechicksal nicht auf-
halten, sondern nur lindern: So erreichte er 1297 einige Er-
leichterungen der wieder eingefiihrten christlichen Kopfsteuer?®),
die er auch Ghazans Nachfolger, seinem Bruder Olgiitii (1304
bis 1316), gegeniiber durchsetzte®). Wenn dieser Herrscher
gelegentliche Privilegien aus personlicher Dankbarkeit ver-
leiht®?) oder allzu weit gehende Ausschreitungen verhindert®),
so will das fur seine Grundhaltung nichts besagen. Nun
konnte in Armenien und Georgien schon ein Druck ausgeiibt
werden, zum Islam tiberzutreten (1307/08)%), und 1310 beraubte
eine neue Christenhetze, an der nach den Worten des christlichen
Verfassers der Lebensbeschreibung J(h)abhalahéas III. die Chri-
sten selbst nicht ganz unschuldig waren®), die Bekenner des

86) Bar Hebraeus syr. (5) 595; Tag‘itha (35) 115; Orbelian (12) 262.

87) Ra¥ld/Wien (80) 266 recto.

) Tayitha (35) 127.

%) Auf diesen weist K‘artvelos cchovreba (7) I 430f. hin.

) Tagitha (35) 111, 130.

) Ebda. 153.

#2) Ebda.

93) Ebda. 149.

°4) Magrizi/Quatremere (31) II, 2, 279; Michel Tamarati: L’église
géorgienne des origines jusqu’a nos jours, Rom 1910, S. 438.

95) Tax‘itha (35) 153f.



— 1713 —

Krlosers ihres letzten Einflusses. Einzig und allein der alte Ka-
tholikos J(h)abhalah& III. vermochte noch sein Ansehen in die
Waagschale zu werfen®®) und sogar die Gewihrung von Stit-
tungen durch Olgiitii durchzusetzen®”). Als er kurz nach der
Thronbesteigung Abt Sa‘ids (1316—1335), des Sohnes Olgiiitiis,
am 13. November 1317 sein tatenreiches Leben beschloss®),
sank auch die nestorianische Kirche wieder in die politische
Bedeutungslosigkeit zuriick, der die jakobitische mit dem Tode
des Primas Bar Hebraeus (30. Juli 1286) verfallen war. Gerade
100 Jahre waren seit dem Vorstosse der Mongolen nach Vor-
derasien, der 1218 eingesetzt hatte, vergangen. Das letzte, was
wir von der Stellung des mongolischen Staates zu den christ-
lichen Gemeinden héren, ist eine unter Aba Sa‘id stattgehabte
Zerstérung von Kirchen®®) und eine Christenverfolgung kurz
nach seinem Tode durch seinen Oheim “Ali Padesah (1336)10),
Dass sie durch die Tatsache der Erhebung des Ilchans Arpa
(1335—1336) ausgelost worden sein soll, den eine armenische
Quelle, so gut wie sicher zu Unrecht, einen Christen nennt"), ist
nicht ohne weiteres glaublich. Mit Abt Sa‘ids Tode (30. Nov.1335)
trat ein rascher Zerfall des mongolischen Reiches ein. Auf
iranischem Boden bekdmpften sich zahlreiche Thronanmasser,
die in rascher Folge wechselten, die Randgebiete, darunter
Armenien, Georgien und das Zweistromland, trennten sich vom
Reiche ab, und das Schicksal der dortigen Christen loste sich
von dem Geschicke der mongolischen Machthaber.

Werfen wir einen Blick zuriick, so mitissen wir zugeben,
dass der Endsieg des Christentums teilweise durch seine eigene
Schuld verhindert wurde, durch die Spaltungen und die gegen-
seitige Eifersucht, die in den eigenen Reihen herrschte. Auch
die mongolischen Herrscher selbst waren fir die Aufnahme
der Religion des Kreuzes wenig geeignet, da sie in der Reli-
gion wesentlich ein Mittel der Politik sahen und sich schliess-
lich der Notwendigkeit nicht entziehen konnten, wie kulturell, so

96) Ebda. 201—203.

°7) Ebda. 204.

98) Siouffi (68) 94.

) Vgl. Edward G.Browne: A literary history of Persia, Bd. III
(Cambridge 1928), S. 54.

100) Bar Hebraeus, Kirchengeschichte (2) III 501.

101) Samuel von Ani in Rec. H. Cr., Doc. Arm. (wie 23), Bd. I, Paris
1869, S. 468.



— 174 —

auch religios In der uberwiegenden Masse ihrer Untertanen,
der Iraner, aufzugehen.

Ein Uberblick tiber die Religionspolitik der mongolischen
Herrscher Irans wére unvollstindig, wenn wir nicht wenigstens
mit einigen Worten ihres Verhiiltnisses zur abendlindischen
bzw. romisch-katholischen Form des Christentums gedichten.
Die zahlreichen, dariiber von europiischer Seite erschienenen
Biicher19?), denen sich in der Darstellung des Tatsachenméssigen
kaum etwas hinzufiigen léisst, entheben uns der Ausfiihrlichkeit.
Die Anndherung an die Mongolen leitete Papst Innozenz IV. (1243
bis 1254) auf dem Konzil von Lyon 1245 ein, wobei ihn Lud-
wig IX. von Frankreich tatkriftig unterstiitzte. Nachdem die
erste Periode der Erkundung der mongolischen Verhéiltnisse
u. a. auch in religioser Hinsicht mit der Reise Wilhelms von
Rubruck ihren Abschluss gefunden hatte (1255), geschahen von
abendlindischer Seite zahlreiche Versuche einer Bekehrung der
mongolischen Herrscher zum Christentum, die alle erfolglos
verliefen (besonders 1274—1282 und 1285—1291). Auf die Ein-
zelheiten soll hier nicht eingegangen werden. Krstaunlich ist
nur, dass auch nach dem Ubertritt Ghazans zum Islam das
Abendland die Versuche, ein gemeinsames Unternehmen gegen
Agypten und besonders zur Wiederbefreiung des Heiligen Lan-
des zu erreichen, nachdem 1291 mit Akkon die letzte Feste
in der Hand der europiischen Christen den Agyptern anheim-
gefallen war, fortfiihrte. Noch 1307 glaubte Eduard II. von
England (1307—1327), Olgaita werde dem Abendlande Jerusa-
lem einriiumen, wenn er es den Agvptern abgenommen haben
werde (es ist nie zu einer dauerhaften Inbesitznahme dieser

102) Neben den bisher genannten (zu Rémusat [18] vgl. auch: Wla-
dyslaw Kotwicz: Quelques mots encore sur les lettres de Il-Khans de
Perse retrouvées par Abel Rémusat. Wilna 1936. Collectanea Orientalia 10)
sind die wichtigsten : Girolamo Golubovich: Bibliteca Bio-Bibliografica
della Terra Santa e dell’Oriente Franciscano, Quaracchi bei Florenz 1906
bis 1927 (5 Binde); Giovanni Soranzo: Il papato, 'Europa cristiana e i
Tartari, Mailand 1930 (Publicazioni della universita cattolica del Sacro Cuore,
5. Reihe, Bd. XII); Louis Bréhier: L’église et I'Orient au moyen-age, les
Croisades, Paris 1907; Wilhelm Heyd: Studien iiber die Colonien der ré-
mischen Kirche, welche die Dominikaner und Franziskaner .... gegriindet
haben (in: Zeitschrift fiir Hist, Theol,, Bd. XXVIII, Gotha 1858, S. 260 bis
324); Jozef Uminski: Niebezpieczenstwo tatarskie w polowie XIII w. i
papiez Innocenty IV (Die Tartarengefahr in der Mitte des 13, Jahrhunderts
und Papst Innozenz IV.), Lemberg 1922. — Bertold Altaner: Die Do-
minikanermission des 13. Jahrhunderts, Habelschwerdt 1924.



— 175 —

Stadt durch die Mongolen gekommen). Weniger erstaunlich
wird das vielleicht, wenn man bedenkt, dass noch um die Jahr-
hundertwende ein aus Kleinarmenien nach Frankreich ge-
flohener Prinz Hethum (Haytonus) ein Buch%®) schreiben konnte,
das eine ganz falsche Darstellung enthélt, obwohl der Arme-
nier den richtigen Tatbestand doch kennen musste. Die Dar-
stellung, auf die das damalige Abendland sich verliess, gipfelt
in dem Satze, ausgerechnet Ghazan (!) habe Ratgeber, die ihm
den Ubertritt zum Islam anrieten, niederhauen lassen und fithre
Krieg gegen den dgyptischen Sultan: «...intendens regnum Syrie
introire et soldanum destruere, ac sectam perfidi Mahometi,
et Terram Sanctam libere restituere Christianis »1°%). Aus solchen
Darstellungen schopfte das Abendland seine Kenntnisse tiber
die Ilchane!

Johann XXII. (1316—1334) ging nun daran, nachdem er
— trotz einer 1322 ergangenen Aufforderung zum Ubertritt an
Abt Sald — die Zwecklosigkeit der Bekehrungsversuche hatte
einsehen missen, eine Hierarchie in Iran aufzubauen, die aber
nie grosse Gemeinden um sich sammeln konnte. Selbst der
Dominikaner Jordanus Catalani aus Séverac in Rouergue, der
sicher eher tber- als untertreibt und sogar von einer Gemeinde
in dem natiirlich ldngst nicht mehr bestehenden Ur in Chaldia,
der Heimat Abrahams, berichtet, kann in den gréssten Stidten
nur von 1000 romischen Christen sprechen'®). Der Zerfall des
Ilchanischen Reiches nach 1335 und der schwarze Tod 1348/49
haben alle Spuren dieser Missionsversuche ausgetilgt. Ein Ein-
dringen in das morgenldndische Nationalkirchentum ist den
Pipsten damals noch nicht gelungen; es hat seit dem 16. Jahr-
hundert durch innere Spaltung die Macht des morgenlindischen
Christentums so geschwicht, dass dieses nunmehr ziemlich
wehrlos den Mohammedanern preisgegeben war.

Gottingen. BERTOLD SPULER.

103y Vel. Anm. 23.

104) Haytonus (23) 316, 321.

105) Jordanus: The Wonders of the East, iibers. v. Henry Yule, Lon-
don 1863, S. 8 f.




	Die Mongolen und das Christentum : die letzte Blütezeit der morgenländischen Kirchen

