
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Artikel: La cause de la Petite Église au concile du Vatican et après

Autor: Riel, C.G. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404139

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 141 —

La cause de la Petite Eglise au concile du Vatican et après.

On aurait pu croire un instant que la cause des
anticoncordataires prendrait une tournure favorable, lorsque Pie IX,
en 1868, publia sa Bulle Aeterni Patris Unigeniti, par laquelle
il convoquait un concile général, afin d'examiner d'un commun
accord les diverses questions qui se rapportaient, disait la Bulle,
à la plus grande gloire de Dieu, à l'intégrité de la foi, au salut
éternel des hommes, au maintien de la discipline, â l'observation
des lois ecclésiastiques; et en vue d'adopter ensemble les
remèdes les plus salutaires pour guérir les maux de l'Eglise. A
peine avait-on pris connaissance de ce projet du Pape qu'en
Vendée comme à Lyon la chose fut immédiatement discutée.
A la suite d'un échange de vues entre les divers groupes de

fidèles, opposés au concordat, il fut résolu qu'une démarche
collective serait faite auprès du Pape et des Pères du concile
et qu'un exemplaire des «Réclamations canoniques» accompagné
d'un mémoire explicatif de la conduite des catholiques demeurés
fidèles à la cause des anciens évêques, serait adressé à chacun
des membres du concile1).

Le mémoire explicatif devait renfermer une déclaration
explicite d'attachement à l'Eglise Catholique Apostolique et
Romaine et de soumission respectueuse aux successeurs des

Apôtres qui s'assemblaient autour de la Chaire de Saint Pierre
pour représenter l'Eglise universelle. Il devait en outre rappeler
succinctement les événements qui touchent au concordat de 1801

et exposer avec fidélité les considérations d'ordre supérieur qui
avaient déterminé les évêques réclamants à refuser leurs démissions

et à prescrire â leurs adhérents de rendre eux-mêmes

témoignage aux principes développés clans les «Réclamations»
en s'abstenant de communiquer avec le nouveau clergé. Et
comme ce mémoire devait exprimer avec exactitude les
sentiments de tous et recevoir ultérieurement les signatures des

chefs de famille, lecture en fut donnée, soit à Lyon, soit en

Vendée, dans les réunions spécialement convoquées dans ce
but et sa rédaction ne devint définitive que d'un consentement
unanime. Il fut encore décidé que deux délégués seraient
envoyés à Rome, à l'époque de l'ouverture du concile pour faire

') Marius Duc : Une mission à Rome en 1869 ; et Léon Séché : Les
derniers Jansénistes. Tome III, p. 274, 5, 5.



— 142 —

le dépôt entre les mains du Pape et entre celles du secrétaire
général du concile de deux exemplaires du Mémoire sur
lesquels les signatures des adhérents devaient être apposées. Les
suffrages en Vendée de même qu'à Lyon se réunirent sur
MM. Jacques Berliet et Marius Duc pour représenter les fidèles
de ces deux régions dans l'accomplissement de la mission qui
venait d'être résolue.

La réimpression des «Réclamations» se fit à Lyon. Quelques

jours avant leur départ, les deux délégués eurent la
satisfaction d'être présentés à Mgr. Callot, évêque d'Oran (Afrique), qui
traversait Lyon avant de se rendre au concile, et de lui communiquer

le Mémoire. Ce prélat se montra fort sympathique à la
démarche projetée ; il parut satisfait de la rédaction du Mémoire, et,
après avoir adressé aux délégués des paroles d'encouragement,
il leur recommanda de venir le trouver à Rome dès leur arrivée.

Touchant est le récit des efforts faits à plusieurs reprises
par les deux délégués, tant pour obtenir une audience du Pape
que pour s'assurer que les pièces apportées par eux étaient bien

parvenues entre les mains et sous les yeux de ceux pour
lesquels elles étaient destinées. Le Pape ne pouvait leur accorder
une audience. Il était trop occupé par les préparatifs du concile.

Il leur fut dit que les pièces étaient entre les mains du
St-Père. Les évêques les avaient également reçues. Comme
un séjour plus long à Rome n'avait pas de raison d'être, ils
retournèrent à Lyon déjà le 12 décembre 1869. Pourtant, avant
leur départ, ils eurent un long entretien avec l'évêque Callot.
Ce dernier leur promit de soutenir leur cause au concile et de leur
faire part en temps propice du résultat. Avec l'évêque hongrois
Bonnas il ferait les démarches nécessaires en leur faveur. Le
cardinal Rauscher, disait-il, avait également déclaré «que la
constance des signataires du „Mémoire" était digne d'éloges et

qu'il était juste que le concile s'occupât de leur cause».
De retour chez eux, ils firent de vive voix à Lyon un

rapport de leurs démarches; les amis de la Vendée en furent
mis au courant par lettre.

Des jours et des semaines d'attente tendue suivirent. Les
évêques Callot et Bonnas qui leur étaient dévoués, ne leur
donnaient pas signe de vie. Seuls les journaux leur apprirent
que leur cause n'était pas tombée dans l'oubli. Au mois de

juin de l'année suivante ils purent même lire dans «l'Univers»:



— 143 —

«Il paraît qu'il a été question à plusieurs congrégations déjà des

membres de la Petite Eglise, encore assez nombreux actuellement

dans certains diocèses de France, en Vendée par exemple,
dans le diocèse de Luçon et aussi dans celui de Poitiers. On

parle de faire quelque chose pour ces âmes tout particulièrement

dignes d'intérêt.»
Enfin le l6r août, Mgr. Callot, évêque d'Oran, arrivait de

Rome. Il ne faisait que toucher terre à Lyon avant de rejoindre
son diocèse et il priait les deux délégués de se rendre auprès de

lui en toute hâte en vue de communications qu'il avait à leur faire.
« Le concile, disait Mgr. Callot, s'est occupé pendant

plusieurs séances des „Réclamations canoniques" et de votre
position. Huit ou dix évêques ont prononcé des discours favorables
à votre cause; celui de l'évêque de Luçon notamment a été

une apologie chaleureuse. Votre conduite non seulement n'a
pas encouru de blâme, mais a reçu l'approbation générale de

tous les Pères du concile. Deux Pères seulement, un surtout,
a dit des choses pénibles contre vous, mais son discours a
soulevé les murmures et la désapprobation de l'Assemblée.

Il n'a pas été émis de vote sur cette question, mais il a
été décidé quii vous serait adressé une lettre au nom du concile.
Le sens de cette lettre devait être: Hommage aux anciens évêques

regardés comme les défenseurs de l'Eglise, approbation de votre
conduite; et attendu que maintenant les anciens pasteurs sont
tous morts, l'Eglise reconnaît le clergé concordätiste pour légitime

et vous engage à vous réunir à lui par la raison que
toute l'Eglise le reconnaît pour tel.» Mgr. Callot a ajouté: «Je ne
sais quand et comment cette lettre vous parviendra; mais elle
est décidée et devra vous être envoyée. J'ai fait personnellement

tout ce qui était en mon pouvoir; dans le nombre des

évêques qui ont pris la parole en faveur de votre cause figure
le vénérable Mgr. Bonnas, mon intime ami. Nous croyons avoir
obtenu tout ce qui était possible. Je vous autorise à communiquer

ces détails à vos amis.»

Mgr. Callot avait donc tenu parole et on reprenait espoir
qu'enfin la solution attendue serait obtenue. Mais cet espoir fut
vain. Le concile suspendu ne se réunit plus. La lettre,
personnellement annoncée par l'évêque d'Oran, n'est jamais venue,
et les signataires du Mémoire persévérèrent avec fermeté dans

leur attachement aux principes défendus dans les «Réclama-



— 144 —

tions». «Patients et résignés», ainsi conclut Marius Duc dans
sa brochure, «ils attendent l'heure de Dieu et des évêques. Tel
un soldat, fidèle à sa consigne, reste inébranlable à son poste
jusqu'au moment où ses supérieurs le relèveront de sa faction.»

Il n'est pas surprenant que le clergé romain ait cherché
à maintes reprises à ramener les anticoncordataires dans la
communion de l'Eglise romaine. En 1892 le cardinal Foulon
signalait à Leon XIII que les Lyonnais de la Petite Eglise et
en particulier Marius Duc «inclinaient fortement à répudier le
schisme». Le Pape rédigea pour eux une exhortation: l'acte de

1801, disait-il, avait été légitime, s'il est interdit à un «pouvoir
humain» de déposséder un évêque de son siège, «la chose, par
contre, est permise au siège apostolique toutes les fois que
l'exigent de graves conjonctures et le bien suprême de l'Eglise».
Le Pape ajoutait à cette affirmation de principe des paroles
dépourvues de mansuétude: «qu'ils ne s'appuient ni sur
l'honnêteté de leurs mœurs, ni sur leur fidélité à la discipline, ni
sur leur zèle à garder la doctrine absolument aucun évêque
ne les considère et ne les gouverne comme ses brebis. Ils doivent
conclure de là avec certitude et évidence qu'ils sont des transfuges

du bercail du Christ1)». L'effet cle l'exhortation fut médiocre.
Il n'y eut à Lyon qu'une seule conversion, retentissante il est

vrai : celle le Marius Duc, l'un des deux délégués de la Petite
Eglise au concile du Vatican en 1869, celui qui avait été le
porte-parole et souvent le guide des anticoncordataires de Lyon2).
Le retour de Marius Duc à l'église concordataire, le 16 janvier 1894

fut bientôt suivi de celui de M. Joseph Texier qui était à la tête
des anticoncordataires de Courlay.

Nouveaux rapports avec l'Eglise d'Utrecht.
Jusque vers 1870 les anticoncordataires avaient espéré en

arriver un jour à une transaction à l'amiable avec Rome. Leur
espoir fut déçu par la proclamation des nouveaux dogmes du
concile du Vatican. Par suite de la déclaration de l'infaillibilité
du Pape et de la soumission à l'autorité papale devenue article
de foi, ou ne pouvait plus rien attendre de ce côté. Car,
supposé que les anticoncordataires en fussent arrivés à accepter

') Cette lettre de Léon XIII était primitivement destinée à Mgr. le
cardinal Foulon, archevêque de Lyon. Mais le cardinal étant mort en
décembre 1892, c'est à l'évêque de Poitiers que Léon XIII adressa sa lettre.

2) Aboyez : La Revue de Paris 1904, n» 22, p. 399.



— 145 —

comme légitime le clergé français alors en exercice, les
sacrements néanmoins leur auraient été refusés, tant qu'ils s'obstinaient

à rejeter les nouveaux dogmes; or c'est ce qu'ils n'ont
cessé de faire dès le commencement. Par là leur état est devenu
en principe tout autre que précédemment. Ce changement les

porta vers 1890 à s'adresser de nouveau à l'Eglise d'Utrecht.
Au mois d'août 1891 un ecclésiastique de Hollande reçut

une lettre d'un tenant des environs de Grenoble, Jean Termoz,
dans laquelle ce dernier exprimait son grand désir d'entrer en
relations avec les membres de l'Eglise d'Utrecht qu'il avait
apprise à connaître par divers livres comme étant un noyau
de vrais catholiques. Avec l'aide de Dieu, on pourrait se donner
mutuellement la main dans les malheureux temps, où se trouvait
l'Eglise catholique. Si une circonstance fortuite n'y avait mis
empêchement, il aurait assisté au congrès international des

vieux-catholiques à Cologne (septembre 1890) comme délégué
de ses amis, dispersés ci et là, formant, à Lyon seulement, un
groupe d'environ 1200 personnes. Il décrit ces derniers comme
étant clés catholiques qui, en opposition formelle aux erreurs
propagées par Rome autrefois et ces derniers temps, demeurent
invariablement attachés à la foi des Pères et observent fidèlement
les anciens règlements ecclésiastiques. Depuis 60 ans, dit-il, ils
sont privés d'évêques et de prêtres et ils tâchent de pourvoir
en partie à leurs besoins spirituels par la lecture de bons livres,
qu'on trouve chez tous les leurs et de même dans les bibliothèques.

Cette lettre porta quelques ecclésiastiques de l'Eglise
d'Utrecht à entreprendre un voyage en Dauphiné et à prendre
des informations sur les lieux mêmes. L'un d'entre eux, M. le
curé Van Beek de Rotterdam, a donné dans le «Oud-Katholiek»
(1891, n° 10) une description de ce voyage. Ce qui frappa le
plus nos voyageurs pendant leur visite aux membres de la
Petite Eglise à Lyon, Saint-Egrève, dans la vallée de l'Isère et
à Grenoble, ce fut leur piété fervente, leur grande connaissance
des saintes Ecritures et leur manière de vivre simple et sévère.
Ils avaient eu l'espoir de rencontrer à Lyon M. Marius Duc, le
chef de la Petite Eglise en cette ville ; mais, par des circonstances
fortuites, cette rencontre n'eut pas lieu. Les paroles par
lesquelles M. le curé Van Beek termine le récit de ce voyage
nous donnent une idée des impressions que les ecclésiastiques
d'Utrecht apportaient à leur retour: «De tout cœur nous ex-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1938. 10



— 146 —

primons le vœu que ce que nous avons vu de bien là-bas soit
affermi et développé et que ces braves gens ne soient pas privés
dans l'avenir des secours dont ils ont besoin, eux et les leurs,
pour demeurer fidèles.»

Ces accents sont bien différents de ceux du «Sentiment»
de 1853. Dans le même sens le «Oud-Katholiek» de 1892 (p. 6)

pouvait dire: «N'est-ce pas la tâche, la vocation, le devoir cle

notre Eglise, de venir en aide à ces fidèles qui en conscience ne
peuvent se courber sous le sceptre de Rome?» Le fait suivant
montre bien que du côté de l'Eglise d'Utrecht on était disposé
à porter secours si cela était demandé. En 1894, M. Volet,
curé de la paroisse vieille-catholique de Paris, se rendit
dans le Dauphiné pour y administrer le sacrement de Baptême
à des enfants de la Petite Eglise, et cela à la demande des

parents de ces enfants et avec l'assentiment de l'archevêque
d'Utrecht. Dans les années suivantes, M. Volet a également
visité à plusieurs reprises les membres cle la Petite Eglise à

Réaumont, Saint-Egrève, Grenoble et Gap, les encourageant
dans leur foi. Il est même question en 1897 d'envoyer un prêtre
aux fidèles de Lyon. En 1903 eut lieu à Paris une conférence
à laquelle, outre les deux prêtres de Paris, M. Volet et
M. Dorenlot, assistaient aussi l'archevêque d'Utrecht, Mgr. Gul
et M. Termoz. Ce dernier qui avait visité les fidèles de la Petite
Eglise à Lyon, en Vendée et ailleurs, rapporta qu'il y avait à

Lyon environ 200 membres, et 3000 en Vendée qu'on pouvait
considérer comme des vieux-catholiques bien disposés quoi-
qu'étant encore sur plusieurs points sous l'influence de notions
surannées et de préventions. Pourtant il avait remarqué qu'ils
étaient devenus moins opiniâtres qu'autrefois dans leurs
préventions et que le désir d'avoir un culte public se faisait fortement

sentir parmi eux. On discuta concernant la manière
d'amener avec prudence les différents groupes à s'unir, tandis
que l'archevêque promit les secours spirituels, en particulier
l'admission de jeunes gens convenables et bien disposés, au
séminaire d'Amersfoort, afin de les préparer au saint ministère1).

Ce projet n'a pas eu de suite; nous en ignorons la raison.
Les jeunes gens de la Petite Eglise ne furent pas envoyés.
Toutefois, M. Volet, de Paris, resta en relations avec la Petite
Eglise. En 1912 il visita les anticoncordataires du département

*) Le «Oud-Katholiek», 1903, p. 101.



— 147 —

clés Deux-Sèvres et à Nantes. Dans les Deux-Sèvres, en Vendée,
dans la contrée nommée Bocage se trouvait alors le groupe le
plus nombreux. Parmi eux, pas d'apostasie; leur nombre
augmentait non pas par des conversions, mais par l'extension de
la population. Ils possédaient encore une dizaine de chapelles,
où ils se réunissaient régulièrement pour les offices religieux. «La
plus importante de ces chapelles est celle du village La Plainelière
dans la commune de Courlay (Deux-Sèvresj», ainsi s'exprime
M. le curé Arolet dans «Le Catholique français»1). «La population
entière du village appartient à la Petite Eglise. Là se réunissent
les dimanches et les jours de fête un grand nombre de fidèles des

environs. A La Plainelière se trouvent trois hôtels où ils sont
reçus. Les dimanches ordinaires il y a toujours une assistance d'au
moins 600 à 700 personnes et les jours de grandes fêtes plus de
2000. L'église, sous le vocable de St-Etienne, est un édifice grand
mais simple; l'intérieur est très orné; on y remarque trois autels.

Quelques chantres y exécutent les offices en latin, suivant
l'ancien rite parisien. Le jour de ma visite on célébrait
l'anniversaire d'un mort et j'eus l'avantage d'assister à l'office. Deux
chantres chantèrent les trois nocturnes, les laudes et la messe
des anniversaires. Il m'est impossible de décrire avec quelle
émotion j'entendis exécuter ce beau chant parisien, chanté
avec beaucoup d'exactitude jusque dans les moindres détails.
Ensuite furent récitées en français les prières de l'ordinaire de

la messe. Enfin, après l'office, eut lieu pour les pauvres une
distribution de pain par la famille du défunt. Il est curieux de

constater que tandis que le nombre des fidèles qui sont tous

pratiquants augmente, celui des romains pratiquants dans la
commune de Courlay diminue de plus en plus. De là la grande
animosité du clergé romain à leur égard.

Bref, je fus très édifié de ce que j'ai vu et entendu et je
puis assurer que la Petite Eglise dans ces contrées est plus
vivante que jamais2).»

Organisation et usages de la Petite Eglise.
En 1832 le dernier prêtre anticoncordataire étant mort, la

Petite Eglise se trouva désormais privée de tout secours spiri-

') Voyez: «De Oud-Katholiek», 1912, p. 178.

2) Dans «L'Illustration» du 14 août 1934 Joseph Bonnenfant a publié
un article sur «L'ag-onie d'un schisme en Vendée», dans lequel il donne une
description de l'église de La Plainelière, avec photographies.



— 148 —

tuel; elle se vit contrainte d'assurer son avenir par des moyens
sortant de l'ordinaire. Il s'agissait de célébrer le culte, de

baptiser les enfants, de leur faire faire leur première communion,
de contracter des mariages et de les bénir, d'ensevelir
religieusement les morts. Comme il n'y avait plus aucun prêtre
pour exercer ces fonctions du ministère sacré, on choisit dans
la paroisse une personne qui, par son âge, son caractère et sa

piété pouvait être jugée cligne de prendre la place du prêtre.
Naturellement il ne pouvait être question de l'administration de

sacrements, hors celui du baptême. Le chef laïque ne pouvait
faire en cela que ce qui est permis à un laïque. Cet état de

choses est demeuré jusqu'à nos jours.
Le dimanche et les jours de fêtes chômées avant le

concordat, ils se réunissent, soit dans l'église, soit, quand il n'y en
a pas, clans une maison particulière pour la messe, c'est-à-dire

pour la lecture de l'office du temps. Parfois un petit chœur
chante les mélodies de la messe : Kyrie, Gloria, Credo, etc. La
communion est reçue spirituellement. Ils récitent ensuite le
rosaire, les litanies, souvent les psaumes cle la pénitence, ce

qu'ils observent d'ailleurs tout le long du carême pendant lequel
il pratiquent rigoureusement le jeûne et l'abstinence.

Le baptême est administré par le doyen cle la famille, de

la commune ou du canton, à la maison, avec de l'eau fécondée.
Quelques groupes de la Petite Eglise conservent de l'eau, bénite
autrefois par leurs prêtres. Seulement, pour éviter de l'épuiser,
ils la «fécondent» — c'est leur terme — chaque Samedi-Saint,
c'est-à-dire qu'ils ajoutent à ce qui leur reste une quantité d'eau
suffisante pour leurs besoins religieux cle l'année. Ils
prononcent la formule usitée par l'Eglise pour la bénédiction
de l'eau. Ils portent des scapulaires faits avec des lambeaux
d'habits de leurs anciens prêtres qu'ils vénèrent comme des
Saints.

En la fête du St-Sacrement, qui est célébrée avec beaucoup
de solennité, les enfants sont admis à la première communion,
qui, naturellement, n'est qu'une communion spirituelle.

Aux mariages, le doyen récite les prières de la messe de

circonstance, puis il passe l'alliance au doigt de la fiancée et,
le rite religieux accompli de cette façon, ils se rendent alors à

la mairie pour la cérémonie civile. Le mariage religieux doit
précéder l'autre.



— 149 —

Les malades et les mourants sont visités par le doyen qui
récite près d'eux le rosaire. La messe d'enterrement se célèbre
à la maison mortuaire ou dans la chapelle et consiste, comme
leurs autres messes, dans une lecture. Les morts sont enterrés
dans le cimetière particulier, ou, s'il n'y en a pas, dans le
cimetière ordinaire1).

Les membres de la Petite Eglise sont connus pour leur
grande charité; en chaque circonstance solennelle a lieu une
distribution de pain aux pauvres.

Ils célèbrent régulièrement toutes les fêtes de la Sainte Vierge:
la nativité, l'annonciation, l'assomption; mais ils repoussent le
dogme de l'immaculée conception. Ils n'ont aucun rapport avec
le clergé de leurs paroisses, qu'ils regardent comme des intrus.

La Petite Eglise est formée de divers groupes indépendants
qui entretiennent des relations entre eux. Les principaux groupes
se trouvent en A7endée et dans les Deux-Sèvres, sur les marches
du Saumurois et du Poitou; ensuite: dans les régions de l'Isère,
à Notre-Dame-de-Vaux, autour de Grenoble et de Rives et à Lyon.

La plupart des membres de la Petite Eglise sont de simples
bourgeois. A Lyon ce sont des ouvriers tisseurs; quelques-uns
sont des bourgeois aisés, commerçants, industriels ou rentiers.
A la campagne ce sont des paysans et des montagnards.

Un des principaux chefs de la Petite Eglise, Louis Jottreau,
expert géomètre à Cirières (Deux-Sèvres), a été surnommé le

pape de la Petite Eglise. Il y a plusieurs chapelles: dont une
à Puytaraud, non loin de Saint-Mesmin (Vendée), une à Cirières
(Deux-Sèvres), une autre à Saint-Martin-Lars-en-Tiffanges
(Vendée), mais le centre de ce groupe se trouve actuellement
à la Plainelière2).

La Petite Eglise et le Jansénisme.

Dans son ouvrage «Les derniers Jansénistes», Léon Séché

dit: «Les membres de la Petite Eglise, sans communiquer en

aucune façon avec le clergé actuel, passent pour Jansénistes

et le sont en effet, si l'on entend par ce terme des personnes
attachées aux doctrines de Port-Royal3).» Il est possible que

*) Voyez: P. Roussel: «Le centenaire de la Petite Eglise», dans le

«Correspondant», 10 juin 1904.

2) Voyez p. 147 : Joseph Bonnenfant : L'agonie d'un schisme en Vendée,
«l'Illustration», 14 août 1934.

3) Léon Séché: o. c. Tome II, p. 92.



— 150 —

les membres de la Petite Eglise de Lyon soient généralement
appelés Jansénistes par leurs concitoyens, comme Séché le
prétend1); eux-mêmes protestent qu'ils ne le sont point. «Nous

sommes Jansénistes comme Bossuet», disent-ils. Au sujet de
cette assertion de Séché, Marius Duc, chef de la Petite Eglise
de Lyon et de la Vendée, a écrit en 1891: «Vous avez été

renseigné d'une façon inexacte sur les anticoncorclataires de

Lyon et de la Vendée; car vous paraissez établir une sorte de
confusion entre le Jansénisme et la Petite Eglise. Le lien commun

entre les membres de la Petite Eglise qui résident en
Vendée et ceux de Lyon est exclusivement l'opposition au
concordat de 1801, et la démarche collective qu'ils ont faite en
1869 auprès du concile du Vatican n'était inspirée par aucune
autre pensée que celle d'accomplir les dernières volontés des

Evêques opposants au concordat de 1801 En ce qui concerne
les matières sur la grâce, les adhérents à la démarche faite à
Rome en 1869 s'en réfèrent purement et simplement à la
doctrine définie par le concile de Trente (6e session)2).»

Les anticoncordataires eux-mêmes ne veulent donc pas
passer pour Jansénistes. Pourtant on ne peut nier que dans
certains endroits, comme le Poitou et le Lyonnais, la Petite Eglise
s'appuye sur les groupes Jansénistes qui s'étaient formés là au
XVIIIe siècle. Malvin de Montazet lui-même, le dernier archevêque

de Lyon avant la Révolution, était un augustinien ardent,
un véritable ami de Port-Royal et un véhément adversaire des

Jésuites. Les ouvrages de Quesnel et de Duguet y étaient lus

avec zèle. Les idées des convulsionnaires y avaient aussi

pénétré. A ce sujet on peut nommer le curé de Saint-Médard-
en-Forez, François Jacquemont3), qui comme Janséniste
convaincu était en même temps un grand admirateur de «l'œuvre

par excellence» du diacre François de Paris. Dans son «Avis
aux fidèles» (1796) il écrit expressément: «Nous sommes
persuadés que cette œuvre est la voix du ciel qui nous avertit
que les menaces faites à la gentilité par Saint Paul sont sur
le point d'être exécutées, et que le rétablissement de toutes

') Léon Séché: o. c. Tome II, p. 93, et Tome III, p. 273.

2) Léon Séché: o. c. Tome III, p. 274.

3) P. Jacquemont (1757—1835) était un ami sincère de l'Eglise d'Utrecht.
Il était en correspondance avec les archevêques d'Utrecht, Mgr. van Os et
Mer. van Santen.



— 151 —

choses prédit par Jésus-Christ est près d'arriver. Nous la
regardons comme un prélude mystérieux, qui dispose tout pour
l'avènement d'Elie et pour la conversion des Juifs.» Nous
rencontrons ici les mêmes idées que nous retrouvons clans la Petite
Eglise, mais plus fortes encore : l'attente de la fin prochaine de

toutes choses, le retour d'Elie et la conversion des Juifs. De
même que dans la Petite Eglise nous trouvons chez Jacquemont
la croyance inébranlable aux guérisons miraculeuses par
lesquelles Dieu confirme la vérité de leurs convictions.

Le concordat entre Rome et le Premier Consul causa un
schisme parmi les «Jansénistes» de Lyon. Un grand nombre
s'y résignèrent : mais le concordat apparut aux plus purs aussi
monstrueux que la constitution civile. Ceux-ci accueillèrent
avec enthousiasme les «Réclamations canoniques» des évêques
protestataires

Quand aux Jansénistes qui avaient accepté le concordat,
ils n'eurent pas à se féliciter de leur sacrifice : leurs prêtres
furent systématiquement écartés de la distribution des cures ;

quelques-uns furent emprisonnés. Jacquemont étant mort en

1835, l'Eglise lui refusa ses secours et ses cérémonies. Pourtant
malgré leurs misères, les Jansénistes ralliés ne cessèrent de

presser leurs frères anticoncordataires de renoncer au schisme.

Jacquemont surtout fit tous ses efforts pour ramener les
anticoncordataires à la communion de l'Eglise. En 1821 il réunit
à Lyon deux conférences avec les chefs des dissidents, après
lesquelles il rédigea un écrit intitulé «Projet de conciliation».
Cette brochure répandue parmi les anticoncordataires ébranla
et détermina plusieurs membres de la Petite Eglise à rentrer
dans le giron de l'Eglise romaine.

Bien que dans la région de Lyon et ailleurs certaines
influences jansénistes-convulsionnaires aient continué de se faire
sentir et quoiqu'on ait abandonné dans la suite les excès, la
Petite Eglise en général ne peut être nommée Janséniste. Les
Jansénistes les plus ardents l'ont combattue dès le commencement.

Les 38 évêques réclamants avaient tous signé le formulaire
d'Alexandre VII et accepté la Bulle Unigenitus. Le dernier survivant

de ces évêques, de Thémines, finit même par rompre
définitivement avec eux en 1822, parce qu'il ne voulait pas, disait-il, «voir
le gallicanisme enseveli dans le cimetière de Saint-Médard1).»

') Latreille: La Petite Eglise de Lyon, p. 178.



— 152 —

Les évêques réclamants et leurs partisans ne voulaient donc

que protester contre l'injustice faite par Napoléon et Pie VII
à l'Eglise gallicane.

Le mouvement anticoncordataire en Belgique: les Stéyenistes.

La Belgique conquise et réunie à la France pendant la
Révolution, subit les conséquences de ce nouvel ordre de choses

par l'application des lois françaises. Le concordat de 1801, qui
était aussi maintenant entré en vigueur pour les Pays-Bas
méridionaux, rencontra ici, de même qu'en France, de fermes
adversaires. Le premier à l'attaquer fut un ancien oratorien
retiré à Utrecht, Délouit1), qui publia en 1802, sous le voile de

l'anonymat, des «Observations sur le concordat». L'année
suivante parut dans cette dispute un antagoniste plus redoutable,
Corneille Stevens, ancien vicaire-général de Namur, qui publia
en 1803 son ouvrage: «Le sophisme dévoilé», ensuite «La
Défense du Sophisme»2) et une foule d'autres brochures. Le style
de ces écrits était vraiment pitoyable. Il n'en est pas de même
de ses raisonnements contre le concordat. Ceux-ci étaient
soutenus par la vie vertueuse de l'auteur; par la prévention du
clergé belge contre les lois relatives à la vente des bien
ecclésiastiques, la haine contre Napoléon et par les adulations
scandaleuses que lui prodiguaient la plupart des évêques français
dans leurs mandements. Il en était de même en Belgique.

Les écrits de Stevens enhardirent l'opposition qui en publia
beaucoup où l'on traite sans ménagement Bonaparte comme
étant un hypocrite astucieux et le Pape comme n'ayant pas
eu le droit d'exiger la démission des évêques.

Stevens avait des adhérents, ayant rompu toute communication

avec leurs évêques, non seulement dans le diocèse de

Namur, mais encore à Liège, dans tout le pays wallon, la
Flandre et le diocèse de Gand. L'évêque concordataire de Gand
était Mgr. de Broglie, qui dans la suite devait devenir fameux
par son opposition au gouvernement de Guillaume I et à la
constitution néerlandaise de 1815. Ce fut lui surtout qui
s'employa à anéantir l'opposition des Stévenistes. Il découvrit les
sentiments anticoncordataires de beaucoup d'ecclésiastiques lorsque

1) Délouit a été un certain temps professeur au séminaire vieux-
catholique d'Amersfoort.

2) Ces deux écrits: sans date et sans nom de lieu ni d'imprimerie.
— Voyez : Grégoire : Histoire des sectes religieuses. Tome II, p. 442, etc.



— 153 —

ceux-ci refusèrent de célébrer les victoires de Napoléon par
un «Te Deum». Des curés vénérés par le peuple, furent
excommuniés par de Broglie à cause de ces tendances. Il furent
remplacés par des prêtres que beaucoup de laïques regardèrent
comme intrus, ne voulant pas assister à leurs offices ni avoir
recours à leur ministère. Les curés excommuniés et leurs
partisans se réunissaient secrètement. Leur discrétion et leur
ferveur déjouèrent toutes les perquisitions faites pour découvrir
et saisir leur coryphée Stevens, qui déclare lui-même avoir été

pendant sept ans caché dans «sa caverne». Napoléon avait mis
sa tête à prix. Le ministre de la police ordonna que les anciens
curés seraient tenus de s'éloigner à dix lieues de leurs paroisses.
Ceux qui n'obéirent pas à cet ordre furent poursuivis.

A la chute de Bonaparte, les Stévenistes rompirent ouvertement

avec les évêques et sollicitèrent la permission de bâtir
des églises pour leur culte. Suivant la constitution du royaume
des Pays-Bas une entière liberté était garantie à chacun pour
sa croyance religieuse. On aurait donc pu attendre que les
Stévenistes après 1815 s'organisaient indépendamment. Il n'en fut
rien. Le gouvernement néerlandais, par trop désireux de se

concilier les faveurs de la curie romaine, n'a cessé de
combattre les Stévenistes. Il s'appuya pour cela sur les articles du
Code Pénal par lesquels des réunions de plus de 20 personnes
étaient interdites.

Dans son «Histoire politique des Pays-Bas avant 1830»

(page 565), l'auteur J. de Bosch-Kemper écrit à ce sujet: «Les

articles1), si fameux dans la suite, du Code Pénal furent appliqués

en premier lieu aux dissidents de l'église romaine, nommément

aux anticoncordataires ou Stévenistes Sur les instances
du clergé romain les réunions de ces derniers furent interdites
et comme cette défense fut sans résultat, les chefs des réunions
illicites furent poursuivis et punis.» Le fait suivant montre
qu'on agit suivant ces articles et la décision royale y annexée,
à l'égard des Stévenistes. En 1818 un particulier fut condamné
à une amende pour avoir procuré aux Stévenistes un local afin
d'y célébrer leur culte. Cet homme s'en fit un honneur, car il
déclara qu'il espérait être puni de nouveau et qu'il tenait déjà
tout prêt l'argent pour payer l'amende.

') Ces articles furent aussi appliqués en 1839 par le gouvernement
néerlandais aux membres de l'église chrétienne réformée.



— 154 —

On lit dans la revue «Katholicon» (Bruxelles 1828): «Après
cela (c'est-à-dire après la proclamation de la décision royale
contre les Stévenistes) on a surpris â plusieurs reprises sur le
fait deux curés célébrant le culte avec un grand nombre de

laïques; ils furent cités en justice et condamnés... On trouve
beaucoup de Stévenistes non seulement clans la ville de Hal,
mais aussi dans ses environs. On dit que cette secte ne se

trouve pas seulement dans le Brabant méridional, mais aussi
clans le grand duché de Luxembourg.» Grégoire rapporte qu'en
1821 Stevens «est rentré clans le giron de l'Eglise»1). Néanmoins
après sa mort, ses partisans ont continué de s'opposer au clergé
concordataire. On les représente comme des gens honnêtes et
dignes. Ils semblent même avoir eu quelque temps un chargé
d'affaire à Rome, qui en 1815 et 1816 fut reçu par le cardinal
Consalvi. Longtemps après on retrouve encore des partisans
cle Stevens dans la région de Courtray. Suivant la déclaration
de Mgr. Dechamps, archevêque de Malines, au concile du Vatican
en 1870, on comptait alors dans son diocèse 300 Stévenistes
qui n'étaient pas en communion avec le clergé concordataire
belge. Parmi eux aussi les prêtres étaient morts. En 1903 on
comptait encore quelques centaines de Stévenistes dans les
Flandres et le Brabant; ils possédaient entre autres à Leerbeek,
au sud de Bruxelles, une église où ils se réunissaient régulièrement,

pendant l'Avent et le Carême même tous les jours.
Il semble que les Stévenistes soient éteints dans la partie

de la Belgique cle langue française. U y a quelques années

quelques Stévenistes ont fait une visite au séminaire vieux-
catholique d'Amersfoort, mais elle n'a pas été suivie de relations.

La Petite Eglise est-elle condamnée à disparaître?
A bien des reprises déjà on a sonné les glas de la Petite

Eglise. A peine le mouvement anticoncordataire était-il né, que
du côté de Rome on annonçait sa fin prochaine. Et pourtant
elle vit encore Ici et là elle est même dans un état florissant.
Si le curé vieux-catholique G. Volet pouvait dire en 1912 que
dans l'église de La Plainelière 600 à 700 personnes étaient
présentes les dimanches ordinaires et qu'aux grandes fêtes l'assistance

s'élevait à plus de 2000 fidèles — si J. Bonnenfant pouvait
écrire en 1934: «à certaines fêtes l'édifice est beaucoup trop

0 Grégoire, Histoire des sectes. Tome II, 447.



— 155 —

petit pour permettre à tous les dévots d'y entrer et nombreux
sont ceux qui, de l'extérieur, sont obligés de suivre dans leurs
gros livres de piété les prières de la messe» — si parmi les
membres d'une confession religieuse un tel zèle, une telle piété,
un tel enthousiasme pieux existent, la vie de cette congrégation
n'est pas éteinte, n'est pas en danger. Et mainte église bien
organisée et possédant un clergé serait heureuse de voir un tel
zèle chez ses membres.

On se demande involontairement pourquoi la Petite Eglise,
malgré toutes ses négociations avec l'Eglise d'Utrecht, n'est pas
entrée en contact plus étroit avec cette dernière et pourquoi
elle est demeurée sans évêques et sans prêtres Nous croyons
qu'un fait psychologique joue là un grand rôle. Les anticoncordataires

se sont tellement habitués pendant le siècle dernier à
la privation de clergé qu'ils ne peuvent plus se représenter
leur Eglise autrement. Le manque de prêtres n'est plus senti.
Les chefs laïques exercent les fonctions et on s'est tout à fait
habitué à cet état de choses. On ne désire rien de plus. Ils
sont satisfaits de leur qualité cle «petit troupeau» qui, patient
et résigné, attend l'heure de Dieu. Cette manière de voir est
tellement ancrée en eux, que c'est à peine s'ils sentent le désir
d'être unis à une Eglise catholique.

Pourtant cette manière de voir pourrait signifier leur fin
tôt ou tard. La Petite Eglise peut encore exister longtemps
grâce à la fidélité et à la piété de ses membres. Mais par la
privation de ce qui appartient à l'essence de la foi catholique,
elle ne peut exercer aucune influence au dehors. D'un autre
côté, le monde et l'Eglise romaine ne cesseront pas leur action
contre la Petite Eglise, de sorte qu'elle est assaillie de deux
côtés: intérieurement par la privation des secours nécessaires,
extérieurement par l'indifférence et par la propagande romaine.
Quoiqu'il en soit, nous exprimons notre vénération et notre
admiration pour ces catholiques ardents, scrupuleux et pieux qui,
placés dans un milieu hostile, demeurent fidèles à leurs principes:
qui naissent et meurent sans entrer à l'église. Et pour terminer,
nous dirons avec la rédaction du «Sillon»: Nous espérons que Dieu
leur suscitera dans sa bonté la possibilité d'une vie nouvelle»1).

Amsterdam. C. G. van Riel.
') «Le Sillon» : (Octobre 1934, p. 5.)


	La cause de la Petite Église au concile du Vatican et après

