Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Artikel: La cause de la Petite Eglise au concile du Vatican et aprés
Autor: Riel, C.G. van

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404139

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404139
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 141 —

La cause de la Pefite Eglise au concile du Vatican ef apres.

On aurait pu croire un instant que la cause des anticon-
cordataires prendrait une tournure favorable, lorsque Pie IX,
en 1868, publia sa Bulle Aeterni Patris Unigeniti, par laquelle
il convoquait un concile général, afin d’examiner d’'un commun
accord les diverses questions qui se rapportaient, disait la Bulle,
&4 la plus grande gloire de Dieu, & l'intégrité de la foi, au salut
éternel des hommes, au maintien de la discipline, & 'observation
des lois ecclésiastiques; et en vue d’adopter ensemble les re-
meédes les plus salutaires pour guérir les maux de I'Iiglise. A
peine avait-on pris connaissance de ce projet du Pape qu’en
Vendée comme & Lyon la chose fut immédiatement discutée.
A la suite d'un échange de vues entre les divers groupes de
fidéles, opposés au concordat, il fut résolu qu'une démarche
collective serait faite aupreés du Pape et des Péres du concile
et qu'un exemplaire des «Réclamations canoniques» accompagné
d’'un mémoire explicatif de la conduite des catholiques demeurés
fidéles & la cause des anciens évéques, serait adressé & chacun
des membres du concile?).

Le mémoire explicatif devait renfermer une déclaration
explicite d’attachement & 1'Eglise Catholique Apostolique et
Romaine et de soumission respectueuse aux successeurs des
Apotres qui s'assemblaient autour de la Chaire de Saint Pierre
pour représenter I’Eglise universelle. Il devait en outre rappeler
succinctement les événements qui touchent au concordat de 1801
et exposer avec fidélité les considérations d’ordre supérieur qui
avaient déterminé les évéques réclamants a refuser leurs démis-
sions et & prescrire & leurs adhérents de rendre eux-mémes
témoignage aux principes développés dans les «Réclamations»
en s’abstenant de communiquer avec le nouveau clergé. Et
comme ce mémoire devait exprimer avec exactitude les sen-
timents de tous et recevoir ultérieurement les signatures des
chefs de famille, lecture en fut donnee, soit a Lyon, soit en
Vendée, dans les réunions speécialement convoquces dans ce
but et sa rédaction ne devint définitive que d’'un consentement
unanime. Il fut encore décidé que deux délegués seraient en-
voyés & Rome, a 1’époque de l'ouverture du concile pour faire

1y Marius Duc: Une mission & Rome en 1869; et Léon Séché: Les
derniers Jansénistes. Tome III, p. 274, 5, 5.



— 142 —

le dépot entre les mains du Pape et entre celles du secrétaire
géneéral du concile de deux exemplaires du Mémoire sur les-
quels les signatures des adhérents devaient étre apposées. Les
suffrages en Vendée de méme qu'a Lyon se réunirent sur
MM. Jacques Berliet et Marius Duc pour représenter les fidéles
de ces deux régions dans l'accomplissement de la mission qui
venait d’étre resolue.

La réimpression des «Réclamations» se fit & Lyon. Quel-
ques jours avant leur départ, les deux delegués eurent la satis-
faction d’étre présentés & Mgr. Callot, évéque d’Oran (Afrique), qui
traversait Lyon avant de se rendre au concile, et de lui commu-
niquer le Mémoire. Ce prélat se montra fort sympathique & la dé-
marche projetée; il parut satisfait de la rédaction du Mémoire, et,
aprés avoir adressé aux délégués des paroles d’encouragement,
il leur recommanda de venir le trouver & Rome dés leur arrivée.

Touchant est le récit des efforts faits & plusieurs reprises
par les deux délégués, tant pour obtenir une audience du Pape
que pour s’assurer que les piéces apportées par eux étaient bien
parvenues entre les mains et sous les yeux de ceux pour les-
quels elles étaient destinees. Le Pape ne pouvait leur accorder
une audience. Il était trop occupé par les préparatifs du con-
cile. Il leur fut dit que les piéces étaient entre les mains du
St-Pere. Les évéques les avaient également recues. Comme
un séjour plus long & Rome n’avait pas de raison d’étre, ils
retournérent a Lyon déja le 12 décembre 1869. Pourtant, avant
leur départ, ils eurent un long entretien avec I'évéque Callot.
Ce dernier leur promit de soutenir leur cause au concile et de leur
faire part en temps propice du résultat. Avec I’évéque hongrois
Bonnas il ferait les démarches nécessaires en leur faveur. Le
cardinal Rauscher, disait-il, avait également déclaré «que la
constance des signataires du ,Mémoire“ était digne d’éloges et
qu’il était juste que le concile s’occupat de leur cause».

De retour chez eux, ils firent de vive voix & Lyon un
rapport de leurs démarches; les amis de la Vendée en furent
mis au courant par lettre.

Des jours et des semaines d’attente tendue suivirent. Les
éveéques Callot et Bonnas qui leur étaient dévoués, ne leur
donnaient pas signe de vie. Seuls les journaux leur apprirent
que leur cause n’était pas tombée dans l'oubli. Au mois de
juin de l'année suivante ils purent méme lire dans «1’Univers»:



— 143 —

«Il parait qu’il a été question & plusieurs congrégations déja des
membres de la Petite Eglise, encore assez nombreux actuelle-
ment dans certains diocéses de France, en Vendée par exemple,
dans le diocése de Lugon et aussi dans celui de Poitiers. On
parle de faire quelque chose pour ces ames tout particuliére-
ment dignes d’intérét.»

Enfin le 1°F aott, Mgr. Callot, évéque d’Oran, arrivait de
Rome. Il ne faisait que toucher terre & Lyon avant de rejoindre
son diocése et il priait les deux délégués de se rendre auprés de
lui en toute hate en vue de communications qu’il avait & leur faire.

« l.e concile, disait Mgr. Callot, s’est occupé pendant plu-
sieurs séances des ,Réclamations canoniques“ et de votre po-
sition. Huit ou dix évéques ont prononceé des discours favorables
& votre cause; celul de I'évéque de Lugon notamment a été
une apologie chaleureuse. Votre conduite non seulement n’a
pas encouru de blame, mais a recu 'approbation générale de
tous les Péres du concile. Deux Péres seulement, un surtout,
a dit des choses pénibles contre vous, mais son discours a sou-
levé les murmures et la désapprobation de I’Assemblée.

II n’a pas été émis de vote sur cette question, mais il «
été décidé qu’il vous serait adressé une lettre au nom du concile.
Le sens de cette lettre devait étre: Hommage aux anciens évéques
regardés comme les défenseurs de U Eglise, approbation de votre
conduite; et attendu que maintenant les anciens pasteurs sont
tous morts, ’'Eglise reconnait le clerg¢ concordatiste pour légi-
time et vous engage & vous réunir &4 lui par la raison que
toute I’Eglise le reconnait pour tel.» Mgr. Callot a ajouté: «Je ne
sais quand et comment cette lettre vous parviendra; mais elle
est décidée et devra vous étre envoyée. J'al fait personnelle-
ment tout ce qui était en mon pouvoir; dans le nombre des
éveéques qui ont pris la parole en faveur de votre cause figure
le vénérable Mgr. Bonnas, mon intime ami. Nous croyons avoir
obtenu tout ce qui était possible. Je vous autorise & communi-
quer ces détails & vos amis.»

Mgr. Callot avait done tenu parole et on reprenait espoir
qwenfin la solution attendue serait obtenue. Mais cet espoir fut
vain. Le concile suspendu ne se réunit plus. La lettre, per-
sonnellement annoncée par I'évéque d’Oran, n’est jamais venue,
et les signataires du Mémoire perséveérérent avec fermeté dans
leur attachement aux principes défendus dans les «Réclama-



— 144 —

tions». «Patients et résignés», ainsi conclut Marius Duc dans
sa brochure, <ils attendent ’heure de Dieu et des évéques. Tel
un soldat, fidéle & sa consigne, reste inébranlable & son poste
jusqu’au moment ou ses supérieurs le reléveront de sa faction.»

Il n’est pas surprenant que le clergé romain ait cherché
& maintes reprises & ramener les anticoncordataires dans la
communion de I'Eglise romaine. En 1892 le cardinal Foulon
signalait & Leon XIII que les Lyonnais de la Petite Eglise et
en particulier Marius Duc «inclinaient fortement a répudier le
schisme». Le Pape rédigea pour eux une exhortation: l'acte de
1801, disait-il, avait été¢ légitime, §’il est interdit & un «pouvoir
humain» de déposséder un évéque de son siége, «la chose, par
contre, est permise au siége apostolique ... toutes les fois que
I'exigent de graves conjonctures et le bien supréme de 1'Eglise».
Le Pape ajoutait a cette affirmation de principe des paroles
dépourvues de mansuétude: «qu’ils ne s’appuient ni sur I’hon-
néteté de leurs meeurs, ni sur leur fidélité a la discipline, ni
sur leur zeéle a garder la doctrine ... absolument aucun évéque
ne les considére et ne les gouverne comme ses brebis. Ils doivent
conclure de 14 avec certitude et évidence qu’ils sont des trans-
fuges du bereail du Christ?)». L’effet de ’exhortation fut meédiocre.
Il n’y eut & Lyon qu'une seule conversion, retentissante il est
vrai: celle le Marius Duc, l'un des deux délégues de la Petite
Fglise au concile du Vatican en 1869, celui qui avait été le
porte-parole et souvent le guide des anticoncordataires de Lyon?).
Le retour de Marius Duc al’église concordataire, le 16 janvier 1894
fut bientdt suivi de celui de M. Joseph Texier qui était & la téte
des anticoncordataires de Courlay.

Nouveaux rapports avec I’Eglise d’Utrecht.

Jusque vers 1870 les anticoncordataires avaient espére en
arriver un jour a une transaction & 'amiable avec Rome. Leur
espoir fut décu par la proclamation des nouveaux dogmes du
concile du Vatican. Par suite de la déclaration de l'infaillibilité
du Pape et de la soumission & l'autorité papale devenue article
de foi, ou ne pouvait plus rien attendre de ce coté. Car, sup-
pos¢ que les anticoncordataires en fussent arrivés a accepter

1) Cette lettre de Léon XIII était primitivement destinée & Mgr. le
cardinal Foulon, archevéque de Lyon. Mais le cardinal étant mort en

décembre 1892, c'est a4 I'évéque de Poitiers que Liéon XTI adressa sa lettre.
*) Voyez: Lia Revue de Paris 1904, n° 22, p. 399.



comme leégitime le clergé francais alors en exercice, les sacre-
ments néanmoins leur auraient été refusés, tant qu’ils s’obsti-
naient & rejeter les nouveaux dogmes; or c’est ce qu’ils n’ont
cessé de faire dés le commencement. Par la leur état est devenu
en principe tout autre que précedemment. Ce changement les
porta vers 1890 & s’adresser de nouveau a I'Eglise d'Utrecht.

Au mois d’aolit 1891 un ecclésiastique de Hollande recut
une lettre d'un tenant des environs de Grenoble, Jean Termoz,
dans laquelle ce dernier exprimait son grand désir d’entrer en
relations avec les membres de 1'Eglise d'Utrecht qu’il avait
apprise a connaitre par divers livres comme étant un noyau
de vrais catholiques. Avec l'aide de Dieu, on pourrait se donner
mutuellement la main dans les malheureux temps, ou se trouvait
I'Eglise catholique. Si une circonstance fortuite n’y avait mis
empéchement, il aurait assist¢é au congrés international des
vieux-catholiques & Cologne (septembre 1890) comme délégué
de ses amis, disperses ci et la, formant, 4 Lyon seulement, un
groupe d’environ 1200 personnes. Il deécrit ces derniers comme
étant des catholiques qui, en opposition formelle aux erreurs
propagées par Rome autrefois et ces derniers temps, demeurent
invariablement attachés & la foi des Péres et observent fidélement
les anciens réglements ecclésiastiques. Depuis 60 ans, dit-il, ils
sont privés d’évéques et de prétres et ils tachent de pourvoir
en partie a4 leurs besoins spirituels par la lecture de bons livres,
qu’on trouve chez tous les leurs et de méme dans les bibliothéques.

Cette lettre porta quelques ecclésiastiques de ['Eglise
d’Utrecht & entreprendre un voyage en Dauphiné et & prendre
des informations sur les lieux mémes. L’'un d’entre eux, M. le
curé Van Beek de Rotterdam, a donné dans le «Oud-Katholiek»
(1891, n° 10) une description de ce voyage. Ce qui frappa le
plus nos voyageurs pendant leur visite aux membres de la
Petite Eglise &4 Lyon, Saint-Egreve, dans la vallée de 1'Isére et
a Grenoble, ce fut leur piété fervente, leur grande connaissance
des saintes Ecritures et leur maniére de vivre simple et sévére.
Ils avaient eu l'espoir de rencontrer & Liyon M. Marius Duc, le
chef de la Petite Eglise en cette ville; mais, par des circonstances
fortuites, cette rencontre n’eut pas lieu. Les paroles par les-
quelles M. le curé Van Beek termine le récit de ce voyage
nous donnent une idée des impressions que les ecclésiastiques
d'Utrecht apportaient & leur retour: <De tout cceur nous ex-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1938. 10



— 146 —

primons le veeu que ce que nous avons vu de bien la-bas soit
affermi et développé et que ces braves gens ne soient pas priveés
dans l'avenir des secours dont ils ont besoin, eux et les leurs,
pour demeurer fideles.»

Ces accents sont bien différents de ceux du «Sentiment»
de 1853. Dans le méme sens le «Oud-Katholiek» de 1892 (p. 6)
pouvait dire: «N’est-ce pas la tache, la vocation, le devoir de
notre Iiglise, de venir en aide & ces fidéles qui en conscience ne
peuvent se courber sous le sceptre de Rome?» Le fait suivant
montre bien que du cété de I'Eglise d’Utrecht on était dispose
& porter secours si cela était demandé. En 1894, M. Volet,
curé de la paroisse vieille-catholique de Paris, se rendit
dans le Dauphiné pour y administrer le sacrement de Baptéme
a des enfants de la Petite Eglise, et cela & la demande des
parents de ces enfants et avec l'assentiment de l'archevéque
d'Utrecht. Dans les années suivantes, M. Volet a également
visité & plusieurs reprises les membres de la Petite Iiglise &
Réaumont, Saint-Egreve, Grenoble et Gap, les encourageant
dans leur foi. Il est méme question en 1897 d’envoyer un prétre
aux fideles de Lyon. En 1903 eut lieu & Paris une conférence
a4 laquelle, outre les deux prétres de Paris, M. Volet et
M. Dorenlot, assistaient aussi 'archevéque d’Utrecht, Mgr. Gul
et M. Termoz. Ce dernier qui avait visite les fid¢les de la Petite
Eglise & Lyon, en Vendée et ailleurs, rapporta qu’il y avait &
Lyon environ 200 membres, et 3000 en Vendée qu'on pouvait
considérer comme des vieux-catholiques bien disposés queoi-
qu’étant encore sur plusieurs points sous l'influence de notions
surannées et de préventions. Pourtant il avait remarqué qu’ils
étaient devenus moins opiniatres qu'autrefois dans leurs pre-
ventions et que le désir d’avoir un culte public se faisait forte-
ment sentir parmi eux. On discuta concernant la maniére
d’amener avec prudence les différents groupes & s’unir, tandis
que l'archevéque promit les secours spirituels, en particulier
I'admission de jeunes gens convenables et bien disposés, an
séminaire d’Amersfoort, afin de les préparer au saint ministére?).

Ce projet n’a pas eu de suite; nous en ignorons la raison.
Les jeunes gens de la Petite Eglise ne furent pas envoyés.
Toutefois, M. Volet, de Paris, resta en relations avec la Petite
Eglise. En 1912 il visita les anticoncordataires du département

1) Le «Oud-Katholiek», 1903, p. 101.



— 147 —

des Deux-Sevres et & Nantes. Dans les Deux-Sevres, en Vendée,
dans la contrée nommée Bocage se trouvait alors le groupe le
plus nombreux. Parmi eux, pas d’apostasie; leur nombre aug-
mentait non pas par des conversions, mais par l'extension de
la population. Ils possédaient encore une dizaine de chapelles,
ott ils se réunissaient réguliérement pour les offices religieux. «La
plus importante de ces chapelles est celle du village La Plaineliére
dans la commune de Courlay (Deux-Sévres)», ainsi s’exprime
M. le curé Volet dans «Le Catholique francais»?). «La population
entiére du village appartient & la Petite Eglise. La se réunissent
les dimanches et les jours de féte un grand nombre de fidéles des
environs. A La Plaineliére se trouvent trois hétels ou ils sont
recus. Les dimanches ordinaires il y a toujours une assistance d’au
moins 600 & 700 personnes et les jours de grandes fétes plus de
2000. 1.’église, sous le vocable de St-Etienne, est un édifice grand
mais simple; U'intérieur est trés orné; on y remarque trois autels.

Quelques chantres y exécutent les offices en latin, suivant
l'ancien rite parisien. Le jour de ma visite on célébrait ’anni-
versaire d’'un mort et j'eus 'avantage d’assister & l'office. Deux
chantres chantérent les trois nocturnes, les laudes et la messe
deg anniversaires. Il m’est impossible de décrire avec quelle
émotion j'entendis exécuter ce beau chant parisien, chanté
avec beaucoup d’exactitude jusque dans les moindres détails.
Ensuite furent récitées en frangais les priéres de 'ordinaire de
la messe. Enfin, apres loffice, eut lieu pour les pauvres une
distribution de pain par la famille du defunt. Il est curieux de
constater que tandis que le nombre des fidéles qui sont tous
pratiquants augmente, celui des romains pratiquants dans la
commune de Courlay diminue de plus en plus. De la la grande
animosité du clergé romain & leur eégard.

Bref, je fus trés édifié de ce que j'ai vu et entendu et je
puis assurer que la Petite Eglise dans ces contrees est plus
vivante que jamais?).»

Organisation et usages de la Petite Eglise.

En 1832 le dernier prétre anticoncordataire étant mort, la

Petite Eglise se trouva désormais privée de tout secours spiri-

Y Voyez: «De Qud-Katholiek», 1912, p. 178.

2y Dans «L'Illustration» du 14 aotut 1934 Joseph Bonnenfant a publié
un article sur «L’agonie d'un schisme en Vendée», dans lequel il donne une
description de 'église de La Plaineliére, avec photographies.



— 148 —

tuel; elle se vit contrainte d’assurer son avenir par des moyens
sortant de lordinaire. Il s’agissait de célébrer le culte, de
baptiser les enfants, de leur faire faire leur premiére communion,
de contracter des mariages et de les bénir, d'ensevelir reli-
gieusement les morts. Comme il n’y avait plus aucun prétre
pour exercer ces fonctions du ministere sacré, on choisit dans
la paroisse une personne qui, par son age, son caractére et sa
piétée pouvait étre jugee digne de prendre la place du prétre.
Naturellement il ne pouvait étre question de 'administration de
sacrements, hors celui du baptéme. Le chef laique ne pouvait
faire en cela que ce qui est permis & un laique. Cet état de
choses est demeuré jusqu’a nos jours.

Le dimanche et les jours de fétes chomées avant le con-
cordat, ils se réunissent, soit dans l'église, soit, quand il n’y en
a pas, dans une maison particuliére pour la messe, ¢’est-a-dire
pour la lecture de loffice du temps. Parfois un petit choeur
chante les mélodies de la messe: Kyrie, loria, Credo, etc. La
communion est regue spirituellement. Ils récitent ensuite le
rosaire, les litanies, souvent les psaumes de la pénitence, ce
qu’ils observent d’ailleurs tout le long du caréme pendant lequel
il pratiquent rigoureusement le jetne et 1’abstinence.

Le baptéme est administré par le doyen de la famille, de
la commune ou du canton, a la maison, avec de I'eau fécondée.
Quelques groupes de la Petite Eglise conservent de I’eau, bénite
autrefois par leurs prétres. Seulement, pour éviter de 1’épuiser,
ils la «fécondent» — c’est leur terme — chaque Samedi-Saint,
c'est-a-dire qu’ils ajoutent & ce qui leur reste une quantité d’eau
suffisante pour leurs besoins religieux de l'annee. Ils pro-
noncent la formule usitée par I'Eglise pour la bénédiction
de l'eau. Ils portent des scapulaires faits avec des lambeaux
d’habits de leurs anciens prétres qu’ils vénérent comme des
Saints.

En la féte du St-Sacrement, qui est célébrée avec beaucoup
de solennité, les enfants sont admis 4 la premiére communion,
qui, naturellement, n’est qu'une communion spirituelle.

Aux mariages, le doyen récite les priéres de la messe de
circonstance, puis il passe l'alliance au doigt de la fiancée et,
le rite religieux accompli de cette facon, ils se rendent alors &
la mairie pour la cérémonie civile. Le mariage religieux doit
précéder 1'autre,



— 149 —

Les malades et les mourants sont visités par le doyen qui
récite prés d’eux le rosaire. La messe d’enterrement se célébre
4 la maison mortuaire ou dans la chapelle et consiste, comme
leurs autres messes, dans une lecture. Les morts sont enterrés
dans le cimetiére particulier, ou, s’il n’y en a pas, dans le
cimetiére ordinaire?).

Les membres de la Petite Eglise sont connus pour leur
grande charité; en chaque circonstance solennelle a lieu une
distribution de pain aux pauvres.

Ils célébrent réguliérement toutes les fétes de la Sainte Vierge:
la nativité, 'annonciation, I'assomption; mais ils repoussent le
dogme de l'immaculée conception. Ils n’ont aucun rapport avec
le clergé de leurs paroisses, qu’ils regardent comme des intrus.

La Petite Eglise est formée de divers groupes indépendants
qui entretiennent des relations entre eux. Les principaux groupes
se trouvent en Vendée et dans les Deux-Sévres, sur les marches
du Saumurois et du Poitou; ensuite: dans les régions de 1'Isére,
4 Notre-Dame-de-Vaux, autour de Grenoble et de Rives et & Lyon.

La plupart des membres de la Petite Eglise sont de simples
bourgeois. A Lyon ce sont des ouvriers tisseurs; quelques-uns
sont des bourgeois aisés, commercants, industriels ou rentiers.
A la campagne ce sont des paysans et des montagnards.

Un des principaux chefs de la Petite Eglise, Louis Jottreau,
expert géométre & Ciriéres (Deux-Sévres), a été surnommé le
pape de la Petite Eglise. Il y a plusieurs chapelles: dont une
a Puytaraud, non loin de Saint-Mesmin (Vendée), une & Ciriéres
(Deux-Sévres), une autre & Saint-Martin-Lars-en-Tiffanges
(Vendée), mais le centre de ce groupe se trouve actuellement
a la Plaineliére?).

La Petite Eglise et le Jansénisme.

Dans son ouvrage «Les derniers Jansénistes», Léon Séché
dit: «Les membres de la Petite Eglise, sans communiquer en
aucune facon avec le clerge actuel, passent pour Jansénistes
et le sont en effet, si 'on entend par ce terme des personnes
attachées aux doctrines de Port-Royal®).» Il est possible que

1) Voyez: P. Roussel: «Le centenaire de la Petite Eglise», dans le
«Correspondant», 10 juin 1904.

%) Voyez p. 147: Joseph Bonnenfant: L’agonie d'un schisme en Vendée,
«I'Tllustration», 14 aott 1934.

) Léon Séché: o. c. Tome 1T, p. 92.



— 150 —

les membres de la Petite Eglise de Lyon soient généralement
appelés Jansénistes par leurs concitoyens, comme Seché le
prétend!); eux-mémes protestent qu’ils ne le sont point... «Nous
sommes Jansénistes comme Bossuet», disent-ils. Au sujet de
cette assertion de Séché, Marius Duec, chef de la Petite Fglise
de Lyon et de la Vendée, a eécrit en 1891: «Vous avez été
renseigné d'une facon inexacte sur les anticoncordataires de
Lyon et de la Vendée; car vous paraissez établir une sorte de
confusion entre le Jansénisme et la Petite Eglise. Le lien com-
mun entre les membres de la Petite Iglise qui résident en
Vendée et ceux de Liyon est exclusivement 'opposition au con-
cordat de 1801, et la démarche collective qu’ils ont faite en
1869 aupres du concile du Vatican n’était inspirée par aucune
autre pensée que celle d’accomplir les derniéres volontés des
Evéques opposants au concordat de 1801 ... En ce qui concerne
les matiéres sur la grace, les adhérents & la démarche faite a
Rome en 1869 s’en référent purement et simplement & la doc-
trine définie par le concile de Trente (6° session)?).»

Les anticoncordataires eux-mémes ne veulent donc pas
passer pour Jansénistes. Pourtant on ne peut nier que dans
certains endroits, comme le Poitou et le Lyonnais, la Petite Eglise
s’appuye sur les groupes Jansénistes qui s'étalent formés la au
XVIII® siecle. Malvin de Montazet lui-méme, le dernier arche-
véque de Lyon avant la Révolution, était un augustinien ardent,
un véritable ami de Port-Royal et un véhément adversaire des
Jésuites. Les ouvrages de Quesnel et de Duguet y étaient lus
avec zele. Les idées des convulsionnaires y avaient aussi
pénétré. A ce sujet on peut nommer le curé de Saint-Médard-
en-Forez, Francois Jacquemont?®), qui comme Janséniste con-
vaincu était en méme temps un grand admirateur de «l’ceuvre
par excellence» du diacre Francois de Paris. Dans son «Avis
aux fideles» (1796) il écrit expressément: «Nous sommes per-
suadés que cette ceuvre est la voix du ciel qui nous avertit
que les menaces faites & la gentilité par Saint Paul sont sur
le point d’étre exécutées, et que le rétablissement de toutes

) Léon Séché: o. c. Tome II, p. 93, et Tome III, p. 273.

) Léon Séché: o.c. Tome III, p. 274.

) F. Jacquemont (1757—1835) était un ami sincére de 'Eglise d’Utrecht.
Il était en correspondance avec les archevéques d'Utrecht, Mgr. van Os et
Mgr. van Santen.



— 151 —

choses predit par Jésus-Christ est prés d’arriver. Nous la re-
gardons comme un prélude mystérieux, qui dispose tout pour
I'avenement d’Elie et pour la conversion des Juifs.» Nous ren-
controns ici les mémes idées que nous retrouvons dans la Petite
Iiglise, mais plus fortes encore: 'attente de la fin prochaine de
toutes choses, le retour d’Elie et la conversion des Juifs. De
méme que dans la Petite Iiglise nous trouvons chez Jacquemont
la croyance incbranlable aux guérisons miraculeuses par les-
quelles Dieu confirme la vérité de leurs convictions.

Le concordat entre Rome et le Premier Consul causa un
schisme parmi les «Jansénistes» de Lyon. Un grand nombre
s’y résigneérent: mais le concordat apparut aux plus purs aussi
monstrueux que la constitution civile. Ceux-ci accueillérent
avec enthousiasme les «Réclamations canoniques» des évéques
protestataires

Quand aux Jansénistes qui avaient accepté le concordat,
ils n'eurent pas a se féliciter de leur sacrifice: leurs prétres
furent systématiquement écartés de la distribution des cures;
quelques-uns furent emprisonnés. Jacquemont étant mort en
1835, I'Eglise lui refusa ses secours et ses cérémonies. Pourtant
malgré leurs miseres, les Jansénistes ralliés ne cessérent de
presser leurs fréres anticoncordataires de renoncer au schisme.
Jacquemont surtout fit tous ses efforts pour ramener les anti-
concordataires a la communion de I'Eglise. En 1821 il réunit
a Lyon deux conférences avec les chefs des dissidents, apreés
lesquelles il rédigea un écrit intitulé «Projet de conciliations».
Cette brochure répandue parmi les anticoncordataires ¢branla
et détermina plusieurs membres de la Petite Eglise & rentrer
dans le giron de 1’Eglise romaine.

Bien que dans la région de Lyon et ailleurs certaines in-
fluences jansénistes-convulsionnaires aient continué de se faire
sentir et quoiqu’on ait abandonne dans la suite les excés, la
Petite Hglise en général ne peut étre nommeée Janséniste. Les
Jansénistes les plus ardents 'ont combattue dés le commence-
ment. Les 38 évéques réclamants avaient tous signé le formulaire
d’Alexandre VII et accepté la Bulle Unigenitus. Le dernier survi-
vant de ces évéques, de Thémines, finit méme par rompre définiti-
vement avec eux en 1822, parce qu’il ne voulait pas, disait-il, <voir
le gallicanisme enseveli dans le cimetiére de Saint-Médard?).»

1) Latreille: La Petite Eglise de Lyon, p. 178.



— 152 —

Les évéques réclamants et leurs partisans ne voulaient donc
que protester contre linjustice faite par Napoléon et Pie VIIL
& UKglise gallicane.

Le mouvement anticoncordataire en Belgique: les Stévenistes.

La Belgique conquise et réunie a la France pendant la
Révolution, subit les conséquences de ce nouvel ordre de choses
par I'application des lois frangaises. Le concordat de 1801, quil
était aussi maintenant entré en vigueur pour les Pays-Bas
méridionaux, rencontra ici, de méme qu’en France, de fermes
adversaires. Le premier & l'attaquer fut un ancien oratorien
retirée & Utrecht, Délouit!), qui publia en 1802, sous le voile de
Panonymat, des «Observations sur le concordat». [’année sui-
vante parut dans cette dispute un antagoniste plus redoutable,
Corneille Stevens, ancien vicaire-général de Namur, qui publia
en 1803 son ouvrage: «Le sophisme devoilé», ensuite «La Dé-
fense du Sophisme»?) et une foule d’autres brochures. Le style
de ces écrits était vraiment pitoyable. Il n’en est pas de méme
de ses raisonnements contre le concordat. Ceux-ci étaient sou-
tenus par la vie vertueuse de l'auteur; par la prévention du
clergé belge contre les lois relatives a la vente des bien
ecclésiastiques, la haine contre Napoléon et par les adulations
scandaleuses que lui prodiguaient la plupart des evéques francais
dans leurs mandements. Il en était de méme en Belgique.

Les écrits de Stevens enhardirent 'opposition qui en publia
beaucoup ou l'on traite sans meénagement Bonaparte comme
etant un hypocrite astucieux et le Pape comme n’ayant pas
eu le droit d’exiger la démission des évéques.

Stevens avait des adhérents, ayant rompu toute communi-
cation avec leurs évéques, non seulement dans le diocése de
Namur, mais encore & Liége, dans tout le pays wallon, la
Flandre et le diocése de Gand. L’évéque concordataire de Gand
était Mgr. de Broglie, qui dans la suite devait devenir fameux
par son opposition au gouvernement de Guillaume I et & la
constitution néerlandaise de 1815. Ce fut lui surtout qui s’em-
ploya & anéantir I’opposition des Stévenistes. Il découvrit les senti-
ments anticoncordataires de beaucoup d’ecclésiastiques lorsque

') Delouit a été un certain temps professeur au séminaire vieux-
catholique d’Amersfoort.

?) Ces deux écrits: sans date et sans nom de lieu ni d’imprimerie.
— Voyez: Grégoire: Histoire des sectes religieuses. Tome II, p. 442, ete.



— 183 —

ceux-ci refusérent de célébrer les victoires de Napoléon par
un «Te Deum». Des curés vénérés par le peuple, furent ex-
communiées par de Broglie &4 cause de ces tendances, Il furent
remplacés par des prétres que beaucoup de laiques regardérent
comme intrus, ne voulant pas assister & leurs offices ni avoir
recours & leur ministére. Les curés excommuniés et leurs
partisans se réunissaient secrétement. Leur discrétion et leur
ferveur déjouérent toutes les perquisitions faites pour découvrir
et saisir leur coryphée Stevens, qui déclare lui-méme avoir été
pendant sept ans cacheé dans «sa caverne». Napoléon avait mis
sa téte & prix. Le ministre de la police ordonna que les anciens
curés seraient tenus de s'éloigner & dix lieues de leurs paroisses.
Ceux qui n'obéirent pas a cet ordre furent poursuivis.

A la chute de Bonaparte, les Stévenistes rompirent ouverte-
ment avec les évéques et sollicitérent la permission de batir
des églises pour leur culte. Suivant la constitution du royaume
des Pays-Bas une entiére liberté était garantie & chacun pour
sa croyance religieuse. On aurait donc pu attendre que les
Stévenistes aprés 1815 s'organisaient indépendamment. Il n’en fut
rien. Le gouvernement néerlandais, par trop desireux de se
concilier les faveurs de la curie romaine, n’a cessé de com-
battre les Stévenistes. Il s’appuya pour cela sur les articles du
Code Pénal par lesquels des réunions de plus de 20 personnes
etaient interdites.

Dans son «Histoire politique des Pays-Bas avant 1830»
(page H65H), auteur J. de Bosch-Kemper ecrit 4 ce sujet: ¢Les
articles?), si fameux dans la suite, du Code Pénal furent appli-
qués en premier lieu aux dissidents de 1'église romaine, nommé-
ment aux anticoncordataires ou Stévenistes. ... Surles instances
du clergé romain les réunions de ces derniers furent interdites
et comme cette défense fut sans résultat, les chefs des réunions
illicites furent poursuivis et punis.» Le fait suivant montre
qu'on agit suivant ces articles et la decision royale y annexée,
a I'égard des Stévenistes. En 1818 un particulier fut condamné
a4 une amende pour avoir procuré aux Stévenistes un local afin
d’y célébrer leur culte. Cet homme s’en fit un honneur, car il
déclara qu’il espérait étre puni de nouveau et qu’il tenait déja
tout prét I'argent pour payer l'amende.

1) Ces articles furent aussi appliqués en 1839 par le gouvernement
néerlandais aux membres de I'église chrétienne réformée.



— 154 —

On lit dans la revue «Katholicon» (Bruxelles 1828): «Aprés
cela (c’est-a-dire aprés la proclamation de la décision royale
contre les Stévenistes) on a surpris & plusieurs reprises sur le
fait deux curés célébrant le culte avec un grand nombre de
laiques; ils furent cités en justice et condamnés... On trouve
beaucoup de Stévenistes non seulement dans la ville de Hal,
mais aussi dans ses environs. On dit que cette secte ne se
trouve pas seulement dans le Brabant méridional, mais aussi
dans le grand duché de LLuxembourg.» Grégoire rapporte qu'en
1821 Stevens «est rentré dans le giron de I'Eglise»!). Neanmoins
apres sa mort, ses partisans ont continué de s’opposer au clergé
concordataire. On les représente comme des gens honnétes et
dignes. Ils semblent méme avoir eu quelque temps un chargé
d’affaire & Rome, qui en 1815 et 1816 fut recu par le cardinal
Consalvi. Longtemps apres on retrouve encore des partisans
de Stevens dans la région de Courtray. Suivant la déclaration
de Mgr. Dechamps, archevéque de Malines, au concile du Vatican
en 1870, on comptait alors dans son diocése 300 Stévenistes
qui n’étaient pas en communion avec le clergé concordataire
belge. Parmi eux aussi les prétres étaient morts. En 1903 on
comptait encore quelques centaines de Stévenistes dans les
Flandres et le Brabant; ils possédaient entre autres & Leerbeek,
au sud de Bruxelles, une église ou ils se réunissaient réguliére-
ment, pendant ’Avent et le Caréme méme tous les jours.

Il semble que les Stévenistes soient éteints dans la partie
de la Belgique de langue francaise. Il y a quelques années
quelques Stévenistes ont fait une visite au séminaire vieux-
catholique d’ Amersfoort, mais elle n’a pas été suivie de relations.

La Petite Eglise est-elle condamnée & disparaitre?

A bien des reprises déja on a sonné les glas de la Petite
Eglise. A peine le mouvement anticoncordataire était-il né, que
du coté de Rome on annongait sa fin prochaine. Et pourtant
elle vit encore! Ici et 14 elle est méme dans un état florissant.
Si le curé vieux-catholique G. Volet pouvait dire en 1912 que
dans I'église de LLa Plaineliére 600 & 700 personnes étaient preé-
sentes les dimanches ordinaires et qu’aux grandes fétes 1’assis-
tance s’élevait & plus de 2000 fidéles — si J. Bonnenfant pouvait
¢erire en 1934: <4 certaines fétes l'édifice est beaucoup trop

') Grégoire, Histoire des sectes. Tome II, 447.



— 150 —

petit pour permettre a tous les dévots d'y entrer et nombreux
sont ceux qui, de l'exterieur, sont obligés de suivre dans leurs
gros livres de piété les priéres de la messe» — si parmi les
membres d’'une confession religieuse un tel zéle, une telle piéteé,
un tel enthousiasme pieux existent, la vie de cette congrégation
n'est pas éteinte, n’est pas en danger. It mainte ¢glise bien
organisée et possédant un clergé serait heureuse de voir un tel
zéle chez ses membres.

On se demande involontairement pourquoi la Petite Eglise,
malgré toutes ses négociations avec 'Eglise d’Utrecht, n’est pas
entrée en contact plus étroit avec cette derniére et pourquoi
elle est demeurée sans évéques et sans prétres? Nous croyons
qu'un fait psychologique joue la un grand role. Les anticoncor-
dataires se sont tellement habitués pendant le siécle dernier &
la privation de clergé qu’ils ne peuvent plus se représenter
leur Eglise autrement. lL.e manque de prétres n’est plus senti.
Les chefs laiques exercent les fonctions et on s’est tout a fait
habitué a cet état de choses. On ne désire rien de plus. Ils
sount satisfaits de leur qualité de «petit troupeau» qui, patient
et résigné, attend l'heure de Dieu. Cette maniére de voir est
tellement ancree en eux, que c¢’est & peine g’ils sentent le désir
d’étre unis a une HKglise catholique.

Pourtant cette maniére de voir pourrait signifier leur fin
tot ou tard. La Petite Eglise peut encore exister longtemps
ograce a la fidélité et & la piété de ses membres. Mais par la
privation de ce qui appartient & P'essence de la foi catholique,
elle ne peut exercer aucune influence au dehors. D'un autre
coté, le monde et I'Eglise romaine ne cesseront pas leur action
contre la DPetite Eglise, de sorte qu'elle est assaillie de deux
cotés: intérieurement par la privation des secours nécessaires,
extérieurement par l'indifférence et par la propagande romaine.
Quoiqu’il en soit, nous exprimons notre veéneration et notre ad-
miration pour ces catholiques ardents, scrupuleux et pieux qui,
placés dans un milieu hostile, demeurent fidéles & leurs principes:
qui naissent et meurent sans entrer & 1’église. Et pour terminer,
nous dirons avec la rédaction du «Sillon»: Nous espérons que Dieu
leur suscitera dans sa bonté la possibilité d’'une vie nouvelle»?).

Amsterdam. C. G. vaAxN RIEL.
1 «Le Sillon»: (Octobre 1934, p. 5.)




	La cause de la Petite Église au concile du Vatican et après

