Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage, ob Petrus in Rom war
Autor: Katzenmayer, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404138

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Zur Frage, ob Petrus in Rom war.

1. Klemensbrief, Kap. 5—6.

Seit Johannes Haller den ersten Band seines gross angelegten
Werkes ,Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit“ hat erscheinen
lassen (1934), ist die genug und iibergenug behandelte Frage,
ob Petrus in Rom war, wieder akut geworden. Wie jeder Kenner
der Literatur weiss, besteht die Schwierigkeit in dieser Frage
darin, dass der Aufenthalt des Petrus in Rom nicht eine Tat-
sache ist, welche ,durch eine gleichzeitige Quelle ausdriicklich
festgestellt und beglaubigt ist“. Bestimmte Ausserungen dazu
haben wir erst aus der Zeit nach 150 u. Z. Um so wichtiger
war deshalb von jeher die Erwihnung des Petrus und Paulus
im 1. Klemensbrief. Kein Wunder, dass er auch in der in den
letzten Jahren lebhaft gefiihrten Auseinandersetzung iiber unsere
Frage im Vordergrund steht. Karl Heussi !) hat ihn geradezu
fiir die Grundstelle, die ,feste Grundlage fir die Erérterung
unserer Frage® erklidrt, von der aus er als ,unwiderlegbares
Ergebnis®“ festgestellt haben will, dass Petrus nicht in Rom war.
Demgegeniiber glaubt Hans Lietzmann #), der griindliche Kenner
der Fragen um ,Petrus und Paulus in Rom“, zwar nicht mit
,zwingender Entscheidung, dass von dem gesprochen werden
konnte, was man in historischen Fragen Sicherheit nennt“, jedoch
mit ,hoher Wahrscheinlichkeit* aus unserer Stelle herauslesen
zu konnen, dass Petrus in Rom war und dort den Mértyrertod
erlitten hat. Mit Heussi und Lietzmann sind die Wortfiihrer in
der gegenwirtigen Diskussion genannt. Ein Blick in die umfang-
reiche Literatur zeigt, dass sowohl unter den Theologen bheider
Konfessionen als auch unter den Historikern fast Kinmitigkeit
dariiber herrscht, die Uberlieferung des christlichen Altertums
tiber den Aufenthalt und Tod des Petrus in Rom sei glaubbar.
Dieser Standpunkt ist bei romisch-katholischen Forschern nicht
zu verwundern. Denn Petrus in Rom ist fiir den romischen
Katholiken nicht eine Tatsache der Geschichte, sondern des
Glaubens. Bei der Wichtigkeit der Frage und der Lebhaftigkeit,
mit welcher der Streit in allen Lagern gefiihrt worden ist, sind

1) War Petrus in Rom? 1936, 16 {f.
2} Petrus und Paulus in Rom, 19272, 228 ff. Neuerdings: Petrus, romi-

scher Mirtyrer, 1936.
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1938. 9



— 130 —

die Kap. 5—6 immer und immer wieder erklart worden, so dass
es als aussichtslos erscheint, eine neue Interpretation zu geben.
Trotzdem soll hier noch einmal der Versuch gemacht werden,
getragen von der Uberzeugung, dass zuerst und zuletzt die
philologische Kleinarbeit einen Entscheid, wenn iiberhaupt ein
solcher méglich ist, bringen kann.

Bevor wir an diese Arbeit herantreten, sei folgendes voraus-
geschickt: Das Schriftstiick geht in der Uberlieferung unter
dem Namen des Klemens, von dessen Personlichkeit wir nichts
wissen. Nur die Vermutung ist zuléssig, dass er einer der Pres-
byter war, welche nach dem ,Hirt“ des Hermas, z. B. Vis. 2, 4,
die Kirche von Rom leiteten. Unsere mangelhafte Kenntnis ist
aber belanglos, denn das Schriftstiick ist ein ausgesprochenes
Gemeindeschreiben. Die ganze Gemeinde ergreift das Wort, daher
die restlos durchgefiihrte ,Wir“-Form. Zuritickzuweisen ist auch
die Meinung, als hétten die Korinther die Romer ersucht, den
unter ihnen ausgebrochenen Streit beizulegen. Davon ist in dem
ganzen langen Schreiben nirgends die Rede. Vielmehr schreiben
die Romer: ,Das Gerticht davon ist nicht nur zu uns gekommen,
sondern auch zu denen, welche von unserer Uberzeugung ab-
weichen ...“ (47,7). Aus der profanen Literatur wissen wir genug
von dem lebhaften Verkehr, welcher zwischen der Hauptstadt
und der bedeutenden Handels- und Provinzstadt Korinth bestanden
hat. Von sich aus greift vielmehr die rémische Kirche in den
Streit der Kkorinthischen ,Briider“ ein. Gleich in den ersten
Zeilen entschuldigt sie sich gewissermassen, dass ,wir wegen
der Leiden und Drangsale, die plotzlich und Schlag auf Schlag
tiber uns gekommen sind, etwas spdt uns um die Angelegenheiten
kitmmern, welche bei euch in Frage stehen“ ). Mit kraftigen
Worten wird das in Korinth Vorgefallene ,ein fir die Aus-
erwahlten Gottes unpassender, befremdlicher, hésslicher und
gottloser Aufrubhr“ genannt, welchen ,ein paar vorschnelle und
freche Personen bis zu einem solchen Grad von Wahnsinn ent-
facht haben, dass euer ehrwiirdiger, berithmter und allen
Menschen liebenswerter Name schwer geschiidigt worden ist®

1) Den griechischen Text bietet am handlichsten die Ausgabe «Patrum
Apostolicorum Opera», herausgegeben von Gebhardt-Harnack-Zahn, 1920 °.
Einen sehr brauchbaren Kommentar und eine gute Ubersetzung findet man
bei Knopf, Handbuch zum N. T., Ergdnzungsband 1/3, 1920. Diese sind auch
hier mehrfach benutzt worden.



(1,1). An solchen bestimmten Worten fehlt es auch sonst nicht
in dem langen Schriftstiick. Was ist in Korinth geschehen?
,Hésslich, Geliebte, sehr hisslich und des Wandels in Christo
unwiirdig ist es, wenn man hort, dass die sehr zuverlissige und
alte Kirche der Korinther wegen einer oder zweier Personen
einen Aufruhr gegen die Presbyter macht“ (47, 6). Ganz deutlich
wird das Schreiben mit den Worten:  Wir sehen, dass ihr einige
(ndmlich Presbyter), obwohl sie einen guten Wandel fiihrten,
von ihrem ohne Tadel in Ehren verwalteten Amt abgesetzt
habt“ (44, 6). Es handelt sich also um eine ,Spaltung, welche
viele in Verwirrung gebracht, viele mutlos gemacht, viele zum
Zweifeln gebracht, uns alle in Kummer versetzt hat“ (46, 9).
Das Schlimmste daran ist, dass ,euer Aufruhr immer noch an-
halt“ (46,9). Der Brief vergleicht ihn mit den von Paulus im
ersten Korintherbrief gertigten Spaltungen, die aber ,leichtere
Stinde* liber die Korinther brachten, weil sie damals ,Aposteln,
denen von Gott Zeugnis gegeben war, und einem Mann anhingen,
welcher von ihnen bewéhrt erfunden war® (47, 4). Die romische
Kirche nimmt ausschliesslich Partei fiir die Abgesetzten und
verurteilt die Vorginge in Korinth mit entschiedenen Worten:
yMéanner, welche von jenen (nédmlich den Aposteln) oder spiter
von anderen namhaften Mannern unter Zustimmung der ganzen
Kirche eingesetzt worden sind und der Herde Christi tadellos,
demiitig, friedfertig und uneigenniitzig gedient und lange Jabhre
von allen ein gutes Zeugnis erhalten haben, solche Manner ihres
Amtes zu entsetzen, halten wir fiir unrecht“ (44, 3). Wie sind die
o,Anfihrer in dem Streit und der Spaltung“ dazu gekommen,
,die Glieder Christi zu zerfetzen und zu zerreissen“? Nach
der Meinung der Romer haben sie sich von ,Eifersucht und
Neid“ hinreissen lassen, den Aufruhr gegen die Presbyter zu
entfachen. ,Jeder geht nach den Begierden seines schlechten
Herzens, erfillt von ungerechter und gottloser Eifersucht® (3, 4).
Mit dem Wort ,Lifersucht® ist das Schlagwort auch fiir die hier
zur Untersuchung stehenden Kapitel gegeben. Schon mit dem
Kapitel 4 beginnt die Mahnung gegen die Eifersucht. Zweimal
sieben Beispiele werden angefiibrt, um die Korinther von der Ver-
derblichkeit dieser menschlichen Leidenschaft zu tiberzeugen. Die
ersten sieben Beispiele (Kap. 4) sind ,alte Beipiele“, entnommen
den Biichern des A.T., mit denen der Verfasser des Briefes
ausserordentlich vertraut ist, so dass die Zitate daraus mehr als



— 132 —

ein Drittel des abnormen Umfanges des Briefes ausmachen. Sie
beginnen mit der Urzeit, Kain und Abel, und gehen in zeitlich
genauer Folge bis zu David. Eifersucht und Neid hat 1. Bruder-
mord verursacht. Wegen Eifersucht musste 2. Jakob vor seinem
Bruder Iisau fliehen. Wegen Eifersucht wurde 3. Joseph bis zum
Tode verfolgt und geriet in Knechtschaft. Eifersucht zwang 4.
Moses, vor dem Pharao zu fliehen. Wegen Eifersucht blieben
5. Aaron und Mirjam ausserhalb des Lagers. Eifersucht liess
6. Dathan und Abiron lebend in die Unterwelt fahren. Wegen
Eifersucht wurde endlich 7. David angefeindet und verfolgt.
An diese Beispiele aus der ,alten Zeit* schliessen sich finf
Beispiele an (Kap. 5—6), welche ,der jingsten Vergangenheit®,
der Geschichte des Christentums, genauer ,unserer Generation®
entnommen sind. Um die Siebenzahl vollzumachen — der Ver-
fasser legt offenbar auf die Durchfiihrung der GGliederung grosses
Gewicht — werden zwei Beispiele aus dem weltlichen Leben
angefiigt. Wegen ,Eifersucht und Neid“ wurden 1. die grossten
und gerechtesten Saulenméanner verfolgt und kdmpften bis zum
Tode. Wegen ungerechter Eifersucht erfuhr 2. Petrus nicht eine
oder zwei, sondern viele Fahrlichkeiten. Wegen Eifersucht und
Streitsucht hat 3. Paulus den Beweis geduldigen Ausharrens
erbracht. Wegen Eifersucht hat 4. eine grosse Zahl von Aus-
erwihlten vielerlei Schmach und Qual erduldet. Wegen Eifer-
sucht wurden 5. Frauen verfolgt und erlitten furchtbare und
gottlose Misshandlungen. Kifersucht entfremdete 6. Frauen ihren
Méannern. Eifersucht und Streitsucht hat endlich 7. grosse Stidte
zerstort und grosse Volker entwurzelt.

Soviel ist zundchst klar, dass es nicht angeht, unsere Stelle
aus dem Gedankengefiige, in welchem sie steht, herauszureissen,
wie das schon geschehen ist, und sie fiir sich zu betrachten.
Was will die romische Kirche mit dem Brief? ,Das, Geliebte,
schreiben wir nicht nur, um euch zu ermahnen, sondern auch,
um uns selbst aufzumuntern® (7, 1). Wir haben es also mit einem
Schriftstiick seelsorgerischen Charakters zu tun. Von einem
historischen Bericht kann nicht die Rede sein. Die geschicht-
lichen Angaben sind demnach nicht unter diesem, sondern jenem
Gesichtspunkt zu betrachten. Sie sind lehrreiche ,Fialle*, zu
dem besonderen Zweck aus den hl. Schriften und den Erlebnissen
,der jingsten Vergangenheit“, ,unserer Generation* ausgesucht.
Nur darauf kommt es an, dass man an ihnen die schlimmen



— 133 —

Folgen von ,Eifersucht und Neid“ exemplifizieren kann. So er-
kliart es sich, dass genauere und vollkommene geschichtliche
Angaben fehlen. Es ist also eine leidliche Sache, diese ganze
Stelle als geschichtliche Quelle zu gebrauchen und womoglich
gar weittragende Schlisse daraus zu ziehen. Wenig gliicklich,
um nicht zu sagen verfehlt, ist darum auch die Frage, auf
welche z. B. Heussi so grossen Wert legt, welches Wissen um
die Schicksale der beiden genannten Apostel Petrus und Paulus
der Verfasser gehabt hat. Um zur Einzelerklarung iiberzugehen,
sei ferner auf die Ahnlichkeit hingewiesen, welche zwischen
der in unserem Briefe dargestellten Beispielreihe und der im
Hebraerbrief 11, 1—31 aufgezeigten langen Beispielreihe besteht.
Es steht fest, dass der Schreiber des Briefes den Hebrierbrief
gekannt und auch sonst benutzt hat. ,Um aber mit den Bei-
spielen der alten Zeit aufzuhoren,“ so beginnt Kap. b, ,lasst
uns zu den Kampfern der jingsten Vergangenheit ibergehen.
Lasst uns die wackeren Beispiele unserer Generation nehmen.“
Den Beispielen der , alten Zeit werden die Beispiele der ,jiingsten“
Zeit gegentibergestellt. Das Wort ,jlngst* wird ndher erliutert
durch den Zusatz ,unsere Generation“. Was ist darunter zu
verstehen? Der Text bietet, wie nur natiirlich, keine chrono-
logischen Angaben. Einige Stellen aber, weleche Knopf zusammen-
gestellt hat!), erlauben uns, ihn in die letzten Regierungsjahre
des Kaisers Domitian zu setzen, d. h. etwa in die Jahre 95 oder
96 n. Chr. G. Gegeniiber der allzu grossen Skepsis Hallers, der
»Zeit der Abfassung, Verfasser und Bedeutung® des Briefes fiir
Junsicher“ hélt?), gilt immer noch Knopfs Ansicht, dass ,das
sehr wichtige Schriftstiick dadurch einen besonderen Wert
bekommt, dass es ... auch nach seiner Entstehungszeit mit einer
erfreulichen Sicherheit bestimmt werden kann“. Ist der Ansatz
in das Jahr 95 oder 96 richtig, dann muss ,unsere Generation“
nach der antiken Auffassung von Generation etwa die Jahre
60—95 umfassen. In diese Zeit fallen nach unseren Kenntnissen
der Tod Jakobus des Gerechten, der Tod des Paulus, die Nero-
nische Verfolgung und die Verfolgung unter Domitian. Die Ver-
folgung Neros hat, soweit wir wissen, nicht liber Rom hinaus-
gegriffen. Tacitus berichtet in seinen annales 15, 44, etwa 20
Jahre nach unserem Brief geschrieben, von quaesitissimis poenis,

) A.o0.0.8S. 43.
) Das Papsttum I S. 445.



— 134 —

multitudo ingens und von den ludibria, welche den Verurteilten
zugefligt wurden, wie diese, in Felle wilder Tiere gesteckt, von
Hunden zerrissen wurden oder, ans Kreuz geschlagen, nachts
als Fackeln in den kaiserlichen Giirten dienten. Uber die Ver-
folgung unter Domitian wissen wir durch eine Notiz des Hi-
storikers Bruttius (um 150 n. Chr. G.), dass sehr viele Christen
das Martyrium erlitten. Sie beschriinkte sich nicht nur auf Rom.
An ,wackeren Beispielen“ hat es also bestimmt nicht gefehlt.
Alle Tréager dieser Beispiele sind ,Kdmpfer*. Wir stehen ja in
der Kampfzeit des jungen Christentums. Hingewiesen sei auf
Hebr. 10, 32: ,Denkt zuriick an die vergangenen Tage, wo
ihr . .. manchen Leidenskampf durchgehalten habt, teils mit
Schméhungen und Bedriickungen zum 6ffentlichen Schauspiel
gemacht, teils als Genossen derer, die ein solches Los hatten.*
Das Schreiben beginnt dann mit der Aufzihlung der Beispiele.

» Wegen Eifersucht und Neid wurden die grossten und ge-
rechtesten Sdulenménner verfolgt und kémpften bis zum Tode.“
Wer ist mit dem Ausdruck ,Sdulenménner” gemeint? Der Aus-
druck erinnert an Gal. 2, 9, wo Jakobus, Kephas und Johannes
als ,Sdulenméinner bezeichnet werden. Hier werden damit offen-
bar alle die Manner bezeichnet, welche ausser den nachher
genannten Aposteln Petrus und Paulus, von Chrysostomos als
,die Séaulen der Kirche“ angesprochen, die Tréager und Stiitzen
der werdenden Kirche waren und ihr Blut dafiir vergossen
haben, z. B. Stephanus (gest. etwa 32/33) oder die beiden Zebe-
daiden (gest. etwa 43), der Herrenbruder Jakobus, unter dem
Namen ,der Gerechte“ bekannt (gest. 62), und andere, von denen
wir keine genauere Kenntnis mehr haben: Die Worte ,, . . . und
bis zum Tode kdmpften“ konnen nichts anderes bedeuten, als
dass die ,Sdulenmanner“ den Tod erlitten haben. Heussi lasst
das nicht gelten !) und weist auf Kap. 4,9 hin, wo von Joseph
gesagt wird, dass er bis zum Tode verfolgt wurde und in Knecht-
schaft geriet. Der Vergleich hinkt aber, worauf Lietzmann hin-
weist *). Denn aus dem Zusatz , . .. und in Knechtschaft geriet®
geht unzweideutig hervor, dass Joseph mit dem Leben davonkam.
Die Stelle heisst also nicht, wie Heussi will, ,sie kimpften bis
an den Tod (bis an den Rand des Todes, d. h. auf Leben und
Tod), sondern sie kann nur bedeuten, dass der Tod der zeitliche

1y A. 0. 0. S.95.
) Petrus, romischer Mirtyrer, S. 7.



— 135 —

Endpunkt ihres Kampfes war. Das geht auch aus dem sonstigen
Gebrauch der Préaposition ,€wc“ in unserem Brief !) hervor. Es
folgt in dem Brief ein iiberleitender Satz: ,Lasst uns die tiichtigen
Apostel vor Augen stellen.” Lietzmann stellt die Frage, warum
der romische Autor nur Petrus und Paulus nenne, und glaubt,
eine ,befriedigende“ Antwort in der Annahme, dass ,die beiden
Apostel eben romische Méirtyrer gewesen seien“, suchen zu sollen,
Diese Annahme ist nicht notwendig. Es geniigt vielmehr, darauf
hinzuweisen, dass in den hl. Schriften, deren Kenntnis wir nach
Kap. 53,1 (,Ihr kennt ja die hl. Schriften, Geliebte, und zwar
recht gut, und ihr habt auf die Worte Gottes eure Blicke ge-
richtet*) nicht nur bei den Korinthern, sondern auch bei den
Romern voraussetzen miissen, Petrus und Paulus im Mittelpunkt
stehen, wihrend von den tbrigen Aposteln so gut wie nichts
berichtet wird. Dann nennt das Schreiben als ein weiteres Bei-
spiel 2. ,Den Petrus, welcher wegen ungerechter Eifersucht
nicht eine, auch nicht zwei, sondern mehrere Miithsale erlitten
und darnach, nachdem er Zeugnis abgelegt hatte, zu dem
gebiihrenden Ort der Herrlichkeit wanderte.“ Man hat mehrfach
die Kiirze und Allgemeinheit dieser Aussage beanstandet. Wie
mir scheint, mit Unrecht. Denn was die Schriften des N. T. tiber
Petrus berichten, besagt nicht mehr als unsere Stelle. Von
»Miihsalen“, welche Petrus erlitten hat, ist an drei Stellen der
Apostelgeschichte die Rede, nimlich Kapitel 4, 5 und 12. Jedes-
mal wird er verhaftet, einmal ausgepéitscht, beim drittenmal
durch einen Engel des Herrn aus dem Gefingnis befreit. Darauf
verldsst er Jerusalem und zieht ,an einen andern Ort“. Von
da ab verschwindet er vollig aus der Berichterstattung des N. T.
Von dem Tod des Petrus erfahren wir nur andeutungsweise
durch Joh. 21, 18. Die Worte ,xai oviwg® hat Lietzmann gegen
Heussi unter Berufung auf Kapitel 25, 4 richtig gedeutet. Das
aeoTveroac® kann nach dem sonstigen Gebrauch des Wortes
in unserem Brief nur die Bedeutung haben ,nachdem er Zeugnis
abgelegt hatte“. So wird es, fiir sich allein stehend, z. B. auch
Joh. 15, 27 oder Apg. 23, 11 gebraucht. Die Vulgata gibt es wider
mit ,testimonium perhibere oder testificari“. Die Bedeutung
»Martyrer werden oder sein®“ hat sich erst spiter entwickelt.
Trotzdem hat Lietzmann gegen Heussi recht, wenn er die Stelle

1) 11,2; 25,8; 50,3; 63,3. An diesen Stellen gibt «fws» dreimal das
zeitliche Ziel, einmal sogar den ortlichen Endpunkt der Tatigkeit an.



— 136 —

auf den Blutzeugentod des Petrus deutet. Mit Recht weist er
zur Bekriftigung dieser Deutung auf die folgenden Worte ,, ... zu
dem gebithrenden Ort der Herrlichkeit wanderte“ hin. Merk-
wiirdig ist die Ubereinstimmung im Ausdruck von Apg. 12, 17:
,8EeA Iy Emopsv 9 elc Erspov womov® und Kap. D, 4: ,émoosidy

elg TOv ogeddusvoy Tomov wic déknc.” Dass unter dem ,rimog w7
—d—‘g&yg“ der Himmel zu verstehen ist, ist zweifellos. Zur Erklarung
des Wortes ,ogadousvoc” sei auf 1. Kor, 7, 3 hingewiesen: ,Der
Frau soll der Mann das ogsdousvny stvoiev erweisen“. Nach der
altchristlichen Vorstellung bringt das Wort an unserer Stelle
zum Ausdruck, ,dass der Zeugentod ein Anrecht auf den Himmel
verleiht“. Das Zeugnisablegen des Petrus bestand also nicht
darin, dass er mehrere Fahrlichkeiten ertrug, sondern in dem
Bekenntnis zu dem ,Herrn Jesus“ vor aller Welt., Darauf stand
aber die Todesstrafe. Anschaulich wird das dureh Off.6,9 ,, .. .ich
sah ... dieSeelen derer, die hingeschlachtet worden waren wegen
des Wortes Gottes und des Zeugnisses, welches sie ablegten“. An
dem Mirtyrertod des Petrus kann demnach nicht gezweifelt
werden, wenn auch tber die Art, den Ort und das Jahr des
Todes nicht die geringste Andeutung vorliegt. Als néchstes Bei-
spiel fiihrt der Brief dann an: 3. ,Wegen Eifersucht und Streit-
sucht zeigte Paulus, (wie man) den Kampfpreis in der Beharrlich-
keit (erlangt); siebenmal in Ketten, verjagt, gesteinigt, Prediger
im Morgenland wie im Abendland erntete er den herrlichen
Ruhm seines Glaubens; Gerechtigkeit lehrte er die ganze Welt,
bis zur Grenze des Abendlandes drang er vor und legte Zeugnis
ab vor der Obrigkeit, so wurde er aus der Welt geschieden und
wanderte an den hl. Ort, das grosste Vorbild der Beharrlichkeit.“
Schon immer fiel der Unterschied zwischen dieser Aussage iiber
Paulus und der reichlich kurzen Mitteilung iiber Petrus auf.
Dieses Missverhaltnis findet aber seine Erklarung darin, dass
Paulus ganz anders im Mittelpunkt der neutestamentlichen
Schriften steht als Petrus. Was das Schreiben von dem Volker-
apostel berichtet, findet sich wieder in der Apg. 9, 22 ff. — 13,44 ff.
— 14 — 16, 19 ff. — 18,12 ff. — 21 ff. Dazu kommen Rom. 15, 24
und 28 und 2. Kor. 11, 23 ff., welche Stelle offenbar ,Klemens“
als Vorbild gedient hat. Zu dem Ausdruck ,Kampfpreis in der
Beharrlichkeit“ kann hingewiesen werden auf Rom. 5, 3 und 15, 4,
ferner auf 2. Kor. 1,6 und 1. Kor. 9, 24. Mit ,der Grenze des
Abendlandes* kann vom Standpunkt eines Stadtromers aus




— 131 —

schwerlich etwas anderes als Spanien gemeint sein. Auch das
von einem unbekannten Verfasser stammende Kanonsverzeichnis
aus dem 2. Jahrhundert, das sog. fragmentum Muratori, spricht
von der Reise des Apostels Paulus nach Spanien (Zeile 38/39
Mirbt, Quellen, 1924). Es fehlt auch in Spanien selbst nicht an
ortlichen Uberlieferungen iiber die Reise des Apostels, so z. B.
in Tarragona und vor allem Tortosa, dessen Bischof Rufus von
Paulus eingesetzt worden sein soll. Ferner, ist es wahrscheinlich,
dass der Verfasser des Briefes eine falsche Angabe gemacht hat,
wo nach Kap. 63,3 in der romischen Gemeinde damals noch
Ménner am Leben waren, welche Paulus bestimmt gesehen und
gehort haben? Die Bedeutung des ,uegrvgroeg® ist nach dem
oben Gesagten klar. Wer sind die ryedusvor, vor denen Paulus
Zeugnis ablegte? Das Wort ist vieldeutig. In unserem Brief wird
es teils von den Amtstrigern der Kirche gebraucht, teils von
der weltlichen Obrigkeit. Hingewiesen sei auf 1. Petr. 2, 14, wo
es in diesem Sinn, und Hebr. 13, 7ff,, wo es in jenem Sinn ge-
braucht wird. Dass Paulus es 6fters mit der Obrigkeit zu tun
hatte, lehrt Apg. 13,9 — 18,12 — 23, 23 ff. — 25,13 ff. Der gewalt-
same Tod ergibt sich aus den Worten: ,So wurde er aus der
Welt geschieden und wanderte an den hl. Ort.* Wie bei der
Aussage iiber Petrus, so wird auch hier der Mértyrertod des
Volkerapostels umschrieben. Niheres tiber Art, Ort und Zeit
des Todes erfahren wir auch an dieser Stelle nicht. Fassen wir
zusammen: Uber das, was wir aus den kanonischen Schriften
von Petrus und Paulus wissen, hinaus, erfahren wir durch
unseren Brief als der dltesten Quelle, dass beide das Martyrium
erlitten haben. Es muss also in den neunziger Jahren eine Uber-
lieferung dartiber vorhanden gewesen sein. Merkwiirdig wiire
es bei der grossen Bedeutung der beiden Apostel, wenn es nicht
so gewesen wire. Den Schreiber des Briefes interessierten aber
nicht, worauf oben schon hingewiesen wurde, die niheren Um-
stinde des Todes, sondern er nahm aus dem Leben der beiden
die Vorkommnisse heraus, welche sich fiir den erbaulichen Zweck
seiner Ausfiihrungen eigneten. So zeigte er an dem Schicksal
des Petrus die Folgen ,ungerechter Eifersucht und an dem
Leben des Paulus nicht nur die Verwerflichkeit der , Eifersucht
und Streitsucht“, sondern auch die Bedeutung der ,Beharrlich-
keit“ und des ,Glaubens“ fiir das Leben der Auserwéhlten. Der
Briet fahrt dann fort: 4. ,Mit diesen Ménnern, welche einen



— 138 —

heiligen Wandel gefithrt haben, wurde eine grosse Menge von
Auserwéhlten versammelt, welche wegen Eifersucht viele Qualen
und Martern erduldet haben und das schonste Vorbild unter
uns geworden sind.“ 5. ,Wegen Eifersucht wurden Frauen ver-
folgt, erlitten als Danaiden und Dirken grissliche und gottlose
Misshandlungen und gelangten zum sicheren Ziel im Glaubens-
wettlauf und empfingen herrlichen Siegespreis, die korperlich
Schwachen.“ Die beiden Beispiele gehoren, wie der Text zeigt,
zusammen. Dass auch Frauen unter der ,grossen Menge von
Auserwiihlten“ waren, steigert den Bericht des Verfassers. Ein
anschaulicher Kommentar zu dieser Stelle ist der oben schon
genannte Bericht des Tacitus. Alle Erklarer stimmen darin tiber-
ein, dass unter der ,modv miidoc sxdexriv* die Opfer der Massen-
verfolgung unter Nero zu verstehen sind. Dazu passt, dass wir
auch ausanderen Quellen iiber ,grausame Hinrichtungen,schwere
Qualen und Verstimmelungen im Gewande mythologischer Dar-
stellungen (hier: Danaiden und Dirken) im rémischen Amphi-
theater“ unterrichtet sind. Es kann also keinem Zweifel unter-
liegen, dass bei der ,grossen Menge von Auserwihlten“ an
romische Méirtyrer zu denken ist. Zur Zeit der Abfassung des
Briefes — etwa 30 Jahre nach den Ereignissen — kann dartiber
unter den romischen Christen sehr wohl noch eine lebendige
Erinnerung vorhanden gewesensein. Offenbar schreibt ,Klemens“
aus dieser Erinnerung heraus, wenn er sagt, jene vielen Mértyrer
seien ,das schonste Vorbild unter uns* geworden. Damit beriihren
wir eine der Schwierigkeiten bei der Erklarung unserer Stelle,
namlich die Worte ,unter uns“. Zweierlei Bedeutungen sind
moglich: 1. ,unter uns“ = unter den romischen Christen, 2.
wunter uns“ = in unserer, der Christen, Mitte. In beiden Be-
deutungen wird év 7uiv in unserem DBrief gebraucht, in der
Bedeutung 1.1in Kap. 63, 3, in der Bedeutung 2. in Kap. 21,9;
21, 3 und 55, 2. Durch Beobachtung des Sprachgebrauches kann
die Bedeutung des év 7juiv an unserer Stelle also nicht entschieden
werden. Aus diesem Grunde kann ich den sonst sehr klaren
Ausfibhrungen A. Bauers?!) nicht folgen. Das muss auch der
romisch-katholischen Forschung gegeniiber betont werden, in
deren Beweisfiihrung jene Worte eine grosse Rolle spielen. Viel-
mehr kann nur der Zusammenhang, in welchem das v vuiv
steht, eine Deutung ermoglichen. Nach dem oben Gesagten ist
') Wiener Studien, Bd. 38, 1916, S. 286 f.



— 139 —

die Bedeutung 1. = unter uns, d. h. den rémischer Christen, sinn-
geméss. Nun wurden nach den Worten des Verfassers die romi-
schen Mértyrer mit den beiden Aposteln versammelt. Hier liegt
die andere Schwierigkeit bei der Interpretation unserer Stelle.
Wo fand das Versammeltwerden statt? Dass es sich bei dem
Verbum ,ovvedgoils69er* um ,einen ganz konkret, raumlich-
anschaulichen Ausdruck“ handelt, hat Heussi mit vollem Recht
betont !). Ferner setzt der Ausdruck voraus, dass Petrus und
Paulus bereits an dem Ort waren, wo alle schliesslich zusammen-
trafen. Dieser Ort wird vom Briefschreiber ausdriicklich genannt,
es war der ,gebithrende Ort der Herrlichkeit, der ,hl. Ort“
oder das Jenseits, der Himmel. Wem fillt nicht Off. 6, 9 ff. ein,
die anschaulichste Erklirung dazu? Ist dem aber so, dann miissen
die beiden Apostel den Zeugentod wvor der Katastrophe der
romischen Kirche unter Nero erlitten haben. Darum sind sie
auch von ,Klemens“ nicht unter den ,schonsten Beispielen unter
uns® erwihnt. Das wire sonst sehr merkwiirdig. Aus dieser
Uberlegung folgt nun weiter, dass der Verfasser bei der Auf-
zihlung der ,Beispiele der jungsten Vergangenheit® genau so
verfahren ist wie bei den ,alten Beispielen®, némlich chrono-
logisch. Demnach hat nach seinem Bericht zuerst Petrus den
Mértyrertod erlitten, dann folgte Paulus, darauf ,die grosse
Menge der Auserwihlten®. Was der Briefschreiber zur Ver-
vollsténdigung der zweiten Beispielreihe an Beispielen aus dem
Eheleben und der Politik gibt, braucht in diesem Zusammenhang
nicht besprochen zu werden.

Fassen wir das Ergebnis zusammen: Aus den Aussagen iiber
Petrus und Paulus geht hervor, dass in Rom gegen Ende des
1. Jahrhunderts eine Uberlieferung vorhanden war, wonach beide
als Martyrer gestorben sind. Ihr Tod féllt aber nicht in die
Massenverfolgung unter Nero, sondern vor das Jahr 64. Uber
die naheren Umstinde des Martyriums und den Ort, wo sie
gelitten haben, fehlt jede Angabe. Aus den Worten tiber Paulus
ist indirekt zu entnehmen, dass er auch in der Tiberstadt ge-
wesen sein muss. Dagegen kann aus der Mitteilung iiber Petrus
nichts diber einen Aufenthalt in Rom geschlossen werden.

Nach unseren Ausfilhrungen muss also auch 1. Klemens,
b—6 als Quelle fiir die immer noch nicht zur Ruhe gekommene

1y A. 0.0, 22



— 140 —

Frage fallen, ob der galildische Fischer in Rom war. Es ist
nun einmal so, dass wir Heutigen nicht mehr imstande sind, mit
Hilfe der Angaben aus der apostolischen Zeit und der darauf
folgenden Generation diese Frage nach der einen oder anderen
Seite losen zu konnen.

Es lag nicht im Sinn dieser Untersuchung, Literatur an-
zuhiiufen und zu den einzelnen Ansichten anerkennend oder
ablehnend Stellung zu nehmen. Worauf es ankam, war allein,
durch philologische Interpretation den Sinn des Textes zu er-
fassen. Auch wenn dabei wiederholt werden musste, was andere
schon gefunden, so bleibt doch immer, dass die Form neu ist.

Hamburg. Studienrat Hans KATZENMAYER, Pfarrer.




	Zur Frage, ob Petrus in Rom war

