
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 3

Artikel: Zur Frage, ob Petrus in Rom war

Autor: Katzenmayer, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


129

Zur Frage, ob Petrus in Rom war.
1. Klemensbrief, Kap. 5—6.

Seit Johannes Haller den ersten Band seines gross angelegten
Werkes „Das Papsttum. Idee und Wirklichkeit" hat erscheinen
lassen (1934), ist die genug und übergenug behandelte Frage,
ob Petrus in Rom war, wieder akut geworden. AVie jeder Kenner
der Literatur weiss, besteht die Schwierigkeit in dieser Frage
darin, dass der Aufenthalt des Petrus in Rom nicht eine
Tatsache ist, welche „durch eine gleichzeitige Quelle ausdrücklich
festgestellt und beglaubigt ist". Bestimmte Äusserungen dazu
haben wir erst aus der Zeit nach 150 u. Z. Um so wichtiger
war deshalb von jeher die Erwähnung des Petrus und Paulus
im 1. Klemensbrief. Kein Wunder, dass er auch in der in den
letzten Jahren lebhaft geführten Auseinandersetzung über unsere
Frage im Vordergrund steht. Karl Heussi x) hat ihn geradezu
für die Grundstelle, die „feste Grundlage für die Erörterung
unserer Frage" erklärt, von der aus er als „unwiderlegbares
Ergebnis" festgestellt haben will, dass Petrus nicht in Rom war.
Demgegenüber glaubt Hans Lietzmann 2), der gründliche Kenner
der Fragen um „Petrus und Paulus in Rom", zwar nicht mit
„zwingender Entscheidung, dass von dem gesprochen werden
könnte, was man in historischen Fragen Sicherheit nennt", jedoch
mit „hoher Wahrscheinlichkeit" aus unserer Stelle herauslesen
zu können, dass Petrus in Rom war und dort den Märtyrertod
erlitten hat. Mit Heussi und Lietzmann sind die AVortführer in
der gegenwärtigen Diskussion genannt. Ein Blick in die umfangreiche

Literatur zeigt, dass sowohl unter den Theologen beider
Konfessionen als auch unter den Historikern fast Einmütigkeit
darüber herrscht, die Überlieferung des christlichen Altertums
über den Aufenthalt und Tod des Petrus in Rom sei glaubbar.
Dieser Standpunkt ist bei römisch-katholischen Forschern nicht
zu verwundern. Denn Petrus in Rom ist für den römischen
Katholiken nicht eine Tatsache der Geschichte, sondern des

Glaubens. Bei der Wichtigkeit der Frage und der Lebhaftigkeit,
mit welcher der Streit in allen Lagern geführt worden ist, sind

l) War Petrus in Eom? 1936, 16 ff.
z) Petrus und Paulus in Rom, 1927 2, 228 ff. Neuerdings : Petrus,

römischer Märtyrer, 1936.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1938. 9



— 130 —

die Kap. 5—6 immer und immer wieder erklärt worden, so dass
es als aussichtslos erscheint, eine neue Interpretation zu geben.
Trotzdem soll hier noch einmal der Versuch gemacht werden,
getragen von der Überzeugung, dass zuerst und zuletzt die
philologische Kleinarbeit einen Entscheid, wenn überhaupt ein
solcher möglich ist, bringen kann.

Bevor wir an diese Arbeit herantreten, sei folgendes
vorausgeschickt: Das Schriftstück geht in der Überlieferung unter
dem Namen des Klemens, von dessen Persönlichkeit wir nichts
wissen. Nur die Vermutung ist zulässig, dass er einer der
Presbyter war, welche nach dem „Hirt" des Hermas, z. B. Vis. 2, 4,

die Kirche von Rom leiteten. Unsere mangelhafte Kenntnis ist
aber belanglos, denn das Schriftstück ist ein ausgesprochenes
Gemeindeschreiben. Die ganze Gemeinde ergreift das Wort, daher
die restlos durchgeführte „Wir"-Form. Zurückzuweisen ist auch
die Meinung, als hätten die Korinther die Römer ersucht, den
unter ihnen ausgebrochenen Streit beizulegen. Davon ist in dem

ganzen langen Schreiben nirgends die Rede. Vielmehr schreiben
die Römer: „Das Gerücht davon ist nicht nur zu uns gekommen,
sondern auch zu denen, welche von unserer Überzeugung
abweichen ." (47,7). Aus der profanen Literatur wissen wir genug
von dem lebhaften Verkehr, welcher zwischen der Plauptstadt
und der bedeutenden Handels- und Provinzstadt Korinth bestanden
hat. Von sich aus greift vielmehr die römische Kirche in den
Streit der korinthischen „Brüder" ein. Gleich in den ersten
Zeilen entschuldigt sie sich gewissermassen, dass „wir wegen
der Leiden und Drangsale, die plötzlich und Schlag auf Schlag
über uns gekommen sind, etwas spät uns um die Angelegenheiten
kümmern, welche bei euch in Frage stehen" *). Mit kräftigen
AVorten wird das in Korinth Vorgefallene „ein für die
Auserwählten Gottes unpassender, befremdlicher, hässlicher und
gottloser Aufruhr" genannt, welchen „ein paar vorschnelle und
freche Personen bis zu einem solchen Grad von AV ahnsinn
entfacht haben, dass euer ehrwürdiger, berühmter und allen
Menschen liebenswerter Name schwer geschädigt worden ist"

') Den griechischen Text bietet am handlichsten die Ausgabe «Patrum
Apostolicorum Opera», herausgegeben von Gebhardt-Harnack-Zahn, 1920 6.

Einen sehr brauchbaren Kommentar und eine gute Übersetzung findet man
bei Knopf, Handbuch zum N. T., Ergänzungsband 1/3, 1920. Diese sind auch
hier mehrfach benutzt worden.



— 131 —

(1,1). An solchen bestimmten Worten fehlt es auch sonst nicht
in dem langen Schriftstück. Was ist in Korinth geschehen?
„Hässlich, Geliebte, sehr hässlich und des Wandels in Christo
unwürdig ist es, wenn man hört, dass die sehr zuverlässige und
alte Kirche der Korinther wegen einer oder zweier Personen
einen Aufruhr gegen die Presbyter macht" (47, 6). Ganz deutlich
wird das Schreiben mit den Worten : „Wir sehen, dass ihr einige
(nämlich Presbyter), obwohl sie einen guten Wandel führten,
von ihrem ohne Tadel in Ehren verwalteten Amt abgesetzt
habt" (44, 6). Es handelt sich also um eine „Spaltung, welche
viele in Verwirrung gebracht, viele mutlos gemacht, viele zum
Zweifeln gebracht, uns alle in Kummer versetzt hat" (46, 9).
Das Schlimmste daran ist, dass „euer Aufruhr immer noch
anhält" (46, 9). Der Brief vergleicht ihn mit den von Paulus im
ersten Korintherbrief gerügten Spaltungen, die aber „leichtere
Sünde" über die Korinther brachten, weil sie damals „Aposteln,
denen von Gott Zeugnis gegeben war, und einem Mann anhingen,
welcher von ihnen bewährt erfunden war" (47, 4). Die römische
Kirche nimmt ausschliesslich Partei für die Abgesetzten und
verurteilt die Vorgänge in Korinth mit entschiedenen Worten:
„Männer, welche von jenen (nämlich den Aposteln) oder später
von anderen namhaften Männern unter Zustimmung der ganzen
Kirche eingesetzt worden sind und der Herde Christi tadellos,
demütig, friedfertig und uneigennützig gedient und lange Jahre
von allen ein gutes Zeugnis erhalten haben, solche Männer ihres
Amtes zu entsetzen, halten wir für unrecht" (44, 3). Wie sind die

„Anführer in dem Streit und der Spaltung" dazu gekommen,
„die Glieder Christi zu zerfetzen und zu zerreissen"? Nach
der Meinung der Römer haben sie sich von „Eifersucht und
Neid" hinreissen lassen, den Aufruhr gegen die Presbyter zu
entfachen. „Jeder geht nach den Begierden seines schlechten
Herzens, erfüllt von ungerechter und gottloser Eifersucht" (3, 4).
Mit dem AVort „Eifersucht" ist das Schlagwort auch für die hier
zur Untersuchung stehenden Kapitel gegeben. Schon mit dem

Kapitel 4 beginnt die Mahnung gegen die Eifersucht. Zweimal
sieben Beispiele werden angeführt, um die Korinther von der
Verderblichkeit dieser menschlichen Leidenschaft zu überzeugen. Die
ersten sieben Beispiele (Kap. 4) sind „alte Beipiele", entnommen
den Büchern des A. T., mit denen der Verfasser des Briefes
ausserordentlich vertraut ist, so dass die Zitate daraus mehr als



— 132 —

ein Drittel des abnormen Umfanges des Briefes ausmachen. Sie

beginnen mit der Urzeit, Kain und Abel, und gehen in zeitlich
genauer Folge bis zu David. Eifersucht und Neid hat 1. Brudermord

verursacht. Wegen Eifersucht musste 2. Jakob vor seinem
Bruder Esaù fliehen. Wegen Eifersucht wurde 3. Joseph bis zum
Tode verfolgt und geriet in Knechtschaft. Eifersucht zwang 4.

Moses, vor dem Pharao zu fliehen. Wegen Eifersucht blieben
5. Aaron und Mirjam ausserhalb des Lagers. Eifersucht liess
6. Dathan und Abiron lebend in die Unterwelt fahren. Wegen
Eifersucht wurde endlich 7. David angefeindet und verfolgt.
An diese Beispiele aus der „alten Zeit" schliessen sich fünf
Beispiele an (Kap. 5—6), welche „der jüngsten Vergangenheit",
der Geschichte des Christentums, genauer „unserer Generation"
entnommen sind. Um die Siebenzahl vollzumachen — der
Verfasser legt offenbar auf die Durchführung der Gliederung grosses
Gewicht — werden zwei Beispiele aus dem weltlichen Leben
angefügt. Wegen „Eifersucht und Neid" wurden 1. die grössten
und gerechtesten Säulenmänner verfolgt und kämpften bis zum
Tode. Wegen ungerechter Eifersucht erfuhr 2. Petrus nicht eine
oder zwei, sondern viele Fährlichkeiten. Wegen Eifersucht und
Streitsucht hat 3. Paulus den Beweis geduldigen Ausharrens
erbracht. Wegen Eifersucht hat 4. eine grosse Zahl von
Auserwählten vielerlei Schmach und Qual erduldet. AVegen Eifersucht

wurden 5. Frauen verfolgt und erlitten furchtbare und
gottlose Misshandlungen. Eifersucht entfremdete 6. Frauen ihren
Männern. Eifersucht und Streitsucht hat endlich 7. grosse Städte
zerstört und grosse Völker entwurzelt.

Soviel ist zunächst klar, dass es nicht angeht, unsere Stelle
aus dem Gedankengefüge, in welchem sie steht, herauszureissen,
wie das schon geschehen ist, und sie für sich zu betrachten.
AVas will die römische Kirche mit dem Brief? „Das, Geliebte,
schreiben wir nicht nur, um euch zu ermahnen, sondern auch,
um uns selbst aufzumuntern" (7, 1). Wir haben es also mit einem
Schriftstück seelsorgerischen Charakters zu tun. Von einem
historischen Bericht kann nicht die Rede sein. Die geschichtlichen

Angaben sind demnach nicht unter diesem, sondern jenem
Gesichtspunkt zu betrachten. Sie sind lehrreiche „Fälle", zu
dem besonderen Zweck aus den hl. Schriften und den Erlebnissen
„der jüngsten Vergangenheit", „unserer Generation" ausgesucht.
Nur darauf kommt es an, dass man an ihnen die schlimmen



— 133 —

Folgen von „Eifersucht und Neid" exemplifizieren kann. So

erklärt es sich, dass genauere und vollkommene geschichtliche
Angaben fehlen. Es ist also eine leidliche Sache, diese ganze
Stelle als geschichtliche Quelle zu gebrauchen und womöglich
gar weittragende Schlüsse daraus zu ziehen. Wenig glücklich,
um nicht zu sagen verfehlt, ist darum auch die Frage, auf
welche z. B. Heussi so grossen Wert legt, welches Wissen um
die Schicksale der beiden genannten Apostel Petrus und Paulus
der Verfasser gehabt hat. Um zur Einzelerklärung überzugehen,
sei ferner auf die Ähnlichkeit hingewiesen, welche zwischen
der in unserem Briefe dargestellten Beispielreihe und der im
Hebräerbrief 11, 1—31 aufgezeigten langen Beispielreihe besteht.
Es steht fest, dass der Schreiber des Briefes den Hebräerbrief
gekannt und auch sonst benutzt hat. „Um aber mit den
Beispielen der alten Zeit aufzuhören," so beginnt Kap. 5, „lasst
uns zu den Kämpfern der jüngsten Vergangenheit übergehen.
Lasst uns die wackeren Beispiele unserer Generation nehmen."
Den Beispielen der „alten" Zeit werden die Beispiele der „jüngsten"
Zeit gegenübergestellt. Das Wort „jüngst" wird näher erläutert
durch den Zusatz „unsere Generation". Was ist darunter zu
verstehen? Der Text bietet, wie nur natürlich, keine
chronologischen Angaben. Einige Stellen aber, welche Knopf zusammengestellt

hatl), erlauben uns, ihn in die letzten Regierungsjahre
des Kaisers Domitian zu setzen, d. h. etwa in die Jahre 95 oder
96 n. Chr. G. Gegenüber der allzu grossen Skepsis Hallers, der

„Zeit der Abfassung, Verfasser und Bedeutung" des Briefes für
„unsicher" hält2), gilt immer noch Knopfs Ansicht, dass „das
sehr wichtige Schriftstück dadurch einen besonderen Wert
bekommt, dass es auch nach seiner Entstehungszeit mit einer
erfreulichen Sicherheit bestimmt werden kann"-. Ist der Ansatz
in das Jahr 95 oder 96 richtig, dann muss „unsere Generation"
nach der antiken Auffassung von Generation etwa die Jahre
60—95 umfassen. In diese Zeit fallen nach unseren Kenntnissen
der Tod Jakobus des Gerechten, der Tod des Paulus, die
Neronische Verfolgung und die Verfolgung unter Domitian. Die
Verfolgung Neros hat, soweit wir wissen, nicht über Rom
hinausgegriffen. Tacitus berichtet in seinen annales 15, 44, etwa 20

Jahre nach unserem Brief geschrieben, von quaesitissimis poenis,

') A. o. 0. S. 43.
2) Das Papsttum I S. 445.



— 134 —

multitudo ingens und von den ludibria, welche den Verurteilten
zugefügt wurden, wie diese, in Felle wilder Tiere gesteckt, von
Hunden zerrissen wurden oder, ans Kreuz geschlagen, nachts
als Fackeln in den kaiserlichen Gärten dienten. Über die
Verfolgung unter Domitian wissen wir durch eine Notiz des
Historikers Bruttius (um 150 n. Chr. GL), dass sehr viele Christen
das Martyrium erlitten. Sie beschränkte sich nicht nur auf Rom.
An „wackeren Beispielen" hat es also bestimmt nicht gefehlt.
Alle Träger dieser Beispiele sind „Kämpfer"*. Wir stehen ja in
der Kampfzeit des jungen Christentums. Hingewiesen sei auf
Hebr. 10, 32: „Denkt zurück an die vergangenen Tage, wo
ihr manchen Leidenskampf durchgehalten habt, teils mit
Schmähungen und Bedrückungen zum öffentlichen Schauspiel
gemacht, teils als Genossen derer, die ein solches Los hatten."
Das Schreiben beginnt dann mit der Aufzählung der Beispiele.
1. „AVegen Eifersucht und Neid wurden die grössten und
gerechtesten Säulenmänner verfolgt und kämpften bis zum Tode."
Wer ist mit dem Ausdruck „Säulenmänner" gemeint? Der
Ausdruck erinnert an Gal. 2, 9, wo Jakobus, Kephas und Johannes
als „Säulenmänner" bezeichnet werden. Hier werden damit offenbar

alle die Männer bezeichnet, welche ausser den nachher
genannten Aposteln Petrus und Paulus, von Chrysostomos als

„die Säulen der Kirche" angesprochen, die Träger und Stützen
der werdenden Kirche waren und ihr Blut dafür vergossen
haben, z. B. Stephanus (gest. etwa 32/33) oder die beiden Zebe-
daiden (gest. etwa 43), der Herrenbruder Jakobus, unter dem
Namen „der Gerechte" bekannt (gest. 62), und andere, von denen
wir keine genauere Kenntnis mehr haben. Die Worte „ und
bis zum Tode kämpften" können nichts anderes bedeuten, als
dass die „Säulenmänner" den Tod erlitten haben. Heussi lässt
das nicht gelten 1) und weist auf Kap. 4, 9 hin, wo von Joseph
gesagt wird, dass er bis zum Tode verfolgt wurde und in Knechtschaft

geriet. Der Vergleich hinkt aber, wrorauf Lietzmann
hinweist 2). Denn aus dem Zusatz „ und in Knechtschaft geriet"
geht unzweideutig hervor, dass Joseph mit dem Leben davonkam.
Die Stelle heisst also nicht, wie Heussi will, „sie kämpften bis
an den Tod (bis an den Rand des Todes, d. h. auf Leben und
Tod), sondern sie kann nur bedeuten, dass der Tod der zeitliche

>) A. o. 0. S. 25.
*) Petrus, römischer Märtyrer, S. 7.



- 135 —

Endpunkt ihres Kampfes war. Das geht auch aus dem sonstigen
Gebrauch der Präposition „swc" in unserem Brief x) hervor. Es

folgt in dem Brief ein überleitender Satz : „Lasst uns die tüchtigen
Apostel vor Augen stellen." Lietzmann stellt die Frage, warum
der römische Autor nur Petrus und Paulus nenne, und glaubt,
eine „befriedigende" Antwort in der Annahme, dass „die beiden
Apostel eben römische Märtyrer gewesen seien", suchen zu sollen.
Diese Annahme ist nicht notwendig. Es genügt vielmehr, darauf
hinzuweisen, dass in den hl. Schriften, deren Kenntnis wir nach
Kap. 53, 1 („Ihr kennt ja die hl. Schriften, Geliebte, und zwar
recht gut, und ihr habt auf die Worte Gottes eure Blicke
gerichtet") nicht nur bei den Korinthern, sondern auch bei den
Römern voraussetzen müssen, Petrus und Paulus im Mittelpunkt
stehen, während von den übrigen Aposteln so gut wie nichts
berichtet wird. Dann nennt das Schreiben als ein weiteres
Beispiel 2. „Den Petrus, welcher wegen ungerechter Eifersucht
nicht eine, auch nicht zwei, sondern mehrere Mühsale erlitten
und darnach, nachdem er Zeugnis abgelegt hatte, zu dem
gebührenden Ort der Herrlichkeit wanderte." Man hat mehrfach
die Kürze und Allgemeinheit dieser Aussage beanstandet. Wie
mir scheint, mit Unrecht. Denn was die Schriften des N. T. über
Petrus berichten, besagt nicht mehr als unsere Stelle. Von
„Mühsalen", welche Petrus erlitten hat, ist an drei Stellen der
Apostelgeschichte die Rede, nämlich Kapitel 4, 5 und 12. Jedesmal

wird er verhaftet, einmal ausgepeitscht, beim drittenmal
durch einen Engel des Herrn aus dem Gefängnis befreit. Darauf
verlässt er Jerusalem und zieht „an einen andern Ort". Von
da ab verschwindet er völlig aus der Berichterstattung des N. T.
Von dem Tod des Petrus erfahren wir nur andeutungsweise
durch Joh. 21,18. Die AVorte „xal oWwç" hat Lietzmann gegen
Heussi unter Berufung auf Kapitel 25, 4 richtig gedeutet. Das
„ßagxvQrjoac" kann nach dem sonstigen Gebrauch des Wortes
in unserem Brief nur die Bedeutung haben „nachdem er Zeugnis
abgelegt hatte". So wird es, für sich allein stehend, z. B. auch
Joh. 15, 27 oder Apg. 23, 11 gebraucht. Die Vulgata gibt es wider
mit „testimonium perhibere oder testificari". Die Bedeutung
„Märtyrer werden oder sein" hat sich erst später entwickelt.
Trotzdem hat Lietzmann gegen Heussi recht, wenn er die Stelle

') 11,2; 25,3; 50,3; 63,3. An diesen Stellen gibt «£ok> dreimal das
zeitliche Ziel, einmal sogar den örtlichen Endpunkt der Tätigkeit an.



— 136 —

auf den Blutzeugentod des Petrus deutet. Mit Recht weist er
zur Bekräftigung dieser Deutung auf die folgenden Worte „ zu
dem gebührenden Ort der Herrlichkeit wanderte" hin.
Merkwürdig ist die Übereinstimmung im Ausdruck von Apg. 12, 17:
„sÇsXd-wv snogtvD-r] sic s'xeçov xónov"- und Kap. 5, 4: „PTtogsv-d-rj

sic xòv òipeilófisvov xónov xrjg óó^g." Dass unter dem „xóttoc xrç
ôôÇvfi"- der Himmel zu verstehen ist, ist zweifellos. Zur Erklärung
des Wortes „óipsdóftsvoc" sei auf 1. Kor. 7, 3 hingewiesen: „Der
Frau soll der Mann das óipedofiév^v svvoiav erweisen". Nach der
altchristlichen Vorstellung bringt das AVort an unserer Stelle
zum Ausdruck, „dass der Zeugentod ein Anrecht auf den Himmel
verleiht". Das Zeugnisablegen des Petrus bestand also nicht
darin, dass er mehrere Fährlichkeiten ertrug, sondern in dem
Bekenntnis zu dem „Herrn Jesus" vor aller Welt. Darauf stand
aber die Todesstrafe. Anschaulich wird das durch Off. 6,9 „ ich
sah die Seelen derer, die hingeschlachtet worden waren wegen
des Wortes Gottes und des Zeugnisses, welches sie ablegten". An
dem Märtyrertod des Petrus kann demnach nicht gezweifelt
werden, wenn auch über die Art, den Ort und das Jahr des
Todes nicht die geringste Andeutung vorliegt. Als nächstes
Beispiel führt der Brief dann an: 3. „Wegen Eifersucht und Streitsucht

zeigte Paulus, (wie man) den Kampfpreis in der Beharrlichkeit

(erlangt) ; siebenmal in Ketten, verjagt, gesteinigt, Prediger
im Morgenland wie im Abendland erntete er den herrlichen
Ruhm seines Glaubens ; Gerechtigkeit lehrte er die ganze Welt,
bis zur Grenze des Abendlandes drang er vor und legte Zeugnis
ab vor der Obrigkeit, so wurde er aus der Welt geschieden und
wanderte an den hl. Ort, das grösste Vorbild der Beharrlichkeit."
Schon immer fiel der Unterschied zwischen dieser Aussage über
Paulus und der reichlich kurzen Mitteilung über Petrus auf.
Dieses Missverhältnis findet aber seine Erklärung darin, dass
Paulus ganz anders im Mittelpunkt der neutestamentlichen
Schriften steht als Petrus. Was das Schreiben von dem Völkerapostel

berichtet, findet sich wieder in der Apg. 9, 22 ff. — 13,44 ff.
— 14 — 16, 19 ff. — 18,12 ff. — 21 ff'. Dazu kommen Röm. 15, 24
und 28 und 2. Kor. 11, 23 ff., welche Stelle offenbar „Klemens"
als Vorbild gedient hat. Zu dem Ausdruck „Kampfpreis in der
Beharrlichkeit" kann hingewiesen werden auf Röm. 5, 3 und 15,4,
ferner auf 2. Kor. 1, 6 und 1. Kor. 9, 24. Mit „der Grenze des
Abendlandes" kann vom Standpunkt eines Stadtrömers aus



1 9T— lot

schwerlich etwas anderes als Spanien gemeint sein. Auch das
von einem unbekannten Verfasser stammende Kanonsverzeichnis
aus dem 2. Jahrhundert, das sog. fragmentum Muratori, spricht
von der Reise des Apostels Paulus nach Spanien (Zeile 38/39
Mirbt, Quellen, 1924). Es fehlt auch in Spanien selbst nicht an
örtlichen Überlieferungen über die Reise des Apostels, so z. B.
in Tarragona und vor allem Tortosa, dessen Bischof Rufus von
Paulus eingesetzt worden sein soll. Ferner, ist es wahrscheinlich,
dass der Verfasser des Briefes eine falsche Angabe gemacht hat,
wo nach Kap. 63, 3 in der römischen Gemeinde damals noch
Männer am Leben waren, welche Paulus bestimmt gesehen und
gehört haben? Die Bedeutung des „fj,aQxvQrjaaga ist nach dem
oben Gesagten klar. Wer sind die rjyov/nsvoi, vor denen Paulus
Zeugnis ablegte Das Wort ist vieldeutig. In unserem Brief wird
es teils von den Amtsträgern der Kirche gebraucht, teils von
der weltlichen Obrigkeit. Hingewiesen sei auf 1. Petr. 2, 14, wo
es in diesem Sinn, und Hebr. 13, 7 ff., wo es in jenem Sinn
gebraucht wird. Dass Paulus es öfters mit der Obrigkeit zu tun
hatte, lehrt Apg. 13,9 — 18,12 — 23,23 ff. — 25,13 ff. Der gewaltsame

Tod ergibt sich aus den Worten : „So wurde er aus der
Welt geschieden und wanderte an den hl. Ort." Wie bei der
Aussage über Petrus, so wird auch hier der Märtyrertod des

Völkerapostels umschrieben. Näheres über Art, Ort und Zeit
des Todes erfahren wir auch an dieser Stelle nicht. Fassen wir
zusammen: Über das, was wir aus den kanonischen Schriften
von Petrus und Paulus wissen, hinaus, erfahren wir durch
unseren Brief als der ältesten Quelle, dass beide das Martyrium
erlitten haben. Es muss also in den neunziger Jahren eine
Überlieferung darüber vorhanden gewesen sein. Merkwürdig wäre
es bei der grossen Bedeutung der beiden Apostel, wenn es nicht
so gewesen wäre. Den Schreiber des Briefes interessierten aber
nicht, worauf oben schon hingewiesen wurde, die näheren
Umstände des Todes, sondern er nahm aus dem Leben der beiden
die Vorkommnisse heraus, welche sich für den erbaulichen Zweck
seiner Ausführungen eigneten. So zeigte er an dem Schicksal
des Petrus die Folgen „ungerechter Eifersucht" und an dem
Leben des Paulus nicht nur die Verwerflichkeit der „Eifersucht
und Streitsucht", sondern auch die Bedeutung der „Beharrlichkeit"

und des „Glaubens" für das Leben der Auserwählten. Der
Brief fährt dann fort: 4. „Mit diesen Männern, welche einen



— 138 —

heiligen Wandel geführt haben, wurde eine grosse Menge von
Auserwählten versammelt, welche wegen Eifersucht viele Qualen
und Martern erduldet haben und das schönste Vorbild unter
uns geworden sind." 5. „Wegen Eifersucht wurden Frauen
verfolgt, erlitten als Danaiden und Dirken grässliche und gottlose
Misshandlungen und gelangten zum sicheren Ziel im Glaubenswettlauf

und empfingen herrlichen Siegespreis, die körperlich
Schwachen." Die beiden Beispiele gehören, wie der Text zeigt,
zusammen. Dass auch Frauen unter der „grossen Menge von
Auserwählten" waren, steigert den Bericht des Verfassers. Ein
anschaulicher Kommentar zu dieser Stelle ist der oben schon
genannte Bericht des Tacitus. Alle Erklärer stimmen darin überein,

dass unter der „nolv ngd-og êxXsxxàv" die Opfer der
Massenverfolgung unter Nero zu verstehen sind. Dazu passt, dass wir
auch aus anderen Quellen über „grausame Plinrichtungen, schwere
Qualen und Verstümmelungen im Gewände mythologischer
Darstellungen (hier: Danaiden und Dirken) im römischen
Amphitheater" unterrichtet sind. Es kann also keinem Zweifel
unterliegen, dass bei der „grossen Menge von Auserwählten" an
römische Märtyrer zu denken ist. Zur Zeit der Abfassung des

Briefes — etwa 30 Jahre nach den Ereignissen — kann darüber
unter den römischen Christen sehr wohl noch eine lebendige
Erinnerung vorhanden gewesensein. Offenbar schreibt „Klemens"
aus dieser Erinnerung heraus, wenn er sagt, jene vielen Märtyrer
seien „das schönste Vorbild unter uns" geworden. Damit berühren
wir eine der Schwierigkeiten bei der Erklärung unserer Stelle,
nämlich die Worte „unter uns". Zweierlei Bedeutungen sind
möglich: 1. „unter uns" unter den römischen Christen, 2.

„unter uns" — in unserer, der Christen, Mitte. In beiden
Bedeutungen wird sv fifuv in unserem Brief gebraucht, in der
Bedeutung 1. in Kap. 63,3, in der Bedeutung 2. in Kap. 21,9;
27, 3 und 55, 2. Durch Beobachtung des Sprachgebrauches kann
die Bedeutung des sv rjfüv an unserer Stelle also nicht entschieden
werden. Aus diesem Grunde kann ich den sonst sehr klaren
Ausführungen A. Bauers 1) nicht folgen. Das muss auch der
römisch-katholischen Forschung gegenüber betont werden, in
deren Beweisführung jene Worte eine grosse Rolle spielen.
Vielmehr kann nur der Zusammenhang, in welchem das sv fplv
steht, eine Deutung ermöglichen. Nach dem oben Gesagten ist

') Wiener Studien, Bd. 38, 1916, S. 286 f.



— 139 —

die Bedeutung 1. unter uns, d. h. den römischer Christen,
sinngemäss. Nun wurden nach den Worten des Verfassers die
römischen Märtyrer mit den beiden Aposteln versammelt. Hier liegt
die andere Schwierigkeit bei der Interpretation unserer Stelle.
Wo fand das Versammeltwerden statt? Dass es sich bei dem
Verbum ^GwaflQoiCsö&ai" um „einen ganz konkret,
räumlichanschaulichen Ausdruck" handelt, hat Heussi mit vollem Recht
betont*). Ferner setzt der Ausdruck voraus, dass Petrus und
Paulus bereits an dem Ort waren, wo alle schliesslich zusammentrafen.

Dieser Ort wird vom Briefschreiber ausdrücklich genannt,
es war der „gebührende Ort der Herrlichkeit", der „hl. Ort"
oder das Jenseits, der Himmel. Wem fällt nicht Off. 6, 9 ff. ein,
die anschaulichste Erklärung dazu Ist dem aber so, dann müssen
die beiden Apostel den Zeugentod vor der Katastrophe der
römischen Kirche unter Nero erlitten haben. Darum sind sie
auch von „Klemens" nicht unter den „schönsten Beispielen unter
uns" erwähnt. Das wäre sonst sehr merkwürdig. Aus dieser
Überlegung folgt nun weiter, dass der Verfasser bei der
Aufzählung der „Beispiele der jüngsten Vergangenheit" genau so

verfahren ist wie bei den „alten Beispielen", nämlich
chronologisch. Demnach hat nach seinem Bericht zuerst Petrus den

Märtyrertod erlitten, dann folgte Paulus, darauf „die grosse
Menge der Auserwählten ". Was der BriefSchreiber zur
Vervollständigung der zweiten Beispielreihe an Beispielen aus dem
Eheleben und der Politik gibt, braucht in diesem Zusammenhang
nicht besprochen zu werden.

Fassen wir das Ergebnis zusammen : Aus den Aussagen über
Petrus und Paulus geht hervor, dass in Rom gegen Ende des

1. Jahrhunderts eine Überlieferung vorhanden war, wonach beide
als Märtyrer gestorben sind. Ihr Tod fällt aber nicht in die

Massenverfolgung unter Nero, sondern vor das Jahr 64. Über
die näheren Umstände des Martyriums und den Ort, wo sie

gelitten haben, fehlt jede Angabe. Aus den Worten über Paulus
ist indirekt zu entnehmen, dass er auch in der Tiberstadt
gewesen sein muss. Dagegen kann aus der Mitteilung über Petrus
nichts über einen Aufenthalt in Rom geschlossen icerden.

Nach unseren Ausführungen muss also auch 1. Klemens,
5—6 als Quelle für die immer noch nicht zur Ruhe gekommene

') A. o. 0., 22.



— 140 —

Frage fallen, ob der galiläische Fischer in Rom war. Es ist
nun einmal so, dass wir Heutigen nicht mehr imstande sind, mit
Hilfe der Angaben aus der apostolischen Zeit und der darauf
folgenden Generation diese Frage nach der einen oder anderen
Seite lösen zu können.

Es lag nicht im Sinn dieser Untersuchung, Literatur
anzuhäufen und zu den einzelnen Ansichten anerkennend oder
ablehnend Stellung zu nehmen. AVorauf es ankam, war allein,
durch philologische Interpretation den Sinn des Textes zu
erfassen. Auch wenn dabei wiederholt werden musste, was andere
schon gefunden, so bleibt doch immer, dass die Form neu ist.

Hamburg. Studienrat Hans Katzenmayer, Pfarrer.


	Zur Frage, ob Petrus in Rom war

