Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 2

Artikel: Der Heilige und die Heiligen zur Zeit der apostolischen Gemeinde
Autor: Gilg, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404137

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der Heilige und die Heiligen

zur Zeit der apostolischen Gemeinde?).

Fine liturgische Vorbemerkunyg.

Es ist nicht zu verkeunen, dass bei der Gestaltung unseres
liturgischen Gebetbuches das Bestreben vorhanden war, alles
von den Gebeten fernzuhalten, was die ,Heiligen“ — um einen
Vorwurf Calvins in Erinnerung zu rufen — als ,Kollegen Gottes*
hiitte erscheinen lassen kénnen.

Bei der Litanei vermied man die in der romischen Liturgie
tiber finfzig Namen in sich schliessende Anrufungsliste und be-
schrinkte sich auf die an Gott gerichtete Bifte: ,dass Du die
Furbitten aller Deiner Heiligen erhéren wollest¥.

Im Gemeindebussakt ersetzte man eine kleinere Heiligentafel
durch das Bekennen vor Gott dem Allméchtigen und Allheiligen
~und vor allen seinen Auserwihlten“. Auch verzichtete man auf
das Schlussgebet des Confiteors: , Wir bitten Dich, o Herr, durch
die Verdienste Deiner Heiligen, deren Reliquien hier sind, und
aller Heiligen, dass Du alle meine Stinden verzeihen mogest.“

In gleicher Weise gab man die Heiligennamen des Offer-
toriums und das Gebet des Kanons preis: ,, Wir flehen an, all-
miéchtiger Gott! lass dies Opfer durch die Hinde Deines heiligen
Iingels getragen werden auf Deinen erhabenen Altar im An-
gesichte Deiner goéttlichen Majestit.®

Wohl verbindet sich im ,,Andenken an die Heiligen® eine
geblihrende Ehrung“ derselben mit der Bitte: ,Lass unter uns
ihr Wort und Beispiel gesegnet sein und erhore ihre Flrbitten
fiir Deine Kirche auf Erden.“ Allein, auch diese Bezugnahme
auf die Fiurbitte der Heiligen wird nur in direkter Anrede
Gottes verwirklicht. Wiederum bleibt der Blick auf die Gesamt-
heit der in den Himmel erhobenen Zeugen — auf die Gemeinde
der Heiligen — gerichtet. Mit der Weglassung jeglicher Namen-
nennung wird das Missverstiindnis vermieden, es konnte die Mog-
lichkeit eines , Fiir-sich-Heiligen* bejaht werden.

1) Es sei an dieser Stelle auf zwei Arbeiten hingewiesen, welche
unserem I'ragenkomplex zugewendet sind und es verdienen, in diesem
Zusammenhang erneut studiert zu werden: Ernst Gaugler, ,Die Heiligung
in der Ethik des Apostels Paulus“, Intern. Kirchl. Zeitschrift 1925, Seiten
100—120, und: Ernst Gaugler, ,Dic Verwandlung des Menschen und der

Welt, ein Grundgedanke der paulinischen Theologie“, Intern. Kirchl. Zeit-
schrift 1930, Seiten 1—23.



— 97 —

Auch in der ,Furbitte fir die Lebenden®, wo vom Anteil
an dem himmlischen Erbe ,mit Deinen heiligcen Aposteln und
Mirtyrern und allen Heiligen“ die Rede ist, sind die Einzel-
namen des romischen Missale getilgt.

Begegnen wir im Abendgebet der schon in Dantes Purga-
torium (8, 13—39) hineinwirkenden Bitte: ,Deine heiligen Engel
mogen hier weilen und uns in Frieden behiiten“, singen wir mit
dem ambrosianischen Lobgesang: ,Schenk uns mit Deinen
Heiligen die ewige Herrlichkeit“, oder anbefiehlt das Requiem
unsere Intschlafenen Gott mit den Worten: ,Das ewige Licht
leuchte ihnen, o Herr und Gott, mit Deinen Heilgen immerdar®,
so erhellt aus der Gesamthaltung unserer Liturgie gegeniiber
den Heiligen: Wie immer man das anlisslich der Taufe ge-
sprochene Wort des Apostolikums: ,Gemeinschaft der Heiligen“

deuten mag, es geht in unserem Gebetbuch — und damit in
unserem liturgischen Leben — um die Gemeinschaft der Ge-

meinde hienieden mit der Gemeinde der Heiligen driiben, weil —
das ist die Voraussetzung — um die Gemeinschaft des Heiligen
und der Heiligen dritben mit der erwiihlten Gemeinde hienieden ;
damit um die Gemeinschaft der Heiligen iiberhaupt. So wird
denn auch in der Préfation das Dreimal-Heilig der irdischen
Gemeinde zu dem ,von Engelscharen und seligen Geistern*

jenseits gesungenen Loblied der goéttlichen Herrlichkeit — in
Demut, das heisst in vollem Distanzbewusstsein, doch froh be-
kennend — hinzugeflgt. Die irdische Liturgie gliedert sich in

die himmlische ein. Dabel werden die zum Altar hinzutretenden
Gemeindeglieder mit einem Lied aus dem irvingianischen Ge-
sangbuch: ,Kommet ihr Heiligen ... esset ihr Seligen“ (81) selber
im neutestamentlichen Sinn ,IHeilige“ genannt.

Der aber, dem der immerwihrende Lobpreis dargebracht
wird — bei Tag und bei Nacht, betont die Apokalypse —, der,
dessen Name so im Himmel geheiligt wird und auf Erden ge-
heiligt werden soll, ist derjenige, von welchem es im Gloria
mit tiberstromender Kucharistie fir seine Doxa heisst: Wir
loben Dich, wir preisen Dich, wir beten Dich an, wir verherr-
lichen Dich! Wir sagen Dir Dank wegen Deiner grossen Herr-
lichkeit.*

Er ist der monos kyrios, der monos hagios, der allein Heilige.

Als Bischof Herzog 1879 das ,christkatholische Gebetbuch
fir gemeinsamen Gottesdienst* als Weihnachtsgeschenk aus-

7

Internat. kirchl. Zeitschrift Heft 2, 1938.



— 98

kKundigte, betonte er wiederholt dessen biblische Verankertheit.
Er hob — nicht zuletzt in bezug auf unser Thema — hervor:
. Wer sich an der reinen Majestit der biblischen Wahrheit und
Sprache erbauen gelernt hat, kehrt ebensowenig zu den Ablass-
gebeten und der abergliubischen Heiligenverehrung der romi-
schen Gebetbiicher zuriick, wie derjenige, welcher in den Hallen
eines gotischen Doms weilt und beim Anblick der reinen
himmelanstrebenden Bogen sich innerlich geliutert und gehoben
fihlt, wieder nach der dumpfen Kapuzinerkirche mit den zahi-
losen Votivtifelchen und Wachsfigiirchen zuriickverlangt. So
ist es nicht ohne aktuelle Bedeutung, wenn wir uns mit einer
biblischen Untersuchung dem Thema zuwenden: Der Heilige
und die Ieiligen zur Zeit der apostolischen Gemeinde.

Der ,,Heilige Gottes®.

wIch erkenne dich, wer du bist: der Heilige Gottes.“ Mit
diesem Anruf biumt sich in der Synagoge von Kapernaum ein
Mensch mit einem ,unreinen Geist® wider Jesus auf (Mk. 1).

Zwei Reiche begegnen sich, die widereinander sind: ,Was
haben wir mit dir zu tun, Jesus von Nazareth? Du kamst, um
uns zu verderben.*

Die unsauberen Geister, welche als die Erreger der Krank-
heit betrachtet werden, entstammen nach spitjidischem Denken
der Welt der gefallenen Engel. Sie gehoren zur Welt Satans,
von dem auch die Frau ,gebunden® war, welche achtzehn Jahre
einen ,Geist der Krankheit® in sich trug (Lk. 13). Der Déamo-
nische befindet sich auf der Flucht vor Gott. Weil die Damonen
um die Gegenwelt Gottes ein besonderes Wissen haben, darum
besitzt der Damonische eine einzigartige Hellsichtigkeit fiir den
Zusammenhang Jesus” mit der Herrschaft Gottes und fir die
Gefahr, welche dem Reich Satans von Jesus her droht. Er splirt
dic gottliche Macht, die ,extusia“, welche ihm im Heiland
begegnet.

Jesus selber, der spiiter vom Gerasener als ,Sohn des
hochsten Gottes® (Mk. 5) angesprochen wird, unterscheidet scharf
den heimgesuchten Menschen und den ,unreinen Geist“, welcher
sich ihm als ,Legion“ vorstellt. Das Weichen der Dimonen
ist ihm ein Zeugnis fiir das sieghafte Hervorbrechen des Reiches
Gottes, fur das Besitzergreifen der goéttlichen Herrschaft in der
Welt, DMit dem . Finger Gottes* (Lk. 11, 20), mit dem . Geist



or 9  wss

(Gottes“ (Mth. 12, 28) treibt Jesus die Dimonen aus. Damit ist
die Konigsherrschatt Gottes liber seine Umgebung gekommen.
f.ukas beginnt in solcher Uberzeugung die Erzihlung vom Gicht-
briichigen mit der Erklirung: ,Die Dynamis des Herrn war da,
so dass er heilte* (Lk. 5, 17).

(Geist Gottes, Herrschaft Gottes, Kraft Gottes, Reich Gottes,
die Krifte des IHimmels brechen, das IHeilsjahr eroffnend, in
diese Welt ein. So wird die Qualitit der Jenseitswelt hienieden
cegenwirtig: die Heiligkeit. Auf die in Jesus sich bezeugende
Heilsmacht Gottes soll darum der Tiaufer blicken, will er im
endgeschichtlichen Verstehen dieser Zeichen Antwort auf dic
Frage erhalten: ,Bist du der Kommende ?¢ Die charismatischen
Greschehnisse sind sinnenfillige Dokumentierungen der vor-
handenen Heiligkeit.

Der Dimonische von Kapernaum braucht kein besonders
cgebildeter Theologe gewesen zu sein, um zu wissen, dass Gott
der schlechthin Heilige ist. Thm war das Dreimal-Heilig be-
kannt, welches Jesaja bei seiner Berufung erlauschte. Nicht
von ungefihr verhiillten die Seraphe ihr Antlitz vor der Doxa
(Gottes. Nicht grundlos glaubte sich Jesaja im Blick aufl die
Unreinheit seiner Lippen und der Lippen seines Volkes verloren.
Das ,Wehe mir“ des Propheten macht deutlich, dass Gottes
Heiligkeit fiir den stindigen Menschen eine furchtbare Wirk-
lichkeit ist. ks galt auch hier das an Moses gerichtete Wort:
,Kein Mensch sieht mich und bleibt am Leben® (Ex. 53, 20).
Allerdings ist diese Heiligkeit bei Jesaja nicht mehr bloss eine
das kreatiirliche Zittern auslosende Erhabenheit. Dem Heiligen
steht nicht nur der Mensch in seiner Geschopflichkeit, sondern
in seiner Wortsiinden-Unreinheit gegeniiber. Er befindet sich
unter der Forderung, welche den Willen erfasst: ,Ihr sollt
heilig sein, denn ich bin heilig, Jahwe, euer Gott“ (Lev. 19, 2).
Der ,Heilige Israels“, welcher uns von Jesaja 1, 4, an ent-
gegentritt, erweist sich als heilig durch Gerechtigkeit® (Jes. 5, 16).

Alles, was von dem in seiner Uberkreatirlichkeit und
Willensreinheit heiligen Gott in Beschlag genommen wird,
empfingt den Charakter der Heiligkeit. Etwas zu Gottes Eigen-
tum machen, den Ligenwillen drangeben und den Willen des
,Heiligen“ massgeblich sein lassen (1. Petr. 1, 15, 16), heisst so-
viel wie heiligen (hagiazein). Erscheint schon in Psalm 89, 6, 8,
im Buch Hiob 5, 1; 15,15, und bei Daniel 4, 14 — um nur einige



— 100 —

alttestamentliche Stellen zu erwidhnen — der Himmel erfullt
mit ,Heiligen“, so steigert sich das noch in den Tagen des
Spéatjudentums. Der Verfasser des Henochbuches nennt den
~Herrn der Geister* wiederholt (1,3; 10,1; 25,3; 84,1; 92,2;
97,65 98,6) den ,grossen Heiligen*. Der Himmel, welcher ,dic
heilige, ewige Stiatte* genannt wird, beherbergt eine ,Gemeinde
der Heiligen“. Uber ihr steht der ,Auserwiihlte¥, der Menschen-
sohn, der Triiger des Jesaja 11 dem DMessias verheissenen (Gottes-
geistes (49), welchem das Gericht iiber die Heiligen und die
Auserwiihlten zugeteilt ist.

Mit diesem aus der heiligen Uberwelt ,geckommenen® (be-
achten wir das ¢lthes Mk. 1, 24) , Auserwiithlten, der in Gottes
Heiligkeit eingeschlossen ist, auch wenn die gottliche Herrlich-
keit verborgen bleibt, weiss es der Diémonische von Kapernaum
zu tun zu haben. Hier handelt es sich nicht nur um einen der
,heiligen Propheten* (LK. 10, 70, Apg. 3, 21), um einen aus der
Henochschen ,,Gemeinde der Heiligen* oder einen der ,Heiligen
des Hochsten“ (Daniel T), hier geht es um den Heiligen Gottes.
Das ablehnende Bekenntnis des sich in Besessenheit bedroht
fiihlenden Déamonischen findet spéter die positive Wendung im
messianischen Ruf des Petrus: ,Wir haben erkannt, dass du
bist der Heilige Gottes® (Joh. 6, 69). Er, welcher diesen ,Heiligen
Gottes* im Vorhof des Hohenpriesters nicht zu kennen vorgab,
hat spéter Israel unter die Anklage stellen missen: ,Ihr habt
den Heiligen und Gerechten verleugnet® (Apg. 3, 14).

Dass dieser ,Heilige Gottes®, der Menschensohn, am grossen
Tag kommen werde mit grosser Dynamis und gottlicher Doxa
(Mth. 24, 30), umgeben von ,heiligen Engeln® (Lk. 9, 26), mit
yallen seinen Heiligen“ (I. Thess. 3, 13), ist sowohl Verkiindi-
gung Jesu wie Adventspredigt der apostolischen Zeugen ge-
wesen. Ja, es ist ein Umringtsein des Menschensohnes durch
Engelscharen nicht erst bei der Parusie zu erwarten. Der
johanneische Christus stellt das Sehen vom Auf- und Absteigen
der Engel bereits iiber dem irdischen Jesus in Aussicht. Und
schon das Markusevangelium erzihlt im Zusammenhang mit der
Versuchung: ,er war bei den wilden Tieren, und die Engel
dienten ihm* (1, 13). Ks ist eine durchaus treffende Formulic-
rung, wenn Widmann in Ankntpfung an diese Stelle ein
Buch schrieb: ,Der Heilige und die Tiere“. Der von Engeln
umgebene Heilige ist der Geisttriiger von Jesaja 11, welcher



— 101 —

auch in die Welt von Wolf, Parder und Léwe den jenseitigen
Frieden trigt.

Bei Paulus begegnen wir dem Hagios-Titel fiir Jesus nie.
Allein am Anfang des Romerbriefes, wo die natiirliche Ab-
stammung Jesu aus dem Geschlechte Davids verkiindigt wird,
redet der Apostel, tiber die vergingliche, Christi jenseitige Her-
kunft verhilllende Leibesgestalt hinausweisend, vom pneuma
hagiosynes, vom ,Geist der Heiligkeit* (Rom. 1, 4), welcher in
der Auferstehungsherrlichkeit den ihm entsprechenden Ausdruck
gefunden hat. Der Sache nach ist hier so gut wie in der Apoka-
Ivpse 3,7, von dem ,Ileiligen® die Rede, welcher an Gottes
Heiligkeit Anteil hat und anderen Anteil gibt.

Der heilige Knecht”.

Wir haben an andercr Stelle das 53. Kapitel des Jesaja-
buches den ,urchristlichen Katechismus® genannt. Offensicht-
Lich ist der Schatzmeister der dthiopischen Konigin Kandake
nicht der erste gewesen, welcher auf seiner Fahrt zur Taufe
L,vou dieser Schrift ausgehend® (Apg. 8, 55) lber Jesus unter-
richtet wurde. Wenn die Frage erténte: ,von wem sagt dies
der Prophet? von sich selbst oder von einem anderen?“, so
war die Antwort des Philippus gewiss ldngst von einer ver-
festigten Tradition gehalten, welche den Golgathaweg Jesus’ als
den von Jesaja gemeinten Heilsweg bezeichnete,

Hat diese Tradition ihren Ursprung im Jiingerkreis gehabt?
Ist dort im Riickblick auf Kreuz und Auferstehung die Ver-
bhindung zwischen dem ,Heiligen Gottes* und dem Leidens-
knecht von Jesaja 53 hergestellt worden? Oder erfasste schon
Jesus das Leiden des jesajanischen Tragknechtes als eine ihm
von Gott vorherbestimmte Aufgabe? Hat er sie selbst in sein
messianisches Berufsbewusstsein eingefiigt und siihnend ,seine
Seele zum Tode ausgegossen® (Jes. 53, 12), um , die Sache Jahwes
zum Sieg zu bringen“?

Wir konnen kaum verkennen, dass letzteres der Fall war,
Nach dem Messiasbekenntnis des Petrus und dem Gebot an die
Junger: ,sie sollten liber ihn mit niemand sprechen, bemerkt
Markus: Und er begann, sie zu lehren (érxato didaskein autis),
dass der Menschensohn vieles leiden miusse (del). Der Einspruch
des Petrus und die zwischen Gott und Satan scharf scheidende
Antwort Jesu machen klar, dass hier eine Entscheidung gefillt



— 102 —

wurde, welche den Jingern neu war. Diese Entscheidung wird
aber (Mk. 9, 12) mit einem biblischen Zecugnis in Zusammenhang
gebracht: ,gegraptai®, es steht geschrieben, dass der Menschen-
sohn vieles leiden und fir nichts geachtet werden soll. Jesus
tibermittelt also den Jingern eine in der Schrift begriindete
Didache, welche nur auf den fiir nichts geachteten® JMann der
sSchmerzen ausgerichtet sein kann (Jes. 93, 3). Das Wort vom
dicnenden Menschensohn, welcher sein Leben gibt zum Lise-
geld fir viele (Mk. 10, 45), die Darbietung des gebrochenen
Brotes beim Abendmahl: ,das ist mein lLeib, der fir euch ge-
geben wird“ (Lk. 22, 19), die Darreichung des Kelches: ,das
ist mein Bundesblut, das fir viele vergossen wird* (Mk. 14, 24),
deuten vollends auf Jes. 83 hin, wo vom stellvertretenden
Leiden und der stihnenden Hingabe der Seele zur Rettung ,der
Vielen“® geschricben ist. Die ,Vergebung der Sinden® (Math.
26, 28), an welcher das messianische Mahl Anteil bringen soll,
gehort wohl zu den jesajanischen lLeidenswirkungen: ,Durch
seine Striemen ward uns Heilung® (D3, ).

Weil das ,Miissen®, welches tiber dem Menschensohnleiden
steht, nicht ein fatalistisches, sondern ein in Gottes Wille be-
griindetes ist, darum erweist sich die Kreuzweghaltung Christi
als Gehorsam, als Gehorsam bis zum Tod am Kreuz. Und da
die ganze Passion ,den Vielen“ zur Heilung dient, ertont vom
Kreuz der dankerfillte Ruf: s ist vollbracht.*

In der Uberzeugung, dass durch Christi Gehorsamstat das
Schriftwort vom Leidensknecht in der Passion seine Verwirk-
lichung finde, weist Matthius (12, 18) an jener Stelle auf den
Gottesknecht von Jesaja 41 hin, wo vom Beschluss der Phariséier,
Jesus zu toten, die Rede ist. Das Emmausgesprich: Musste
nicht der Christus also leiden und in seine Herrlichkeit ein-
gehen 7%, welches mit einer Erklidrung der Schriften dartut, dass
gerade Kreuz und Leiden die Zeichen des wahren JMessianis-
mus seien, ist sicherlich fiir die Passionsverkiindigung auf Grund
von Jesaja D3 wegweisend geworden. So begegnet uns wohl
fritheste Gemeindetradition in der Apostelgeschichte, wenn Jesus
nicht nur der ,Heilige“, sondern auch der ,heilige Knecht*
(Gottes genannt wird, welcher gesalbt und verherrlicht wurde
(Apg. 3,13; 4, 217, 30).

Bringt nun aber die Verbindung mit dem jesajanischen
Leidensknecht nicht eine Veranderung in den Heiligkeits-



— 103 —

charakter des ,Heiligen“? Nein! Der Geist (Gottes, mit welchem
der ,Heilige* Damonen austreibt, der in den charismatischen
Wirkungen die sinnenfilllige Gewédhr erzeugt von der vorhan-
denen Heiligkeit, dieser Geist bestimmt auch das opferwillige
Heilandshandeln nach Jesaja 53. ,Heiliger® und ,heiliger
Knecht®, ,Heiligkeit* und ,Heiligenleben“ verhalten sich wie
Ursache und Wirkungen.

Weil in Christus Gottes Herrschaft sichtbar wird, weil das
Jenseitige im Diesseitigen aufragt, darum geschieht jetzt Gottes
Wille wie im Himmel, also auch auf Erden. Aus seiner wesen-
haften Ileiligkeit heraus heiligt sich Jesus durch den Leidens-
gehorsam, durch die Selbstaussonderung im Dienste des Vaters,
fiir die Jinger: ,Und fir sie heilige ich mich selbst, damit auch
sie in Wahrheit geheiligt seien* (Joh. 17, 19).

Als der vom Vater in die Welt Gesandte und Geheiligte
(Joh. 10, 36) ist Jesus der ,Heilige*. Als der bis zum Tod am
Kreuz sich Gott Hingebende, Gehorsame, der Ebed Jahwe, ist
er der sich selbst Heiligende (hagiazon emauton). Der ,Ileilige®
Gottes ist somit bestimmt durch Heiligkeit aus Gott und Heilig-
keit fir Gott.

Die Heiligen.

Jesus heiligt sich, auf dass auch diejenigen, welche ihm
der Vater gegeben, Geheiligte (hégiasmenoi) seien. Er hat ihnen
die Doxa, welche er vom Vater empfangen, weitergeschenkt.
Sie haben ihre Salbung von dem IHeiligen (I. Joh. 2, 20) und
sind damit geheiligt. So schreibt Paulus den Korinthern als
den in Christus Geheiligten (hegiasmenois en Christo Jesi
1. Kor. 1, 2|), was soviel heisst wie den ,berufenen Heiligen*.
Immer wieder werden die Christen als die Kklétoi hagiol an-
gesprochen.

Selten begegnet uns ,der Ieilige* als Einzelner. Zu Ende
des Philipperbriefes bittet Paulus: Grisset jeden Heiligen in
Christus Jesus, und in der Apokalypse erfolgt in letzter Stunde
die Endmahnung: der Heilige heilige sich noch (22, 11). Heilig
ist einer eben nur in der Zusammengeschlossenheit mit der
Lheiligen Gemeinde“, welche im Henochbuch als priexistente
Grosse gedacht ist und in der messianischen Zeit hervorbricht,
Heilig ist er als Glied der Koérperschaft Christi, als ,,Christ,
spiter als Angehoriger der heiligen Kirche (Didache 10, 5), bis
der ,Heiligen“-Begriff den heiligen Stéinden vorbehalten wird.



— 104 —

Voraussetzung der Heiligkeit ist die Erwdhlung, die aus-
sondernde Tat Gottes gegeniiber dem Volk oder einem Rest
des Volkes, oder beziiglich solchen, welche an Stelle der Kinder
des Reiches kommen werden, vom Aufgang bis zum Niedergang,
um mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische zu sitzen. Mag
die Heiligung erfolgen durch Christus, durch den heiligen Geist,
im Glauben und in der Taufe, immer steht dahinter das ex auti,
Laus ihm* _aus Gott* (I. Kor. 1, 30, Phil. 3, 9). Die Heiligen
sind ,Geliebte Gottes“. Welche er zuvor erkannt, erschen,
berufen, gerecht erklirt, die hat er mit Doxa beschenkt
(Rom. 8, 30); denen wird gesagt: hegiasthete (I. Kor. 6, 11), ihr
seid geheiligt.

Der Geist aus Gott ist die Grundlage der Heiligkeit. Wo
er fehlt, fehlt der Einbruch der Jenseitigkeit, das Hinein-
genommensein ins Heilsgeschehen mit seiner Vergebung, die
Verbundenheit mit Christus und seiner Gemeinde, mangelt das
Vom-Geist-getrieben-sein (Rom. 8, 14), das neue Leben (Rom. 6,
4; 8, 2), die Befreitheit zu einem dem Geist gem:iissen Handeln
(Gal. 5, 25; II. Kor. 3, 17), bleiben die Friichte des Geistes aus,
wird weder das Kindschaftszeugnis (Rom. 8, 16) vernommen
noch das wirkliche Bekenntnis laut: Jesus der Herr (I. Kor.
12, 3); da fragen wir vergeblich nach dem ,Unterpfand® (II. Kor.
b, H), der ,Erstlingsgabe* (Rom. 8, 23), der kommenden Welt,
welche uns ,den Anteil der Heiligen im Licht“ (Kol. 1, 12) zu
verbiirgen vermochte. Da gehen wirklich alle in die Irre, weil
jeder verbohrt nur auf ,seinen Weg“ blickt (Jes. 53, 6).

Wo jedoch der Geist wirksam ist, gelangt der mit dem
(Geist, oder dem Christus, oder dem Kyrios, oder dem soma
Christt (Rom. 12, 5; I. Kor. 10, 16, 17) oder der ekklesia
(Kol. 1, 24 soma auti = ekklesia), oder ,den Heiligen® Ver-
bundene in eine neue Lage zum ,kommenden Zorn“ (I. Thess.
1, 10), zum ,Tag des Zorns“ (Rom. 2, 5). Er steht nicht mehr
vor dem Verderben, dem olethros (I. Thess. 5, 3), sondern vor
der sotéria, der Rettung, welcher die Gemeinde Tag fir Tag
niherriickt. Fir die, weleche wirklich ,im Christus® sind, gibt
es kein katakrima mehr (Rom. 8, 1). Allerdings sind diese
Christen noch ins Warten gestellt (Rom. 8, 23). Die Rettungs-
vollendung liegt vor ihnen. Sie besitzen dieselbe nur ,elpidi®, in
Hoffnung (Rom. 8, 24). Ja, der Einzelne kann immer noch durch
das, was sich in seinem Leben zwischen Berufung und Parusie



— 105 —

ereignet, des rettenden Christenstandes verlustig gehen (I. Kor.
10, 12; Rom. 11, 22).

Das pneuma anthropu, das erlosungsbediirftige, seiner selbst
bewusste egd von Rom. 7, 24 wird zwar ,durch Christus“ in
cinem Gnadenakt iiber die Welt des katakrima hinausgeriickt
(1. Kor. 5, 18). Allein, es gilt nun, die zwischen Versohnungs-
empfang und Parusie liegende Zeit auch ,in Christo* — was
soviel heisst wie ,en pneumati* — zu verleben.

Das durch Einbruch des Eschaton — das ist des Geistes —
bestimmte Wegstiick lisst sich damit durch die zeitliche Stu-
fung kennzeichnen: dia Christi — en Christd — syn Christd
(Phil. 1, 23). Wer in dieses endzeitliche Geschehen hinein-
genommen wurde, ist nicht ein Lebender wie andere Lebende
und nicht ein Gestorbener wie anderc Gestorbene. Ir ist ein
Heiliger, nicht ein aussereschatologischer Heiliger, ein , Heiliger®
kraft menschlicher Qualitit, anerkannt auf Grund kirchlicher
Prozessbestimmung, sondern ein eschatologischer Heiliger, ein
Heiliger kraft gottlicher, durch Christus und den Heiligen Geist
erfolgter Tat, ein Heiliger ,der Endzeit“ (I. Petr. 1, ). An ihm
wird sich das Wort erfiillen: Wenn aber der Geist dessen, der
Jesus von den Toten auferweckte, in euch wohnt, so wird der,
welcher Christus von den Toten auferweckte, auch eure sterb-
lichen Leiber lebendig machen mittels seines in euch wohnenden
Geistes (dia th enoiktintos autii pneumatos en hymin [Roém. 8, 11]).
Wie durch den Geist (dia pneumatos hagit) die Liebe Gottes
ausgegossen ist in die Herzen (Rom. 5, 5), so wird auch durch
den Geist die Heiligkeit méachtig in uns.

Der eschatologische Heilige ist jetzt zu einem IHandeln auf-
gerufen, welches nur durch die im Geist gegebenen, eschato-
logischen Voraussetzungen mdéglich ist: ,Da wir durch den Geist
I.eben haben, lasset uns gemiiss dem Geist wandeln* (Gal.d, 25).
Wie ,ein wenig Sauerteig den ganzen Teig verséuert“ (I. Kor.
b, 6) und darum der alte Sauerteig der Siinde ausgefegt werden
muss, so vermag umgekehrt der Geist, die verwandlungsmiich-
tige Jenseitskraft, welche sich in den charismatischen Erschei-
nungen dokumentiert, auch umgestaltend in die néchste Um-
gebung zu wirken. Paulus hebt hervor, dass in einer gemischten
Ehe der ungliaubige Teil durch den glaubigen ,geheiligt® sei.
Die natirliche, von Gott dem Schopfer ,zusammengefiigte®
(Mth. 19, 6) Gemeinschaft wird in das Heilsgeschehen mitein-



— 106 —

bezogen, welches derselbe Gott am einen Glied verwirklicht
hat. Ja, die Betonung, dass die Kinder christlicher Eltern schon
vor der Taufe ,Heilige* (I. Kor. 7, 14) sind, macht deutlich,
dass man fir die IEndgencration des Geistes eine der Iirbslinde
entgegenstchende ,Erbheiligkeit® annahm.

Ruft der johanneische Christus die Jiinger auf: ,Bleibet in
mir und ich in euch ... denn ohne mich kénnet ihr nichts
tun“ (Joh. 15, 4, 5), so ist auch nach paulinischem Denken die
ganze Ithik nur eine folgerichtige Auswirkung des Bleibens
»in Christo”, jim Geist“, im Glauben, damit ein Verharren bei
den Friichten des Geistes: Liebe, Friede, Freude, ein Leben
aus und in der Heiligkeit.

Wie die charismatischen Wirkungen auf das gegenwiértige
Reich, auf den Geist, aut die Heiligkelt zuriickdeuten, so hat
der Iinbruch des Reiches zur Folge, dass Gottes Wille geschieht,
wie im Himmel, also auch auf Lirden. Darum ist die Befolgung
der Bergpredigt mit ihren Indikativen und Imperativen einem
Hausbau gleich, der auf einem Felsen verwirklicht wird. Iis
handelt sich — wie bei der Petrusstelle Mth. 16, 18 — um
jenes Fundament, welches nicht ,Fleisch und Blut* schafft,
sondern: ,der Vater“: um die Konigsherrschaft Gottes, das
durchbrechende Reich. Die Fliche des Bergpredigtgeschehens
ist die Fliche der Makarismen, welche durchaus nicht in eine
uneschatologische Weltlage passen, sondern nur dorthin, wo
der Gesalbte wirklichkeitsgemédss und nicht nur vertrostend
verkiindet: ,Armen die frohe Botschaft®.

Aus der Heiligkeit soll demnach das heiligmiissige Leben
erfolgen (kathos prepei hagiois Eph. 5, 3) und nicht umgekehrt
aus dem heiligméssigen Leben die Heiligkeit. Aber eine Heilig-
keit ohne heiligmiissiges Leben ist auf die Dauer eine Unmog-
lichkeit. Die Stadt, welche auf einem Berge liegt, lésst sich
nicht verstecken (Math. b, 14). Die l.iebe, die nicht liebt, der
Glaube, der nicht glaubt, der Geist, der nicht treibt, sind wie
das vergrabene Talent im Gleichnis, welches weggenommen
wird. Heiligkeit wirkt sich aus und verpflichtet, verlangt nach
Aktualisierung. So sollen z. B. die ,Heiligen* nicht bei den
Heiden und ihren Gerichten ihre wohl recht ,unheiligen“ Rechts-
hindel schlichten lassen, sondern sie im Kreis der Gemeinde
zur Losung bringen (I. Kor. 6), werden doch die Heiligen ein-
mal sogar die Welt richten.



— 10T —

Wie der Geist fiir Heilige eintritf, so haben die Heiligen
flireinander zu leben: Den Heiligen nach Bediirfnis mitteilen,
den Heiligen dienen, fir die Armen der Heiligen in Jerusalem
Jeisteuer geben, eine Krankenschwester wie Phoebe | wiirdig
der Heiligen* aufnehmen (Rom. 12, 15, 16), Kinder aufzichen,
(Gastfreundschatt tben, den Heiligen die Fiisse waschen, Be-
drangten aushelfen, jedem guten Werk nachgehen (I. Tim. b).

Paulus mahnt alle, sich zum Lauf in der Arena des l.ebens
zu risten, mit ,strenger Enthaltsamkeit¥, um den ,ewigen
Kranz“ zu erringen. Er selbst knechtet seinen Leib, um nicht,
da er andern predigt, selbst zu Schanden zu werden (I. Kor. 9).
Hr weiss urna die Ertichtigung der Heiligen, das Wachsen der
Einzelnen und der Gemeinde aut Christus hin (Eph. 4, 12, 15).
Auch das geduldige Ausharren in der koinonia ton pathématon
(Phil. 3, 10}, in der Leidensgemeinschaft des Christus, betrachtet
er als ihm und der Gemeinde gesetzte Aufgabe. Weil Paulus
von Christus ergriffen ist, darum bringt sein letztes Wegstick
noch ein Jagen: ,ob ich es auch ergreifen mochte.“ Er weiss:
der Heilige ist durchaus nicht ein teleios, ein am Ziel An-
gelangter, ein Vollendeter (Phil. 3, 12). Er befindet sich noch
unterwegs, aber doch anders wie andere, welche in ihrer Art
auch unterwegs sind.

Die Leistungen zwischen Versohnungsempfang und Parusie
sind sehr verschieden. Ob einer baut Gold, Silber, Edelsteine,
Holz, Heu, Stroh, das wird am ,Tag" in Feuerglut geprift.
Sowenig es gemiss den Gleichnissen Jesu gleichgultig ist, ob
ciner ,treu erfunden werde®, sowenig ist nach Paulus das Ver-
halten des Christen in der Zeit eschatologischer KEthik fur das
Gericht bedeutungslos. Im Gegenteil! Die Heiligen haben eine
cschatologisehe Freiheit (Gal. 5, 25; II. Kor. 3, 17T) und eine
eschatologische Verantwortlichkeit. Wie es beim Synoptiker-
cericht fiir ,Kommet® oder ,Gehet® entscheidend ins Gewicht
fillt: ,Was ihr einem dieser meiner geringsten Briider getan
oder nicht getan habt®, so weiss sich auch Paulus unter die
Gerichtsfrage gestellt, ,ob eciner treu erfunden werde“ (I. Kor.

4, 2). Im Endgericht wird es erst -— wie im hochzeitlichen
Saal am hochzeitlichen Gewand — am Werk (an den von Gott

in einziger Art erkannten ,Friichten des Geistes*) offenbar, ob
er tatséchlich ein ,Erwihlter® war.



— 108 —

Wenn das Werk so auf Grund der Erwéhlung, des Glau-
bens, der Heiligkeit das Leben des Heiligen fiillen und erfiillen
muss und sein Fehlen die zum ,Heiligen“ gehorenden Voraus-
setzungen in Frage stellt, so ist doch keine Gott beiseite
schiebende Werkgerechtigkeit vorhanden. Alles hat ja unter
dem Satz zu geschehen: ,Was hast du, das du nicht empfangen
hiattest ?“ (I, Kor. 4, 7). Hinter Dienstleistungen und Kraftwir-
kungen steht der alles wirkende Gott. Paulus pflanzt, Apollos
begiesst, aber Gott ist’s, der Wachstum und Gedeihen gibt. Das
berechtigt zu keinem menschlichen Eigenruhm, fihrt aber zur
Anerkennung von seiten Gottes, weil Verwaltertreue offenbar
wird: ,Jeder wird seinen besonderen Lohn bekommen, je nach
seiner Leistung® (I. Kor. 3, 8).

Fin fragwivdiger Heiliger.

Im ersten Korintherbrief hat Paulus seines Damaskustages
mit der Bemerkung gedacht: ,Denn ich bin der geringste der
Apostel, der ich nicht wert bin, Apostel zu heissen, darum, weil
ich die Gemeinde Gottes verfolgt habe* (I. Kor. 15, Y). Der
Blick in die Vergangenheit hat ihn im Brief an die Epheser
gar bewogen, sich nicht nur den Aposteln, sondern allen
Christen nachzusetzen und sich ,geringer als alle Heiligen*
(Eph. 3, 8) zu nennen. Es gibt also im Kreis der ,Heiligen
nicht zu tibersehende Unterschiedlichkeiten. Hat auch Christus
die paulinische Verfolgungssiinde mit Gnade gedeckt, so ver-
gisst Paulus selber nie, wenn er von sich redet, was das hiess
und heisst: ,Verfolger der Gemeinde Gottes.“ Doch wenn das
letzte Wegstiick in Frage kommt, kann er im Blick auf die
Apostel in umgekehrter Weise betonen, er habe mehr geleistet
als sie alle. Jetzt steht dem ,geringer“ ein ,mehr“ gegeniiber.
Aber sofort erfolgt der Vermerk: ,doch nicht ich, sondern dic
Gnade Gottes mit mir.“

Wie der hartherzige Knecht im Gleichnis Jesus’ der grossen
bereits erhaltenen Vergebung verlustig geht, weil er nicht in
der Liebe bleibt, nicht aus dem Erbarmen des Konigs Erbarmen
tibt, so kann sich aber auf alle Fille auch der Christ nicht
einer absoluten Heilssicherheit rithmen.

Das Wort: ,wer glaubt zu stehen, sehe zu, dass er nicht
talle* (1. Kor. 10, 12), wird mit der Erzéhlung vom Wistenzug
der Israeliten, welche trotz DMosestaufe und pneumatischer



— 109 —

Christusspeise um ihrer Sinde willen verdarben, unterbaut.
. Typikos® ist das alles geschrieben fiir diejenigen, iiber welche
das Aonenende gekommen ist, also insbhesondere fir die »el-
ligen“.

Wie Johannes den Heilssichern verkiindete, dass Gott seine
Verheissungen wahrzumachen vermdége, indem er aus den
Steinen Abraham Kinder erwecke, wie Jesus zeigte, dass viele
kamen ,von Aufgang und Niedergang®, die ,Sohne des Reiches®
aber ausgeschlossen wiirden, so hat Paulus den allzu sichern
Heidenchristen bedeutet, sie mochten sich nicht in Hoffart ver-
steigen, da sie so gut wie jene ,Sohne des Reiches“, die als
untaugliche Zweige vom wahren Olbaum ausgebrochen worden
sind, als nur eingepfropfte Zweige, vom wilden Olbaum her-
stammend, wieder ausgeschnitfen werden kénnten (Rom. 11, 22).

Hat er bei der Niederschrift dieser Worte in Korinth viel-
leicht — so gut wie wir — jenes Mannes gedacht, der uns
iber die Jahrhunderte hinweg als der Blutschinder von Ko-
rinth bekannt ist, weil er nie mit einem andern Namen er-
wiahnt wurde? Paulus wusste von seinem Aufenthalt in Korinth
her nur zu gut, was das hiess: ,korinthisch leben“! Der ausser-
gemeindliche Verkehr der korinthischen Christen konnte sich
unmaglich unter Ausschluss der pornoi tu kosmi tita vollzielien.
Paulus war es klar: ,da misstet ihr ja aus der Welt hinaus-
gehen* (I. Kor. 5, 10).

Allein die Gemeinde der ,Heiligen“ galt es vom Einbruch
der allgemeinen sittlichen Korruption freizuhalten. Dass ein
Christ offentlich mit seiner Stiefmutter lebte, das war nun gar
{ir Heiden nichts Alltdgliches. Selbstverstindlich hatte die Ge-
meinde von solchen KElementen gesidubert zu werden. Unter
Beniitzung eines Deuteronomiumwortes, welches im Blick auf
Menschen geschrieben ist, welche, zum Tode verurteilt, gestei-
nigt werden missen (17, T; 22, 24), mahnt Paulus: ,Werfet
den Schlechten hinaus aus eurer DMitte* (I. Kor. 5, 13). Die
Herzen der Korinther miussen, wie diejenigen der Christen von
Saloniki, bei der Parusie tadellos auf Grund der Heiligkeit®
(amemptas en hagiosyné) sein (I. Thess. 3, 11).

Allein, damit, dass der Mann ,hinausgeworfen“ und die
Gemeinde rein erhalten wird, ist die Sache noch nicht erledigt.
Er ist schliesslich nicht nur Mitglied eines korinthischen Sport-
vereins gewesen, dessen Ausschluss wegen statutenwidrigen



— 110 —

Verhaltens sich als eine leicht zu verwirklichende Angelegen-
heit darstellte. Nein, er war ein adelphos onomazomenos (I. Kor.
n, 11), einer, den man ,Bruder“ nannte und der sich Bruder
nennen liess. Iir gehorte zur Gemeinde der ,Heiligen®, der ,be-
rufenen® Heiligen. Iir hatte Teil am sakramentalen Geschehen
von Taufe und Abendmahl. Thm galten die Indikative wie die
Imperative der apostolischen Briefe. Er zihlte zu denen eso
und nicht zu den vielen, welche sich exo befanden. Fir die
,es0“ hatte die Gemecinde eine besondere Verantwortlichkeit.

Darum verlangt Paulus nicht nur einen gewohnlichen Aus-
schluss, sondern ein Zusammenkommen unter Anrufung des
Herrn mit der Dynamis des Erhohten, um diesen ,Bruder*
dem Satan zu lbergeben zum Verderben des Fleisches, damit
am Gerichtstag des Herrn der Geist gerettet werde. Die charis-
matischen Wirkungen bestanden nicht nur in der Heilung des
Lahmen am schonen Tor zu Jerusalem und des Gelihmten in
Lystra, sondern auch im Strafsterben von Ananias und Saphira,
im Straferblinden des verfiihrerischen Zaubercrs Elymas zu
Paphos. Die Gemeinde der ,Heiligen¥, welche daran erinnert
wird: ,dass die Heiligen die Welt richten werden®, . dass wir
tiber Engel richten sollen“, muss zur schliesslichen Errettung
seines Geistes, um der weiteren verderblichen Wirkung des
Stindenfleisches EKinhalt zu gebieten, den Blutschinder von
Korinth der Todesmacht ,iibergeben®. Er gehort dann auch zu
denen, welche durch unwiirdigen Empfang des Abendmahles
sich ein Gericht getrunken haben und ,entschlafen® (1. Kor.
11, 30) sind. Die Gemeinde aber hat dieses nur in der eschato-
logischen Situation begreifliche Geschehen zu vollziehen in der
Erkenntnis: ,Wenn wir uns selber ins Gericht nihmen, wiirden
wir nicht vom Herrn gerichtet. Die Gerichte des Herrn aber
dienen uns zur KErziehung, damit wir nicht mit der Welt ver-
dammt werden“ (I. Kor. 11, 31ff.). Es handelt sich demnach
um die Reinigung der ,Gemeinde der Heiligen® und um die
Erlangung der sotéria fir ein Gemeindeglied, dessen unheiliges
Leben den ,Geist® verdringt, die Grundlage der ,Heiligkeit®
immer mehr in Frage stellt, und den so . Entheiligten® der
Verdammung entgegentreibt.



— 111 —

Wir kehren zu unserem liturgischen Ausgangspunkt zuriick.
In der Epiklese der Messliturgie nennen wir den Heiligen Geist:
w,den Spender alles Lebens und aller Heiligung“., Wir befinden
uns also in Ubereinstimmung mit der apostolischen Zeit, wenn
wir erkennen, dass der Geist, welcher . der Herr“ (IT. Kor. 3, 17)
und damit ,der Heilige® ist, das wahrhaftige Leben, die Heilig-
keit der ,Heiligen“ ,.spendet* und kraft dieser dem Jenseits
entstammenden Heiligkeit die ,Heiligung® der Heiligen als das
dieser Heiligkeit entsprechende Leben in der Zwischenzeit von
Versohnung und Parusie ermoglicht. So bekennen wir unseren
Glauben an die objektive Heiligkeit der katholischen und apo-
stolischen Kirche, verbinden aber damit die Bitte um die Hei-
ligung der Heiligen, wenn wir beten: ,Heilige uns in der Wahr-
heit, wie er sich geheiligt hat fiir uns . .. Erhalte, liutere, be-
festige deine heilige, katholische Kirche.“

Luzern. O110 GILG.




	Der Heilige und die Heiligen zur Zeit der apostolischen Gemeinde

