
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 2

Artikel: Der Heilige und die Heiligen zur Zeit der apostolischen Gemeinde

Autor: Gilg, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404137

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404137
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 96 —

Der Heilige und die Heiligen
zur Zeit der apostolischen Gemeinde1).

Eine liturgische Vorbemerkung.
Es ist nicht zu verkennen, dass bei der Gestaltung unseres

liturgischen Gebetbuches das Bestreben vorhanden war, alles
von den Gebeten fernzuhalten, was die „Heiligen" — um einen
Vorwurf Calvins in Erinnerung zu rufen — als „Kollegen Gottes"
hätte erscheinen lassen können.

Bei der Litanei vermied man die in der römischen Liturgie
über fünfzig Namen in sich schliessende Anrufungsliste und
beschränkte sich auf die an Gott gerichtete Bitte: „dass Du die
Fürbitten aller Deiner Heiligen erhören wollest".

Im Gemeindebussakt ersetzte man eine kleinere Heiligentafel
durch das Bekennen vor Gott dem Allmächtigen und Allheiligen
„und vor allen seinen Auserwählten". Auch verzichtete man auf
das Schlussgebet des Conflteors : „Wrir bitten Dich, o Herr, durch
die Verdienste Deiner Heiligen, deren Reliquien hier sind, und
aller Heiligen, dass Du alle meine Sünden verzeihen mögest."

In gleicher Weise gab man die Heiligennamen des Offer-
toriums und das Gebet des Kanons preis: „Wir flehen an,
allmächtiger Gott! lass dies Opfer durch die Hände Deines heiligen
Engels getragen werden auf Deinen erhabenen Altar im
Angesichte Deiner göttlichen Majestät."

Wohl verbindet sich im „Andenken an die Heiligen" eine
gebührende „Ehrung" derselben mit der Bitte : „Lass unter uns
ihr Wort und Beispiel gesegnet sein und erhöre ihre Fürbitten
für Deine Kirche auf Erden." Allein, auch diese Bezugnahme
auf die Fürbitte der Heiligen wird nur in direkter Anrede
Gottes verwirklicht. Wiederum bleibt der Blick auf die Gesamtheit

der in den Himmel erhobenen Zeugen — auf die Gemeinde
der Heiligen — gerichtet. Mit der Weglassung jeglicher
Namennennung wird das Missverständnis vermieden, es könnte die
Möglichkeit eines „Für-sich-Heiligen" bejaht werden.

') Es sei an dieser Stelle auf zwei Arbeiten hingewiesen, welche
unserem Fragenkomplex zugewendet sind und es verdienen, in diesem
Zusammenhang erneut studiert zu werden : Ernst Gaugier, „Die Heiligung
in der Ethik des Apostels Paulus", Tntern. Kirchl. Zeitschrift 1925, Seiten
100—120, und: Ernst Gaugier, „Die Verwandlung des Menschen und der
Welt, ein Grundgedanke der paulinischen Theologie", Intern. Kirchl.
Zeitschrift 1930, Seiten 1—23.



— 97 —

Auch in der „Fürbitte für die Lebenden", wo vom Anteil
an dem himmlischen Erbe „mit Deinen heiligen Aposteln und
Märtyrern und allen Heiligen" die Rede ist, sind die Einzelnamen

des römischen Missale getilgt.
Begegnen wir im Abendgebet der schon in Dantes Purgatorium

(8, 13—39) hineinwirkenden Bitte: „Deine heiligen Engel
mögen hier weilen und uns in Frieden behüten", singen wir mit
dem ambrosianischen Lobgesang: „Schenk uns mit Deinen
Heiligen die ewige Herrlichkeit", oder anbefiehlt das Requiem
unsere Entschlafenen Gott mit den Worten: „Das ewige Licht
leuchte ihnen, o Herr und Gott, mit Deinen Heilgen immerdar",
so erhellt aus der Gesamthaltung unserer Liturgie gegenüber
den Heiligen: Wie immer man das anlässlich der Taufe
gesprochene Wort des Apostolikums: „Gemeinschaft der Heiligen"
deuten mag, es geht in unserem Gebetbuch — und damit in
unserem liturgischen Leben — um die Gemeinschaft der
Gemeinde hienieden mit der Gemeinde der Heiligen drüben, weil —
das ist die Voraussetzung — um die Gemeinschaft des Heiligen
und der Heiligen drüben mit der erwählten Gemeinde hienieden :

damit um die Gemeinschaft der Heiligen überhaupt. So wird
denn auch in der Präfation das Dreimal-Heilig der irdischen
Gemeinde zu dem „von Engelscharen und seligen Geistern"
jenseits gesungenen Loblied der göttlichen Herrlichkeit ¦— in
Demut, das heisst in vollem Distanzbewusstsein, doch froh
bekennend — hinzugefügt. Die irdische Liturgie gliedert sich in
die himmlische ein. Dabei werden die zum Altar hinzutretenden
Gemeindeglieder mit einem Lied aus clem irvingianischen
Gesangbuch: „Kommet ihr Heiligen esset ihr Seligen01 (81) selber
im neutestamentlichen Sinn „Heilige" genannt.

Der aber, dem der immerwährende Lobpreis dargebracht
wird — bei Tag und bei Nacht, betont die Apokalypse —, der,
dessen Name so im Plimmel geheiligt wird und auf Erden
geheiligt werden soll, ist derjenige, von welchem es im Gloria
mit überströmender Eucharistie für seine Doxa heisst: „Wir
loben Dich, wir preisen Dich, wir beten Dich an, wir verherrlichen

Dich! Wir sagen Dir Dank wegen Deiner grossen
Herrlichkeit."

Er ist der monos kyrios, der monos hagios, der allein Heilige.
Als Bischof Herzog 1879 das „christkatholische Gebetbuch

für gemeinsamen Gottesdienst" als Weihnachtsgeschenk aus-

Internat. kirchl. Zeitschrift Heft 2, 1938. 7



— 98 —

kündigte, betonte er wiederholt dessen biblische Verankerthe.it.
Er hob •— nicht zuletzt in bezug auf unser Thema — hervor:
„Wer sich an der reinen Majestät der biblischen Wahrheit und
Sprache erbauen gelernt hat, kehrt ebensowenig* zu den Ablass-
gebeten und der abergläubischen Heiligenverehrung der
römischen Gebetbücher zurück, wie derjenige, welcher in den Hallen
eines gotischen Doms weilt und beim Anblick der reinen
himmelanstrebenden Bogen sich innerlich geläutert und gehoben
fühlt, wieder nach der dumpfen Kapuzinerkirche mit den
zahllosen Votivtäfeichen und Wachsfigürchen zurückverlangt." So

ist es nicht ohne aktuelle Bedeutung, wenn wir uns mit einer
biblischen Untersuchung dem Thema zuwenden: Der Heilige
und die Heiligen zur Zeit der apostolischen Gemeinde.

Der „Hedige Gottes".

„Ich erkenne dich, wer du bist: der Heilige Gottes." Mit
diesem Anruf bäumt sich in der Synagoge von Kapernaum ein
Mensch mit einem „unreinen Geist" wider Jesus auf (Mk. 1).

Zwei Reiche begegnen sich, die widereinander sind : „AVas
haben wir mit dir zu tun, Jesus von Nazareth? Du kamst, um
uns zu verderben."

Die unsauberen Geister, welche als die Erreger der Krankheit

betrachtet werden, entstammen nach spätjüclischem Denken
der Welt der gefallenen Engel. Sie gehören zur Welt Satans,
von dem auch die Frau „gebunden" war, welche achtzehn Jahre
einen „Geist der Krankheit" in sich trug (Lk. 13). Der Dämonische

befindet sich auf der Flucht vor Gott. Weil die Dämonen
um die Gegenwelt Gottes ein besonderes Wissen haben, darum
besitzt der Dämonische eine einzigartige Hellsichtigkeit für den

Zusammenhang Jesus' mit der Herrschaft Gottes und für die
Gefahr, welche dem Reich Satans von Jesus her droht. Er spürt
die göttliche Macht, die „exüsia", welche ihm im Heiland
begegnet.

Jesus selber, der später vom Gerasener als „Sohn des
höchsten Gottes" (Mk. 5) angesprochen wird, unterscheidet scharf
den heimgesuchten Menschen und den „unreinen Geist", welcher
sich ihm als „Legion" vorstellt. Das Weichen der Dämonen
ist ihm ein Zeugnis für das sieghafte Hervorbrechen des Reiches
Gottes, für das Besitzergreifen der göttlichen Herrschaft in der
Welt. Mit dem „Finger Gottes" (Lk. 11, 20), mit dem „Geist



- 99 —

Gottes" (Mth. 12, 28) treibt Jesus die Dämonen aus. Damit ist
die Königsherrschaft Gottes über seine Umgebung gekommen.
Lukas beginnt in solcher Überzeugung die Erzählung vom
Gichtbrüchigen mit der Erklärung: „Die Dynamis des Herrn war da.
so dass er heilte" (Lk. 5, 17).

Geist Gottes, Herrschaft Gottes, Kraft Gottes, Reich Gottes,
die Kräfte des Himmels brechen, das Heilsjahr eröffnend, in
diese Welt ein. So wird die Qualität der Jenseitswelt hienieden
gegenwärtig: die Heiligkeit. Auf die in Jesus sich bezeugende
Ileilsmacht Gottes soll darum der Täufer blicken, will er im
endgeschichtlichen Verstehen dieser Zeichen Antwort auf die

Frage erhalten: „Bist du der Kommende?" Die charismatischen
Geschehnisse sind sinnenfällige Dokumentierungeu der
vorhandenen Heiligkeit.

Der Dämonische von Kapernaum braucht kein besonders
gebildeter Theologe gewesen zu sein, um zu wissen, dass Gott
der schlechthin Heilige ist. Ihm war das Dreimal-Heilig
bekannt, welches Jesaja bei seiner Berufung erlauschte. Nicht
von ungefähr verhüllten die Seraphe ihr Antlitz vor der Doxa
Gottes. Nicht grundlos glaubte sich Jesaja im Blick aid' die
Unreinheit seiner Lippen und der Lippen seines Volkes verloren.
Das „Wehe mir" des Propheten macht deutlich, dass Gottes
Heiligkeit für den sündigen Menschen eine furchtbare
Wirklichkeit ist. Es galt auch hier das an Moses gerichtete Wort:
„Kein Mensch sieht mich und bleibt am Leben" (Ex. 33, 20).
Allerdings ist diese Heiligkeit bei Jesaja nicht mehr bloss eine
das kreatürliche Zittern auslösende Erhabenheit. Dem Heiligen
steht nicht nur der Mensch in seiner Geschöpflichkeit, sondern
in seiner Wortsünden-Unreinheit gegenüber. Er befindet sich
unter der Forderung, welche den Willen erfasst: „Ihr sollt
heilig sein, denn ich bin heilig, Jahwe, euer Gott" (Lev. 19, 2).
Der „Heilige Israels", welcher uns von Jesaja 1, 4, an
entgegentritt, erweist sich als „heilig durch Gerechtigkeit" (Jes. 5,16).

Alles, was von dem in seiner Überkreatürlichkeit und
Willensreinheit heiligen Gott in Beschlag genommen wird,
empfängt den Charakter der Heiligkeit. Etwas zu Gottes Eigentum

machen, den Eigenwillen drangeben und den Willen des

„Heiligen" massgeblich sein lassen (I. Petr. 1, 15, 16), heisst
soviel wie heiligen (hagiazein). Erscheint schon in Psalm 89, 6, 8,

im Buch Hiob 5, 1 ; 15,15, und bei Daniel 4, 14 — um nur einige



— 100 —

alttestamentliche Stellen zu erwähnen — der Himmel erfüllt
mit „Heiligen", so steigert sich das noch in den Tagen des

Spätjudentums. Der Verfasser des Henochbuches nennt den

„Herrn der Geister" wiederholt (1,3; 10,1; 25,3; 84,1; 92,2;
97,6; 98,6) den „grossen Heiligen". Der Himmel, welcher „die
heilige, ewige Stätte" genannt wird, beherbergt eine „Gemeinde
der Pleiligen". Über ihr steht der „Auserwählte", der Menschensohn,

der Träger des Jesaja II clem Messias verheissenen Gottesgeistes

(49), welchem das Gericht über die Heiligen und die
Auserwählten zugeteilt ist.

Mit diesem aus der heiligen Überwelt „gekommenen"
(beachten wir das ßlthes Mk. 1, 24) „Auserwählten", der in Gottes
Heiligkeit eingeschlossen ist, auch wenn die göttliche Herrlichkeit

verborgen bleibt, weiss es der Dämonische von Kapernaum
zu tun zu haben. Hier handelt es sich nicht nur um einen der
„heiligen Propheten*1 (Lk. 10, 70, Apg. 3, 21), um einen aus der
Henochsehen „Gemeinde der Heiligen" oder einen der „Heiligen
des Höchsten" (Daniel 7), hier geht es um den Pleiligen Gottes.
Das ablehnende Bekenntnis des sich in Besessenheit bedroht
fühlenden Dämonischen findet später die positive Wendung im
messianischen Ruf des Petrus : „Wir haben erkannt, dass du

bist der Heilige Gottes" (Joh. 6, 69). Er, welcher diesen „Heiligen
Gottes" im Vorhof des Hohenpriesters nicht zu kennen vorgab,
hat später Israel unter die Anklage stellen müssen: „Ihr habt
den Pleiligen und Gerechten verleugnet" (Apg. 3, 14).

Dass dieser „Heilige Gottes", der Menschensohn, am grossen
Tag kommen werde mit grosser Dynamis und göttlicher Doxa
(Mth. 24, 30), umgeben von „heiligen Engeln" (Lk. 9, 26), mit
„allen seinen Heiligen" (I. Thess. 3, 13), ist sowohl Verkündigung

Jesu wie Adventspredigt der apostolischen Zeugen
gewesen. Ja, es ist ein Umringtsein des Menschensohnes durch
Engelscharen nicht erst bei der Parusie zu erwarten. Der
johanneische Christus stellt das Sehen vom Auf- und Absteigen
der Engel bereits über dem irdischen Jesus in Aussicht. Und
schon das Markusevangelium erzählt im Zusammenhang mit der
Versuchung: „er wTar bei den wilden Tieren, und die Engel
dienten ihm" (1, 13). Es ist eine durchaus treffende Formulierung,

wenn Widmann in Anknüpfung an diese Stelle ein
Buch schrieb : „Der Heilige und die Tiere". Der von Engeln
umgebene Heilige ist der Geistträger von Jesaja 11, welcher



— 101 —

auch in die Welt von Wolf, Parder und Löwe den jenseitigen
Frieden trägt.

Bei Paulus begegnen wir dem Hagios-Titel für Jesus nie.
Allein am Anfang des Römerbriefes, wo die natürliche
Abstammung Jesu aus dem Geschlechte Davids verkündigt wird,
redet der Apostel, über die vergängliche, Christi jenseitige
Herkunft verhüllende Leibesgestalt hinausweisend, vom pneuma
hagiosynes, vom „Geist der Heiligkeit" (Röm. 1, 4), welcher in
der Auferstehungsherrlichkeit den ihm entsprechenden Ausdruck
gefunden hat. Der Sache nach ist hier so gut wie in der Apokalypse

3, 7, von dem „Heiligen" die Rede, welcher an Gottes

Heiligkeit Anteil hat und anderen Anteil gibt.

Der „heilige Knecht".

AVir haben an anderer Stelle das 53. Kapitel des Jesaja-
buches den „urchristlichen Katechismus" genannt. Offensichtlich

ist der Schatzmeister der äthiopischen Königin Kandake
nicht der erste gewesen, welcher auf seiner Fahrt zur Taufe
„von dieser Schrift ausgehend" (Apg. 8, 35) über Jesus
unterrichtet wurde. Wenn die Frage ertönte : „von wem sagt dies
der Prophet? von sicli selbst oder von einem anderen?", so

war die Antwort des Philippus gewiss längst von einer
verfestigten Tradition gehalten, welche den Golgathaweg Jesus' als
den von Jesaja gemeinten Heilsweg bezeichnete.

Hat diese Tradition ihren Ursprung im Jüngerkreis gehabt?
Ist dort im Rückblick auf Kreuz und Auferstehung die
Verbindung zwischen clem „Heiligen Gottes" und dem Leidensknecht

von Jesaja 53 hergestellt worden? Oder erfasste schon
Jesus das Leiden des jesajanischen Tragknechtes als eine ihm
von Gott vorherbestimmte Aufgabe? Hat er sie selbst in sein
messianisches Berufsbewusstsein eingefügt und sühnend „seine
Seele zum Tode ausgegossen" (Jes. 53, 12), um „die Sache Jahwes
zum Sieg zu bringen"-

AVir können kaum verkennen, dass letzteres der Fall war.
Nach dem Messiasbekenntnis des Petrus und dem Gebot an die

Jünger: „sie sollten über ihn mit niemand sprechen", bemerkt
Markus : Und er begann, sie zu lehren (êrxato didaskein autüs),
dass der Menschensohn vieles leiden müsse (del). Der Einspruch
des Petrus und die zwischen Gott und Satan scharf scheidende
Antwort Jesu machen klar, dass hier eine Entscheidung gefällt



— 102 —

wurde, welche den Jüngern neu war. Diese Entscheidung wird
aber (Mk. 9, 12) mit einem biblischen Zeugnis in Zusammenhang
gebracht: „gegraptai", es steht geschrieben, dass der Menschensohn

vieles leiden und für nichts geachtet werden soll. Jesus

übermittelt also den Jüngern eine in der Schrift begründete
Didache, welche nur auf den „für nichts geachteten" Mann der
Schmerzen ausgerichtet sein kann (Jes. 53, 3). Das AVort vom
dienenden Menschensohn, welcher sein Leben gibt zum Lösegeld

für viele (Mk. 10, 45), die Darbietung des gebrochenen
Brotes beim Abendmahl: „das ist mein Leib, der für euch
gegeben wird" (Lk. 22, 19), die Darreichung des Kelches: „das
ist mein Bundesblut, das für viele vergossen wird" (Mk. 14, 24),
deuten vollends auf Jes. 53 hin, avo vom stellvertretenden
Leiden und der sühnenden Hingabe der Seele zur Rettung „dor
Vielen" geschrieben ist. Die „Vergebung der Sünden" (Math.
26, 28), an welcher das messianische Mahl Anteil bringen soll,
gehört wohl zu den jesajanischen Leidenswirkungen: „Durch
seine Striemen ward uns Heilung" (53, 5).

Weil das „Müssen", welches über dem Menschcnsohnleiden
steht, nicht ein fatalistisches, sondern ein in Gottes Wille
begründetes ist, darum erweist sich die Kreuzweghaltung Christi
als Gehorsam, als Gehorsam bis zum Tod am Kreuz. Und da
die ganze Passion „den Arielen" zur Heilung dient, ertönt vom
Kreuz der dankerfüllte Ruf: „Es ist vollbracht."

In der Überzeugung, dass durch Christi Gehorsamstat das

Schriftwort vom Leidensknecht in der Passion seine A^erwirk-
lichung finde, weist Matthäus (12, 18) an jener Stelle auf den

Gottesknecht von Jesaja 41 hin, wo vom Beschluss der Pharisäer,
Jesus zu töten, die Rede ist. Das Emmausgespräch : „Musste
nicht der Christus also leiden und in seine Herrlichkeit
eingehen?", welches mit einer Erklärung der Schriften dartut, dass

gerade Kreuz und Leiden die Zeichen des wahren Messianismus

seien, ist sicherlich für die Passionsverkündigung auf Grund
von Jesaja 53 wegweisend geworden. So begegnet uns wohl
früheste Gemeindetradition in der Apostelgeschichte, wenn Jesus
nicht nur der „Heilige", sondern auch der „heilige Knecht"
Gottes genannt wird, welcher gesalbt und verherrlicht wurde
(Apg. 3,13; 4,27,30).

Bringt nun aber die A7erbindung mit dem jesajanischen
Leidenskuccht nicht eine Veränderung in den Heiligkeits-



— 103 —

Charakter des „Heiligen"? Nein! Der Geist Gottes, mit welchem
der „Heilige" Dämonen austreibt, der in den charismatischen
Wirkungen die sinnenfällige Gewähr erzeugt von der vorhandenen

Heiligkeit, dieser Geist bestimmt auch das opferwillige
Heilandshandeln nach Jesaja 53. „Pleiliger" und „heiliger
Knecht", „Heiligkeit" und „Heiligenleben" verhalten sich wie
Ursache und Wirkungen.

AVeil in Christus Gottes Herrschaft sichtbar wird, weil das

Jenseitige im Diesseitigen aufragt, darum geschieht jetzt Gottes
AVille wie im Himmel, also auch auf Erden. Aus seiner wesenhaften

Heiligkeit heraus heiligt sich Jesus durch den
Leidensgehorsam, durch die Selbstaussonderung im Dienste des Vaters,
für die Jünger: „Und für sie heilige ich mich selbst, damit auch
sie in AVahrheit geheiligt seien" (Joh. 17, 19).

Als der vom Vater in die Welt Gesandte und Geheiligte
(Joh. 10, 36) ist Jesus der „Heilige". Als der bis zum Tod am
Kreuz sich Gott Hingebende, Gehorsame, der Ebed Jahwe, ist
er der sich selbst Heiligende (hagiazon emauton). Der „Heilige"
Gottes ist somit bestimmt durch Heiligkeit aus Gott und Heiligkeit

für Gott.
Die Heiligen.

Jesus heiligt sich, auf dass auch diejenigen, welche ihm
der Vater gegeben, Geheiligte (hëgiasmenoi) seien. Er hat ihnen
die Doxa, welche er vom Vater empfangen, weitergeschenkt.
Sie haben ihre Salbung von dem Heiligen (I. Joh. 2, 20) und
sind damit geheiligt. So schreibt Paulus den Korinthern als
den in Christus Geheiligten (hegiasmenois en Christo Jesu

[I. Kor. 1, 2]), was soviel heisst wie den „berufenen Heiligen".
Immer wieder werden die Christen als die klëtoi hagioi
angesprochen.

Selten begegnet uns „der Heilige" als Einzelner. Zu Ende
des Philipperbriefes bittet Paulus: Grüsset jeden Heiligen in
Christus Jesus, und in der Apokalypse erfolgt in letzter Stunde
die Endmahnung: der Heilige heilige sich noch (22, 11). Heilig
ist einer eben nur in der Zusammengeschlossenheit mit der
„heiligen Gemeinde", welche im Henochbuch als präexistente
Grösse gedacht ist und in der messianischen Zeit hervorbricht.
Heilig ist er als Glied der Körperschaft Christi, als „Christ",
später als Angehöriger der heiligen Kirche (Didache 10, 5), bis
der „Heiligen"-Begriff den heiligen Ständen vorbehalten wird.



— 104 —

Voraussetzung der Heiligkeit ist die Erwählung, die
aussondernde Tat Gottes gegenüber dem Volk oder einem Rest
des Volkes, oder bezüglich solchen, welche an Stelle der Kinder
des Reiches kommen werden, vom Aufgang bis zum Niedergang,
um mit Abraham, Isaak und Jakob zu Tische zu sitzen. Mag
die Heiligung erfolgen durch Christus, durch den heiligen Geist,
im Glauben und in der Taufe, immer steht dahinter das ex autü,
„aus ihm", „aus Gott" (I. Kor. 1, 30, Phil. 3, 9). Die Heiligen
sind „Geliebte Gottes". AVelche er zuvor erkannt, ersehen,
berufen, gerecht erklärt, die hat er mit Doxa beschenkt
(Röm. 8, 30); denen wird gesagt: hegiasthete (I. Kor. 6, 11), ihr
seid geheiligt.

Der Geist aus Gott ist die Grundlage der Heiligkeit. AVo

er fehlt, fehlt der Einbruch der Jenseitigkeit, das

Hineingenommensein ins Heilsgeschehen mit seiner Vergebung, die
Verbundenheit mit Christus und seiner Gemeinde, mangelt das

Vom-Geist-getrieben-sein (Röm. 8, 14s), das neue Leben (Röm. 6,

4; 8, 2), die Befreitheit zu einem dem Geist gemässen Handeln
(Gal. 5, 25; IL Kor. 3, 17), bleiben die Früchte des Geistes aus,
wird weder das Kindschaftszeugnis (Röm. 8, 16) vernommen
noch das wirkliche Bekenntnis laut: Jesus der Herr (I. Kor.
12, 3) ; da fragen wir vergeblich nach dem „Unterpfand" (IL Kor.
5, 5), der „Erstlingsgabe" (Röm. 8, 23), der kommenden Welt,
welche uns „den Anteil der Pleiligen im Licht" (Kol. 1, 12) zu
verbürgen vermöchte. Da gehen wirklich alle in die Irre, weil
jeder verbohrt nur auf „seinen Weg" blickt (Jes. 53, 6).

AA7o jedoch der Geist wirksam ist, gelangt der mit dem

Geist, oder dem Christus, oder dem Kyrios, oder dem söma
Christü (Röm. 12, 5; I. Kor. 10, 16, 17) oder der ekklesia
(Kol. 1, 24 soma autü ekklesia), oder „den Heiligen" \xer-
bundene in eine neue Lage zum „kommenden Zorn" (I. Thess.
1, 10), zum „Tag des Zorns" (Röm. 2, 5). Er steht nicht mehr
vor dem Verderben, dem olethros (I. Thess. 5, 3), sondern vor
der seteria, der Rettung, welcher die Gemeinde Tag für Tag
näherrückt. Für die, welche wirklich „im Christus" sind, gibt
es kein katakrima mehr (Röm. 8, 1). Allerdings sind diese
Christen noch ins Warten gestellt (Röm. 8, 23). Die Rettungs-
vollendung liegt vor ihnen. Sie besitzen dieselbe nur „elpidi", in
Hoffnung (Röm. 8, 24). Ja, der Einzelne kann immer noch durch
das, was sich in seinem Leben zwischen Berufung und Parusie



— 105 —

ereignet, des rettenden Christenstandes verlustig gehen (I. Kor.
10, 12; Röm. 11, 22).

Das pneuma anthröpü, das erlösungsbedürftige, seiner selbst
bewusste egö von Röm. 7, 24 wird zwar „durch Christus" in
einem Gnadenakt über die AVeit des katakrima hinausgerückt
(IL Kor. 5, 18). Allein, es gilt nun, die zwischen Versöhnungs-
empfang* und Parusie liegende Zeit auch „in Christo" — was
soviel heisst wie „en pneumati" — zu verleben.

Das durch Einbruch des Eschaton — das ist des Geistes —
bestimmte Wegstück lässt sich damit durch clie zeitliche
Stufung kennzeichnen: dia Christo — en Christo — syn Christo
(Phil. 1, 23). AVer in dieses endzeitliche Geschehen
hineingenommen wurde, ist nicht ein Lebender wie andere Lebende
und nicht ein Gestorbener wie andere Gestorbene. Er ist ein

Heiliger, nicht ein aussereschatologischer Heiliger, ein „Heiliger"
kraft menschlicher Qualität, anerkannt auf Grund kirchlicher
Prozessbestimmung, sondern ein eschatologischer Heiliger, ein

Heiliger kraft göttlicher, durch Christus und den Heiligen Geist

erfolgter Tat, ein Heiliger „der Endzeit" (I. Petr. 1, 5). An ihm
wird sich das Wort erfüllen: Wenn aber der Geist dessen, der
Jesus von den Toten auierweekte, in euch wohnt, so wird der,
welcher Christus von den Toten auferweckte, auch eure
sterblichen Leiber lebendig machen mittels seines in euch wohnenden
Geistes (dia tu enoiküntos autü pneumatos en hymin [Röm. 8, 11]).
AVie durch den Geist (dia pneumatos hagiü) die Liebe Gottes

ausgegossen ist in die Herzen (Rom. 5, 5), so wird auch durch
den Geist die Heiligkeit mächtig in uns.

Der eschatologische Heilige ist jetzt zu einem Handeln
aufgerufen, welches nur durch die im Geist gegebenen,
eschatologischen Voraussetzungen möglich ist: „Da wir durch den Geist
Leben haben, lasset uns gemäss dem Geist wandeln" (Gal. 5, 25).
Wie „ein wenig Sauerteig den ganzen Teig versäuert" (1. Kor.
5, 6) und darum der alte Sauerteig der Sünde ausgefegt werden
muss, so vermag umgekehrt der Geist, die verwandlungsmächtige

Jenseitskraft, welche sich in den charismatischen Erscheinungen

dokumentiert, auch umgestaltend in die nächste
Umgebung zu wirken. Paulus hebt hervor, dass in einer gemischten
Ehe der ungläubige Teil durch den gläubigen „geheiligt" sei.

Die natürliche, von Gott dem Schöpfer „zusammengefügte"
(Mth. 19, 6) Gemeinschaft wird in das Pleilsgeschehen mitein-



— 106 —

bezogen, welches derselbe Gott am einen Glied verwirklicht
hat. Ja, die Betonung, dass die Kinder christlicher Eltern schon

vor der Taufe „Heilige" (I. Kor. 7, 14) sind, macht deutlich,
dass man für die Endgeneration des Geistes eine der Erbsünde
entgegenstehende „Erbheiligkeit" annahm.

Ruft der johanneische Christus die Jünger auf: „Bleibet in
mir und ich in euch denn ohne mich könnet ihr nichts
tun" (Joh. 15, 4, 5), so ist auch nach paulinischem Denken die

ganze Ethik nur eine folgerichtige Auswirkung des Bleibens
„in Christo", „im Geist'*, im Glauben, damit ein Verharren bei
den Früchten des Geistes: Liebe, Friede, Freude, ein Leben
aus und in der Heiligkeit.

AATie die charismatischen AVirkungen auf das gegenwärtige
Reich, auf den Geist, auf die Heiligkeit zurückdeuten, so hat
der Einbruch des Reiches zur Folge, class Gottes Wille geschieht,
wie im Himmel, also auch auf Erden. Darum ist die Befolgung
der Bergpredigt mit ihren Indikativen und Imperativen einem
Hausbau gleich, der auf einem Felsen verwirklicht wird. Es
handelt sich — wie bei der Petrusstelle Mth. 16, 18 — um
jenes Fundament, welches nicht „Fleisch und Blut" schafft,
sondern: „der Vater": um die Königsherrschaft Gottes, das
durchbrechende Reich. Die Fläche des Bergpredigtgeschehens
ist die Fläche der Makarismen, welche durchaus nicht in eine
uneschatologische AVeltlage passen, sondern nur dorthin, wo
der Gesalbte wirklichkeitsgemäss und nicht nur vertröstend
verkündet: „Armen die frohe Botschaft".

Aus der Heiligkeit soll demnach das heiligmässige Leben
erfolgen (kathös prepei hagiois Eph. 5, 3) und nicht umgekehrt
aus clem heiligmässigen Leben die Heiligkeit. Aber eine Heiligkeit

ohne heiligmässiges Leben ist auf die Dauer eine
Unmöglichkeit. Die Stadt, welche auf einem Berge liegt, lässt sich
nicht verstecken (Math. 5, 14). Die Liebe, clie nicht liebt, der
Glaube, der nicht glaubt, der Geist, der nicht treibt, sind wie
das vergrabene Talent im Gleichnis, welches weggenommen
wird. Heiligkeit wirkt sich aus und verpflichtet, verlangt nach

Aktualisierung. So sollen z. B. die „Heiligen" nicht bei den
Heiden und ihren Gerichten ihre wohl recht „unheiligen" Rechtshändel

schlichten lassen, sondern sie im Kreis der Gemeinde
zur Lösung bringen (I. Kor. 6), werden doch die Heiligen
einmal sogar die Welt richten.



— 107 —

AVie der Geist für Heilige eintritt, so haben die Heiligen
füreinander zu leben: Den Heiligen nach Bedürfnis mitteilen,
den Heiligen dienen, für die Armen der Heiligen in Jerusalem
Beisteuer geben, eine Krankenschwester wie Phoebe „würdig
der Heiligen" aufnehmen (Röm. 12, 15, 16), Kinder aufziehen,
Gastfreundschaft üben, den Heiligen die Füsse waschen,
Bedrängten aushelfen, jedem guten Werk nachgehen (I. Tim. 5).

Paulus mahnt alle, sich zum Lauf in der Arena des Lebens
zu rüsten, mit „strenger Enthaltsamkeit", um den „ewigen
Kranz" zu erringen. Er selbst knechtet seinen Leib, um nicht,
da er andern predigt, selbst zu Schanden zu werden (I. Kor. 9,.
Er weiss um clie Ertüchtigung der Pleiligen, das AVachscn der
Einzelnen und der Gemeinde auf Christus hin (Eph. 4, 12, 15).
Auch das geduldige Ausharren in der koinönia tön pathematön
'Phil. 3, 10), in der Leiclensgemeinschaft des Christus, betrachtet
er als ihm und der Gemeinde gesetzte Aufgabe. AVeil Paulus
von Christus ergriffen ist, darum bringt sein letztes AA^egstück
noch einjagen: „ob ich es auch ergreifen möchte." Er weiss:
der Heilige ist durchaus nicht ein teleios, ein am Ziel xAn-

gelangter, ein A^ollendeter (Phil. 3, 12). Er befindet sich noch
unterwegs, aber doch anders wie andere, welche in ihrer Art
auch unterwegs sind.

Die Leistungen zwischen A^ersöhnungsempfang und Parusie
sind sehr verschieden. Ob einer baut Gold, Silber, Edelsteine,
Holz, Heu, Stroh, das wird am „Tag" in Feuerglut geprüft.
Sowenig es gemäss den Gleichnissen Jesu gleichgültig ist, ob

einer „treu erfunden werde", sowenig ist nach Paulus das
Verhalten des Christen in der Zeit eschatologischer Ethik für das
Gericht bedeutungslos. Im Gegenteil! Die Heiligen haben eine
eschatologische Freiheit (Gal. 5, 25; II. Kor. 3, 17) und eine
eschatologische Verantwortlichkeit. AVie es beim Synoptikergericht

für „Kommet*' oder „Gehet" entscheidend ins Gewicht
fällt: „AVas ihr einem dieser meiner geringsten Brüder getan
oder nicht getan habt", so weiss sich auch Paulus unter die

Gerichtsfrage gestellt, „ob einer treu erfunden werde" (I. Kor.
4, 2). Im Endgericht wird es erst —- wie im hochzeitlichen
Saal am hochzeitlichen Gewand — am AVerk (an den von Gott
in einziger Art erkannten „Früchten des Geistes") offenbar, ob

er tatsächlich ein „Erwählter" war.



— 108 —

AVenn das Wrerk so auf Grund der Erwählung, des Glaubens,

der Heiligkeit das Leben des Heiligen füllen und erfüllen
muss und sein Fehlen die zum „Heiligen" gehörenden
Voraussetzungen in Frage stellt, so ist doch keine Gott beiseite
schiebende Werkgerechtigkeit vorhanden. Alles hat ja unter
dem Satz zu geschehen: „AATas hast du, das du nicht empfangen
hättest?" (I. Kor. 4, 7). Hinter Dienstleistungen und Kraftwirkungen

steht der alles wirkende Gott. Paulus pflanzt, Apollos
begiesst, aber Gott ist's, der Wachstum und Gedeihen gibt. Das
berechtigt zu keinem menschlichen Eigenruhm, führt aber zur
Anerkennung von seiten Gottes, weil Verwaltertreue offenbar
wird: „Jeder wird seinen besonderen Lohn bekommen, je nach
seiner Leistung" (I. Kor. 3, 8).

Ein fragwürdiger Heiliger.
Im ersten Korintherbrief hat Paulus seines Damaskustages

mit der Bemerkung gedacht: „Denn ich bin der geringste der
Apostel, der ich nicht wert bin, Apostel zu heissen, darum, weil
ich die Gemeinde Gottes verfolgt habe" (I. Kor. 15, 9). Der
Blick in die Vergangenheit hat ihn im Brief an die Epheser
gar bewogen, sich nicht nur den Aposteln, sondern allen
Christen nachzusetzen und sich „geringer als alle Heiligen"
(Eph. 3, 8) zu nennen. Es gibt also im Kreis der „Heiligen"
nicht zu übersehende Unterschiedlichkeiten. Hat auch Christus
die paulinische Verfolgungssünde mit Gnade gedeckt, so ver-
gisst Paulus selber nie, wenn er von sich redet, was das hiess
und heisst: „Verfolger der Gemeinde Gottes." Doch wenn das
letzte Wegstück in Frage kommt, kann er im Blick auf die
Apostel in umgekehrter AA7eise betonen, er habe mehr geleistet
als sie alle. Jetzt steht dem „geringer" ein „mehr" gegenüber.
/Aber sofort erfolgt der Vermerk: „doch nicht ich, sondern die
Gnade Gottes mit mir."

AVie der hartherzige Knecht im Gleichnis Jesus' der grossen
bereits erhaltenen Vergebung verlustig geht, weil er nicht in
der Liebe bleibt, nicht aus dem Erbarmen des Königs Erbarmen
übt, so kann sich aber auf alle Fälle auch der Christ nicht
einer absoluten Pleilssicherheit rühmen.

Das AVort: „wer glaubt zu stehen, sehe zu, dass er nicht
falle" (I. Kor. 10, 12), wird mit der Erzählung vom Wüstenzug*
der Israeliten, wTelche trotz Mosestaufe und pneumatischer



— 109 —

Christusspeise um ihrer Sünde willen verdarben, unterbaut.
„Typikös" ist das alles geschrieben für diejenigen, über welche
das Äonenende gekommen ist, also insbesondere für die
„Heiligen".

AVie Johannes den Heilssichern verkündete, dass Gott seine

Arerheissungen wahrzumachen vermöge, indem er aus den
Steinen Abraham Kinder erwecke, wie Jesus zeigte, dass viele
kämen „von Aufgang und Niedergang", die „Söhne des Reiches"
aber ausgeschlossen würden, so hat Paulus den allzu sichern
Heidenchristen bedeutet, sie möchten sich nicht in Hoffart
versteigen, da sie so gut wie jene „Söhne des Reiches", die als
untaugliche Zweige vom wahren Ölbaum ausgebrochen worden
sind, als nur eingepfropfte Zweige, vom wilden Ölbaum
herstammend, wieder ausgeschnitten werden könnten (Röm. 11, 22).

Hat er bei der Niederschrift dieser AVorte in Korinth
vielleicht — so gut wie wir — jenes Mannes gedacht, der uns
über die Jahrhunderte hinweg als der Blutschänder von
Korinth bekannt ist, weil er nie mit einem andern Namen
erwähnt wurde Paulus wusste von seinem Aufenthalt in Korinth
her nur zu gut, was das hiess: „korinthisch leben" Der ausser-
gemeindliche Verkehr der korinthischen Christen konnte sich
unmöglich unter Ausschluss der pornoi tu kosmü tütü vollziehen.
Paulus war es klar: „da müsstet ihr ja aus der Welt hinausgehen"

(I. Kor. 5, 10).

Allein die Gemeinde der „Heiligen" galt es vom Einbruch
der allgemeinen sittlichen Korruption freizuhalten. Dass ein
Christ öffentlich mit seiner Stiefmutter lebte, das war nun gar
für Heiden nichts Alltägliches. Selbstverständlich hatte die
Gemeinde von solchen Elementen gesäubert zu werden. Unter
Benützung eines Deuteronomiumwortes, welches im Blick auf
Menschen geschrieben ist, welche, zum Tode verurteilt, gesteinigt

werden müssen (17, 7; 22, 24), mahnt Paulus: „AVerfet
den Schlechten hinaus aus eurer Mitte" (I. Kor. 5, 13). Die
Herzen der Korinther müssen, wie diejenigen der Christen von
Saloniki, bei der Parusie „tadellos auf Grund der Heiligkeit"
(amemptüs en hagïosyne) sein (I. Thess. 3, 11).

Allein, damit, dass der Mann „hinausgeworfen" und die
Gemeinde rein erhalten wird, ist die Sache noch nicht erledigt.
Er ist schliesslich nicht nur Mitglied eines korinthischen
Sportvereins gewesen, dessen Ausschluss wegen statutenwidrigen



— 110 —

Verhaltens sich als eine leicht zu verwirklichende Angelegenheit

darstellte. Nein, er war ein adelphos onomazomenos (I. Kor.
5, 11), einer, den man „Bruder" nannte und der sich Bruder
nennen liess. Er gehörte zur Gemeinde der „Heiligen", der
„berufenen" Heiligen. Er hatte Teil am sakramentalen Geschehen
von Taufe und xVbendmahl. Ihm galten die Indikative wie die

Imperative der apostolischen Briefe. Er zählte zu denen esö

und nicht zu den vielen, welche sich exö befanden. Für die
„esö" hatte die Gemeinde eine besondere Verantwortlichkeit.

Darum verlangt Paulus nicht nur einen gewöhnlichen
Ausschluss, sondern ein Zusammenkommen unter Anrufung des

Herrn mit der Dynamis des Erhöhten, um diesen „Bruder"
dem Satan zu übergeben zum Verderben des Fleisches, damit
am Gerichtstag des Herrn der Geist gerettet werde. Die
charismatischen Wirkungen bestanden nicht nur in der Heilung des
Lahmen am schönen Tor zu Jerusalem und des Gelähmten in
Lystra, sondern auch im Strafsterben von Ananias und Saphira.
im Straferblinden des verführerischen Zauberers Elymas zu
Paphos. Die Gemeinde der „Heiligen", welche daran erinnert
wird: „dass die Heiligen die AVeit richten werden", „dass wir
über Engel richten sollen", mass zur schliesslichen Errettung
seines Geistes, um der weiteren verderblichen Wirkung des

Sündenfleisches Einhalt zu gebieten, den Blutschänder von
Korinth der Todesmacht „übergeben". Er gehört dann auch zu
denen, welche durch unwürdigen Empfang des Abendmahles
sich ein Gericht getrunken haben und „entschlafen" (I. Kor.
11, 30) sind. Die Gemeinde aber hat dieses nur in der
eschatologischen Situation begreifliche Geschehen zu vollziehen in der
Erkenntnis: „AVcnn wir uns selber ins Gericht nähmen, würden
wir nicht vom Herrn gerichtet. Die Gerichte des Herrn aber
dienen uns zur Erziehung, damit wir nicht mit der AVeit
verdammt werden" (I. Kor. 11, 31 ff.). Es handelt sich demnach
um die Reinigung* der „Gemeinde der Heiligen" und um die
Erlangung der söteria für ein Gemeindeglied, dessen unheiliges
Leben den „Geist" verdrängt, die Grundlage der „Heiligkeit"
immer mehr in Frage stellt, und den so „Entheiligten" der
Verdammung entgegentreibt.



— Ill —

Wir kehren zu unserem liturgischen Ausgangspunkt zurück.
In der Epiklese der Messliturgie nennen wir den Heiligen Geist :

„den Spender alles Lebens und aller Heiligung". AVir befinden
ans also in Übereinstimmung mit der apostolischen Zeit, wenn
wir erkennen, class der Geist, welcher „der Herr" (IL Kor. 3, 17)
und damit „der Heilige" ist, das wahrhaftige Leben, die Heiligkeit

der „Heiligen" „spendet" und kraft dieser dem Jenseits
entstammenden Heiligkeit die „Heiligung" der Heiligen als das
dieser Heiligkeit entsprechende Leben in der Zwischenzeit von
Versöhnung und Parusie ermöglicht. So bekennen wir unseren
Glauben an die objektive Heiligkeit der katholischen und
apostolischen Kirche, verbinden aber damit die Bitte um die
Heiligung der Heiligen, wenn wir beten: „Heilige uns in der AVahrheit,

wie er sich geheiligt hat für uns Erhalte, läutere,
befestige deine heilige, katholische Kirche."

Luzern. Otto Gilg.


	Der Heilige und die Heiligen zur Zeit der apostolischen Gemeinde

