
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 2

Artikel: Katholizität in Krise und Erneuerung

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404136

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404136
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Katholizität in Krise und Erneuerung.
Von einem römisch-katholischen Theologen.

„Die Kirche, wenn sie es vermöchte, die zersprengten Elemente
der christlichen Wahrheit wieder zu einem Ganzen zusammenzufügen,

wäre allein im Stande, eben dadurch auch die realen
Gegensätze der weltlichen Gesellschaft wieder zu versöhnen,
ohne sie zu verwischen und ihren ewigen berechtigten Kampf
zu beseitigen. Wehe aber, wenn sie der Grösse dieser
Aufgabe nicht gewachsen ist, sondern im Gegenteil selbst als
Macht der Parteiung sich erweist und so noch beiträgt zur
Vertiefung dieser Spaltungen. Ein Tag des nahenden
Weltgerichtes wird auch sie in ihren Grundfesten erschüttern."

Fr. W. Förster.

Vorbemerkungen. Im Lärm der vordringlichen und
aufregenden Geschehnisse der Tagespolitik pflegt man leicht die
religiösen und kirchlichen Probleme in den Hintergrund zu
schieben oder als zweitrangig* zu betrachten oder gar als
gleichgültig* hinzustellen. Man hat uns zuweilen den Vorwurf
gemacht, dass wir denselben zu viel Bedeutung* beimässen, uns
zu sehr damit beschäftigten, statt dieselben rechts liegen zu
lassen und sich nur auf die sozialen, wirtschaftlichen und
politischen Fragen, die heute allen auf den Fingern brennen, zu
konzentrieren. Tiefer sehende geistige Führer der Zeit werden
aber nicht müde, immer wieder mit allem Nachdruck darauf
hinzuweisen, class es ein Wahn sei, zu glauben, dass die
politischen und sozialen Probleme abseits der Welt Christi gelöst
werden könnten, ja dass das politische Völkerproblem selbst
in seiner letzten Tiefe ein religiöses, ja ein kirchliches sei und
dass diese Erkenntnis die eigentlich letzte Schlussfolgerung' aus
allen heutigen Wirnissen sein müsse. So schreibt z. B. Fr. W.
Förster am Schlüsse seines bekannten Buches „Europa und die
deutsche Frage" gleichsam als Fazit aller seiner Ausführungen:
„Die grosse Spaltung* der Völker, die unsere gesamte Kultur
bedroht, sie geht doch in letztem Grunde auf die Spaltung der
christlichen Gesamtwahrheit zurück, die in zahllose Teilwahrheiten

zerfallen ist, von denen sich jede für ein Ganzes hält
und doch nur ein hilfloses Bruchstück ist, ohnmächtig aus seiner
Enge heraus irgendeinem Problem gerecht zu werden. So

würgen sie einander überall in der Welt, die Freiheitlichen und
die Autoritären, die Konservativen und die Radikalen, die
Gewurzelten und die Entwurzelten, die Nationalen und die
Internationalen: jeder verteidigt die eine Hälfte der Wahrheit und



— 79 —

schmäht die zweite Hälfte, die der andere umklammert. Beide

vereinigt ergeben erst das Ganze, beide verderben in der Halbheit,

ja werden zur Lüge durch die Spaltung und finden nicht
mehr zueinander. Was fehlt und wras allein retten kann, das
ist das ganz Universale, Mütterliche, Zusammenfassende,
Allgerechte, Allgütige; es ist die menschgewordene Gottheit, es

ist die ,mater gloriosa', wie sie im letzten Teile des Faust
erscheint und der schuldbefleckten, nur auf sich selbst gestellten
Manneskraft die Lösung aller Lösungen zeigt. Noch schweigt
diese höchste rettende Macht. Sie lässt zunächst noch den Unsinn
seine letzten Torheiten heraussagen, den letzten Separatismus
sich vollziehen, lässt Hass und Dünkel ihren giftigsten Schwefel
ausspeien und die Menschenkraft zur tiefsten Erfahrung ihrer
eigenen Ohnmacht kommen, dann endlich, im ratlosen Dunkel,
da wird das Licht aller Lichter zu leuchten beginnen."

Gerade der Umstand, dass die Kirchen durch das

weltgeschichtliche Tagesgeschehen so sehr und in so schmachvolle
Mitleidenschaft gezogen werden, ja in ein offensichtliches
Gericht und in eine Katastrophe hineintaumeln, ohne sich selbst
von diesem Vorgang Rechenschaft geben zu können — gerade
das ist uns der Beweis dafür, dass sie, d. h. ihre ungebüsste
Sünde der Spaltung und Trennung, der Unbussfertigkeit und
Selbstgerechtigkeit, ja des hundertfältigen Abfalls vom innersten
und tiefsten Wesen des Christentums, die eigentliche Quelle des
Übels sind. „Corruptio optimi pessima", d. h. die grössten
Katastrophen und Verderbnisse in der Welt haben ihren
Ursprung* in der Verderbnis „an heiliger Stätte". „Siehe, bei dem

Volke, das meinen Namen trägt, mache ich den Anfang mit den
Strafen" (Jeremias). Überall dort, wo im intellektuellen und

religiösen Leben faule Zustände herrschen, überall dort sind
die Verhältnisse reif für das Gericht. „C'est par la tête que
le poisson pourrit." (Daher wohl kommt auch der besondere

Ingrimm und Hass gegen die Vertreter der Religion und der
Kirche in unserer Zeit.) Im folgenden wird versucht, die
näheren Ursachen und Tatsachen sowohl der Krise als auch
der Erneuerung der Katholizität herauszustellen.

/. Die Häresie des Lntellektualismus.

„Würde man mir beweisen können und wäre dem wirklich
so, dass die Wahrheit nicht bei Christus sei, so möchte ich



— 80 —

lieber bei Christus als mit der Wahrheit sein" (Dostojewsky).
Dies Wort scheint auf den ersten Blick reaktionär zu sein, in
Wahrheit ist es ein revolutionäres Wort von ungeheurer
Aktualität. Es übertrifft bei weitem das Lessingsche Wort vom Vorzug

des Wahrheitssuchens gegenüber dem Wahrheitsbesitz. Es
ist das Wort für unsere Zeit. Denn heute geht es um die
Erkenntnis, dass die Wirklichkeit Gottes mehr ist als die blosse
abstrakte Wahrheit. Mit diesem Wort fällt eine Welt menschlicher

Satanie. Es fällt die Dämonie des östlichen Piatonismus.
Es fällt die Dämonie des westlichen Aristotelismus. Der Luzi-
ferismus des menschlichen Wissens, die titanische Überspannung
menschlichen Erkenntnistriebes fällt. Der stolze hochmütige
Mensch wird gedemütigt. Nicht die menschliche Philosophie, der
menschliche Erkenntnistrieb ist der Weg zur Wahrheit, sondern
Christus der menschgewordene Logos. Aber auch er ist keineswegs

abstrakte Wahrheit, Wahrheit an sich. Es gibt keine
Wahrheit an sich. Es gibt keine Erkenntnis als Selbstherrlichkeit.

Sie muss Magd sein, Ancilia Domini. Selbstherrliche
Erkenntnis tötet. Das ist der griechische Tod, der immer wieder
alles Lebendige tötet. Diese abstrakte Wahrheit hat die
Wirklichkeit getötet, die Erkenntnis hat die Liebe getötet. Das
Bewusstsein hat das Sein getötet. Die Vernunft hat die Seele
getötet. Der Geist hat den Leib getötet. Darum ist die heutige
Welt voll Tod und Gift und Hass, trotz der Hyperkultur von
Theologie und Philosophie. Denn „der tote Geist ist voll
Totengift und die tote Liebe voll Hass". Daraus ergibt sich
uns die wichtige Erkenntnis : Der Kult der abstrakten Wahrheit

ist nicht der Kult des lebendigen Gottes. Das ist die zum
Teil bis heute noch andauernde Häresie des Mittelalters.

Es gibt keine unmittelbare Offenbarung, wie sie die menschliche

Wissenschaft wünscht. Darum gibt es keine Professoren
der Offenbarung, sondern nur Propheten der Offenbarung. Der
Schöpfer spricht durch sein Wort und sein Bild. Wort und Bild
sind zugleich Offenbarung und Verhüllung. Gott gibt uns keine
„Erkenntnis an sich". Das aber will immer wieder der von der
luziferischen Schlange verführte Mensch. Das ist das Essen vom
Baum der Erkenntnis. An die Erkenntnis ist die letzte Satanie
geknüpft. Davon weiss die Bibel der Schöpfung; davon wissen
die Erlösungsphilosophen nichts. Sie wollen Gott auch erkennt-
nismässig in die Hände bekommen. Gott weiss um die Habgier



— 81 —

der Erkenntnis, die letztlich immer auf ihn selber geht. Darum
verbietet er unter allen Bäumen allein den Baum der Erkenntnis
von Gut und Böse. Aber gerade auf diesen haben es die „Griechen",
d.h. die wissenssüchtigen Geister, abgesehen. So wird das „Eritis
sicut deus", „Ihr werdet sein wie Gott" immer wieder die
satanische Versuchung der Erkenntnishungrigen. Die Todsünde aller
Gelehrten und Weisen, aller Theologen und Philosophen ist in
dem Willen der Erkenntnis, Gott hüllenlos endgültig in die
Hände zu bekommen, ihm nicht mehr die Möglichkeit zu geben,
Schöpfer zu sein in der ganzen Freiheit des göttlichen Schöpfertums,

ihm seine Wege vorzuschreiben, aus Schriften Gottes
Vorschriften für Gott zu machen.

Die Wahrheit Gottes aber ist zu erkennen an den Früchten.
Die Wahrheit ist als Frucht vom Baum des Lebens zu empfangen.
Der Baum des Lebens war nicht verboten. Jesus Christus ist
der neue, der ursprüngliche, wieder in die Erde der Schöpfung
eingepflanzte Baum des Lebens. Darum ist sein Wort das Wort
der Liebe. Die Liebe ist die Fruchtbarkeit des Himmels und
der Erde. Die Erkenntnis der Liebe ist die Erkenntnis nach
Früchten, die Christus fordert: An ihren Früchten werdet ihr
sie erkennen. Das ist das Gegenwort des Christus gegen die
Eiferer im blossen Worte. Doch der luziferische Geist hat clie

Liebeserkenntnis des Christus vereitelt. Er ist es, der Wahrheit
und Glaube in Gegensatz zur Liebe gebracht hat. Satan kann
nur durch Trennung herrschen. Darum hat er sich hinter die
Griechen gesteckt, hinter die Philosophen und Theologen. Das
philosophische Wahrheitsstreben vereinzelt, der theologische
Wahrheitseifer trennt. Christus, die Weisheit der Liebe, aber
sammelt. Die wirkliche Wahrheit, die Wahrheit Christi ist daher
heute noch „den Griechen ein Ärgernis und den Juden eine
Torheit". Der Satan kann aber heute auch nur durch Lüge
herrschen. In einer christlichen Zeit und Welt konnte er nicht
hoffen, mit Materialismus und grober Sinnlichkeit Einfluss zu
gewinnen und sich Anhänger zu werben. Da konnte er im Gegenteil

mehr mit Geistigkeit und Engelhaftigkeit imponieren und
mit der Parole „gegen den Materialismus", „gegen die
Weltlichkeit" und „gegen die Sinnlichkeit". Noch heute fallen die
Christen auf diese Parole hinein. Er nimmt heute noch in dem
Mass Einfluss auf den Frommen, als er das Sinnliche, die Welt
geringschätzt und verachtet. Darum bediente er sich des reinen

Internat, kirclil. Zeitschrift, Heft 2, 1938. 6



— 82 —

intellektuellen Geistes, um als „Engel des Lichtes" auf den Thron
erhoben zu werden. Die Christenheit sah und bekämpfte viele
Häresien, nur diese eine Häresie, die Vergötzung des intellektuellen

Geistes, sah und bekämpfte sie nicht. Der luziferische
Dämon hat seine intellektualistischc Häresie jahrtausendelang
verhüllen können. Seine Reinheit und Engelhaftigkeit machten
ihn bei den Christen vertrauenswürdig und unverdächtig. So

ist dieser weisse Geist zum Tyrann der christlichen Welt
geworden. Er wTar in seinem Gottesanspruch der eigentliche
Häresiarch der christlichen Epoche seit dem Mittelalter. Er hat
alles leibhaftige Leben zur Sünde gemacht. Er hat alles Eigenleben

zur Ketzerei gestempelt. Durch seine intellektuelle
Synthese hat er eine verpflichtende Universalität vorgetäuscht, die
in Wirklichkeit keine Universalität war. Wohl gelang es schon
der alten Kirche, über die Gnosis, die den Erlösergott als das
Gute von dem Schöpfergott als dem Bösen trennen wollte, zu
siegen. Aber der Sieg blieb äusserlich. Innerlich siegte der
luziferische Dämon. Auch später wurde dieser zwar immer wieder
hie und da als solcher entlarvt und aus der Kirche vertrieben.
Aber er fand sich immer wieder durch eine Hintertüre hinein.
Den „unreinen Geist" hat man ausgetrieben, dafür ist der siebenmal

ärgere „weisse Geist" eingezogen.
Dass es nicht nur einen schwarzen, sondern auch einen weissen

Teufel gibt, nicht nur einen Teufel in dem feurigen Pfuhl der
Hölle, sondern auch einen Teufel in der kalten Höhe des Geistes,
das gilt es heute zu erkennen. Diese Erkenntnis erst zertritt
dem Teufel endgültig den Kopf und beendigt seine tausendjährige

Herrschaft. Wir durchschauen heute alle diese Tarnungen,
in denen er als Engel des Lichtes und als Lamm der Frömmigkeit

seine Ziele auf Erden verfolgte und so alles zur Sünde
und zur Häresie stempelte, was nicht er selber war und seinen
Zwecken diente. Es naht für ihn heute das Gericht. Was heute
an revolutionären Umwälzungen in die bisher christlich geordnete

Welt einbricht, gilt im Grunde vielfach nur diesem
verkappten Satanismus in christlichem Gewand. Der Kampf gegen
den Primat des Geistes ist ein verdientes Gottesgericht gegen
diese Hypertrophie des intellektuellen Geistes, dessen sich auch
Kirche und Christentum schuldig gemacht haben und so den

„Armen im Geiste" das Himmelreich verschlossen. „Es ist oft
mehr Wille zur Gottursprünglichkeit in den sog. Gottlosen von



— 83 —

heute, als die Gläubigen meinen, die nur in der Rückkehr in den
jenseitigen Ursprung ihr Heil erwarten, aber vor den Schöpferkräften

sich verschliessen, die Gott den Menschen verlieh."
Das bisher Gesagte enthält im wesentlichen kurz zusammengefasst

die Gedankengänge und Erkenntnisse, die zur Hauptsache

dem Buche Julius Schmidhausers „Der Kampf um das

geistige Reich"* entstammen, das vor einigen Jahren erschienen
ist1). Diese Ausführungen mögen zum Teil für katholische
Ohren ungewohnt, ja auch anstössig und übertrieben klingen.
Es soll hiemit auch nicht alles, was hier gesagt wird und wie
es gesagt wird, in globo verteidigt und akzeptiert werden. Es

gibt uns aber einen willkommenen Anlass, auf ein wichtiges
Anliegen neuerdings zurückzukommen, dem schon einmal eine

eingehende Untersuchung gewidmet wurde (vgl. „Hochland",
1930, H. 10, „Romanität oder Katholizität"). Es wurde dort die
Gefahr einer zunehmenden Verengung des Begriffs der Katholizität,

besonders einer gefährlichen Verquickung desselben mit
dem Begriff der „Romanitas" aufgezeigt und abgewehrt.
Angesichts der inzwischen eingetretenen Entwicklungen im geistigen,
kulturellen und politischen Leben der Völker scheint uns diese

Angelegenheit heute noch erhöhte Bedeutung erlangt zu haben.
Wir vermögen heute zudem in dieser Frage bedeutend klarer
zu sehen als ehedem, erachten es daher als unsere Pflicht,
dieselbe von neuer Basis aus von neuem in Angriff zu nehmen,
nicht um bereits Gesagtes zu wiederholen, sondern zu ergänzen
und weiterzuführen.

LI. Die Problematik der intellektuellen Synthese.

Was uns an den eben herausgestellten Gedankengängen
Schmidhausers als wichtige Erkenntnis gerade für unseren
Fragekomplex höchst beachtlich zu sein scheint, ist die
Feststellung des Begriffs der „intellektuellen Synthese"* und dessen

klare Scheidung und Abgrenzung gegenüber demjenigen absoluter

überparteilicher Universalität. Er kommt zu dieser
Feststellung nicht ohne zunächst den positiven Sinn dieser Synthese
des römischen Universalismus aufgezeigt zu haben. „Es ist
Roms Grösse, den ganzen Menschen und die ganze Welt ohne

Ausschluss, ohne Auswahl eben katholisch väterlich-verantwortlich
erfassen und umfassen zu wollen. Das hat Solowjew be-

') Hanseatische Verlagsanstalt Hamburg, 1933.



— 84 —

wogen, zu clem von seinem Lehrer Dostojewsky verfluchten
Rom zu stehen. Er tat dies in dem Buche ,La Russie et l'église
universelle'. In diesem Buche erzählt Solowjew die altrussische
Legende vom heiligen Nikolaus und heiligen Kassian. Die beiden
Heiligen kommen vom himmlischen Paradies, um die Erde zu
besuchen. Sie sehen einen Landmann, dessen Wagen tief im
Kote der Erde steckt. Sankt Nikolaus eilt dem Bauern zu Hilfe,
um dem Wagen den notwendigen Ruck zu geben. Dabei aber
beschmutzt er sich derart, dass er dem Bauern zu gleichen
kommt. Sankt Kassian aber hütet sich wohl, das himmlische
Kleid zu besehmutzen. Als sie zurück in den Himmel kommen,
belohnt Petrus Sankt Nikolaus mit zwei Festen im Jahre, Sankt
Kassian lässt er aber nur alle zwei Jahre auf Erden feiern. —
Das ist eine sehr symbolische Geschichte. So hat sich Rom
beschmutzt, als es den im Kote der heidnischen Erde steckenden
Wagen des Menschen herauszubringen suchte. Aber es hat die
Geschichte gewagt.

Diese Bereitschaft, alles Menschliche zu teilen, ist der echte
Vaterwille Roms. Das ist die Demut des christlichen Rom, die
über allem seinem Herrschaftsanspruch nicht vergessen werden
darf. Rom ist ausserhalb des russischen Kommunismus die
einzige Macht der Erde, die entschlossen ist, alles auf sich zu
nehmen, und wenn es dabei tief in Not und Kot der Erde steigen
muss. Gerade das hat das Russentum in die völlige Abkehr von
Gott und seiner Kirche und ihrer Weisheit getrieben, dass deren
Himmel fern und fremd und weiss und leer waren. Das hat
selbst Dostojewsky nicht mehr zu ändern vermocht, da er mit
den Dirnen und Verbrechern litt und mit den Dämonen in der
Wüste der Grossstädte stritt. Die Kirche blieb jenseits. Dieses
Jenseits war aber zum guten Teil ein blosses Abseits. Rom
aber ist da. Rom war immer da. Rom steht nicht mit geschlossenen

Augen in der Geschichte wie der Osten. Rom steht
immer offen."

Das ist nun aber die Frage: Wozu ist es da? Wozu steht
es offen? Und die Antwort auf diese Frage ist seit Jahrtausenden

dieselbe und wird es bleiben : es steht offen zur Einordnung,
und das heisst in bezug auf den Bereich des geistigen Lebens:
es steht offen zur intellektuellen Synthese. Seit dem Mittelalter
steht die römische Einigungsarbeit im Zeichen der intellektuellen
Synthese. Gewiss, die Systemkraft eines Thomas, einer tho-



— 85 —

mistisch-aristotelischen Philosophie ist unvergleichlich. Es ist
etwas Grandioses und Unparteiisches in diesem thomistischen
Philosophieren. Die ganze damalige bekannte geistige Antike,
dazu die grossen Nachfahren bis zu Dionysos Areopgita, dem
hierarchischen Mystiker, dann der extreme, fast immer maxi-
malistische Augustin und dann die dogmatische Tradition der
Kirche und das Evangelium selbst: dies alles hat Thomas mit
den beginnenden Summen der eigenen Zeit intellektuell
verklammert zu einem Bau. Es ist die geniale Überwindung der
Häresis, des häretisch willkürlichen Herausgreifens einer
partiellen Wahrheit. Es ist daher begreiflich, dass die Renaissance
des Katholizismus ohne weiteres zur Renaissance des Thomismus

geworden ist. Wenigstens die romanischen Länder stehen
fast ausnahmslos im Zeichen der aristotelischen thomistischen
intellektuellen Synthese, soweit sie einer katholischen Renaissance

begierig sind. Beherrscht von diesem mittelalterlichen
Weltbilde konnte Gemelli *) den Satz schreiben: „Religiöse Einheit

verlangt vor allem intellektuelle Einheit." Und vom gleichen
Standpunkte konnte Maritain, der Hauptführer der thomistischen
Renaissance und einstiger Schüler Bergsons schreiben: „C'est
à nous de dégager les vérités partielles d'un Heraclite, d'un
Parmenide, d'un Auguste Comte, d'un Bergson et leurs intentions,

et de les transporter dans la lumière pacifique de la sagesse
aristotélicienne et thomiste" 2).

Ist solche intellektuelle Synthese Universalität? „Es liegt
ein Schleier eines parteilosen Jenseits aller menschlichen
Meinung, aller menschlichen Parteiung und Relativierung über
dieser Restauration des mittelalterlichen Geistes der intellektuellen

Synthese. Der Schleier zerreisst, stellen wir uns existen-
zicll vor, was denn Heraklit oder Comte oder Bergson in diesem

neuen aristotelisch-thomistischen System wären. Was für Schatten
wären hier versammelt in einer existenzlosen, leiblosen,
leblosen, ichlosen Welt der Toten Ist der Friede der aristotelisch-
thomistischen Weisheit, von dem Maritain spricht, nicht der
Friedhoffrieden des Todes Ist diese Art der Synthese nicht
auch Abtötung des eigenen konkreten, immer individuellen
spontanen, schicksalhaften Lebens, wie die Art der griechischen
Flucht?" (Schmidhauser.) Ja, ist es nicht mehr griechisch als

') „Der katholische Gedanke", München 1931 (II. Heft, S. 159).
2J „Antimoderne", p. 158/159.



— 86 —

christlich, wenn Maritain („Primauté du spirituel") schreibt: „La
contemplation seule réalise en nous l'universalité, rend l'âme
catholique en esprit et en vérité?" Sind hier nicht Parteibegriffe
unbewusst verwechselt mit Universalität, Geist, Wahrheit? Ist
das nicht jene besondere abstrakte Universalität, jener besondere

abstrakte Geist, jene besondere abstrakte Wahrheit der
mittelalterlichen Scholastik? Geht es aber heute nicht um ein

ganz Anderes, um die reife Frucht der mittelalterlichen Mühe
und moderner Anstrengung des Geistes: Geht es nicht um die
konkrete Universalität, den konkreten Geist, die konkrete
Wahrheit? Die intellektuelle Synthese weiss die Not auf Leben
und Tod unserer Zeit nach der wahren konkreten Universitas
des Geistes nicht zu heilen. Ist nicht im Namen und Geiste des

abstrahierenden Universalismus schon Jeanne d'Arc, die
Sprecherin der volkhaften prophetischen Inspiration, getötet
worden? Ist nicht hier die satanische Wurzel des von dieser
lebendigen konkreten Schöpfung absehenden gewalttätigen
künstlich konstruierenden Geistes, der jetzt als Antichrist, als
luziferischer Feind der Schöpfung* Gottes enthüllt werden muss?
Gegen diese Pseudokatholizität der intellektuellen Synthese
hatten die neuzeitlichen Gegenbewegungen gegen das Mittelalter

bei all ihrer sonstigen Fragwürdigkeit drei Gewinne
unverlierbarer Art gezeitigt: Die Existenzialität, die Individualität
und die Subjektivität der Schöpfung Mensch in Ebenbildlichkeit

zum Schöpfer Gott. Diese drei Dinge haben nun aber in
einer Welt der intellektuellen Synthese keinen Platz.

III. Parteiung des Katholizismus

An den Katholizismus von heute und seinen Erneuerungsund

Einigungswillen ist somit die ernste und entscheidende Frage
gestellt: Geht es hier wirklich um eine Universalität, d. h. um
eine Sache jenseits aller Parteiung des Geistes, ja Parteiung
des Menschen überhaupt, oder aber geht es, bewusst oder
unbewusst, um eine relative, sich aber dennoch als absolut und
verpflichtend betrachtende Sache des Geistes, d. h. um eine
bestimmte Geistesrichtung, also um eine Separation und Parteiung
neben anderen Separationen und Parteiungen? Wir werden
nicht um die Feststellung herumkommen, dass der Katholizismus

(wir meinen hier nicht die Erscheinung der Kirche als
corpus Christi mysticum, sondern den Katholizismus als kul-



turelles Phänomen) auf dem Wege ist, immer mehr die letztere
Entwicklung einzuschlagen, dass immer mehr mit der Bezeichnung

katholisch etwas gemeint wird, was mit dem Begriff der
Katholizität im Sinne von Universalität sich nicht mehr deckt.
Katholizismus, wie er sich heute praktisch zeigt, ist eine
geistigkulturelle Parteimacht erster Grösse, aber von einer ganz
bestimmten Farbe und Richtung. Er vertritt eine ganz bestimmte
geistige Haltung. Es geht ihm um eine ganz bestimmte menschliche

und kulturelle Haltung. Und diese Haltung ist nur scheinbar

eine absolute, von der christlichen Religion her bestimmte.
Diese Haltung* ist eine durchaus relative, wenn sie auch den
Ernst einer absoluten Haltung an sich trägt. Es ist nämlich,
geistig* gesehen, die Haltung der intellektuellen Synthese,
kulturell und kulturpolitisch gesehen, die Haltung eines romanistisch-
abendländischen Konservativismus.

Es ist nur die konsequente Folge dieser unbewusst schon

lang bezogenen geistigen und kulturellen Parteihaltung, wenn
der Katholizismus in einzelnen Ländern, soweit es die Verhältnisse

noch zulassen, auch staatspolitisch Partei bezogen hat, und
zwar in einer konservativ-reaktionären Parteipolitik. Es ist ein
bedenkliches Zeichen der gegenwärtigen Lage des Katholizismus,

dass vielfach solch parteipolitische Geschlossenheit und
Einheit der Katholiken gefordert wird mit religiös-kirchlichen
Motiven und Belastung des Gewissens der einzelnen Gläubigen,
ja sogar unter Berufung auf das Wort Christi in seinem
hohepriesterlichen Gebet: „Dass alle eins seien!" Man beruft sich
dabei wohl auch auf die Enzyklika Pius XL gegen den

Kommunismus, wo es heisst: „Sodann möchten wir an alle unsere
Söhne jeden Standes und jeder Nation einen neuen und
dringlichen Appell zur Einigkeit richten. Schon oft ist unser väterliches

Herz schmerzlich berührt worden von den Spaltungen,
welche Söhne der gleichen Mutter der Kirche zu Feinden
untereinander machen. Man muss es dann mit ansehen, wie die
Umstürzler diesen Streit ausnützen, ihn noch zu verschärfen suchen
und schliesslich die Katholiken selbst zur Bekämpfung der einen
durch die andern bringen. Jene, die daran arbeiten, solche bedauerlichen

Spaltungen unter den Katholiken zu vermehren, laden eine
furchtbare Verantwortung auf sich vor Gott und der Kirche."

Auf diese hier sichtbar werdende ernst zu nehmende Problematik

der katholischen Einheit werden wir weiter unten noch



eingehend zu sprechen kommen. Hier geht es uns zunächst um
die Erkenntnis, dass der Katholizismus, nicht in seiner Idee, wohl
aber in seiner geschichtlichen Erscheinung und Praxis, als die

(freilich wirksamste) Gegenpartei (der Ordnung, Autorität und
Tradition) gegen die moderne Auflösung sich darstellt1). Also
ist er Parteiung? Also ist er Sonderart? Kann er Partei sein,
wo er doch die Synthese gegenüber der Analyse vertritt? Ja,
er ist Parteiung und wenn er auch die Synthese vertritt. Denn
auch die Synthese kann Partei sein. Das ist für viele unfass-
lich. Diese können es daher nicht verstehen, dass heute vielen
Denkenden diese zur Parteiung gewordene Universalität zum
Problem geworden ist, dass sie von einer Krise der Katholizität
sprechen, dass sie eine Erneuerung, eine Ausweitung der Katholizität

fordern und anstreben. Es stehen sich hier zwei Haltungen
gegenüber, die einander nicht mehr verstehen. Typisch für diese
Situation ist das Gespräch zwischen einem katholischen
Politiker und Fr. Wilh. Förster, dem Verfasser des bekannten Buches
über das Kulturproblem der Kirche „Autorität und Freiheit",
in dem erstmals auf die dringende Notwendigkeit einer solchen

Erneuerung des wahrhaft katholischen Geistes hingewiesen
wurde, „angesichts der neueren Entwicklung des kirchlichen
Lebens, die zu einer verhängnisvollen Einschränkung des Geistes
der Universalität zu führen droht". „Was Sie da sagen," wendet
der katholische Politiker gegen dieses Buch ein „das ist ja
gewiss ganz schön, nur ist es nicht neu; wir haben das alles
längst in der katholischen Kirche. Unsere Kirche ist eben die
universelle Kirche, und wem sie noch nicht weit genug ist, der
kann ja draussen bleiben. Nehmen sie mir's nicht übel: Ich
verstehe Sie nicht und Sie verstehen mich nicht — wir reden
aneinander vorbei!" Darauf der Verfasser : „Ihr Sohn, der neulich

sein erstes hl. Messopfer dargebracht hat, und ihre Tochter,
die sich den weissen Franziskanerinnen angeschlossen hat, —
diese verstehen mich. Eine ganz neue Zeit kommt herauf, eine
Weltumwälzung* in so riesigen Ausmassen, dass wir es uns heute noch

gar nicht vorstellen können. Da heisst es : Sursum corda, fort von
der Vergangenheit, strecket euch nach dem, was da vorne ist" 2).

1) Die Kirche hat allerdings die extreme Ausprägung dieser faktisch
fast allgemein herrschenden Selbstauffassung und Selbstdarstellung' des
Katholizismus in Charles Maurras und der Action Française verurteilt.

2) Kempten 1923, „Anhang" S. 264 ff.



— 89 —

Tatsächlich hat die katholische Kirche infolge einer
unvorhergesehenen Konstellation geschichtlicher Ereignisse — vorläufig
wenigstens — aufgehört, im strengsten Sinne universell zu sein,
d. h. sie hat gewisse mächtige Kulturfaktoren nicht zu
organischer Einheit in ihre Ordnungen aufzunehmen und darin zu
verarbeiten vermocht (das protestantische und russisch-orthodoxe

Christentum etc.) ; in ihrer Seelsorge, in ihrer Weisheit,
ihrer Interpretation und Pädagogik kann daher jene geheimnisvolle,

lebenspendende und lebenerhaltende Universalität nicht
mehr zum vollen Ausdruck gelangen, die ihr einst aus der
wirklichen Einheit und Ökumenizität der kirchlichen Christenheit
floss. Ja, aus lauter Gegenwirkung gegen die Separation wurde
sie mehr und mehr selber zur Separation, zu einer christlichen
Partei neben anderen christlichen Parteien und Richtungen. Es

wäre eine unverantwortliche Unterlassungssünde, wollten die
Sehenden nicht immer und immer wieder auf diese unleugbare
Tatsache hinweisen, mit allem Ernst, aber auch mit aller Offenheit.

Nur aus unerbittlicher Erkenntnis dieser Sachlage können
die Wege zur Heilung gefunden werden und die ersten Schritte
zu einer Überwindung dieser Separation und zu einer, wenn
auch noch so fernen, Wiedererneuerung der ursprünglichen
Universalität getan werden.

IV. Erneuerung der Katholizität.
Es fehlt nun in der Tat nicht an hoffnungsvollen Ansätzen

zu einer kommenden Überwindung der Separation, wenn sie
auch schwer tun, sich durchzusetzen und Anerkennung* zu
verschaffen. Besonders kann im deutschen Geistesleben schon seit
langem eine gewaltige Anstrengung* festgestellt werden, die
dahin geht, den katholischen Geist der blossen Parteiung zu
entreissen, ihn wirklich zu einem katholischen werden zu lassen.
Solche Bemühungen nach wahrer Katholizität, nach
Wiederherstellung seines universalen Wesens, können wir in Deutschland

schon seit Jahrzehnten und Jahrhunderten feststellen, nicht
nur bei Theologen und Geistesmännern innerhalb, sondern auch
ausserhalb der Kirche, in denen eine wahre passio catholika
brannte. Namen wie Leibnitz, Sailer, Möhler, Hirscher, Schell,
Lagarde, Fr. v. Hügel, Prinz Max von Sachsen, Döllinger,
Baronin Uexkuell, Heiler, Scheler, F. W. Förster u. a. bezeichnen
etwa die Linie dieser Bestrebungen, die bis in unser Jahr-



— 90 —

hundert hineinreichen. Und im deutschen Katholizismus der
Gegenwart sind es Männer wie Romano Guardini, Dietrich v.
Hildebrand, Peter Lippert, Eschweiler, Wust und viele andere

(nicht zuletzt der Kreis um das „Hochland"), in denen mehr
oder weniger dieses Ringen um die Ausweitung* der Katholizität
gegenüber einer immer mehr drohenden Verengung* und
Separation zum Ausdruck kommt'). Es hat einen tiefen Grund, dass

es vor allem deutsche Katholiken sind, die sich immer wieder
verzweifelt bemühen, sich dem Geist der Separation, eines allzu
billigen Universalismus, einer blos intellektuellen Synthese zu

entringen. Man kann vielleicht sagen, dass es die providentielle
Sendung des durch die Reformation besonders betroffenen und

beunruhigten deutschen Katholizismus war und ist, die Katholizität

von ihrer mehr mittelalterlichen, ungenügenden Form in
eine von der Zeit und von der Vorsehung geforderte neue und
künftige Form organisch überzuleiten.

Es ist nicht möglich und auch nicht nötig, hier dies im
einzelnen nachzuweisen. Peter Wust hatte in seiner denkwürdigen
Rede an der feierlichen Versammlung des katholischen
Universitätsvereins in Salzburg diesem Streben unter ostentativer
Zustimmung der ganzen Versammlung Ausdruck gegeben, als
er auf die Gefahr hinwies, dass eine katholische Universität
von der menschlichen Seite her eher zu viel als zu wenig
Geschlossenheit mit sich bringe. „Eben das ist heute die besondere

Gefahr, die in einer katholischen Universität akut werden
könnte. Es wäre möglich, dass man sich ganz und gar auf diese

oder jene Einzelautorität hin orientieren könnte. Das aber wäre
Vergötzung irgendeines Endlichen und Zeitlichen. Es ergäbe
sich dann die Geschlossenheit einer gewissen Erstarrung in
historischen Formen, die mehr schaden als nützen würde. Es

muss daher danach gestrebt werden, dass sich mit der wahren
Geschlossenheit eine Weite des Geistes verbindet, die der
modernen Welt beweist, wie sehr wohl es möglich ist, im
Geistigen Geschlossenheit und Aufgeschlossenheit, Bindung und

Beweglichkeit, Bestimmtheit und Grossherzigkeit in Einklang
zu bringen." In dieser gleichen Rede hat P. Wust gegen die

Vergötzung der Einzelautorität des hl. Thomas die Gestalt des

') Leider bleiben manche verheissungsvolle Ansätze, im „Primat des
Logos" und in der Apotheose der Kirche, die für die Kirche weder Sünde
noch Busse anerkennt, stecken.



— 91 —

hl. Augustinus heraufbeschworen als des mit uns heute
gleichzeitigeren katholischen Geistesführers. Er findet ihn selbst
Thomas, Dante und Goethe bei weitem überragend. „Es ist etwas
wie ein eingeborener Protestantismus in seiner Brust." Kein
Zweifel, Augustinus steht uns heute viel näher als Thomas. Der
Name Augustin ist uns im Chaos der Gegenwart verheissungs-
voller. Das Herz Augustins, das sich zum Schlachtfeld Gottes
und der Dämonen hergab, ist heute das christliche Herz aller
drei Konfessionen. Das hat schon Scheler gesehen. Das Schicksal

aber, das seinem Augustinismus bereitet wurde, ist wenig ver-
heissungsvoll, wenn auch Schelers Schuld daran beträchtlich ist.

Allein auch eine Synthese von Thomas und Augustin würde
zur Erneuerung der Katholizität heute nicht mehr hinreichen.
Augustin ist das Vorbild der menschlichen vehementen Existenzi-
alität. Thomas ist das Vorbild der engelhaften, milden Intellek-
tualität. Doch über die Vorbildlichkeit beider hinaus geht es heute
um eine unvergleichlich neue Aufgabe in unvergleichlich neuer
Welt. Und hier ist alle Tat noch vor uns. Die Lösung kann nicht
in einem „Zurück" liegen. Das sehen heute selbst die Romanen
ein. „Manifestement Dieu veut quelque chose de neuf", sagt sogar
der Neuscholastiker Maritain, und auch nach dem „Irenikon",
dem Organ der Unionsbenediktiner, besitzt die Kirche in der
bisher geschichtlich verwirklichten Katholizität noch lange nicht
„son maximum de catholicité". („Irenikon", Nr. 9, 1928, S. 26.)

Ein hoffnungsvolles Zeichen für ein zunehmendes Erwachen
eines neuen, das parteimässige Denken überwindenden Geistes
und somit einer anhebenden Erneuerung der Katholizität ist
jene Erscheinung, die zunächst Beunruhigung auslöst: es ist
die zunehmende Krisis der Einheit unter den Katholiken. Die
vielgerühmte Einheit und Geschlossenheit der Katholiken
gelangt heute immer mehr ins Wanken1). Diese Erscheinung darf
nicht ernst genug genommen werden. Denn es ist nicht so,
dass durch diese Spaltungen nur periphere Lebensgebiete
getroffen würden und somit nicht tragisch genommen zu werden

') Diese Uneinigkeit und Spaltung innerhalb des römischen
Katholizismus und sogar des Episkopates selbst wird eben in den jetzigen
welthistorischen Ereignissen des politischen Umbruchs in alten katholischen
Stammländern immer bedenklicher offenbar. Es scheint fast, als ob Fr. Wilh.
Försters Prophezeiung aus dem Jahre 1925, dass der gehätschelte
Nationalismus noch zu einem Dynamit der römischen Weltkirche werden könne,
in Erfüllung gehen wolle.



— 92 —

brauchten. Gewiss wird es zunächst immer um die Verschiedenheit

in der Einheit gehen, und es wird um die Anerkennung
und Duldung* dieser Verschiedenheit, um der Katholizität willen,
stets zu kämpfen sein. (Z. B. der Verschiedenartigkeit der
politischen, philosophischen oder theologischen Richtungen.) Es gilt
hier das augustinische: In necessariis unitas, in dubiis libertas,
in omnibus Caritas. Dies Wort wird aber heute oft falsch
angewandt. Wir sehen oft allzu oberflächlich nur diese blossen,
harmlosen Verschiedenheiten in der Einheit, wo es sich in
Wirklichkeit um einheitspaltende Gegensätze handelt. Wir
wollen die Tragik dieser ernsten Konflikte oft gar nicht sehen.

Wir glauben nicht gern an das grausame, folgenschwere Wort
Christi, dass „des Menschen Feinde seine Hausgenossen sind",
class, uns oft unbewusst, ein scheidender und entscheidender
Riss mitten durch eine Familie und Gemeinschaft, ja auch mitten
durch die kirchliche Konfessionsgemeinschaft geht. Aber gerade
in unserer Zeit der geistigen Krise und Wende ist es gar nicht
anders möglich, als dass wir wieder in ganz neuer Weise die
von Christus vorausgesagte, rücksichtslose Scheidung der Geister,
die Bruder und Schwester, Vater und Sohn auseinanderreisHt,
erleben. So täuschen wir uns besonders dort, wo wir meinen,
die Einheit in der „Idee" und im „Glauben an sich" genüge,
ohne die Übereinstimmung in den konkreten Lebensfragen. Hier
zeigt sich eben das Versagen der blossen intellektuellen
Synthese, der es nur um den abstrakten Geist, die abstrakte Wahrheit

geht, die von der lebendigen konkreten Wirklichkeit
absieht. Wahre katholische Einheit muss sich aber auch in den
konkreten Fragen des wirklichen Lebens bewähren, denn da eben

geht es heute oft um Christus oder Cäsar, um Gott oder Dämon,
um Lüge oder Wahrheit. Und hier auf clem Gebiet des Konkreten,
nicht des Abstrakten, wird wahre katholische Einheit immer
wieder neu begründet, wenn eine alte Einheit zerbrechen sollte-

Es besteht fraglos durch die ganze Geschichte ein Gegensatz,

eine Spannung zwischen dem Katholizismus der Idee und
der Wirklichkeit, aber nach einstimmiger Anschauung der Theologen

dürfen beide nicht voneinander getrennt werden, sondern
sind zu einer metaphysischen Einheit miteinander verbunden.
Nicht nur die Idee, sondern auch die Wirklichkeit gehört zum
Wesen des Katholizismus. Die Kirche ist nicht etwas Ideales,
das von den Erschütterungen der Wirklichkeit nicht berührt



— 93 —

und befleckt würde, sondern die wirkliche, im Staube der Erde
stehende Gemeinschaft der Christgläubigen. Gerade inmitten der
Probleme, vor die die Welt des öffentlichen Lebens den Menschen
der Kirche, den gläubigen Christen, stellt, die Probleme, in
denen Christliches, Unchristliches, Widerchristliches,
Scheinchristliches in der unentwirrbarsten Weise sich mengen und zu
neuen Formungen und Vermischungen führen oder Entscheidungen

verlangen, ist das Ziehen von Konsequenzen aus dem
Christentum, das Anwenden der ewigen Wrahrheiten auf die
zeitlichen Verhältnisse eine immer neue, immer anders sich
stellende Aufgabe. Weniger denn je darf sich daher der
Katholizismus in der heutigen Zeit auf die Ebene des parteimässigen
Denkens begeben, um einer faulen Einheit willen heilsame,
gottgewollte Spaltungen gewaltsam unterbinden und so die

lebendigen Gewissen gleichschalten und vergewaltigen. Katholische

Einheit kann nie auf solche Weise geschaffen werden.
„Gib Deiner Kirche den Frieden und die Einheit nach Deinem
Willen", beten wir in der Liturgie der hl. Messe. Nicht auf
taktisch disziplinare Art und Weise wie sie politischen Parteien
eigen ist, auch nicht im Namen der „geschlossenen Aktion aller
Katholiken" kann solche Einheit geschaffen oder erneuert
werden, sondern dadurch, dass wir Gott selber die Möglichkeit
dazu geben durch unseren lebendigen Glauben und unsere
Treue gegen Gott und das eigene Gewissen. Gottes Gedanken
sind wohl auch hierin nicht unsere Gedanken und Gottes Wege
nicht unsere Wege. Gott selbst wird auf eine künftige, neue
Einheit und Universalität hinarbeiten, auf eine Art und Weise,
die wir engstirnigen und wehleidigen Menschen uns vielleicht
gar nicht träumen, und es wird so gut sein, denn wenn es nach
unserem parteihaften Sinn und Willen ginge, würde es nie dazu
kommen. Darum kann es als ein hoffnungsvolles Zeichen
gewertet werden, wenn zunächst an Stelle einer verdächtigen,
oberflächlichen und faulen Uniformität und Einheit Spaltungen
und Trennungen auftreten, denn es ist das ein Zeichen, dass

Gott am Werke ist, class der lebendige Christus in den Gewissen
erwacht ist und die Menschen zu neuer Besinnung aufruft.

V. Besinnung auf das Absolute.

Diese neue Besinnung ist eine Besinnung auf das Absolute
und Wesentliche in Kirche und Christentum. Es wird auch der



— 94 —

Katholizismus, will er am Leben bleiben, nicht um das grosse
Lebensgesetz des „Stirb und Werde" herumkommen. P. Huonder
S. J. pflegte seinen Hörern oft zu sagen : Die Kirche wächst,
aber wer weiss wohin? Was wissen wir, wie die Kirche in
zehntausend Jahren aussehen wird? Die äussere Form •— in Lehre
und Leben — kann ganz anders aussehen, und zwar in Dingen,
die wir heute als wesentlich ansehen, und es bleibt doch der
Kern". Besinnung auf das Absolute heisst nun nichts anderes,
als auf diesen Kern vorzustossen, sich auf das Tiefste besinnen,
auf die Mitte, den Grund von allem, sonst bleibt man am
Nebensächlichen hangen, am Zeitbedingten, über das das Gericht
hereinbricht, und dann besteht die Gefahr, dass „das Kind mit
dem Bad ausgeschüttet wird".

Der Kern aber, Gott, ist im Letzten unaussprechbar und
eben deswegen immer wieder von neuem auszusprechen, in
neuen Formen und Ausdrücken. Freilich, sich ganz und nur
auf das Absolute werfen, dazu gehört Mut, und verzichten auf
Liebgewordenes, Heiliggehaltenes fällt schwer. Aber es hilft
nichts, dieser Mut, dieses Verzichtenkönnen ist das erste, das
diese Stunde der Wende und des Gerichtes von uns verlangt.
Wir dürfen nicht mehr um verlorene Stellungen kämpfen.
Vielleicht sind sie auch gar nicht verloren, aber nebensächlich
sind sie, und der Kampf um sie hindert den Willen zum einzigen,
Avorauf es ankommt. Und dabei ist es doch so: dieses einzige
steht zu gar nichts im Widerspruch, sondern liegt eben allem
zu Grunde. In ihm trifft sich alles, was sich auf seine eigenen
Tiefen besinnt. Da aber erhebt sich die Frage: Sind wir gläubig
genug für diese grosse Zeit? Wer von den sogenannten
Gläubigen glaubt heute so, dass er wirklich Berge versetzen kann
oder auf dem Wasser wandeln Wer lebt so in dem einen
Notwendigen? Alles spielt sich mehr oder weniger lärmend, mehr
oder weniger vornehm in äusseren Stellungen ab. Im Grunde
ist es Angst vor der Absolutheit; das Relative betäubt und
befriedigt wie Opium.

Wir haben Angst vor dem „Stirb und Werde", vor dem
Kreuz, also gerade vor dem, was wir in unseren Kirchen
anbeten und was uns das Leben verbürgte. Wxer nimmt die Schuld
der anderen auf sich, wie Christus die Schuld der Welt Nicht
einmal die eigene will man tragen. Immer sind die „anderen"
schuld! Wer glaubt wirklich an das Leben aus dem Tod? Wir



— 95 —-

nennen die Kirche den fortlebenden Christus, auch „mit Wunden
und Striemen". Will sie aber auch Avirklich sterben? Und doch
gehört das unbedingt zu Christus, der auch nur so in seine
Herrlichkeit eingehen konnte. Will die Kirche werden, so muss
sie auch sterben. Das ist das Gesetz alles geschöpflichen Lebens,
sogar desjenigen des Menschensohnes. Es gilt daher, auch an
Tod und Auferstehung der Kirche zu glauben. Dieser Gedanke,
dass Leben aus Tod und durch Tod entsteht, ist etwas so

wesentlich Christliches und Wichtiges — „wenn das Samenkorn
in die Erde fällt und stirbt, bringt es viele Frucht" —, dass

man eigentlich staunen muss, class er selbst in der Christenheit
nirgends ganz ernst genommen wird und doch wird er die
kommende Entwicklung bestimmen. Soviel kann jedenfalls mit
aller Sicherheit gesagt werden: Nur in dem Masse, als wir
Christen wieder echte, sterbende Samenkörner werden (aus bloss

papierenen, wenn auch korrekten Katechismusbüchern), nur in
dem Masse werden wir auf den Frühling eines kommenden
geeinten Gottesreiches, einer erneuerten christlichen Einheit und
Katholizität hoffen können.


	Katholizität in Krise und Erneuerung

