
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 2

Artikel: La "Petite Église" et "l'Église d'Utrecht"

Autor: Riel, C.G. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404135

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404135
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65 —

La „Petite Eglise" et „l'Eglise d'Utrecht".
IL

La condition de l'Eglise anticoncordataire était, vers le
milieu du 18e siècle, devenue extrêmement critique par suite
de la mort de ses derniers prêtres. Dans sa détresse elle
s'adressa à l'Eglise Vieille-Catholique d'Utrecht. Ses relations avec
cette Eglise datent déjà de l'année 1815, le représentant des
anticoncordataires de Lyon, M. Delompnes ayant alors visité
Utrecht et Amersfoort et étant entré en rapports avec l'archevêque

Van Os et M. van Buul, devenu dans la suite évêque de
Haarlem. Dans une lettre du 18 juillet 1828 adressée à ce
dernier, alors curé à Amsterdam, M. Delompnes en appelle à cette
visite et décrit déjà l'état malheureux clans lequel se trouvait
son Eglise v).

« Il me faut vous faire part de notre triste situation
Il nous reste maintenant pour tout soutient deux prêtres accablés

de vieillesse et d'infirmités et succombants sous le poids
du ministère; l'un d'eux, âgé de 80 ans est en ce moment
malade de la fièvre; beaucoup de fidèles n'ont pu se confesser
depuis plus de deux ans; ils restent des 3 ou 4 mois sans pouvoir

entendre la Ste Messe ; ceux qui sont éloignés dans les

campagnes ou logés dans les étages élevées de notre ville ne
peuvent être administrés à l'article de la mort; mais il a plu
à notre bon Sauveur J. C. de se montrer lui-même à l'un d'eux
afin d'encourager ainsi les autres. Quelques désertions ont eu

lieu, surtout dans les campagnes; quelques autres se rejoignent
à nous et Dieu se plaît parfois à nous montrer combien sa

voix est puissante pour faire venir à lui ceux qu'il lui plait
et quelle force intérieure il sait donner aux plus faibles2).

') Cette lettre et toutes les lettres suivantes se trouvent aux archives
de l'église Sto-Gertrude à Utrecht.

Ceci est probablement une allusion aux g'uérisons miraculeuses qui
auraient eu lieu en 1822 et 1823 par l'attouchement de reliques d'un prêtre
anticoncordataire décédé. Voyez : Recueil de diverses attestations concernant

l'état de surdité dans lequel Jeannette Bessy est demeurée depuis sa
naissance jusqu'au 2 février de la présente année 1822; et le miracle de
guéiïson opéré sur elle, pendant une neuvaine commencée ce jour-la en
invoquant la protection du Br. Charles Orsel, dont plusieurs personnes
avoient déjà ressenti les heureux effets. — Déclaration et certificat sur la
guérison miraculeuse d'une sourde et muette 9 Janvier 1823. — Notice
historique sur la vie de M. Darien Roi, et Relation de quelques miracles
opérés à son intercession. — Manuscrit: Archives S'"-Gertrude d'Utrecht.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1938. 5



— 66 —

Vous me demanderez pourquoi Mgr. de BloisJ) ne sacre pas
de jeunes prêtres. Hélas nous n'en sçavons rien ; il a consommé
son tems à écrire à Rome pour obtenir le redressements des

tors et le retour aux Stes règles Du reste ce digne évêque
a pris d'injustes préventions contre les fidèles de Lyon par
rapport au jansénisme, suite des préjugés, qu'il a pris dans
son jeune âge2). Nous savons encore qu'il a fait une
instruction pastorale en forme de testament qu'on ne distribuera
qu'après sa mort. Il y exhorte les vrais fidèles à persévérer
dans la voie ou ils sont lors même qu'ils seroient entièrement
sans prêtres. U leur dit qu'il ne faut pas pour cela communiquer

avec le nouveau clergé, mais mettre toute sa confiance
en Dieu qui suppléera abondament par sa grace au dénument
extérieur ou il nous laisse ; que la fin de toutes choses est
proche, qu'il faut persévérer jusqu'à la fin. Il parait vivement
pénétré de l'approche de la fin des tems3).

Il y a quelque tems que j'eus occasion de voir M. Silvy4);
il me dit avoir entre les mains une lettre de M. Van Os3)

par laquelle il nous condamnoit comme schismatiques, et qu'il
en avait fait part à tous ses amis, afin qu'ils se donnassent
bien de garde d'entrer dans ce qu'il appeloit notre schisme.
J'ai lu cette lettre et vu qu'il l'interpretoit entièrement à contre
sens, mais il n'a jamais voulu en convenir. Mgr. Van Os

lui marquoit que nous devions imiter l'exemple de l'Eglise
d'Utrecht, qui au besoin communiquoit avec le clergé du vicaire
apostolique; que le refus absolu de toute communication avec
le clergé concordataire lui paroissoit un acte de schisme; et
quoique clans cette lettre Mgr. Van Os ne blame en aucune
manière notre attachement aux anciens évêques de France
M. Silvy prétend toujours qu'il nous condamnoit sur tous les

points. Ils nous seroit utile de pouvoir détruire cette fausse

') Mgr. de Thémines.
2) L'évêque de Blois suspectait les anticoncordataires de Lyon de

« Jansénisme » ; ce soupçon est repoussé par eux comme étant une « injuste
prévention ».

s) Les anticoncordataires en général croyaient que la venue d'Elie et
la fin du monde étaient proches.

4) M. Silvy, ami de Jacquemont et partisan ardent de Port-Royal ; qui
avait acheté en 1824 le domaine de Port-Royal ; il était en relations intimes
avec l'Eglise d'Utrecht.

6) Mgr. Willibrord van Os, archevêque d'Utrecht.



— 67 —

interpretation des sentiments de votre digne évêque. Votre
témoignage et celui de quelques uns de vos prêtres, qui ont bien
connu ses vrais sentimens nous seroient suffisansJ). »

Cette première visite de Delompnes en 1815 à l'archevêque
Van Os a été suivie de beaucoup d'autres. Dans sa correspondance

avec l'évêque de Haarlem, il raconte aussi que, lors
d'une de ses visites à l'archevêque, il lui avait remis un exemplaire

des « Réclamations canoniques » et divers autres
mémoires concernant le schisme et que Mgr. Van Os, après avoir
pris connaissance de ces pièces, « avait consacré un calice
pour un de leurs pères. Dans un autre voyage il lui avait
remis des saintes huiles pour un autre. » Il paraît aussi qu'il
s'était alors adressé à l'archevêque avec la requête d'ordonner
un prêtre pour l'Eglise anticoncordataire ; mais que Mgr. Van
Os n'avait pas satisfait à cette demande2).

En 1848 les relations furent renouées avec la Hollande
par Delompnes, qui s'adresse à son ancien ami Mgr. Van Buul,
évêque de Haarlem. Ses lettres, de 1848 à 1851, nous font part
des agissements contre les anticoncordataires. Cette action
venait surtout du côté des prétendus Jansénistes, c'est-à-dire
des amis de Port-Royal, qui condamnaient les anticoncordataires

comme schismatiques3).
Ces imputations vis-à-vis de l'Eglise anticoncordataire, dans

l'état pénible où elle se trouvait, portèrent Delompnes à avoir
de nouveau recours à l'Eglise d'Utrecht.

Dans sa première lettre, du 29 juin 1848, à Mgr. Van Buul,
il dit : « Depuis longtems j'avois formé le projet de vous aller
visiter; jusqu'à ce jour je n'ai pu le réaliser. Ne pouvant donc
exécuter ce voyage, j'avais résolu de vous écrire et de vous
faire part de ce qui s'est passé de plus intéressant dans notre
église. Je voulois, de concert avec nos frères, vous exposer
notre misère et détresse spirituelle dans la privation de tout
culte extérieur, où nous a réduite la mort de nos derniers pères,
il y a 17 ans, lorsqu'un incident nous a engagé de vous écrire
plus brièvement et promptement. Deux de nos amis ont reçu
chacun une lettre anonime, qui leur apprend que Mrs. de la

') Dans la suite il paraîtra clairement que M. Silvy avait exactement
exprimé les sentiments de l'Eglise Vieille-Catholique.

2) Lettre de Mgr. Van Santen à Chapellon, du 18 octobre 1850.

3) Lettre de Delompnes à Mgr. Van Buul, du 18 septembre 1850.



— 68 —

Revue Ecclésiastique1) ont demandé en Hollande, un mémoire

pour nous faire revenir de l'état de scission, où se trouve notre
Eglise depuis 1801 ; qu'il leur avait été répondu que l'on
rédigerait volontiers une déclaration de principes; mais que l'on
vouloit connaître les poins et motifs qui nous séparent encore
de l'Eglise concordataire. Nous avons pensé que c'était une
indication de la Providence, qui nous montroit que nous devions
rendre compte de notre foi à Nos Seigneurs les respectables
évêques de flollande et nous sommes bien disposés à remplir
ce devoir. » — Si l'évêque y consent, Delompnes lui enverra
les documents nécessaires concernant leur position vis-à-vis de

l'Eglise concordataire.
L'évêque de Haarlem lui ayant répondu qu'il est volontiers

disposé à recevoir les pièces utiles, Delompnes adresse le 12 janvier

1850 à Mgr. Van Buul une 2e lettre dans laquelle, — après
avoir nommé les pièces qu'il veut envoyer, — il en appelle,
pour la vérité de la cause de la Petite Eglise, à plusieurs
miracles qui auraient eu lieu. « Après la mort des deux derniers
prêtres, qui nous dirigeoient, arrivée en 1832, les miracles qui
se sont opérés par l'intercession de quelques uns de nos frères...
sont si évidément en faveur de notre cause qu'il est impossible
d'élever de contestation sérieuse sur l'appui qu'il lui donnent;
ceux obtenus par l'intercession de la sœur Marie Ambroisine
morte en 1835 sont très remarquables. Cette soeur par sa piété,
les proféties si bien accomplies que nous avons eu par son

canal, était sans contredit une des personnes les plus
importantes. Elle s'intéressait vivement et fortement à votre Eglise
et nous ne doutons pas que si vous avez recouru à son
intercession vous en obtiendrez les effets les plus miraculeux.
Nous ne laissons pas d'espérer que Dieu voudra bien nous
envoyer des pasteurs selon son cœur. »

Cependant l'action du côté «janséniste» se faisait aussi
de plus en plus sentir. Un certain M. Chapellon, influencé par
les écrits de Jacquemont, avait rompu avec les anticoncordataires

de Lyon. Dans ses entretiens avec ses parents et avec
d'autres membres de sa famille qui étaient demeurés fidèles
à leurs principes, il avait reproché aux anticoncordataires

1) La « Revue Ecclésiastique » — journal mensuel — était une
publication de la « Réunion Catholique », une petite société janséniste à Paris.
Elle parut de Juin 1838 jusqu'à Mai 1848.



— 69 —

qu'aucun évêque ou prêtre n'approuvait leur position ; là-dessus
ils avaient répondu que les évêques et tout le clergé de l'Eglise
d'Utrecht s'étaient déclarés en leur faveur. Chapellon s'était
alors adressé à l'archevêque d'Utrecht demandant aux évêques
de Hollande de convaincre les anticoncordataires de leur erreur
â ce sujet.

L'archevêque Van Santen répondit à Chapellon par une
lettre que nous reproduisons ici à cause de son importance:

« Utrecht 18 octobre 1850.
Monsieur,

Je suis bien fâché de ce que j'ai dû si longtemps vous
faire attendre une réponse à votre lettre du 25 août; mais
outre que je fus empêché dans ce temps de m'occuper de la
malheureuse affaire du schisme de Lyon, j'ai cru, selon votre
désir, devoir communiquer votre lettre à mes collègues pour
savoir d'eux leurs sentiments, s'ils trouvent bon qu'on écrivit
ensemble une circulaire aux fidèles anticoncordataires à Lyon,
afin de tâcher de ramener ces personnes de leurs erreurs et
de les persuader à faire cesser un schisme, qui n'a duré, hélas!

que trop longtemps. Quoique je fus incliné à faire cela, je suis
bientôt revenu de cette pensée par de solides raisons, qui y
furent opposées. Ces fidèles, disait-on, sont de bons et braves
gens très conscientieux, mais non assez instruits et éclairés
sur la matière du schisme, ni sur la discipline de l'Eglise, qui
peut varier et changer sans que les articles de la foi en
souffrent. Leur écrire une lettre en commun, sans être demandé

par eux, aurait l'air de vouloir les accabler par le poids de

l'autorité episcopale: cela pourrait les choquer et les rendre
indociles pour retourner sur leurs pas schismatiques.

Vous me mandez, Mr, que les anticoncordataires, quand
vous les objectez qu'ils n'ont aucun prêtre, aucun évêque au
monde, qui approuve leur séparation, ils vous répondent toujours,
qu'ils ont pour eux les évêques et tout le clergé de Hollande.
En lisant cela je vous avoue sincèrement que j'en fus frappé et
tout étonné, ne sachant comment on est venu à cette opinion. Car
je puis vous dire en vérité que tout notre clergé déplore et
désapprouve hautement cette malheureuse et déplorable séparation.

L'unique raison que j'en puis deviner est que mon vénérable

prédécesseur Van Os a consacré une calice pour eux.
Mais remarquez bien que c'était au commencement de la trouble,



— 70 —

où il vivait encore plusieurs évêques anticoncordatistes et où

il croyait que le temps n'était pas encore venu pour former
un jugement définitif. Car quand on voulut dans la suite qu'il
consacra un prêtre pour les séparés, il n'a jamais voulu s'y
prêter, ni coopérer par là à former une séparation ou schisme
ni à la faire durer. Il est donc bien clair que ces M''8 ont fort
tort de s'appuyer sur ce fait de la consécration d'une calice
ou de dire qu'ils ont pour eux tout le clergé de Hollande.
Vous pouvez donc dire de ma part aux membres de votre
famille et (je ne crains pas d'ajouter) aussi de la part de mes
collègues, les évêques de Haarlem et de Deventer et de tout
notre clergé, que nous désapprouvons hautement la conduite,
qu'ils ont tenue jusqu'ici et que nous les exhortons paternellement

de finir leur schisme et de reconnaître en vrais
catholiques, les pasteurs établis en vertu du concordat. Voilà ce

qu'exige d'eux la véritable délicatesse de conscience. »

Inutile de dire que cette réponse ne surprit pas peu les
anticoncordataires. Ils envoyèrent une consultation dans laquelle
ils essayent de nouveau de défendre le bon droit de leur cause.
Les évêques de Hollande décidèrent de leur répondre. Un
mémoire fut composé par Mgr. van Buul et M. Karsten, directeur
du séminaire à Amersfoort, lequel mémoire fut envoyé à tous
les ecclésiastiques de l'Eglise d'Utrecht, « afin qu'on put dire en
vérité que cet écrit contenait le sentiment de l'Eglise de Hollande ».

Cet écrit était plutôt un traité qu'une lettre. Il est intitulé :

« Sentiment de l'Eglise de Hollande sur la cause des évêques
de France, auteurs des Reclamations canoniques et sur la position
des fidèles qui demeurent encore aujourd'hui attachés à cette cause,
proposée en forme de Lettre de Nos Seigneurs l'Archevêque d'
Utrecht et les évêques de Haarlem et de Deventer à quelques fidèles,
dits anticoncordatistes, du diocèse de Lyon. »

Ce mémoire est extrêmement intéressant non seulement au
sujet de la position que l'Eglise Vieille-catholique des Pays-Bas
prenait alors vis-à-vis de la Petite Eglise, mais encore à d'autres
égards.

Il commence par rappeler que les fidèles de Lyon, deux
ans auparavant, se sont adressés aux évêques de Hollande
« pour leur demander :

1° le sentiment de notre église sur la cause que vous
défendez; et sur des secours dans l'état de délaissement et de



— 71 —

dénuement absolu où vous vous trouvez réduits depuis la mort
de vos derniers pères. Nous vous répondîmes que nous étions
tout disposés à vous satisfaire sur ces deux objets selon notre
pouvoir, non seulement parceque la charité qui nous unit comme
membres de la même église catholique, nous impose ce devoir:
mais encore parcequ'une expérience de 150 ans nous a fait sentir
plus vivement les torts énormes que fait au corps mystique de
J. C. l'indifférence de ses membres pour leurs intérêts mutuels.

Cependant nous n'eûmes d'abord d'autres preuves à vous
donner de la sincérité de nos paroles que les vœux de nos
cœurs pour votre soulagement, nous ressouvenant de vous dans
nos prières, afin que le Dieu de N. S. J. C. vous fortifiât dans
l'homme intérieur par son esprit, pour attendre en patience
les moments du Seigneur.

Nous n'avons pas manqué non plus d'invoquer au S. Sacrifice

du N. Testament la miséricorde de Dieu en faveur de

vos frères défunts et de vos malades, comme vous nous en
aviez priés et nous l'avons fait avec d'autant plus d'empressement

que différents obstacles nous mettaient en même temps
dans l'impossibilité de venir à votre secours d'une manière plus
spéciale.

Votre charité aura bien compris les motifs de ce retardement.

C'est qu'il nous a fallu commencer et rectifier ce que
nous savions de votre cause et faire, à cette fin, une étude
sérieuse des documents que vous avez bien voulu nous
transmettre. Par là il nous a été possible de réduire votre sujet
à ses plus simples termes, savoir: l'appréciation exacte de la
Cause des 40 prélats réclamants, unique base nécessaire soit pour
fonder un jugement sûr par rapport à votre position, soit pour
déterminer la qualité des secours que les lois de la charité et
de l'unité pourront exiger de nous pour votre soulagement.

Tout bien considéré, la Cause de vos prélats n'exige, pour
être appréciée, que l'examen de deux points, savoir :

1° celui de la mesure par laquelle le souv. Pontife Pie VII
a déclaré tous les prélats de France déchus de leur dignité,
et tous les anciens titres de leurs églises supprimés et éteints,
pour faire une nouvelle circonscription de leurs diocèses, telle
qu'on la lit dans les actes du concordat de 1801.

2° celui des démarches que cette même mesure inspira
aux prélats, auteurs des „Reclamations canoniques".



— 72 —

Ad I. L'entreprise que le Pape Pie VII s'est permise à

l'égard de l'Eglise de France de sa seule autorité et sans
observer aucune forme canonique, ne doit nous arrêter que peu
de temps, La signaler, c'est la réfuter, tant elle est énorme.
De quelque côté qu'on la regarde, on la trouve contraire à la
doctrine de l'Ecriture sainte, des canons de l'Eglise et en
certain sens, inouie dans l'histoire des siècles passées. » Divers
passages de la Sainte-Ecriture, des Pères de l'Eglise et des

canons sont cités pour prouver cette assertion. — «L'entreprise
du Pape Pie VII est un abus de pouvoir, la conséquence directe
du système de cette plénitude de puissance apostolique, dont les
flatteurs de la cour de Rome ont gratifié le Souv. Pontife.

Ad. II. Toutes les mêmes preuves qui mettent au grand
jour l'injustice des procédés du Souv. Pontife à l'égard des

évêques réclamants constatent en même temps leur bon droit
dans l'opposition qu'ils formèrent Plus la cause des évêques
réclamants nous paraît juste et légitime en elle-même, plus leur
courage à se séparer de leurs collègues clés que ceux-ci ne
marchent pas dans le droit chemin, nous paraît digne de

louange. Mais que pouvons-nous contre la vérité? En
réfléchissant sur la manière dont ces mêmes prélats ont défendu
leur cause, ou plutôt celle de tout l'épiscopat, il nous est
impossible de la trouver conforme au précepte du S' Esprit : Juste,
quod justum est, prosequere (Deuter 16 : 20). Ce n'est pourtant
pas aux „Réclamations canoniques"1 que nous prétendons appliquer

ce reproche. En les publiant, les prélats, selon nous, ne
firent que remplir un devoir devenu pour eux indispensable..
Mais la conduite des prélats opposants depuis la publication
de leurs „Réclamations" offre deux défauts qui nous paraissent
devoir être relevés préférablement à d'autres. le premier
leur a, pour ainsi dire, ravi leur couronne, le second a fait
naître une position que nous croyons insoutenable selon l'analogie

de la foi catholique.
a) Par leurs „Réclamations" les prélats ayant fait comme

le premier pas dans le chemin d'une opposition légitime
ils devaient plus que jamais s'appliquer les paroles de l'Ecriture

sainte: „combattre pour la justice jusqu'à la mort", et
pourvoir tant qu'ils vécurent, par tous les moyens possibles,
aux besoins spirituels de leurs diocèses. Et puisque leur cause
était celle de l'épiscopat et de leurs églises, un autre devoir



— 73 —

également indispensable qui en résultait, c'était celui de pourvoir

à ce que l'épiscopat ne s'éteignit pas dans leurs églises,
taut que leur cause ne serait pas jugée, selon la règle du Droit.
Lite pendente nihil innovetur. Ce dernier devoir était d'autant
plus urgent que les prélats n'ayant pas appelé au concile, leur
cause devait s'éteindre à la mort du dernier évêque opposant.

Or, en confrontant la conduite de 40 évêques avec ces

principes, quel est le résultat? Nous qui ne cherchons pas à

charger ces prélats, dont nous comprenons parfaitement la
position pénible, nous passons sous silence le premier devoir.
Mais le second n'a pas été rempli ; c'est un fait. Quels ont été
leurs motifs d'en agir ainsi Nous l'ignorons et nous ne voulons

pas hasarder un jugement sur des soupçons Mais si

une impossibilité complète s'est opposée à ce que ces prélats
se donnassent des successeurs, ce que nous aimons à croire,
comment les excuser de n'avoir pas déféré du moins alors
leur cause à l'Eglise? Cette mesure n'aurait pas seulement
empêché que leur cause finît avec eux; mais encore ils auraient
combattu jusqu'à la mort. Maintenant qu'ils ne se sont pas
donné des successeurs et qu'ils ne se sont pas portés d'ailleurs
pour Appelants, il faut bien le dire, ces prélats ont abandonné
tacitement une cause, où, dans leur conviction il ne s'agissait
de rien moins que d'une Apostolicide. ou bien ils ont
regardé leur cause comme personnelle et comme finissante avec
eux. Mais quelle que soit celle de ces deux données, que
l'on préfère, toujours est-il vrai, que leur cause, quant à eux,
est éteinte avec leur mort. Dira-t-on que leurs „Réclamations"
subsistent toujours et quelles valent bien un appel au concile?
Nous ne croyons pas qu'on veuille le soutenir sérieusement.
Mais si quelqu'un le prétendait, nous demanderions d'abord,
s'il y trouve un seul mot qui indique que les prélats, dans
l'impossibilité de faire davantage, défèrent au tribunal de l'Eglise
la cause pour laquelle ils sont morts?. Si l'on y demande
à l'Eglise un jugement qui venge enfin l'épiscopat des atteintes
de l'ultramontanisme? Tout l'ouvrage ne se réduit-il pas, en
dernière analyse, à prouver la thèse : qu'on a droit de ne pas
céder au désires du Souv. Pontife? Tout cela ne dépasse pas
les limites d'une cause personnelle, et, joint à une inaction
telle que la présente la conduite des 40 prélats, n'est pas une
barrière suffisante pour arrêter les partisans de la plénitude



— 74 —

de la puissance apostolique Nous avouons ne pas comprendre
comment les 40 prélats ne se sont pas aperçus de la fausse

position où ils se plaçaient eux-mêmes envers les fidèles de

leurs diocèses et de la contradiction manifeste, qu'il y avait
dans leur conduite, en voulant, d'une part, être regardés comme
leurs vrais pasteurs à l'exclusion de tout autre, et ne faisant
pas, d'autre part, ce que de droit pour arrêter un supérieur
qui, abusant de son pouvoir et clés circonstances, les déclarait
déchus de leurs titres pour en revêtir d'autres personnes.
Les „Réclamations canoniques" n'empêchent donc pas que la
justice et la vérité n'aient à se plaindre de la conduite peu
conséquente des prélats opposants. Leur cause, pour le fond,
demeure toujours également juste et légitime; mais la gloire
attachée à sa défense est perdue pour eux, tandis que leur
mémoire demeure chargée du soupçon ou de n'avoir pas connu
le grand prix et l'excellence de leur cause, ou d'avoir fait
négligemment l'œuvre du Seigneur. Leur lampe s'est éteinte
en Israël, c'est-à-dire qu'ils n'ont pas laissé après eux des prélats

qui soient entrés dans leurs travaux et ils ont augmenté
les gémissements cle la colombe en jetant les fidèles les mieux
intentionnés dans des tourments de conscience qu'il leur eût
été si facile de prévenir.

b) Il nous reste à relever un autre défaut plus déplorable.
C'est la rupture de communion, qu'ils se sont permise et qu'ils
ont conseillée, prescrite même, aux fidèles qui les suivaient,
par rapport au clergé du concordat.

D'après la doctrine, exposée par S' Augustin dans ses écrits
contre les Donatistes, il n'y a que deux cas, où la rupture de

communion soit légitime. C'est 1° lorsqu'une personne
abandonne volontairement la communion de l'Eglise catholique et
2° lorsqu'une sentence canonique en sépare quelqu'un comme
opiniâtre dans le crime ou dans l'erreur. A l'exception de ces
deux cas, jamais la rupture de communion n'est permise.

Or les évêques réclamants pouvaient-ils appliquer un de ces
deux cas, soit à leurs collègues, qui cédèrent aux injustes
désirs de Pie VII, soit à ceux qui leur furent donnés pour
successeurs par le concordat? Il est manifeste que non. Supposez
les torts de ces prélats qui ont donné les mains aux injustes
procédés du Pape, plus graves encore qu'ils ne le furent en
effet, quel rapport cela a-t-il à la rupture de communion, tant



— 75 —

qu'ils ne quittaient pas eux-mêmes l'église catholique ou qu'ils
n'en fussent chassés par la sentence d'une autorité compétente?
Dites, à la bonne heure, qu'ils étaient une ivraie; mais ils
demeuraient toujours dans le champ du grand Père de la
famille. Ce n'est pas la qualité du froment ou de l'ivraie, mais
la circonstance qu'on est dans le champ qui décide de la
communion qu'on doit conserver avec eux. Tant que la bonté cle

Dieu ou les décrets profonds cle sa justice le tolèrent, ce n'est
pas au bon grain de s'en séparer. En le faisant, il se sépare
non seulement cle l'ivraie, mais il quitte le champ où elle se

trouve; c'est-à-dire qu'on sort cle l'Eglise Comment vos
prélats pouvaient-ils oublier ou ignorer ces vérités fondamentales

de la foi catholique pour se séparer cle leurs frères?
Une raison toute spéciale qui aurait dû retenir vos prélats

dans les bornes d'une défense plus modérée, s'emprunte à la
contradiction flagrante que formait cette rupture de communion
avec leur propre conduite envers le pape. Car remarquez bien
qu'ils n'ont jamais refusé la communion du Pape. le plus,
ou même le seul coupable. Pouvait-on, sans contradiction
ouverte, conserver la communion avec lui et refuser en même

temps celle des évêques séduits par son autorité, ou, si vous
voulez, ses complices?.

Nous n'entrons pas dans la question de savoir si les évêques
opposants eussent dépassés les bornes de leur droit en excluant
de leur communion les évêques qui venaient les remplacer à

l'époque du concordat. Car il faudrait toujours qu'ils ne l'eussent
fait qu'après avoir épuisé les autres moyens, dont le premier
était sans doute, ou l'appel au Concile pour écarter l'autorité
du Souv. Pontife ou bien, au défaut de l'appel, la rupture
de communion avec ce pape; et comme ces considérations n'ont
été pas remplies, la question a perdu toute utilité pratique

En déplorant sincèrement le sort des 40 évêques, leur fin
nous parait un avertissement bien clair contre toute trêve avec
les opinions ultramontaines et jésuitiques que nous sommes
convaincus avoir été la cause de leur conduite peu conséquente.
Si ces prélats eussent eu des principes plus sains sur les droits
de la primauté et de l'épiscopat; si la crainte de paraître Jansénistes

ne les eût pas empêchés de lire les ouvrages si lumineux
des évêques appelants, et de marcher sur leurs traces, ils
auraient, d'une part, fondé leurs „Réclamations" sur des bases



— 76 —

plus solides; et de l'autre, ils auraient trouvé une route sûre

pour éviter en même temps le schisme. Mais nous savons
qu'ils craignaient le spectre du Jansénisme. Quelques-uns d'entre
eux s'étaient réfugiés dans notre pays, du temps de Pie VI.
L'archevêque d'Utrecht Gualter Michel van Nieuwenhuyzen
les avait reçus avec tous les égards que méritaient leur dignité
et leur position. Nous avons même encore un projet de lettre,
par laquelle ce prélat recommandait leurs personnes et leur
cause à la charité des fidèles de notre église. Mais le départ
précipité de ces prélats sans rendre aucune raison d'une telle
conduite et sans même nous avoir donné depuis aucune marque
de communion ou de vie, nous a mis dans l'impossibilité de leur
prêter aucun secours, en même temps qu'il nous a prouvé leurs
préjugés '). Nous leurs pardonnons de toute notre cœur l'injure
faite par là à notre église : mais cela ne doit pas nous
empêcher de voir que ces mêmes préjugés leur ont fait perdre
la gloire attachée à la défense d'une belle cause et commettre
une faute qui a eu des suites bien déplorables, non seulement

par rapport à eux-mêmes, mais aussi par rapport aux fidèles
attachés à leur cause.

Comme votre position se rattache à la cause des prélats
réclamants, nous la regardons comme émanant d'une bonne
source et comme étant bonne et légitime au fond: car elle est
la suite de votre attachement à la vérité et la justice, lésée
dans la cause de vos prélats. Mais elle nous paraît
insoutenable, quant aux moyens dont elle se sert. Toute défense

pour être légitime doit se tenir dans les bornes de la justice.
Or il est injuste de rompre la communion avec des catholiques,
quelques méchants qu'ils soient, tant qu'un jugement légitime
ne les a pas chassés de l'église ou qu'ils ne la quittent pas
eux-mêmes.

Une remarque encore. Peut-être serez-vous étonnés de ce

que nous ne parlons point du tout des miracles dont vos écrits
nous disent pourtant que le Seigneur a bien voulu vous favoriser
si abondamment et qui vous semblent devoir être de si grand
poids dans la cause que vous défendez. Ce n'est pas certes
que nous prétendions en contester la vérité. Au contraire, nous
nous réjouissons de bon cœur que le Dieu de toute consolation

l) Ils ne voulaient pas entrer en communion avec notre Eglise parce
qu'ils la condamnaient comme «Janséniste», (v. R.)



— 77 —

ait mêlé cette douceur dans le calice de vos maux pour en
diminuer l'amertume. Mais vous êtes aussi convaincus que nous,
qu'en face d'une vérité manifeste, les miracles, en apparence
contraires, ne sauraient avoir aucune force de preuve. Il est
bien vrai toujours que ces œuvres surnaturelles nous font
entendre la voix du Seigneur. Mais de prétendre les appliquer
en un sens qui irait à renverser une vérité manifeste, cela nous
paraît contraire à la volonté de J.-C. qui nous a renvoyés à

l'Eglise pour entendre sa voix. Or la voix de l'Eglise sur la
communion ecclésiastique est bien claire, bien haute et bien
ancienne, puisque tous les écrits du grand S' Augustin nous
l'annoncent ...»

Ce « Sentiment » fut expédié le 1er avril 1853. Les
anticoncordataires, pour des raisons dont on se rend facilement compte,
ont gardé le silence à son sujet et ils ont eu soin de ne pas
le publier. Ce fut seulement en 1868 que l'un des leurs en fit
une copie et le rendit public.

En réponse au < Sentiment » les anticoncordataires
envoyèrent aux évêques de Hollande leurs « Observations sur
l'Exposé des sentiments de l'Eglise d'Utrecht», dans lesquelles
ils essayent de réfuter les arguments employés contre eux. Nous

ne nous arrêterons pas ici à cette réponse. Pourtant la justice
nous oblige d'attirer l'attention sur un point. Les arguments
allégués dans le « Sentiment» d'Utrecht à l'égard de la «Petite
Eglise », surtout ceux qui concernent la rupture de la
communion avec l'Eglise concordataire, paraîtront à beaucoup d'entre
nous très étranges. Ils ont en effet perdu pour nous leur force.
Mais nous ne devons pas oublier que nos pères en 1850 se

considéraient toujours comme faisant encore vraiment partie
de l'Eglise romaine et qu'une rupture avec cette Eglise était
regardée par eux comme une rupture avec la seule et véritable
Eglise du Christ. Le concile du Vatican avec ses nouveaux
dogmes devait seul produire un changement fondamental dans
leur conception au sujet de l'Eglise romaine et dans leur
attitude vis-à-vis de cette Eglise.

Amsterdam. C. G. van Riel.
(A suivre.)


	La "Petite Église" et "l'Église d'Utrecht"

