Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Urteile liber die Weltkonferenzen in Oxford und Edinburg.
Die Berichte und Beschliisse, die von der zweiten Weltkonferenz
fiir Glauben und Verfassung, die in Edinburg vom 3.—18. August 1937
abgehalten worden ist, entgegengenommen und gefasst worden sind,
sind in englischer, franzosischer und nun auch in deutscher Sprache
erschienen und konnen vom Sekretariat des Fortsetzungsausschusses
bezogen werden.

Eine knappe Ubersicht iiber die Verhandlungen der Weit-
konferenz in Edinburg ist aus der Feder des Hugh Martin erschienen?).
Sie gibt einen guten Einblick in die grosse Arbeit der Konferenz
und teilt das Wesentliche der in den Sektionen ausgearbeiteten
und in den Plenarsitzungen entgegengenommenen Berichte mit. In
einem besondern Kapitel fragt der Verfasser, was Edinburg fir die
Kirche bedeute. Er ist der Meinung, die Konferenz vermittle eine
vertiefte Kenntnis der schon bestehenden Ubereinstimmung unter
den Christen, eine vertiefte Einsicht in die grosse und reiche
Mannigfaltigkeit in der Kirche und gebe die Weisung, nach der
schon vorhandenen Einigkeit zu handeln und nicht in der Uneinigkeit
zu verharren, sondern ihre Ursachen weiter zu ergriitnden, um sie
wenn moglich zu entfernen.

Tn dem vierten Heft 1937 der Quarterly Review «Christendom»Z)
dussern sich eine Anzahl namhafter Mitglieder der Konferenzen von
Oxford und Edinburg iiber die empfangenen Eindriicke, wie
John R. Mott, Gaius J. Slosser, D. M. Baillie, George Craig Stewart,
George Florovsky und andere. Der schottische Presbyterianer Pro-
fessor D. M. Baillie vertritt unter anderm die Meinung, dass die
Differenzen zwischen den Kirchen nicht so tief seien, wie es bis-
weilen scheine, und dass nach dem Urteil der Teilnehmer der
Konferenzen in Lausanne und Edinburg der Fortschritt in den zehn
Jahren unverkennbar sei. Die wirklich fundamentale Frage, die der
ganzen Bewegung gegeniibertritt, ist die: « Was ist die Kirche?»
Eine richtige Antwort wiirde uns einerseits vor falscher und hoch-
miitiger Kirchlichkeit, die dem Geiste des Evangeliums so fremd
ist und viele der Kirche heute entfremdet, und wiirde uns anderer-
seits vor einem falschen Individualismus bewahren. Der russische
orthodoxe Professor G. Florovsky beurteilt Edinburg als eine Schule

1) Edinburg 1937. Verlag Student Christian Movement Tress, London W. C. 1.
?) Willet, Clark and Company, Chicago.



B —

der Geduld. Es war ecin grosses Experiment christlicher Liebe und
Mutes und dazu noch ein Wagnis. Die Christenheit erschien auf
der Konferenz als dusserst zerrissen. Die dkumenische Bewegung
will Abhilfe schaffen. In Edinburg wurde eine gewisse Uberein-
stimmung erreicht. Aber das Ergebnis ist sechr klein. Er ist der
Meinung, dass einzig eine gesunde Theologie die einzig sichere
Grundlage christlicher Einigkeit sein konne, obschon oft gerade
Theologieprofessoren als eine Gesellschaft, die nur unnotige Kompli-
kationen verursachen, disqualifiziert werden. Bischof George Craig
Stewart von der bischoflichen Kirche Amerikas vertritt ebenfalls
die Ansicht, dass das Wesen der Kirche noch genauer untersucht
werden muss, davon hingen die Auffassungen iiber Amt und
Sakramente ab. Bemerkenswert ist der unzweifelhaft sich steigernde
Wille zur Einheit. Das schonste Ende von Edinburg war « Christus
ist Konig. Sein Reich komme.» Wenn der Weg noch dunkel und
schwierig ist, es soll nicht vergessen werden, dass Bischof Brent
die Bewegung in Cincinnati 1910 mit einem begeisterten Aufruf
zum Fortschritt im Namen des Herrn in Fluss gebracht hat. Der
amerikanische Baptist, Robert A. Ashworth, charakterisiert zwei
Gruppen auf der Konferenz, eine autoritativ und eine individuell
eingestellte. Die Differenz griindet sich auf grundverschiedene Auf-
fassungen von der Kirche. Nach der einen spricht Gott direkt zum
menschlichen Geist, ohne priesterliche Vermittlung oder Institution.
Nach der andern spricht Gott zu und durch die Kirche zu den
Menschen. Sie ist die Empfingerin und Bewahrerin der Offenbarung,
die, welche Gott und seinen Willen kennenlernen wollen, miissen
ihn in und durch die Kirche suchen. Aber die Wahrheit liegt in
der Mitte, nicht in einem «Entweder-Oder», sondern in einem
«Sowohl als auch». So sehr die Gegensatze in dieser Form hervor-
traten, es ist zu hoffen, dass sie sich schliesslich ausgleichen. Der
Herausgeber der Zeitschrift, Charles Clayton Morrison, gruppiert
die Teilnehmer der Konferenz in Katholiken und Protestanten, ein
Unterschied besteht zwischen kontinentalem und angelsdchsischem
Protestantismus, das Merkmal des ersteren ist Quietismus und das
des zweiten Aktivismus. Er redet ferner von einem Historismus und
Empirismus, der sich geltend gemacht habe. Jener sucht die Normen
des Christentums in der Geschichte, dieser in der Wirklichkeit der
gegenwirtigen lage. Der Verfasser kommt in seiner ausfiihrlichen
Betrachtung zum Schluss, dass Katholizismus und Evangelikalismus
thren wahren Platz in einer Christenheit finden, die sich selbst als
lebendige Gemeinschaft erfasst und die eine sakramentale Struktur
der Verfassung und Organisation verlangt. Hier werden soziales
Evangelium und das Evangelium der Gnade sich ergidnzen. Auf



— B8 —

dieser Basis werden sich endlich die beiden Typen, der historischen
und empirischen Auffassung vereinigen und eine Wirklichkeit
schaffen, die selbst historisch objektiv und bei jedem Moment ihrer
Geschichte erfahrungsgemaiss historisch ist. Wenn die 6kumenische
Bewegung so ihre gemeinsame Basis bestimmt, werden die Tradi-
tionen, die getrennt einander gegeniiberstehen, versohnt werden.
Sie werden vom historischen Osten und dem empirischen Westen
kommen und sich im Reiche Gottes vereinen.

Die Zeitschrift « [Le Christianisme social »!) widmet den beiden
Konferenzen ein umfangreiches Heft, September/Dezember 1937.
Beitrige haben insbesondere fiihrende Personlichkeiten des franzo-
sischen Protestantismus, aber auch andere prominente Konferenz-
mitglieder geliefert. Professor Clavier beschreibt den dussern Verlauf
der beiden Konferenzen und E. Gounelle iiber «Impressions domi-
nantes: Résultats acquis et Réserves qui s’imposent». Als Resultate
bezeichnete er die grosse geistige Ubereinstimmung trotz der tief-
gehenden Verschiedenheiten, die irenische Methode in den Bezie-
hungen der Kirchen zueinander, den grossen Ifortschritt der oku-
menischen Bewegung in der Richtung einer Einheit féderativen und
korporativen, noch nicht dogmatischen Charakters. Andererseits
missfallt dem Verfasser, dass in Oxford und Edinburg die Kirche
es gewesen ist, die sich an die erste Stelle setzte, nicht die Idee
des Gottesreiches, wie in Stockholm und Lausanne. Hier wog auch,
im Gegensatz zu Oxford und Edinburg, der prophetische und
missiondre (eist iiber den priesterlichen und kirchlichen. Der Ver-
fasser wendet sich dann auch gegen den Lambeth QQuadrilateral
und g¢laubt einzig «Ila Religion de U'Esprit»> konne die Christen
und Kirchen einigen. Dr. A. E. (Garvie, Kongregationalist, vergleicht
Edinburg mit Lausanne; sein Eindruck ist giinstig, aber zum Teil
~auch wenig ermutigend. Viele Kirchen scheinen in einer Welt fiir
sich zu leben, in vergangenen Jahrhunderten und nicht in der
Gegenwart. Die historische Kritik an Bibel und Dogmen scheint
sie nicht beriihrt zu haben. Die Vertreter der Orthodoxie haben an
den Diskussionen in Lausanne nicht teilgenommen, in Edinburg
geschah es, was ein gutes Zeichen sei — aber um die Distanz
zwischem ihrem Glauben und den Uberzeugungen des modernen
Protestantismus zu unterstreichen. Dr. Garvie bedauert, dass sie
darauf bestanden, den Gegenstand der Anrufung der Heiligen und
besonders der Mutter Jesu einzufithren und dass die Opposition
der Protestanten nicht entschiedener gewesen sei, nicht gegen die
Ehre, mit der Gott sie ausgezeichnet hat, sondern gegen die

') Direction: Elie Gounelle, Rue des Ecoles, Ganges (Dép. Hérault).



Mittlerschaft, die ihr zur Beeintrichtigung des einzigen Mittlers
Christus zugeschrieben werden konne. Lehre und Kultus der Ortho-
doxen ist in einer geeinten Kirche fir die Protestanten unannehmbar.
Er lehnt auch die Inkarnationslehre ab, wie sie Anglokatholiken
vertreten, und wendet sich gegen einzelne kongregationalistische
Briider, die Taufe und Abendmahl als etwas durchaus Privates
ansehen. An ihrem sakramentalen Charakter, im Sinne des Apostels
Paulus, mochte er festhalten, ohne sich auf eine dogmatisehe Doktrin
zu verpflichten. Auch dagegen wehrt er sich, dass organische Union
mit Uniformitdt identisch sei. Schliesslich ergeht er sich iiber die
I'rrage des Episkopates, die bei Unionsverhandlungen zwischen der
Kirche von England und den Freikirchen zur Sprache gekommen
sei, und hofft auf ein Einlenken von seiten der Anglikaner. Von
orthodoxem Standpunkt aus enthdlt sich Professor 1.. Zander
vom russischen theologischen Institut eines endgiilticen Urteils.
Die Kirche ist ein Mysterium und ist menschlichem Urteil unzu-
ganglich, so dass wir nicht ermessen konnen, welche Handlungen
von (Gott inspiriert sind. Das schliesst aber nicht aus, zu den Ge-
schehnissen Stellung zu nehmen, Zunidchst spricht er seine riickhaltlose
Anerkennung fiir die ungeheure Arbeit aus, die zur Vorbereitung
und bei der Durchfiihrung der Konferenzen geleistet worden ist.
Er bemidngelt aber die unzuldngliche Beteiligung und Mitarbeit von
orthodoxer Seite, so dass ithm die Konferenzen einen durchaus
panprotestantischen Eindruck gemacht hitten. Die Ideologie von
Oxford bezeichnet er, allgemein betrachtet, als rein praktisch fast
ohne dogmatische Basis. Soweit davon gesprochen werden kann,
ist es die des liberalen Protestantismus, der den klassischen Pro-
testantismus zuldsst, aber es als unangenehm empfindet, wenn er
auf orthodoxe oder katholische Tdeen stosst. Der Eindruck aller
Orthodoxen in Oxford war, dass Denken und Glauben protestantisch,
sogar liberal war, und dass die orthodoxe Mitarbeit auf die stille
Bedingung hin zugelassen war, nicht den Versuch zu machen, diese
Basis zu dndern. In Edinburg war dies anders, denn hier wurden
die konfessionellen Differenzen festgelegt. Allein das einzige Doku-
ment, das nicht in nichtprotestantischer Sprache abgefasst war (das
uber die Gemeinschaft der Heiligen), wurde von der Hauptversammlung
so entstellt, dass die panprotestantische Tendenz der Konferenz klar
wurde. Doch mochte Professor Zander nicht allzu pessimistisch
erscheinen. Seit Stockholm und Lausanne ist im Willen, sich gegen-
seitig zu verstehen, ein Fortschritt zu konstatieren. Kritisiert werden
die Gottesdienste der Konferenz, wiinschenswert wire gewesen, wenn
die einzelnen Kirchen Gottesdienst, jeweilen nach ihrem Ritus, vor
der ganzen Konferenz gefeiert hitten. Schmerzlich beriihrt hat ihn



— 60 —

der Abendmahlsgottesdienst in Oxford, zu dem alle eingeladen
waren, obschon die Orthodoxen von vornherein von der Teilnahme
ausgeschlossen waren.

Den beiden Konferenzen wurde von romisch-katholischer Seite
grosse Aufmerksamkeit geschenkt. Vier Beobachter haben den Ver-
handlungen in Edinburg beigewohnt, die ihre Wahrnehmungen in
Zeitschriften niedergelegt haben. In zwei Heften beschiftigt sich
«The Eastern Church Quarterly » mit der Konferenz. Das vierte Heft
1937 enthilt einen kurzen Bericht mit den empfangenen Eindriicken.
Unter den Protestanten bemerkt der Berichterstatter eine deutliche
Tendenz zu katholischen Anschauungen. Es war iberraschend, sie
mit Achtung tber Tradition und die Heiligen sprechen zu horen.
Manche Delegierte betonten nachdriicklich die Absicht, alte Uber-
lieferungen zugunsten mehr katholischer aufzugeben. Von den Ortho-
doxen wird gesagt, dass sie mit Beredsamkeit die katholische L.ehre
vertreten haben. Sie suchten den Wert ihrer alten {berlieferten
Lehre den Protestanten verstdndlich zu machen und verwarfen
falsche Anschauungen iiber die Giiltigkeit der Weihen, die Inter-
kommunion u. a. Es scheine auch, dass seit der Lambethkonferenz
die Orthodoxen die Differenzen zwischen den Hoch- und Breit-
kirchlern besser verstehen. In den Diskussionen seien immer wieder
die Fragen aufgetaucht: Was ist das Wesen der Kirche, welches
ist das wahre Amt, konnen das bischéfliche, das presbyterianische und
das konkregationalistische Amt in einer Kirche ausgeglichen werden,
was ist das Primiare, Kirche oder Wort? Die Gemeinschaft der
Heiligen und die Verehrung der hl. Jungfrau. Welches ist der Sinn
des Wortes Gottes und ist es ratsam, einen Weltrat zu bestellen?
Als Ergebnisse der Konferenz werden genannt: Manche psycho-
logische Schranken gegen die Wiedervereinigung der Kirchen sind
gefallen und manche Anregungen, um den Weg zur Wiedervereini-
gung zu ebnen, die in L.ausanne verworfen worden waren, wurden
in Edinburg angenommen. Die orthodoxen Theologen vertraten
mit Nachdruck die alte iiberlieferte I.ehre, die vielen protestantischen
Delegierten unbekannt war. Sie waren tberrascht, mit welchem
Eifer die Orthodoxen ihre Lehren, wie die Gemeinschaft der Heiligen
und die Verehrung der hl. Jungfrau, verteidigten. Manche der Pro-
testanten &dusserten die Meinung, die Reformation, obschon not-
wendig, sei zu weit gegangen und sie miisste wieder zu den schonen
alten Lehren zuriickgehen. Der Eindruck war allgemein, dass es
Tendenz der kleineren Gemeinschaften sei, ihren alten Glauben
zugunsten eines mehr katholischen aufzugeben. Das hatten besonders
die Orthodoxen mit ihren Auseinandersetzungen iiber Tradition und
den Wert der Sakramente bewirkt.



- -

Im Januarheft derselben Zeitschrift findet sich ein Aufsatz « The
Orthodox and Edinburgh 1937». Zunachst enthilt er eine Ubersicht
iber die Stellungnahme der Orthodoxen zur Konferenz in Lausanne
und ihre Mitarbeit im Fortsetzungsausschuss, hierauf bringt er einige
Urteile orthodoxer Theologen iiber die Bewegung. Eingehend wird
die Beteiligung in Edinburg besprochen und behauptet, die Ortho-
doxen seien enttiuscht gewesen. Die Konferenz sei zu schwerfillig
und zu stark vom Protestantismus beherrscht gewesen. Das Urteil
der Romischkatholiken iber die Beteiligung der Orthodoxen wird
dahin zusammengefasst. An der Edinburger Konferenz haben vier
romischkatholische Beobachter teilgenommen. Sie alle reden von
dem nachdriicklichen Zeugnis der Glaubenswahrheiten, das die
Orthodoxen wiederholt abgelegt, und von der Unterstiitzung, die
sie von Altkatholiken und Anglikanern erfahren haben. Das ist an
sich verdankenswert, wenn wir das Problem der Wiedervereinigung
in wirklich katholischem Geist in Betracht ziehen. So wie wir glauben,
dass Rom der Sache der Einigung dient, wenn es sich nicht offiziell
beteiligt, sondern dafiir betet und die Bewegung mit Interesse ver-
folgt, so scheint es uns, dass die Orthodoxen der Bewegung dienen,
wenn sie offiziell und nichtoffiziell mit der Bewegung in Kontakt
bleiben und von den (Glaubenswahrheiten Zeugnis ablegen.

Einer der Beobachter beschiaftigt sich mit den Konferenzen
eingehend im «Hochland» 1937/38, S. 368 ff.: « Das okumenische
Gesprdach.» Er sagt u. a.: An der Spitze der Botschaft von Oxford
stehe, die Kirche miisse wahrhaft Kirche sein, aber ein einheitlicher
Kirchenbegriff habe gefehlt. Hinter den Berichten stehe eine aus-
gesprochen protestantische Haltung. Das Verhiltnis der Kirche zu
den Kirchen sei nicht gekldrt. Ein Mangel sei, dass nicht deutlich
erkennbar sei, woher der Massstab zur Beurteilung der Welt ge-
nommen werde. Aus dem Ringen um ein christliches Verstdndnis
der Welt seien viele gute Einzelgedanken hervorgegangen. In Edin-
burg sei man mehr als in Lausanne bestrebt gewesen, das Einigende
hervorzuheben. Gefahr sei, Formulierungen zu suchen, die allen
Auffassungen gerecht werden, ohne dass die Gegensatze iiberwunden
werden. In einzelnen Sektionen habe man darauf verzichtet, die
Begriffe klar zu umschreiben. Die Schwiche der Berichte liege in
dem, was sie nicht sagen.

Rom und die orthodoxe Kirche. In der romisch-katholischen
Kirche hat sich das Werk fiir den christlichen Orient, das seit
einigen Jahren besteht, in kurzer Zeit rasch verbreitet. Es besteht
in Italien, Holland, der Tschechoslowakei, Deutschland, der Schweiz,
Belgien, Frankreich, Polen, England. Um es zusammenzufassen,



— 62 —

wurde Anfang Mai 1937 nach Rom der erste internationale Kongress
¢« Pro Oriente Cristiano» einberufen?). Es erschienen 30 Delegierte
des Vereins «Pro Oriente Cristiano» und Direktoren wissenschaft-
licher Zeitschriften aus den genannten Lindern, sowie aus Osterreich,
Jugoslawien,Griechenland, Bulgarien, Ruminien, Spanien und Amerika.
Der Kongress wurde am 2. Mai mit einem feierlichen Gottesdienst
nach byzantinischem Ritus in 5. Atanasio erdffnet. Die Begriissung
hielt Graf Della Torre in der Eroffnungssitzung, worauf der Vize-
prasident des Vereins Italiens fiir den christlichen Orient, Bischof
Marcello Mimmi, sprach. Die Leitung des Kongresses lag in den
Hinden des Kardinals Lavitrano mit Assistenz des Bischofs Mimmi
und des Prisidenten des papstlichen orientalischen Instituts P.E. Her-
mann S. J. Folgende Themen wurden behandelt: Propaganda fir
den christlichen Orient durch das Mittel von Zeitschriften und Revuen,
Propaganda fiir den christlichen Orient durch Vereine und Werke,
Propaganda fiir den christlichen Orient unter dem Klerus, in den
Seminarien und kirchlichen Instituten und endlich Propaganda fiir den
christlichen Orient unter den Gldubigen. Dieses Thema wurde von
Rev.m® Mons. Sipiaghine, einem Mitglied der einstigen russischen
Duma, behandelt. Es wurden folgende Beschliisse gefasst:

1. Der Kongress schldgt vor, nach vorheriger Zustimmung
der hl. Konkregation fiir die orientalische Kirche, dass ein stindiger
internationaler Rat fiir den christlichen Orient (Consiglio permanente
internazionale < per 1'Oriente Cristiano») eingesetzt werde, dessen
Mitglieder aus den einzelnen Lindern zu wihlen sind. Er hat die
Aufgabe, die Vorschlige des Kongresses auszufithren, dhnliche
Kongresse durchzufithren, Fragen der Vereine, Werke und Zeit-
schriften fiir den christlichen Orient zu beantworten, diesen alles
mitzuteilen, was die Bewegung angeht, die Verbindung unter ihnen
aufrechtzuerhalten und eine periodische Zeitschrift erscheinen zu
lassen mit Nachrichten iiber Vereine, Kongresse, Biicher, die den
christlichen Orient angehen.

2. Der Kongress stimmt lebhaft dazu, dass mit dem inter-
nationalen eucharistischen Kongress eine orientalische Sektion, die
schon einige Male zusammengetreten war, verbunden bleibt.

3. Der Kongress empfiehlt dem standigen Rat, dass er die
andern ausgesprochenen Wiinsche sammle, ordne und priife, die
sich auf Drucksachen, Organisation der Vereine, die priesterliche
Gebetsgemeinschaft und vor allem auf das piapstliche Werk « Fiir
den christlichen Orient» beziehen.

') Oriente Cristiano et 'Unita della Chiesa. Heft 3, 1937.



— B3 —

4. Der Kongress iibergibt dem Prisidenten die notigen Befug-
nisse, alles zu tun, um die Antrige durchzufithren, bis der stindige
Rat eingesetzt ist. Der Berichterstatter der erwahnten Zeitschrift
ist ob den Resultaten des Kongresses formlich entziickt. Niemand
der kleinen Schar aus der Reggio Emilia, die sich im Mai 1928
um ihren Bischof sammelte, um ein Sekretariat zum Studium der
Rickkehr der Dissidenten des Ostens zu griinden, hitte gedacht, dass
in so kurzer Zeit der Gedanke ein solches Ausmass annehmen
werde. Der Kongress wurde vom Papst in Audienz empfangen, der
die Arbeiten mit dem apostolischen Segen wiirdigte. Kardinal Tisserant,
der Sekretir der Kongregation fiir die orientalische Kirche, warnte
den Kongress, den er ebenfalls empfing, die Wahrheit von der
Liebe verdunkeln zu lassen.

In Deutschland ist es die im Jahre 1924 gegriindete « Catholica
Unio», die die Propaganda fiir den christlichen Orient betreibt.
Sie baut vor allem das St. Andreaskolleg in Miunchen, das seit
1932 besteht, immer mehr aus. Das Kolleg beherbergt ungefahr
ein Dutzend Alumnen, die teils fiir Russland ausgebildet werden,
teils von Bischofen aus dem Osten studienhalber nach Miinchen
geschickt werden. Ende des Jahres 1937 bezog es eine eigene
Kapelle, deren Weihe nach orientalischem Ritus vollzogen wurde.
Die Alumnen besuchen dieVorlesungen an der katholisch-theologischen
Fakultit an der Universitat. Die fiir Russland ausgebildeten Geist-
lichen sind fiir die zwei Millionen Romisch-Katholiken in Russland
bestimmt, die um ihren Klerus gekommen sind. Was mit den
Glaubigen selbst geschehen ist, ist unbekannt. Die « Catholica Unio »
veranstaltet in Deutschland sogenannte «Dies orientales», die auf
eine Verordnung des Papstes vom 27. Januar 1935 zuriickgehen.
Im Jahre 1929 habe die hl. Kongregation fiir Studien die Dibzesan-
bischofe ermahnt, die Schiiler der Seminarien in den orientalischen
Wissenschaften unterrichten zu lassen, hierauf habe der Papst fiir
die Seminarien und verwandten geistlichen Anstalten einen jahrlichen
Dies orientalis angeordnet. An diesem Tage sollen Vortrage lber
die orientalische Kirche gehalten werden, In dem Schreiben heisst
es dann: ¢ Vor allem mochten wir fiir die Schiiler, die dort als die
Hoffnung der Kirche und der Gesellschaft heranwachsen, flehentliche
Bitten richten an Gott, den Vater der Barmherzigkeit durch die
unbefleckte Gottesmutter, die maichtigste Helferin der Christen, auf
dass unsere orientalischen Briider, die seit langem von der einen
Mutter irren, in den Schafstall Jesu Christi, des Hirten der Seelen
zuriickkehren.» Mit diesen Dies orientales sind regelmaissig Gottes-
dienste nach orientalischem Ritus verbunden. Sie werden jeweilen
in Pfarrkirchen der Stidte abgehalten und erfreuen sich starken



ez Bl e

Besuches von seiten der Gldaubigen. Ebenso werden Vortrige fiir
die Offentlichkeit veranstaltet. Im Herbst und Winter 1937 sind
solche Tage in Bamberg, I'reising, Regensburg und in einigen
Stadten des Rheinlandes abgehalten worden.

Uber die Unionsarbeit in Polen berichtet Nr. 24 der « Schoneren
Zukunft », dass der von Rom fiir die zur Kirche zurlickkehrenden
Orthodoxen geschaffene neue ostslawische Ritus von polnisch-chau-
vinistischer Seite, aber auch von den polnischen Behorden nicht
gern gesehen wird. Diese Kreise sind zu sehr daran gewthnt, Uber-
tritt zur romisch-katholischen Kirche und Polonisierung gleichzusetzen,
und werfen daher dem ostslawischen Ritus, der die Gldubigen ihrem
russischen bzw. ukrainischen Volkstum erhdlt und ihnen ihre ge-
wohnte Liturgie beldsst, mit Unrecht vor, er sei ein Werkzeug der
« Russifizierung ». Der polnische Episkopat teilt diese Befiirchtungen
nicht. Trotzdem sind im Lauf der letzten 10 Jahre nur 20,000 ehe-
malige Orthodoxe zum ostslawischen Ritus libergegangen, wiahrend
mindestens zehnmal soviel den lateinischen Ritus angenommen haben.
Unter den letzteren sind allerdings viele, deren Vorfahren seinerzeit unter
russischem Druck zur Orthodoxie iibergetreten waren. Im allgemeinen
liegt es aber nicht im Sinn der Unionsbewegung, wie sie von Rom
gefordert wird, dass die Ubertretenden den lateinischen Ritus an-
nehmen, besonders dann nicht, wenn es aus politischen Griinden
geschieht. Die Romischkatholiken des ostslawischen Ritus wohnen
im Osten Polens, haben ihre eigenen Pfarrgemeinden und Geist-
lichen, die Bischofen des lateinischen Ritus unterstehen. Auf Grund
einer papstlichen Verfligung sind solchen Bischofen eigene General-
vikare unterstellt, denen die besondere Fiirsorge fiir die Romisch-
katholiken des ostslawischen Ritus anvertraut ist. In Dubno (Wolhynien)
unterhalten Jesuiten des ostslawischen Ritus ein eigenes Seminar,
das die Priester und zukunftigen Missionare dieses Ritus heranbildet.
Die Aufsicht tiber den ostslawischen Ritus und die Sorge fiir diesen
liegt in den Hinden des Apostolischen Administrators Mgr. Nikolaus
Czarnecki, der seine Residenz in Kowel hat.

Aus Litauen wird von Unionsverhandlungen zwischen dem
romisch-katholischen Bischof Budys des o6stlichen Ritus mit dem
orthodoxen Metropoliten Enleterius von Kaunas berichtet. Der ortho-
doxe Metropolit erkldrte, von einer Union mit der Kirche von Rom
konne so lange keine Rede sein, als der Bischof von Rom an der
papstlichen Jurisdiktionsgewalt und lehramtlichen Unfehlbarkeit
festhalte. K. K.

Gedruckt bei Stimpfli & Cie., in Bern.



	Kirchliche Chronik

