
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


56

Kirchliche Chronik.

Urteile über die Weltkonferenzen in Oxford und Edinburg.
Die Berichte und Beschlüsse, die von der zweiten Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung, die in Edinburg vom 3.—18. August 1937
abgehalten worden ist, entgegengenommen und gefasst worden sind,
sind in englischer, französischer und nun auch in deutscher Sprache
erschienen und können vom Sekretariat des Fortsetzungsausschusses
bezogen werden.

Eine knappe Übersicht über die Verhandlungen der
Weltkonferenz in Edinburg ist aus der Feder des Hugh Martin erschienenJ).
Sie gibt einen guten Einblick in die grosse Arbeit der Konferenz
und teilt das Wesentliche der in den Sektionen ausgearbeiteten
und in den Plenarsitzungen entgegengenommenen Berichte mit. In
einem besondern Kapitel fragt der Verfasser, was Edinburg für die
Kirche bedeute. Er ist der Meinung, die Konferenz vermittle eine
vertiefte Kenntnis der schon bestehenden Übereinstimmung unter
den Christen, eine vertiefte Einsicht in die grosse und reiche
Mannigfaltigkeit in der Kirche und gebe die Weisung, nach der
schon vorhandenen Einigkeit zu handeln und nicht in der Uneinigkeit
zu verharren, sondern ihre Ursachen weiter zu ergründen, um sie

wenn möglich zu entfernen.
In dem vierten Heft 1937 der Quarterly Review «Christendom»2)

äussern sich eine Anzahl namhafter Mitglieder der Konferenzen von
Oxford und Edinburg über die empfangenen Eindrücke, wie
John R. Mott, Gaius J. Slosser, D. M. Baillie, George Craig Stewart,
George Florovsky und andere. Der schottische Presbyterianer
Professor D. M. Baillie vertritt unter anderm die Meinung, dass die
Differenzen zwischen den Kirchen nicht so tief seien, wie es
bisweilen scheine, und dass nach dem Urteil der Teilnehmer der
Konferenzen in Lausanne und Edinburg der Fortschritt in den zehn
Jahren unverkennbar sei. Die wirklich fundamentale Frage, die der

ganzen Bewegung gegenübertritt, ist die: «Was ist die Kirche?»
Eine richtige Antwort würde uns einerseits vor falscher und
hochmütiger Kirchlichkeit, die dem Geiste des Evangeliums so fremd
ist und viele der Kirche heute entfremdet, und würde uns andererseits

vor einem falschen Individualismus bewahren. Der russische
orthodoxe Professor G. Florovsky beurteilt Edinburg als eine Schule

Edinburg 1937. Verlag Student Christian Movement Tress, London W. C. 1.

2) Willet, Clark and Company, Chicago.



— Ol —

der Geduld. Es war ein grosses Experiment christlicher Liebe und
Mutes und dazu noch ein Wagnis. Die Christenheit erschien auf
der Konferenz als äusserst zerrissen. Die ökumenische Bewegung
will Abhilfe schaffen. In Edinburg wurde eine gewisse
Übereinstimmung erreicht. Aber das Ergebnis ist sehr klein. Er ist der
Meinung, dass einzig eine gesunde Theologie die einzig sichere
Grundlage christlicher Einigkeit sein könne, obschon oft gerade
Theologieprofessoren als eine Gesellschaft, die nur unnötige
Komplikationen verursachen, disqualifiziert werden. Bischof George Craig
Stewart von der bischöflichen Kirche Amerikas vertritt ebenfalls
die Ansicht, dass das Wesen der Kirche noch genauer untersucht
werden muss, davon hängen die Auffassungen über Amt und
Sakramente ab. Bemerkenswert ist der unzweifelhaft sich steigernde
Wille zur Einheit. Das schönste Ende von Edinburg war « Christus
ist König. Sein Reich komme. » Wenn der Weg noch dunkel und
schwierig ist, es soll nicht vergessen werden, dass Bischof Brent
die Bewegung in Cincinnati 19io mit einem begeisterten Aufruf
zum Fortschritt im Namen des Herrn in Fluss gebracht hat. Der
amerikanische Baptist, Robert A. Ashworth, charakterisiert zwei
Gruppen auf der Konferenz, eine autoritativ und eine individuell
eingestellte. Die Differenz gründet sich auf grundverschiedene
Auffassungen von der Kirche. Nach der einen spricht Gott direkt zum
menschlichen Geist, ohne priesterliche Vermittlung oder Institution.
Nach der andern spricht Gott zu und durch die Kirche zu den
Menschen. Sie ist die Empfängerin und Bewahrerin der Offenbarung,
die, welche Gott und seinen Willen kennenlernen wollen, müssen
ihn in und durch die Kirche suchen. Aber die Wahrheit liegt in
der Mitte, nicht in einem «Entweder-Oder», sondern in einem
«rSowohl als auch». So sehr die Gegensätze in dieser Form hervortraten,

es ist zu hoffen, dass sie sich schliesslich ausgleichen. Der
Herausgeber der Zeitschrift, Charles Clayton Morrison, gruppiert
die Teilnehmer der Konferenz in Katholiken und Protestanten, ein
Unterschied besteht zwischen kontinentalem und angelsächsischem
Protestantismus, das Merkmal des ersteren ist Quietismus und das
des zweiten Aktivismus. Er redet ferner von einem Historismus und

Empirismus, der sich geltend gemacht habe, jener sucht die Normen
des Christentums in der Geschichte, dieser in der Wirklichkeit der

gegenwärtigen Lage. Der Verfasser kommt in seiner ausführlichen
Betrachtung zum Schluss, dass Katholizismus und Evangelikaiismus
ihren wahren Platz in einer Christenheit finden, die sich selbst als

lebendige Gemeinschaft erfasst und die eine sakramentale Struktur
der Verfassung und Organisation verlangt. Hier werden soziales

Evangelium und das Evangelium der Gnade sich ergänzen. Auf



— 58 —

dieser Basis werden sich endlich die beiden Typen, der historischen
und empirischen Auffassung vereinigen und eine Wirklichkeit
schaffen, die selbst historisch objektiv und bei jedem Moment ihrer
Geschichte erfahrungsgemäss historisch ist. WTenn die ökumenische
Bewegung so ihre gemeinsame Basis bestimmt, werden die
Traditionen, die getrennt einander gegenüberstehen, versöhnt werden.
Sie werden vom historischen Osten und dem empirischen Westen
kommen und sich im Reiche Gottes vereinen.

Die Zeitschrift « Le Christianisme social » ]) widmet den beiden
Konferenzen ein umfangreiches Heft, September/Dezember 1937.
Beiträge haben insbesondere führende Persönlichkeiten des
französischen Protestantismus, aber auch andere prominente Konferenzmitglieder

geliefert. Professor Ciavier beschreibt den äussern Verlauf
der beiden Konferenzen und E. Gounelle über «Impressions
dominantes: Résultats acquis et Réserves qui s'imposent ». Als Resultate
bezeichnete er die grosse geistige Übereinstimmung trotz der
tiefgehenden Verschiedenheiten, die irenische Methode in den
Beziehungen der Kirchen zueinander, den grossen Fortschritt der
ökumenischen Bewegung in der Richtung einer Einheit föderativen und
korporativen, noch nicht dogmatischen Charakters. Andererseits
missfällt dem Verfasser, dass in Oxford und Edinburg die Kirche
es gewesen ist, die sich an die erste Stelle setzte, nicht die Idee
des Gottesreiches, wie in Stockholm und Lausanne. Plier wog auch,
im Gegensatz zu Oxford und Edinburg, der prophetische und
missionäre Geist über den priesterlichen und kirchlichen. Der
Verfasser wendet sich dann auch gegen den Lambeth Quadrilateral
und glaubt einzig «La Religion de l'Esprit» könne die Christen
und Kirchen einigen. Dr. A. E. Garvie, Kongregationalist, vergleicht
Edinburg mit Lausanne; sein Eindruck ist günstig, aber zum Teil
auch wenig ermutigend. Viele Kirchen scheinen in einer Welt für
sich zu leben, in vergangenen Jahrhunderten und nicht in der
Gegenwart. Die historische Kritik an Bibel und Dogmen scheint
sie nicht berührt zu haben. Die Vertreter der Orthodoxie haben an
den Diskussionen in Lausanne nicht teilgenommen, in Edinburg
geschah es, was ein gutes Zeichen sei — aber um die Distanz
zwischem ihrem Glauben und den Überzeugungen des modernen
Protestantismus zu unterstreichen. Dr. Garvie bedauert, dass sie
darauf bestanden, den Gegenstand der Anrufung der Heiligen und
besonders der Mutter Jesu einzuführen und dass die Opposition
der Protestanten nicht entschiedener gewesen sei, nicht gegen die
Ehre, mit der Gott sie ausgezeichnet hat, sondern gegen die

Direction: Elie Gounelle, Rue des Ecoles, Ganges (Dép. Hérault).



— 59 —

Mittlerschaft, die ihr zur Beeinträchtigung des einzigen Mittlers
Christus zugeschrieben werden könne. Lehre und Kultus der Orthodoxen

ist in einer geeinten Kirche für die Protestanten unannehmbar.
Er lehnt auch die Inkarnationslehre ab, wie sie Anglokatholiken
vertreten, und wendet sich gegen einzelne kongregationalistische
Brüder, die Taufe und Abendmahl als etwas durchaus Privates
ansehen. An ihrem sakramentalen Charakter, im Sinne des Apostels
Paulus, möchte er festhalten, ohne sich auf eine dogmatische Doktrin
zu verpflichten. Auch dagegen wehrt er sich, dass organische Union
mit Uniformität identisch sei. Schliesslich ergeht er sich über die
Frage des Episkopates, die bei Unionsverhandlungen zwischen der
Kirche von England und den Freikirchen zur Sprache gekommen
sei, und hofft auf ein Einlenken von seiten der Anglikaner. Von
orthodoxem Standpunkt aus enthält sich Professor L. Zander
vom russischen theologischen Institut eines endgültigen Urteils.
Die Kirche ist ein Mysterium und ist menschlichem Urteil
unzugänglich, so dass wir nicht ermessen können, welche Handlungen
von Gott inspiriert sind. Das schliesst aber nicht aus, zu den
Geschehnissen Stellung zu nehmen. Zunächst spricht er seine rückhaltlose
Anerkennung für die ungeheure Arbeit aus. die zur Vorbereitung
und bei der Durchführung der Konferenzen geleistet worden ist.
Er bemängelt aber die unzulängliche Beteiligung und Mitarbeit von
orthodoxer Seite, so dass ihm die Konferenzen einen durchaus
panprotestantischen Eindruck gemacht hätten. Die Ideologie von
Oxford bezeichnet er, allgemein betrachtet, als rein praktisch fast
ohne dogmatische Basis. Soweit davon gesprochen werden kann,
ist es die des liberalen Protestantismus, der den klassischen
Protestantismus zulässt, aber es als unangenehm empfindet, wenn er
auf orthodoxe oder katholische Ideen stösst. Der Eindruck aller
Orthodoxen in Oxford war, dass Denken und Glauben protestantisch,
sogar liberal war, und dass die orthodoxe Mitarbeit auf die stille
Bedingung hin zugelassen war, nicht den Versuch zu machen, diese
Basis zu ändern. In Edinburg war dies anders, denn hier wurden
die konfessionellen Differenzen festgelegt. Allein das einzige Dokument,

das nicht in nichtprotestantischer Sprache abgefasst war (das
über die Gemeinschaft der Heiligen), wurde von der Hauptversammlung
so entstellt, dass die panprotestantische Tendenz der Konferenz klar
wurde. Doch möchte Professor Zander nicht allzu pessimistisch
erscheinen. Seit Stockholm und Lausanne ist im Willen, sich gegenseitig

zu verstehen, ein Fortschritt zu konstatieren. Kritisiert werden
die Gottesdienste der Konferenz, wünschenswert wäre gewesen, wenn
die einzelnen Kirchen Gottesdienst, jeweilen nach ihrem Ritus, vor
der ganzen Konferenz gefeiert hätten. Schmerzlich berührt hat ihn



— 60 —

der Abendmahlsgottesdienst in Oxford, zu dem alle eingeladen
waren, obschon die Orthodoxen von vornherein von der Teilnahme
ausgeschlossen waren.

Den beiden Konferenzen wurde von römisch-katholischer Seite

grosse Aufmerksamkeit geschenkt. Vier Beobachter haben den
Verhandlungen in Edinburg beigewohnt, die ihre Wahrnehmungen in
Zeitschriften niedergelegt haben. In zwei Heften beschäftigt sich
«The Eastern Church Quarterly » mit der Konferenz. Das vierte Heft
1937 enthält einen kurzen Bericht mit den empfangenen Eindrücken.
Unter den Protestanten bemerkt der Berichterstatter eine deutliche
Tendenz zu katholischen Anschauungen. Es war überraschend, sie
mit Achtung über Tradition und die Heiligen sprechen zu hören.
Manche Delegierte betonten nachdrücklich die Absicht, alte
Überlieferungen zugunsten mehr katholischer aufzugeben. Von den Orthodoxen

wird gesagt, dass sie mit Beredsamkeit die katholische Lehre
vertreten haben. Sie suchten den Wert ihrer alten überlieferten
Lehre den Protestanten verständlich zu machen und verwarfen
falsche Anschauungen über die Gültigkeit der Weihen, die
Interkommunion u. a. Es scheine auch, dass seit der Lambethkonferenz
die Orthodoxen die Differenzen zwischen den Hoch- und Breit-
kirchlern besser verstehen. In den Diskussionen seien immer wieder
die Fragen aufgetaucht: Was ist das Wesen der Kirche, welches
ist das wahre Amt, können das bischöfliche, das presbyterianische und
das konkregationalistische Amt in einer Kirche ausgeglichen werden,
was ist das Primäre, Kirche oder Wort Die Gemeinschaft der
Heiligen und die Verehrung der hl. Jungfrau. Welches ist der Sinn
des Wortes Gottes und ist es ratsam, einen Weltrat zu bestellen
Als Ergebnisse der Konferenz werden genannt: Manche
psychologische Schranken gegen die Wiedervereinigung der Kirchen sind
gefallen und manche Anregungen, um den Weg zur Wiedervereinigung

zu ebnen, die in Lausanne verworfen worden waren, wurden
in Edinburg angenommen. Die orthodoxen Theologen vertraten
mit Nachdruck die alte überlieferte Lehre, die vielen protestantischen
Delegierten unbekannt war. Sie waren überrascht, mit welchem
Eifer die Orthodoxen ihre Lehren, wie die Gemeinschaft der Pleiligen
und die Verehrung der hl. Jungfrau, verteidigten. Manche der
Protestanten äusserten die Meinung, die Reformation, obschon
notwendig, sei zu weit gegangen und sie musste wieder zu den schönen
alten Lehren zurückgehen. Der Eindruck war allgemein, dass es
Tendenz der kleineren Gemeinschaften sei, ihren alten Glauben
zugunsten eines mehr katholischen aufzugeben. Das hatten besonders
die Orthodoxen mit ihren Auseinandersetzungen über Tradition und
den Wert der Sakramente bewirkt.



— 61 —

Im Januarheft derselben Zeitschrift findet sich ein Aufsatz «The
Orthodox and Edinburgh 1937». Zunächst enthält er eine Übersicht
über die Stellungnahme der Orthodoxen zur Konferenz in Lausanne
und ihre Mitarbeit im Fortsetzungsausschuss, hierauf bringt er einige
Urteile orthodoxer Theologen über die Bewegung. Eingehend wird
die Beteiligung in Edinburg besprochen und behauptet, die Orthodoxen

seien enttäuscht gewesen. Die Konferenz sei zu schwerfällig
und zu stark vom Protestantismus beherrscht gewesen. Das Urteil
der Römischkatholiken über die Beteiligung der Orthodoxen wird
dahin zusammengefasst. An der Edinburger Konferenz haben vier
römischkatholische Beobachter teilgenommen. Sie alle reden von
dem nachdrücklichen Zeugnis der Glaubenswahrheiten, das die
Orthodoxen wiederholt abgelegt, und von der Unterstützung, die
sie von Altkatholiken und Anglikanern erfahren haben. Das ist an
sich verdankenswert, wenn wir das Problem der Wiedervereinigung
in wirklich katholischem Geist in Betracht ziehen. So wie wir glauben,
dass Rom der Sache der Einigung dient, wenn es sich nicht offiziell
beteiligt, sondern dafür betet und die Bewegung mit Interesse
verfolgt, so scheint es uns, dass die Orthodoxen der Bewegung dienen,
wenn sie offiziell und nichtoffiziell mit der Bewegung in Kontakt
bleiben und von den Glaubenswahrheiten Zeugnis ablegen.

Einer der Beobachter beschäftigt sich mit den Konferenzen
eingehend im «Hochland» 1937/38, S. 368 ff. : «Das ökumenische
Gespräch.» Er sagt u. a.: An der Spitze der Botschaft von Oxford
stehe, die Kirche müsse wahrhaft Kirche sein, aber ein einheitlicher
Kirchenbegriff habe gefehlt. Plinter den Berichten stehe eine
ausgesprochen protestantische Plaltung. Das Verhältnis der Kirche zu
den Kirchen sei nicht geklärt. Ein Mangel sei, dass nicht deutlich
erkennbar sei, woher der Massstab zur Beurteilung der Welt
genommen werde. Aus dem Ringen um ein christliches Verständnis
der Welt seien viele gute Einzelgedanken hervorgegangen. In Edinburg

sei man mehr als in Lausanne bestrebt gewesen, das Einigende
hervorzuheben. Gefahr sei, Formulierungen zu suchen, die allen
Auffassungen gerecht werden, ohne dass die Gegensätze überwunden
werden. In einzelnen Sektionen habe man darauf verzichtet, die
Begriffe klar zu umschreiben. Die Schwäche der Berichte liege in
dem, was sie nicht sagen.

Rom und die orthodoxe Kirche. In der römisch-katholischen
Kirche hat sich das Werk für den christlichen Orient, das seit
einigen Jahren besteht, in kurzer Zeit rasch verbreitet. Es besteht
in Italien, Holland, der Tschechoslowakei, Deutschland, der Schweiz,
Belgien, Frankreich, Polen, England. Um es zusammenzufassen,



— 62 —

wurde Anfang Mai 1937 nach Rom der erste internationale Kongress
«Pro Oriente Cristiano» einberufen1). Es erschienen 30 Delegierte
des Vereins « Pro Oriente Cristiano » und Direktoren wissenschaftlicher

Zeitschriften aus den genannten Ländern, sowie aus Österreich,
Jugoslawien,Griechenland, Bulgarien, Rumänien, Spanien und Amerika.
Der Kongress wurde am 2. Mai mit einem feierlichen Gottesdienst
nach byzantinischem Ritus in S. Atanasio eröffnet. Die Begrüssung
hielt Graf Della Torre in der Eröffnungssitzung, worauf der
Vizepräsident des Vereins Italiens für den christlichen Orient, Bischof
Marcello Mimmi, sprach. Die Leitung des Kongresses lag in den
Händen des Kardinals Lavitrano mit Assistenz des Bischofs Mimmi
und des Präsidenten des päpstlichen orientalischen Instituts P. E.
Hermann S. J. Folgende Themen wurden behandelt : Propaganda für
den christlichen Orient durch das Mittel von Zeitschriften und Revuen,
Propaganda für den christlichen Orient durch Vereine und Werke,
Propaganda für den christlichen Orient unter dem Klerus, in den
Seminarien und kirchlichen Instituten und endlich Propaganda für den
christlichen Orient unter den Gläubigen. Dieses Thema wurde von
Rev.mo Mons. Sipiaghine, einem Mitglied der einstigen russischen
Duma, behandelt. Es wurden folgende Beschlüsse gefasst:

1. Der Kongress schlägt vor, nach vorheriger Zustimmung
der hl. Konkregation für die orientalische Kirche, dass ein ständiger
internationaler Rat für den christlichen Orient (Consiglio permanente
internazionale « per l'Oriente Cristiano ») eingesetzt werde, dessen

Mitglieder aus den einzelnen Ländern zu wählen sind. Er hat die
Aufgabe, die Vorschläge des Kongresses auszuführen, ähnliche
Kongresse durchzuführen, Fragen der Vereine, Werke und
Zeitschriften für den christlichen Orient zu beantworten, diesen alles

mitzuteilen, was die Bewegung angeht, die Verbindung unter ihnen
aufrechtzuerhalten und eine periodische Zeitschrift erscheinen zu
lassen mit Nachrichten über Vereine, Kongresse, Bücher, die den
christlichen Orient angehen.

2. Der Kongress stimmt lebhaft dazu, dass mit dem
internationalen eucharistischen Kongress eine orientalische Sektion, die
schon einige Male zusammengetreten war, verbunden bleibt.

3. Der Kongress empfiehlt dem ständigen Rat, class er die
andern ausgesprochenen Wünsche sammle, ordne und prüfe, die
sich auf Drucksachen, Organisation der Vereine, die priesterliche
Gebetsgemeinschaft und vor allem auf das päpstliche Werk « Für
den christlichen Orient » beziehen.

') Oriente Cristiano et l'Unità della Chiesa. Heft 3, 1937.



— 63 —

4- Der Kongress übergibt dem Präsidenten die nötigen Befugnisse,

alles zu tun, um die Anträge durchzuführen, bis der ständige
Rat eingesetzt ist. Der Berichterstatter der erwähnten Zeitschrift
ist ob den Resultaten des Kongresses förmlich entzückt. Niemand
der kleinen Schar aus der Reggio Emilia, die sich im Mai 1928
um ihren Bischof sammelte, um ein Sekretariat zum Studium der
Rückkehr der Dissidenten des Ostens zu gründen, hätte gedacht, dass
in so kurzer Zeit der Gedanke ein solches Ausmass annehmen
werde. Der Kongress wurde vom Papst in Audienz empfangen, der
die Arbeiten mit dem apostolischen Segen würdigte. Kardinal Tisserant,
der Sekretär der Kongregation für die orientalische Kirche, warnte
den Kongress, den er ebenfalls empfing, die Wahrheit von der
Liebe verdunkeln zu lassen.

In Deutschland ist es die im Jahre 1924 gegründete « Catholica
Unio », die die Propaganda für den christlichen Orient betreibt.
Sie baut vor allem das St. Andreaskolleg in München, das seit

1932 besteht, immer mehr aus. Das Kolleg beherbergt ungefähr
ein Dutzend Alumnen, die teils für Russland ausgebildet werden,
teils von Bischöfen aus dem Osten studienhalber nach München
geschickt werden. Ende des Jahres 1937 bezog es eine eigene
Kapelle, deren WTeihe nach orientalischem Ritus vollzogen wurde.
Die Alumnen besuchen dieVorlesungen an der katholisch-theologischen
Fakultät an der Universität. Die für Russland ausgebildeten
Geistlichen sind für die zwei Millionen Römisch-Katholiken in Russland
bestimmt, die um ihren Klerus gekommen sind. Was mit den

Gläubigen selbst geschehen ist, ist unbekannt. Die « Catholica Unio »

veranstaltet in Deutschland sogenannte «Dies orientales», die auf
eine Verordnung des Papstes vom 27. Januar 1935 zurückgehen.
Im Jahre 1929 habe die hl. Kongregation für Studien die Diözesanbischöfe

ermahnt, die Schüler der Seminarien in den orientalischen
Wissenschaften unterrichten zu lassen, hierauf habe der Papst für
die Seminarien und verwandten geistlichen Anstalten einen jährlichen
Dies orientalis angeordnet. An diesem Tage sollen Vorträge über
die orientalische Kirche gehalten werden. In dem Schreiben heisst
es dann : « Vor allem möchten wir für die Schüler, die dort als die
Hoffnung der Kirche und der Gesellschaft heranwachsen, flehentliche
Bitten richten an Gott, den Vater der Barmherzigkeit durch die
unbefleckte Gottesmutter, die mächtigste Helferin der Christen, auf
dass unsere orientalischen Brüder, die seit langem von der einen
Mutter irren, in den Schafstall Jesu Christi, des Hirten der Seelen
zurückkehren.» Mit diesen Dies orientales sind regelmässig Gottesdienste

nach orientalischem Ritus verbunden. Sie werden jeweilen
in Pfarrkirchen der Städte abgehalten und erfreuen sich starken



— 64 —

Besuches von seiten der Gläubigen. Ebenso werden Vorträge für
die Öffentlichkeit veranstaltet. Im Herbst und Winter 1937 sind
solche Tage in Bamberg, Freising, Regensburg und in einigen
Städten des Rheinlandes abgehalten worden.

Über die Unionsarbeit in Polen berichtet Nr. 24 der « Schöneren
Zukunft», dass der von Rom für die zur Kirche zurückkehrenden
Orthodoxen geschaffene neue ostslawische Ritus von polnisch-chauvinistischer

Seite, aber auch von den polnischen Behörden nicht
gern gesehen wird. Diese Kreise sind zu sehr daran gewöhnt, Übertritt

zur römisch-katholischen Kirche und Polonisierung gleichzusetzen,
und werfen daher dem ostslawischen Ritus, der die Gläubigen ihrem
russischen bzw. ukrainischen Volkstum erhält und ihnen ihre
gewohnte Liturgie belässt, mit Unrecht vor, er sei ein Werkzeug der
« Russifizierung ». Der polnische Episkopat teilt diese Befürchtungen
nicht. Trotzdem sind im Lauf der letzten 10 Jahre nur 20,000
ehemalige Orthodoxe zum ostslawischen Ritus übergegangen, während
mindestens zehnmal soviel den lateinischen Ritus angenommen haben.
Unter den letzteren sind allerdings viele, deren Vorfahren seinerzeit unter
russischem Druck zur Orthodoxie übergetreten waren. Im allgemeinen
liegt es aber nicht im Sinn der Unionsbewegung, wie sie von Rom
gefördert wird, dass die Übertretenden den lateinischen Ritus
annehmen, besonders dann nicht, wenn es aus politischen Gründen
geschieht. Die Römischkatholiken des ostslawischen Ritus wohnen
im Osten Polens, haben ihre eigenen Pfarrgemeinden und
Geistlichen, die Bischöfen des lateinischen Ritus unterstehen. Auf Grund
einer päpstlichen Verfügung sind solchen Bischöfen eigene Generalvikare

unterstellt, denen die besondere Fürsorge für die
Römischkatholiken des ostslawischen Ritus anvertraut ist. In Dubno (Wolhynien)
unterhalten Jesuiten des ostslawischen Ritus ein eigenes Seminar,
das die Priester und zukünftigen Missionare dieses Ritus heranbildet.
Die Aufsicht über den ostslawischen Ritus und die Sorge für diesen

liegt in den Händen des Apostolischen Administrators Mgr. Nikolaus
Czarnecki, der seine Residenz in Kowel hat.

Aus Litauen wird von Unionsverhandlungen zwischen dem
römisch-katholischen Bischof Budys des östlichen Ritus mit dem
orthodoxen Metropoliten Enleterius von Kaunas berichtet. Der orthodoxe

Metropolit erklärte, von einer Union mit der Kirche von Rom
könne so lange keine Rede sein, als der Bischof von Rom an der
päpstlichen Jurisdiktionsgewalt und lehramtlichen Unfehlbarkeit
festhalte. A. K.

Gedruckt bei Stampili & Cie., in Bern.


	Kirchliche Chronik

