
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 1

Artikel: Urkirche und Ostkirche

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404134

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404134
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


44

Urkirche und Ostkirche.
Das vorliegende, grossangelegte Werk r) ist der erste Band

einer Neubearbeitung der bekannten Monographie des
Verfassers über den „Katholizismus, seine Idee und seine Erscheinung"

(München 1923). Unter der Arbeit an der neuen Autlage
drängte sich ihm bei der Vergleichung mit dem östlichen
Katholizismus und den ausserrömischen katholischen Kirchen des
Westens die Nötigung auf, auch diesen Formen des Katholizismus

eigene Untersuchungen zu widmen. So entstand der dem
Werke jetzt zugrunde liegende Plan, in einem ersten Bande
die Urkirche und die Ostkirchen, im zweiten Bande den
römischen Katholizismus und in einem dritten Bande die andern
katholischen Kirchen und katholisierenden Bewegungen des

Abendlandes zu behandeln. Die Freunde der östlichen Orthodoxie

werden ihm für diese eingehende Beschreibung des
anatolischen Katholizismus nur dankbar sein können.

Der Verfasser beherrscht die Quellen und die Literatur in
einer Weise, die Staunen erregt. Er geht nicht nur den
Hauptproblemen seines Gegenstandes nach, sondern beleuchtet oft
auch sehr entlegene Spezialgebiete. Das Ganze ist auch nicht
bloss im Stil des Fachgelehrten geschrieben, sondern bewegten
Herzens, als „Zeugnis", so wie nur ein Mensch darüber schreiben
konnte, der selbst in dieser Frömmigkeitswelt lebt, weithin von
ihr her befruchtet ist, so dass er nun aus Dankbarkeit weitergeben

kann, was er empfangen hat. Dennoch schreibt Heiler
nicht „erbaulich", sondern, wie er selbst im Vorwort sagt,
unter Anwendung der „historisch-kritischen Methode" (XI). Er
übt auch nicht nur historische Kritik, sondern Sachkritik.
Übelstände nennt er beim Namen, aber, wie ihm anzuspüren ist,
aus brüderlicher, seelsorgerlicher Gesinnung heraus: Caritas
urget me (II. Kor. 5, 14). Bei aller persönlichen Liebe zur
östlichen Kirche zeichnet er doch kein Idealbild, sondern einfach
die Wirklichkeit, so wie er sie sieht (XII). Es wäre auch
unrichtig zu sagen, dass er sich irgendeiner Teilkirche — von

*) Friedrich Heiler, Urkirche und Ostkirche. Die katholische Kirche des
Ostens und Westens, Band I. München 1937. Verlag von Ernst Eeinhardt.
XX und 607 Seiten. Broschiert EM. 11. — ; Leinen KM. 13. —.



— 45 —

bestimmten Annäherungen wird allerdings noch zu sprechen sein
— verschrieben habe. Er vertritt weiterhin die „evangelische
Katholizität", einen Katholizismus also, den es rein nirgends gibt,
der aber für ihn dennoch nicht eine Utopie, sondern werdende
Wirklichkeit in den verschiedensten kirchlichen Erscheinungen ist.

In einer kurzen Einleitung (1—19) erörtert der Verfasser
zuerst den Begriff der Katholizität selbst, den er sowohl nach
seiner innern Form (Ganzheit im Sinn des Leibseins in der Einheit

mit Christus), wie nach seinem äussern Sinn (Ganzheit im
Sinn der Verbreitung* über die ganze Erde, Universalität im
Gegensatz zur Teilverbreitung und Teilwahrheit der Häresien)
aufhellt. Er kann hier auch die bedeutsame Feststellung machen,
dass das iUtribut „katholisch" heute wieder in fast allen Kirchen
seinen ursprünglichen Sinn und Würdegehalt zurückgewonnen
habe, nachdem es eine Zeitlang, unter dem Einfluss der Aufklärung,

zum blossen Konfessionsnamen herabgew ürdigt worden war.
Im ersten Hauptteii schildert Heiler sodann das Werden

der katholischen Kirche (21—123). Bedeutsam gegenüber der
ersten Auflage ist hier gleich der Einsatzpunkt. Die Kirche
wird zurückverfolgt bis in ihre Uranfänge im Alten Bunde.

Israel, das Gottesvolk, ja selbst die Patriarchen, stellen sie
schon dar. Die heilsgeschichtliche Vertiefung des Kirchenproblems

ist unverkennbar, eine besonders in dieser Zeit sehr

wichtige Erkenntnis. Fragwürdiger ist die betonte Herausstellung
der heidnischen Vorstufen, vor allen in den hellenistisch-orientalischen

Mysteriengenossenschaften. Es lässt sich gewiss nicht
verkennen, dass auch hier adventhafte Erscheinungen vorliegen.
Aber der Unterschied zwischen dem Gottesvolk in dem strengen
Sinne, in dem es kein anderes Volk der Erde war, und „den
Religionen der Völker" darf gerade in einer Untersuchung, die
das Phänomen der Kirche erhellen will, nicht verwischt werden.
Die Hypothesen Odo Casels stehen noch zur Diskussion. Und
selbst dann, wenn sich eine so direkte Berührung nachweisen
Messe, wäre die Frage nochmals zu erheben, ob nicht der biblische

Gottesgedanke hier alles verändere. Was die Dichterin
in dem Seite 34 zitierten Verse sagt, besteht zu Recht. Aber
man darf die Ahnung der „Völker" nicht der biblischen
Offenbarung in Israel gleichsetzen.

Auch in dem Abschnitt über Jesus und die Kirche (34—60)
zeigen sich gewichtige neue Erkenntnisse und Akzentverschie-



— 46 —

bungen gegenüber der alten Auflage. Zwar kann sich Heiler
auch heute noch dem Einfluss der liberalen und konsequent-
eschatologischen Leben-Jesu-Forschung nicht ganz entziehen.
„Jesus war kein Kirchenorganisator", er „erwartete die
Weltkatastrophe und den Abbruch des göttlichen Herrlichkeitsreiches
in unmittelbarer Nähe" (37). Zwar operiert er, um das
„kirchenschöpferische" Handeln Jesu zu kennzeichnen, noch immer mit
unzulänglichen Unterscheidungen (Jesus gibt den vorhandenen
kirchlichen Institutionen „die weiteste und innerlichste Deutung,
die möglich ist" [38]). Aber er bewertet die entscheidenden
kirchenschöpferischen Akte Jesu doch positiver als ehedem,
so die Wahl und Auswahl der Apostel, die Sammlung der
Reichsgemeinde, die Einbeziehung der Heiden in diese (43). Er
stellt auch schon das noch unentwickelte Amt unter die einzig
zulässige Betrachtungsweise : er erinnert zu seiner Erklärung
an die Analogie der spätjüdischen Bevollmächtigung, die durch
Handauflegung (semîkhâ), also eine eigentliche Ordination,
erfolgte (44). Ja, er sieht sogar in der Feier des ersten
Abendmahles Jesu mit seinen Jüngern, trotzdem er sie nicht als
eigentliche „Einsetzung" des Altarssakramentes zu deuten wagt,
schon das spätere katholische Priesteramt legitim mitgegeben
(45). Aus all diesen Beobachtungen ergibt sich ihm die
Schlussfolgerung, dass „die katholische Kirche des Ostens und des

Westens" die legitime Erbin der Gemeinde der Jünger Jesu

sei, „identisch mit der eschatologischen Gemeinde, welche durch
Jesu Reichsgottespredigt aufgerufen wurde" (47).

Eine wesentliche Vertiefung der Untersuchung ist aber vor
allem bei der Auslegung des Herren-Logions von Matth. 16, 18,

festzustellen, die Heiler in einem besondern Anhang (48—61)

unterbringt. Bischof Herzog hat sich in seiner Besprechung
der ersten Auflage (in dieser Zeitschrift, 13. Jahrgang, 1923,
Erstes Heft, 64—72) vor allem mit diesem Problem auseinandergesetzt

(a. a. 0.69 ff.). Seiner positiven Würdigung dieser Grundstelle

ist Heiler in der Neubearbeitung weithin beigetreten.
Zwar hegt er noch heute Bedenken gegen die Einordnung, die
dieses Wort im Matthäusevangelium erfahren hat. Er hält es

für wahrscheinlicher, dass das Logion ein Wort des Auferstandenen

an den Apostelfürsten sei, das so auch in dem verlorenen
Schluss des Markusevangeliums gestanden haben könnte, in
dem sein Fehlen jetzt peinlich auffällt (49 ff.). Aber er ist nicht



— 47 —

mehr der Auffassung, dass das AVort als „eigentümliche Schöpfung

eines christlichen Schriftstellers, bzw. eines christlichen
Kreises, der bestimmte Redewendungen Jesu mit eigenen
Gedanken kombinierte" (erste Auflage 38), also als „späterer Ein-
schub" zu betrachten sei, der nur aus der Absicht zu erklären
wäre, das (Matthäus 16, 23) unmittelbar folgende harte: ïmaye
onfow fiov, Oaxava- zu mildern (Erste Auflage 41 f.). Noch
bemerkenswerter als diese kritische Echtheitserklärung ist aber
die Deutung, die der Verfasser dem vielumstrittenen Worte
gibt. Zwar ist er prinzipiell geneigt, allen grossen Erklärungsversuchen,

die in der kirchlichen Exegese aufgekommen sind,
ein relatives Wahrheitselement einzuräumen, also sowohl der
Auslegung, die diese Vollmacht auf alle wahren Christgläubigen
bezieht (Origenes, Ischodad, Luther), wie der, die sie nur auf
alle kirchlichen Amtsträger übergehen lässt (der frühere
Tertullian, Origenes an anderen Stellen, Cyprian, Firmilian,
Ambrosius, Augustin, der allerdings zugleich Petrus als Sinnbild
der Gesamtkirche ansieht; in der Reformationszeit Calvin, der
die Verheissung auf alle „Diener am Wort" bezieht), sowohl
der, die sie nur auf die Pneumatiker der Kirche ausgedehnt
wissen will (der spätere Tertullian), wie auch der spätem
orientalischen Auslegung, die jeden Primas einer autokephalen Kirche
(Patriarchen) als legitimen Erben der petrinischen Vollmachten
ansieht, wie endlich auch der streng römisch-katholischen
Deutung, die in unserer Stelle den päpstlichen Primatsanspruch
und Universalepiskopat ausgesprochen findet. Exegetisch ist
aber Heiler deutlich der Auffassung, dass sich das Wort allein
auf die Person des Petrus beziehen kann, der damit einerseits
als „Typus jener Unerschütterlichkeit" hingestellt wird, „welche
Jesus seiner Kirche verheisst" (58), andererseits aber durch die
Übertragung der Himmelsschlüssel zum „Hausverwalter der
Reichsgottesgemeinde" erklärt wird, wodurch er „als Christi
Stellvertreter volles Verfügungsrecht über dieses geistige Haus
und seine Inwohner erhält" (58). Die Schlüssel sind „zugleich
die Schlüssel der Erkenntnis und Lehre (Luk. il, 52), welche
der Herr diesem einen Jünger übergibt", durch die ihm einerseits

„eine besondere Lehrvollmacht" übertragen wird, durch
die er gültige Entscheidungen über „erlaubt" und „unerlaubt"
(„Binden" und „Lösen" nach rabbinischem Sprachgebrauch)
treffen kann und andererseits eine besondere Jurisdiktionsgewalt



— 48 —

zugesprochen wird, durch die er „Menschen, die der Satan
gebunden hat (Luk. 13, 16), von dieser dämonischen Fessel zu
lösen" vermag, aber auch die Befugnis erhält, „Menschen, die
gesündigt haben, zu verfluchen und dem Satan zu überantworten"

(I. Kor. 5, 5; AG 5, 5). Wenn Jesus diese Vollmachten
an anderer Stelle auch allen Aposteln übertragen hat (Matth. 18,
18), so besagt diese Sonderverheissung doch, dass er Petrus
„im Apostelkreise eine Stellvertretung, eine Art Chalifat und
damit eine Führerrolle zuwies, dass also die Führerschaft, die
Petrus nach dem Bericht der Apostelgeschichte tatsächlich
ausübte, auf eine ausdrückliche Willensäusserung Jesu selber
zurückgeht" (59). Aber sofort wird diese Deutung wieder limitiert :

„Die Führerschaft Petri bezieht sich nach dem Willen Jesu (nur)
auf die das Ende erwartende Gemeinde" (60). Die Frage nach
einer eventuellen „Nachfolge Petri" in diesem Amt wird durch
diese „knappen, schlichten, anschaulichen Bildworte", die nicht
als „scharf formulierte juristische Termini" gedeutet werden
dürfen (58), noch nicht vorentschieden. Immerhin ist Heiler
offensichtlich geneigt, anzunehmen, dass „auch eine Nachfolgerschaft

Petri und der übrigen Apostel im Führeramt der
Gemeinde dem Willen Jesu entspricht" (60), dass, „sowenig die
Deutung* dieser Worte auf den petrinischen Primat ihren vollen
Inhalt erschöpfen kann", diese (doch) nicht „einfach
ausgeschlossen werden kann" (61); ja, Heiler ist sogar der
bestimmten Auffassung, dass „sie clem historischen Ursinn der
aramäischen Worte am nächsten kommt" (61). Damit ist an
einer wesentlichen Stelle ein Grundzug aufgezeigt, der, wie uns
scheinen will, das ganze Werk durchzieht. Auch in der
Darstellung der orthodoxen Kirche selbst wird die grundlegende
Bedeutung des römischen Primats kräftig hervorgehoben. Und
zwar wird ausdrücklich betont, dass „dem Petrus und seinen

Nachfolgern" (in der ursprünglichen Gestalt der liturgischen
Überlieferung) „nicht nur ein Primat der Ehre, sondern auch
der geistlichen Autorität zukommt", ja, dass „vereinzelt, wie
bei Solowjew, eine klare Einsicht in den neutestamentlichen
Ursprung des Primats Petri und seiner Nachfolger" durchbreche
(222 f.). Allerdings wird die altkatholische Linie auch dann
nicht überschritten, wenn etwa das Wort Bulgakows zitiert
wird: „Die orthodoxe Kirche hat niemals diesen Primat der
römischen Cathedra geleugnet, der durch die Canones der öku-



-- 49 —

menischen Konzilien bestätigt ist" (223). Denn mit ebenso
scharfer Abgrenzung wird festgestellt, dass dennoch das
vatikanische „ex sese, non ex consensu Ecclesiae" von der
Ostkirche konsequenterweise abgelehnt werden müsse (Zitat aus
Arseniew, 224). Wenn aber Seite 564 ausdrücklich bedauert
wird, dass „die Ostkirche den Jurisdiktionsprimat des Papstes
verwarf" und „sich so zum Spielball der Kaiser und Fürsten,
der Sultane und Vezire machte", so wird darin doch eine
Grundtendenz des Buches spürbar, die etwa in dem kritischen Satze,
dass „die ökumenische Kirche einer monarchischen Spitze im
Sinne des Autoritätsprimats einer Cathedra nicht zu entrateli
vermag" (185), ihren prinzipiellen Ausdruck findet. Der
Verfasser hat sich, ob bewusst oder unbewusst sei hier
dahingestellt, in diesem Punkte der römisch-katholischen Auffassung
der Dinge genähert.

Auch die Behandlung des übrigen neutestamentlichen Schrifttums,

der paulinischen, nachpaulinischen und johanneischen
Literatur, ist einer durchgehenden Neubearbeitung unterzogen
worden, die das Ganze straffer und einheitlicher auf den
Kirchengedanken und seine Beziehungen hin ausrichtet. Auch hier wäre
auf Schritt und Tritt eine Auseinandersetzung nötig, wollte man
der Fülle der Beobachtungen gerecht werden. Es liegt allerdings

oft nur an Akzentuierungen, wenn der Leser aufhorcht.
Wir müssen es uns leider versagen, hier im einzelnen auf die
äusserst komplexen Probleme der Paulusdeutung (Paulus, „der
Vater der christlichen Mystik" [72]), der Exegese des

Johannesevangeliums („mystischer Spiritualismus" [90]) einzugehen. Der
Versuch, auf den es dem Verfasser ankommt, nämlich nachzuweisen,

class der Katholizismus schon in all diesen Frühzeugnissen,
zum mindesten neben „evangelischen" Zügen, spürbar wird, ist als
gelungen zu betrachten, wenn auch vielleicht in Einzelheiten
eine „Aus-Zeichnunga der Linien zu beanstanden ist, die dem

ursprünglichen Bilde nicht ganz entspricht (z. B. bei Paulus,
beim Hebräerbrief usw.). Auch ist Heiler in den Einordnungskategorien

oft noch stärker an die Formeln der liberalen
Forschung gebunden, als dies seine entschlossene Bejahung der
altkirchlichen Tradition eigentlich erwarten liesse. Aber, er ist
eben in seinem Katholizismus, Avie die Juden sagen würden,
„Baal teschubhah", ein Mann der Heimkehr, der ehrlich und
ohne unwahre Vorwegnahme den Weg von der liberalen

Forinternat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1938. 4



— 50 —

schung zurückgeht zur von da aus gesehenen Einen,
katholischen Kirche. Er ist kein einfach orthodox gewordener
Konvertit, sondern ein Liebender, der auch in seiner Sehnsucht
seine Herkunft nicht überspringt.

Der eben vermerkte Charakter seiner Denkweise ist ebenso
in dem Abschnitte über die altkatholische Kirche spürbar, etwa,
wenn in der Darstellung der Kanonbildung die Harnacksche
Konstruktion der Bildung der katholischen Kirche als
Gegenorganisation gegen den alles in Frage stellenden Gnostizismus
übernommen (98) oder, wenn die religionsgeschichtliche
Ableitung altkirchlicher Frömmigkeitsformen aus dem spätantiken
Mysterienwesen fast rückhaltlos bejaht wird (113 ff.). Die
Diskussion scheint uns auch hier noch nicht geschlossen zu sein. Es
ist im Gegenteil zu erwarten, dass eine kommende Forschung an
vielen Stellen die Linien nicht mehr so einfach verlaufen sieht.

Im eigentlichen, dem zweiten Hauptteil, der die katholische
Kirche des Ostens behandelt, gibt Heiler eine umfassende
Darstellung, nicht nur der orthodoxen Grosskirche, sondern auch
der getrennten Nationalkirchen (Nestorianer und Monophysiten).
Diese eindringende, umsichtige, vergleichende Behandlung der
vielgestaltigen Erscheinung des morgenländischen Katholizismus
ist nur bei einem Forscher denkbar, der so im Gesamtkatholizismus

heimisch ist wie der Verfasser, der darum an die
ermüdende Detailsforschung auch nicht bloss mit dem Interesse
des Wissenden, sondern des Erkennenden herangeht.

In einem ersten Abschnitte wird die Geschichte der Trennung

und der Wiedervereinigungsversuche der Ost- und
Westkirche erzählt (128—148), wobei die Schuld beider Teile sehr
objektiv abgewogen wird. Dann werden kurz die Hauptphasen
der innern Entwicklung des anatolischen Katholizismus geschildert

(149—152), worauf die Geschichte und der Bestand der
einzelnen autokephalen orthodoxen Kirchen detailliert
umschrieben werden (153—178). Zu dem Problem der Verfassung
(179—185) haben wir die bedeutsame Kritik am reinen Kon-
ziliarismus schon vermerkt. Die Darstellung der Glaubenslehre
der orthodoxen Kirche (186—238) ist naturgemäss mehr im
Sinne der Symbolik als als systematische Auseinandersetzung
gestaltet. Doch treten gerade in dieser Form die Eigentümlichkeiten

der orthodoxen Haltung lebendig zutage. Der mehr
kontemplativen als diskursiven, mehr platonisierenden als aristo-



— 51 —

telisierenden Grundhaltung des östlichen-Denkens ist sorgfältig
Rechnung getragen. Auch die Fremdeinflüsse vom Westen
her, sowohl katholische wie protestantische, wie ihre neuerliche
Überwindung sind registriert. In der Fassung des Glaubensbegriffs

sind noch zu stark moderne Kategorien verwertet, so

wenn „der Erlebnischarakter des Glaubens" (193) so stark
betont wird. Aber vielleicht können wir die vor allem dem
slawischen Osten eigentümliche Glaubenshaltung heute noch nicht
zutreffender umschreiben. Sie ist aber sicher geprägter als
dieses Wort sagt. Es ist auch zu fragen, ob gewisse Kontroverspunkte

nicht doch eine noch grössere Tragweite haben, als
Heiler sieht. Er zitiert mit Recht Zankow, der in seinem
„Östlichen Christentum" (44) feststellt, dass „der grosse Kampf um
das filioque keine blosse Logomachie" sei (Heiler 197). Es geht
tatsächlich auch bei dieser nur scheinbar bloss formalen Frage
um sehr folgenreiche Dinge, die für die Pneumatologie und
Anthropologie entscheidende Bedeutung haben. Sehr fein ist
das soteriologische Denken, der Gedanke der d-sonoirfiig,
herausgearbeitet (211). Auch clie relative Nähe der neueren Orthodoxie
zur evangelischen Rechtfertigungslehre (Chomjakow) wird deutlich

gemacht (212). Selbst so spezielle Probleme wie die So-

phiologie der modernen Russen (Solowjew, Florenskij, Bulgakow)

werden eingehend gewürdigt (208). Ganz besonders wertvoll

ist der Abschnitt über die Lehre von der Kirche, in dem
die echt altkirchliche Fassung des Kirchengedankens in der
modernen Orthodoxie bei Chomjakow und Bulgakow schön

nachgezeichnet wird, der Gedanke nämlich, dass die Entscheidung

in der Kirche nicht bei einer juridischen Institution liegen
kann, sondern nur bei der Gesamtkirche, beim „sobornost" (218 ff.).
An solcher Erneuerung altkatholischer Haltung wird auch deutlich,

wie stark der Verselbständigungsprozess der östlichen Theologie

schon zur Auswirkung kommt. Die Orthodoxen bemühen
sich heute ernstlicher als je, die im 17. und 18. Jahrhundert
eingedrungenen Fremdelemente, sowohl katholischer wie protestantischer

Herkunft (s. das Buch von Hans Koch, Die russische
Orthodoxie im Petrinischen Zeitalter, 1929) wieder auszuscheiden.

Eine besonders ausführliche Darstellung widmet der
Verfasser der Sakramentenlehre (239—285) und dem liturgischen
Reichtum der Orthodoxie (286—364). Er gibt uns ein ganzes
Kompendium über diese Gegenstände, das auch für den Kenner



— 52 —

zum unentbehrlichen Nachschlagewerk werden wird. Aus der
schier unübersehbaren Fülle des hier Gebotenen heben wir nur
die gründlich orientierenden Ausführungen über die
Verwandlungslehre im eucharistischen Geschehen hervor. Es ist auch
für uns von grosser Bedeutung, dass Heiler feststellen kann,
dass, trotzdem noch immer „einige Griechen" die scholastische
Transsubstantiationslehre vertreten (255), doch „die neuere
griechische und russische Theologie auf dem Wege ist, klar und
scharf die alte griechische Transformations- und Assumptions-
theorie der lateinisch-scholastischen Transsubstantiationstheorie
entgegenzustellen" (256). Ebenso ist für altkatholische Leser
sehr bedeutsam, was Heiler in dem gleich anschliessenden
Abschnitt über die Frage nach dem Konsekrationsmoment ausführt.
Er stellt zuerst eingehend fest, dass die alte Kirche offenbar
„der ganzen evxaQiGxîa, d. h. dem ganzen Kanon von der
Präfation bis zum Vaterunser, konsekratorische Kraft zugeschrieben
habe" (256), also sowohl dem eucharistischen Hochgebet, d. h.
der feierlichen Danksagung mit dem abschliessenden Trisagion,
wie dem Einsetzungsbericht, wie der Epiklese, die er als „eine
an Christus gerichtete Bitte um seine Gegenwart" (256) „oder
eine Bitte um Erfüllung des eucharistischen Opfers mit
göttlicher Kraft" (Euchologion Serapions) deutet, die aber später
als „die Herabrufung des Heiligen Geistes oder auch des Logos
um Heiligung und Wandlung der Elemente (Liturgischer
Papyrus von Der Balyzeh)" (257) verstanden wurde. Der
offensichtlichen Lehre der östlichen Theologen gegenüber, dass die
Konsekration nicht, wie das Abendland seit dem vierten
Jahrhundert betont, unter der Rezitation der Stiftungsworte, sondern
unter der Geistanrufung und Wandlungsbitte, also der Epiklese
erfolge, versucht Heiler den Nachweis, class „die beste orthodoxe

Tradition", nämlich die, die im liturgischen Erbgut und
bei vereinzelten Vätern (Chrysostomus, Gregor von Nyssa)
erhalten sei, Einsetzungsworte und Epiklese als „ein unteilbares
Ganzes" behandle, dass also „das Mysterium in der Tat sowohl
durch die Einsetzungsworte wie durch die Epiklese vollzogen
werde" (262). Soweit ist die Hypothese gewiss diskutierbar. Es

mag auch weiter zutreffen, dass diese Auffassung „den liturgie-
und dogmengeschichtlichen Tatsachen — Heiler beruft sich hier
auf Baumstark — besser entspricht". Aber, es wäre doch zu

fragen, ob nicht sachlich die östliche Betonung der Epiklese



- 53 —

der altkirchlichen Grundauffassung des eucharistischen
Geschehens, eben seinem Geschehnischarakter, tiefer gerecht
werde. Dann aber darf die Epiklese nicht mehr als „ein wohl
altes, aber sekundäres Element" bezeichnet werden. Auch hier
hat sich Heiler gegenüber der ersten Auflage seines Buches
(s. dort die Ausführungen Seite 223 ff. und Seite 401 ff.) der
Haltung der römisch-katholischen Kirche genähert. Es dürfte
aber, wenn schon an der heutigen Gestalt der Epiklese Kritik
geübt werden muss, richtiger sein, auf ihre Urform, auf das
Maranatha der urchristlichen Gemeinde, zu verweisen, wie
Heiler selbst vorher tut (256, Anmerkung 79; Erste Auflage
Seite 401), als die Epiklese als solche zu bagatellisieren. Die
Epiklese als Bitte um das Kommen des Herrn ist vielmehr sachlich

so zentral für das Verständnis der eucharistischen Feier,
dass von ihrer richtigen Wertung nicht weniger als alles abhängt.

In dem Abschnitt über das Mönchtum (365—389) wird die
innere Bedeutung dieser Institution für die orientalische
Kirchlichkeit gut hervorgehoben. Zwar wird mit Recht der heutige
Zerfall, der noch nicht bemeistert ist, nicht verschwiegen, aber
die Wesentlichkeit dieser verborgenen „Nerven und Grundlagen
der Kirche" (Theodor von Studion) wird lebendig aufgezeigt.
Auch die Besonderheiten der östlichen Entwicklung, wie die
Geschichte des viel umstrittenen Hesychastentums, werden hier
und in dem wuchtigen Abschnitt über die Mystik des kirchlichen
Ostens (390—410) eingehend behandelt. Wir wünschten in dem
Abschnitt über die mönchische Seelsorge vielleicht nur noch
eine schärfere Herausstellung der Eigentümlichkeiten des
russischen Starzentums (378). Der Stellvertretungsgedanke in der
Seelsorge des russischen Starez verdiente nachdrückliche
Erwähnung. Hier geht die mönchische Haltung* noch über das

hinaus, was sonst der Asket aus der altkirchlichen Übung* in
seine Zeit hinüberrettet. Hier findet vielmehr geradezu eine

Reintegration der paulinischen Auffassung vom Leiden des im
höhern Sinne seelsorgerlichen Menschen (Kol. 1, 24) statt, die
wohl erst in der zukünftigen Bekennerkirche der Apokalypse
voll verstanden werden kann.

Mit einer kurzen Darstellung der Volksfrömmigkeit wird
dieser Teil abgeschlossen (411—416).

Nach dem gleichen Schema wie die orthodoxe Grosskirche
(Geschichte, Verfassung, Glaubenslehre, Sakramentenlehre, Li-



— 54 —

turgie, Schlusscharakteristik) werden endlich auch noch die
„häretischen" Teilkirchen des Orients besprochen (417—544), die
ostsyrischen Nestorianer, die monophysitischen Kirchen der
westsyrischen Jakobiten, der Kopten, Abessinier, Armenier und
die beide Bekenntnisse vertretenden Thomaschristen Indiens.
Es ist das offensichtliche, ein herzhaft ökumenisches, Bestreben
des Verfassers, die tatsächliche, wenigstens annähernde „Orthodoxie"

dieser alten Kirchengruppen, die in gewissen Phänomenen

ihrer Kirchlichkeit ein früheres Stadium der grosskirchlichen

Entwicklung konserviert haben, aufzuzeigen (für die
Nestorianer 427 ff. ; für die Monophysiten 455 ff. ; zusammenfassend

542 ff.). Er sieht das „Häretische" nur in einer unzulänglichen

Terminologie gegeben. Diese Betrachtungsweise mag für
die heutige Lage weithin praktisch zutreffen. Es mag auch richtig
sein, dass man die „lebendige christliche Frömmigkeit, wie sie

in der Liturgie wie in der Mystik sowohl der Monophysiten
wie der Nestorianer hell leuchtet" (458), nicht unterschätzen
darf. Aber auch hier ist doch wohl die Tragweite der
theologischen Lehre zu kurz gesehen.

Aber, wenn man in solcher Weise an vielen Stellen die
Akzente auch anders setzen zu müssen glaubt, wenn man
durchgehend gerne der Theologie vor dem „Leben" noch stärkeres
Gewicht beigelegt sähe, wenn man die Linie von dem urchristlichen

Kerygma zur spätem kirchlichen Mystik vielleicht zu

gradlinig gezeichnet findet, wenn so eine gewisse Weichheit
der Linienführung auch in dieser Auflage nicht übersehen werden
kann, so sehr der Verfasser in vielem verschärft und etwa das
Institutionelle in neuer Weise bejaht, aufs Ganze gesehen kann
man dem Werke die Achtung nicht versagen. Und wenn auch,
wie wir aufgezeigt haben, da und dort Annäherungen an den
römischen Katholizismus festzustellen sind, so wäre es doch
völlig verkehrt, dem Verfasser eine „romanisierende" Absicht
zuzuschreiben, also zu behaupten, dass er sich selber untreu
geworden wäre. Er vertritt in voller Freiheit einfach den
heutigen Stand seiner Forschererkenntnis. Ja, gerade das ist etwas
vom Beglückendsten an diesem Werke, dass es ein so durch
und durch ehrliches Buch ist, das unbeirrt um die Meinungen,
die sich von links und rechts als Parteiparolen aufdrängen
möchten, einfach darstellt, was der Verfasser sieht. Wir dürfen
von ihm nicht verlangen, dass er unsere Haltungen und Deu-



— 00 —

tungen teile. Wir dürfen sie ihm nur mit gleicher Ehrlichkeit
entgegenstellen. Wenn aber Geschichte, und dazu in diesem
Sinne weiterwirkende Geschichte, wie die der Kirche, nicht
anders „richtig" gesehen werden kann als durch den ehrlichen
Forschergeist eines an ihr Beteiligten hindurch, dann hat uns
in diesem Buche Heiler das Beste gegeben, das er geben konnte.
Seine Darstellung wird auch gewiss auf lange hin die Geschichte
der morgenländischen Kirche in deutscher Sprache bleiben.

In einem augenblicksgeprägten Bonmot hat einmal ein
evangelischer Theologe die östliche Kirche mit einer verstaubten
Nardenflaschc verglichen, die äusserlich unansehnlich, alt, ohne

Zier, anjetzt noch im Winkel stehe ; wenn man sie aber einst
öffnen werde, so meinte er, werde ihr der starke Wohlgeruch
kostbaren Öles entströmen. So schildert sie auch Friedrich
Heiler in der vorläufigen Schlussbetrachtung dieses ersten
Bandes (545—567). Er deckt zwar ihren äusseren Zerfall, ihre
teilweise Erstarrung und Auflösung rücksichtslos auf, aber er
beweist zugleich mit leidenschaftlicher Liebe ihren wahrhaft
katholischen Charakter und ihren urchristlich-evangelischen
Gehalt. Er zeugt von der echten Demut und dem bewährten
Märtyrergeist ihrer Heiligen (549), von ihrer franziskanischen
Liebe zum Sünder und jeglicher Kreatur (550, 558), von der
Nüchternheit des „unsichtbaren Kampfes" ihrer Asketen, von
der Christozentrizität ihres Glaubens an den Gottmenschen (547)
und von der eindrucksvollen Lebendigkeit, mit der sie selbst
in Lehrfragen das allgemeine Priestertum aller Gläubigen (den
consensus fidelium) auslebt (551). Er zeigt die Bedeutung auf,
die der pneumatischen Freude in ihrem Frömmigkeitsleben
zukommt und erweist so ihren Grundcharakter als Kirche der
Transfiguration, als Kirche der Verklärung, der die Botschaft
der Auferstehung in sonderlichem Sinne aufgetragen ist. Wahrlich,

wer dieses warme Zeugnis für die östliche Kirche
aufmerksam liest, der gewinnt die Zuversicht, dass dieser
österlichen Kirche auch noch eine wichtige Aufgabe für die Zukunft
der Kirche aufgetragen sei, so dass es ihm leicht wird, sich
dem staunenden Ausruf der Franziskusjüngerin anzuschliessen,
mit dem der Verfasser sein Buch schliesst: „0 benedetta chiesa
Orientale!"

Bern. Ernst Gauglek.


	Urkirche und Ostkirche

