
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 1

Artikel: La "Petite Église"

Autor: Riel, C.G. van

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404133

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404133
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


30

La „Petite Eglise".
C'est une chose peu connue qu'en France, outre la grande

Eglise romaine, se trouve encore un petit groupe de catholiques
qui forment ce qu'on pourrait appeler l'humble reste de la
grande et glorieuse Eglise gallicane. L'histoire de cette petite
confession religieuse est d'autant plus remarquable, qu'elle
s'est maintenue jusqu'à nos jours, en dépit des condamnations
de Rome, malgré la persécution de la part du gouvernement
français et — chose vraiment extraordinaire — bien qu'elle
soit depuis plus d'un siècle privée de tout secours religieux.
Nous parlons de la „Petite Eglise" 1).

Les causes du schisme.

Le schisme dans l'Eglise de France, en „grande" et en
„Petite Eglise", date du concordat de 1801.

Pour se faire une idée juste de ce schisme dans ses causes
et ses conséquences, il faut se reporter aux premiers temps
de la Révolution française. L'assemblée nationale du 12 juillet
1790 avait, par sa „Constitution civile du clergé", complètement
renversé l'ancienne organisation de la hiérarchie dans l'Eglise
française. La circonscription primitive des diocèses fut
remplacée par une autre, suivant laquelle 136 diocèses furent
réduits à 83 évêchés et 18 archevêchés, en imitant la division
des départements. Tout ecclésiastique fut obligé de prêter
serment de fidélité à la nouvelle constitution. Quiconque refusait,
était déposé de son ministère. Parmi les évêques, peu se

soumirent à cet ordre ; la plupart cherchèrent leur salut dans la
fuite et émigrèrent. Cependant, bien qu'émigrés ils continuèrent
de se considérer comme les vrais pasteurs du troupeau qui
leur avait été confié. De nouveaux évêques, constitutionnels,
furent placés sur leurs sièges.

Une grande partie du clergé de second rang accepta la
nouvelle constitution ; d'autres, au contraire, refusèrent de prêter
serment et furent déposés. Il en résulta un grand désordre.

') Dans certaines contrées on désigne la « Petite Eglise » sous le nom
de Dissidence ou Eglise dissidente.



— 31 —

Les prêtres réfractaires furent maltraités et persécutés. Pendant
les affreux massacres de septembre 1792 on mit à mort par
centaines : des hommes, des femmes, des prêtres et des évêques.
En Vendée, toutefois, le peuple se souleva contre les prêtres
assermentés. La Terreur, en supprimant la religion chrétienne
et en proclamant le culte de la Raison, mit le comble au désordre.

Ce fut en partie grâce au courage admirable de l'évêque
constitutionnel de Blois, Grégoire, que la liberté du culte fut
rétablie (février 1795). Cependant, le calme et l'ordre ne
régnèrent pas pour cela dans l'Eglise de France tant éprouvée.
Au contraire la lutte entre les prêtres assermentés et les prêtres
réfractaires éclata de nouveau. Les évêques anticonstitutionnels
résidant à l'étranger firent cause commune avec les adversaires
de la France et excitèrent par leurs lettres et mandements
les fidèles contre le gouvernement. Les dernières années du
XVIIIe siècle apportèrent, il est vrai, plus de calme ; cependant,
l'état de choses dans l'Eglise demeura en général fort déplorable.

Le Concordat.

La Révolution française s'était apaisée. Rassasiée de ses

propres excès elle cherchait un maître. Bonaparte par son coup
d'Etat du 8 novembre 1799 mit fin au pouvoir existant et prit
en qualité de Premier Consul l'autorité en mains. Bien que la
question religieuse en elle-même le laissât assez indifférent,
il se rendait compte de l'influence du sentiment religieux et
de la puissance de l'Eglise en tant qu'institution sociale. Si la
France tenait à garder sa position forte dans le monde, elle
devait être soutenue par une Eglise indivisée et nationale.
Deux voies lui étaient ouvertes pour rétablir l'unité indispensable
et la paix dans l'Eglise. L'une des deux solutions consistait
en la restauration de l'ancienne Eglise gallicane, unie â
l'assemblée nationale constitutionnelle et dirigée par le clergé
constitutionnel. Napoléon, au commencement, pensa sérieusement
à entrer dans cette voie. Mais déjà il rêvait de choses plus
grandioses que la restauration de l'Eglise ; son idéal était le
rétablissement de l'Empire de Charlemagne. Et ce but, il ne
pouvait l'atteindre sans le concours du pape. C'est pourquoi
il choisit la seconde voie: la restauration de l'Eglise de France,
comme Eglise nationale, grâce à un accord avec le pape. Des



— 32 —

négociations avec Rome commencèrent. Grandes et nombreuses
étaient les difficultés qu'il fallait surmonter. Comment arriver
à un accommodement entre le clergé constitutionnel et le clergé
anticonstitutionnel? Comment devait-on agir vis-à-vis des évêques
émigrés? Napoléon n'était pas de nature à se laisser détourner
de ses plans par de telles difficultés. Après avoir consulté
quelques évêques constitutionnels, il adressa au pape les
propositions suivantes: tous les anciens évêques devront donner
leur démission; une nouvelle circonscription des diocèses devra
être établie ; leur nombre sera porté à 60. Le Premier Consul
nomme les titulaires pris aussi bien dans le clergé réfractaire
que dans le clergé constitutionnel. Le pape accordera la
confirmation canonique.

Le plénipotentiaire du pape, Mgr. Spina, repoussa ces
propositions, disant que le pape n'avait pas le droit de contraindre
un évêque à démissionner. Les anciens évêques devaient être
rappelés et remis en possession de leurs diocèses.

Bonaparte refusa de suivre cette voie. Pie VII écrivit alors
au Premier Consul: „Dispensez-moi de déclarer publiquement
que je destituerai de vieux prélats qui ont souffert de cruelles
persécutions pour la cause de l'Eglise. D'abord, mon droit est

douteux; secondement, il m'en coûte de traiter ainsi des ministres
des autels, malheureux et exilés l).a

Après de longues et difficiles négociations on en arriva
enfin au Concordat, et bien dans le sens dans lequel Napoléon
l'avait conçu; il fut ratifié par le pape au mois d'août 1801.

Sa promulgation ne servit qu'à introduire plus de confusion
encore dans une situation déjà si trouble. Tant à Rome qu'à
Paris, le concordat fut publié avec le formulaire du serment
que le légat Caprara avait prêté au gouvernement français;
toutefois avec cette différence, que Caprara, dans l'édition de

Paris, promettait de respecter en tout les libertés de l'Eglise
gallicane, tandis que, dans l'édition de Rome, cette promesse
était supprimée!

Pour que le Concordat pût entrer en vigueur, on voulut
d'abord préparer la voie à la nouvelle organisation. Il était
nécessaire pour cela que les évêques réfractaires et les évêques
assermentés donnassent leur démission au pape. La demande

*) Lettre de Pie VII à Napoléon ; voyez : Guettée, Histoire de l'Eglise
de France XII, p. 376.



— 33 —

en fut adressée aux premiers sous forme d'un bref papal1) qui
était conçu en termes très bienveillants. Les derniers reçurent
une semblable requête, envoyée par l'archevêque de Corinthe
(dans la suite cardinal Spina), sous forme de copie d'une lettre
censée écrite par le pape. Cette requête est d'un tout autre
ton: en termes offensants, il y est exigé des évêques
assermentés qu'ils donnent leur démission.

Une manœuvre indigne a été découverte dans cette affaire.
I/évêque assermenté de Blois, Grégoire, écrit à ce sujet dans son:
„Histoire des sectes religieuses", tome II, page 454 (1828): „Les
archives du Vatican, apportées à Paris, contiennent les correspondances

officielles des papes. Quelle fut ma surprise en compulsant
le règne de Pie VII, de ne pas y trouver la circulaire que l'archevêque

de Corinthe avait envoyé aux évêques assermentés et d'y
trouverla minute d'un bref paternel du pape à ces évêques, qui
débute par ces mots : Vénérables frères, salut et bénédiction apostolique ;
formule répétée à la fin du bref, qu'ils n'ont pas reçu et auquel
fut substituée la lettre outrageante du cardinal Spina qui, mieux
que personne sans doute, pourrait donner le mot de cette
énigme."

Par ce bref et cette lettre le pape demande que tous les
évêques, dans l'espace de dix jours, lui donnent leur démission.
S'ils refusaient, il se verrait obligé de prendre d'autres mesures.
Les évêques assermentés se conformèrent immédiatement à

cette disposition, excepté Savines, évêque de Viviers, qui donna
ainsi la raison de son refus: „On a tant crié que nous étions
des intrus! Je suis évêque de l'ancien et du nouveau régime;
nous verrons quel sera l'intrus, qui osera, sans mon aveu,
gouverner mon diocèse." Le 3 décembre 1801 le pape expédia
une bulle, dans laquelle il déclare déposés tous les évêques
qui n'ont pas encore donné leur démission, et leurs sièges sont
déclarés vacants. Cet avis était d'autant plus inique que quelques

évêques n'avaient pas encore reçu le bref du 15 août.
La réponse d'autres évêques n'avait pas encore pu être reçue
à Rome par suite du court espace de temps.

En attendant, Napoléon avait nommé les titulaires aux 60

nouveaux évêchés. Cela aussi ne s'accomplit pas sans difficultés
avec le pape. Ce dernier voulait exclure tous les évêques
assermentés (constitutionnels). — Napoléon, au contraire, avait

*) Breve « Tarn multa » du 15 août 1801.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1938. 3



— 34 —

à dessein désigné quelques-uns d'entre eux à ces nouveaux
sièges, c'était, disait-il: „comme prix de leur parfaite
réconciliation". Le pape dût accepter. Douze évêques constitutionnels
furent maintenus par Napoléon. L'absolution que le pape leur
envoya pour avoir prêté en 1790 le serment constitutionnel
fut refusée par eux avec mépris.

Le conflit et le schisme.

Des quatre-vingts évêques émigrés qui étaient encore vivants
quarante, environ, adressèrent, soit en commun, soit en
particulier une lettre au pape, dans laquelle ils exprimaient leur
douleur et leur surprise touchant des mesures qui atteignaient
l'ensemble de l'épiscopat français, et d'après lesquelles eux, à qui
le soin de l'Eglise était confié, n'étaient reconnus en rien. Ils
suppliaient le pape de ne pas prendre d'autres mesures, avant
qu'il ait reçu une pièce dans laquelle ils lui communiqueraient
en commun les raisons de leur décision. D'autres demandaient
seulement un délai, tandis que plus de trente donnaient leur
démission sans commentaire.

Les évêques qui avaient émigré en Angleterre, refusèrent
de se laisser déposer; ils écrivirent une lettre dans laquelle
ils protestaient contre les décisions du concordat, contre les

„Articles organiques", contre la nomination d'évêques constitutionnels

et contre l'injustice de leur propre déposition. Cette

pièce qui est signée par 38 archevêques, évêques et un cardinal
(6 avril 1803), est intitulée: „Canonicae et reverendissimae
Expostulationes apud S. S. Pium VII divina Providentia Papam,
de variis actis ad Ecclesiam Gallicanam spectantibus."
Imprimée pour la première fois à Londres, elle parut également
en français sous le titre: „Réclamations canoniques et
respectueuses adressées à N. T. S. P. Pie VII par la Providence divine
Souverain Pontife, contre différents actes relatifs à l'Eglise
Gallicane." Une nouvelle édition parut en 1869, peu avant le
Concile du Vatican.

Les évêques réclamants s'appuient surtout sur la constitution
du gouvernement de l'Eglise, sur les limites qui sont fixées

par les canons ecclésiastiques à l'autorité du pape et sur
l'inamovibilité des titres. Le chef de l'Eglise a fait en cela une
chose qu'aucun de ses prédécesseurs n'avait jamais osé entre-



— 35 —

prendre et qui est sans exemple dans l'histoire de l'Eglise : par
un seul acte d'autorité il supprime tous les sièges, toutes les
cures d'une grande Eglise, établit d'autres circonscriptions,
déclare les évêques non démissionnaires déchus, etc.

Les évêques réclamants jugeaient que la circonscription
déterminée par l'assemblée constituante était moins funeste.
Le pape agit comme si Dieu n'avait établi qu'une seule
puissance pour gouverner l'Eglise, celle du pontife romain. Jamais,
disent-ils avec Athanase, clans sa lettre aux Orthodoxes, jamais
on ne vit de pareils attentats. Ils déclarent former opposition
aux actes, lettres et bref par lesquels le pape demande leurs
démissions et protestent contre la ratification du Concordat *).

Pie VII, qui avait déclaré auparavant que le droit qu'on voulait
lui faire exercer contre les évêques était douteux2), ne pourrait
pas lire cette pièce sans émotion; mais son émotion ne fut
pourtant pas telle qu'il en arrivât à donner aux évêques
réclamants une réponse satisfaisante.

Parmi les plus violents opposants, citons Mgr. de Coucy,
évêque de La Rochelle, et Mgr. de Thémines, évêque de Blois,
dont le siège avait été occupé de 1790 à 1801 par l'évêque
constitutionnel Grégoire.

La Révolution avait en 1791 banni de Coucy; il s'était
retiré en Espagne. Pendant le concordat il séjourna clans le
couvent des Dominicains à Guadalajara près de Tolède, où de

Thémines lui aussi trouva un asile.
De Coucy avait déjà protesté contre sa déposition, le 1er

septembre 1802: „Le pape serait l'Eglise entière s'il avait droit
d'anéantir son régime divin, de substituer sa volonté surprise
et momentanée à celle de toute l'Eglise. Bientôt le catholique
et le constitutionnel deviendront deux cadavres qui se
confondront dans la même dissolution3)."

Il adressait ensuite à ses ci-devant diocésains une circulaire
clans laquelle, parlant de ses confrères démissionnaires, il s'écriait :

„O fille de Sion Tes ministres te trahissent, tes pasteurs te
conduisent à la gueule du loup, ou plutôt se changent en loups
eux-mêmes. Ces lâches et infidèles soldats cessent de faire

') Réclamât, canoniques. In-8° Bruxelles 1804. Vovez p. 51, 55, 64, 68,
95 etc.

2) Lettre de Pie VII à Bonaparte.
s) Voyez la protestation, etc., p. 12.



— 36 —

sentinelle pour toi. Le pain de la parole qui sort de leurs
bouches n'est plus qu'un pain empoisonné ; au lieu de pain,
aux enfants de Jésus-Christ, ils ne donnent plus que des
scorpions. Ils exhalent la corruption et infectent tout ce qui
s'attache à eux Leurs pas mènent à la mort. Cet odieux
serment, qu'ils veulent justifier, sera le tombeau de la foi
Triomphez, jureurs, schismatiques, impies, apostats, vos nouveaux
émules vous en donnent le droit, vos erreurs sont devenues
les leurs, ils vont partager vos crimes etc."

L'évêque de Blois, Thémines, développa ses pensées d'une
manière non moins violente, dans un ouvrage en deux volumes,
contenant cinq pièces: lettre pastorale au clergé, lettre
apostolique, lettre à l'empereur, lettre à Pie VII et lettre au concile.

„Personne dans l'Eglise n'a le droit d'en abattre les
fondements, personne dans l'Eglise n'a le droit de faire des intrus;
le Saint-Esprit lui inspire de répéter cet axiome avec une
régularité pareille à celle du timbre d'une horloge pour frapper
les heures."

Il distinguait trois classes d'évêques: les constitutionnels,
ceux qui sont nouvellement promus à l'épiscopat, et les „anciens
évêques sur de nouveaux sièges". „Quand ils sont tous dans
l'égout général, peu importe à quelle profondeur."

„Par la chute universelle des pasteurs, les successeurs des

apôtres sont privés du droit de leur ministère. La fondation
divine, l'existence et la succession des apôtres de Jésus-Christ
et de leurs successeurs se sont évanouies dans les lettres
apostoliques du 5 mai 1801 En quel état était l'Eglise catholique

avant ce jour funèbre, où toute la cour céleste vit le
plus grand royaume de Jésus-Christ dans un seul de ses envoyés ;

un apostolicide général, un vaste désert, où l'exterminateur
abattait les temples spirituels?"

Un des plus fougueux opposants fut aussi Blanchard, ancien
professeur de théologie et curé de Saint-Hippolyte, du diocèse
de Lisieux. Il a déployé tant d'activité dans ses nombreux
écrits contre le concordat, qu'on a donné le nom de blanchar-
disme au parti dont il est censé être le coryphée ').

') Controverse pacifique. Londres 1802. Première suite à la controverse

etc. 1803. Défense du clergé français résidant à Londres 1808, etc.



— 37 —

Parmi les adversaires du concordat se trouvait aussi François
Clément, vicaire général de Rouen, où les dissidents reçurent,
à cause cle leur chef, le nom de Clémentins.

Un grand nombre d'ecclésiastiques et de laïques s'étaient
associés aux évêques réclamants. De leur exil, ces derniers
demeuraient continuellement en relation avec leur clergé. Par
leurs lettres et circulaires ils encourageaient la résistance qui
n'était pas dirigée seulement contre le pape et la nouvelle
hiérarchie, mais aussi contre l'usurpateur Napoléon, qui d'une
manière injuste s'était emparé du trône de Louis XVIII. Les
prêtres en France protestèrent du haut de la chaire contre le
pape et le concordat ; ils refusèrent de reconnaître les nouveaux
évêques.

Le schisme était devenu un fait accompli.
La résistance se propagea comme un incendie dans tout le

pays. Mais nulle part la lutte ne sévit avec autant de violence
que dans le Poitou, les Deux-Sèvres et la Vendée. En effet là se

trouvait l'ancien évêché de Mgr. de Coucy, La Rochelle, dont les
limites s'étendaient jusqu'à l'Anjou. Les prêtres de l'ancienne et
ceux de la nouvelle hiérarchie se disputaient la possession des

paroisses. Une nouvelle guerre de Vendée menaçait d'éclater.

Napoléon et les anticoncordataires.

Napoléon saisit l'occasion. Persuadé que cette lutte se
terminerait d'elle-même, si les chefs étaient neutralisés, il expédia
une lettre à son ministre Talleyrand, datée de St-Cloud, 18

Prairial, an XI (7 juin 1803), dans laquelle il s'exprime ainsi:
Au citoyen Talleyrand,

Je vous prie, citoyen ministre, de faire les démarches
nécessaires, pour que MM. de Coucy, ancien évêque de La Rochelle,
de Thémines, ancien évêque de Blois, et Gain de Montagnac,
ancien évêque de Tarbes, qui se trouvent en Espagne et viennent,
par des mandements séditieux, de chercher à troubler l'Etat, soient
arrêtés et retenus au secret clans les couvents et dans les lieux de

l'Espagne les plus éloignés de la France.
Bonaparte x).

Cet écrit eut peu de succès ; probablement parce que le
roi d'Espagne ne se sentait aucune inclination à emprisonner

*) Correspondance de Napoléon N" 6796.



— 38 —

un évêque français qui était son hôte et son parent. Napoléon,
irrité, expédia une nouvelle lettre datée du 12 décembre 1803.

Cette lettre eut en tout cas comme résultat de faire
envoyer par le roi d'Espagne, Charles IV, un messager au couvent
où de Coucy et de Thémines résidaient, pour les mettre au
courant du danger qui les menaçait et des difficultés que leur
résistance causerait à son royaume. L'un et l'autre persévérèrent
cependant dans leur résistance et inondèrent leurs anciens
diocèses d'écrits dans lesquels ils attaquaient tant le pape que le
premier consul. Lorsque Napoléon apprit ces faits, il expédia
une troisième lettre, dans laquelle il menaçait de déclarer la
guerre à l'Espagne, si Charles IV ne satisfaisait pas à ses
demandes. Il était disposé à faire cette concession, que les deux
évêques ne seraient pas renvoyés en France, mais exilés en
Afrique espagnole *).

Charles IV, effrayé par cette troisième sommation et pai-
la menace de déclaration de guerre, fit emprisonner les évêques.
Napoléon se contenta de cette demi-satisfaction.

En 1807 de Coucy et cle Thémines furent mis en liberté
par l'intermédiaire de M. Emery et du cardinal Fesch. Bien

que devenus prudents, ils ne cessèrent cependant pas leur action.
Comme par le passé ils envoyèrent à leur ancien clergé des

lettres par lesquelles la résistance était maintenue. Mais lorsque
peu après la France eut déclaré la guerre à l'Espagne, les
deux prélats quittèrent leur retraite.

L'évêque de La Rochelle trouva un nouvel asile dans la
petite ville de Villar de Oliala près de Madrid. Chassé de là
par les troupes impériales, il fut obligé de se retirer dans les

grottes de Pena del Cuervo où nous le rencontrons de 1811

à 1814. Mgr. de Thémines s'était rendu en Angleterre en 1810.

La persécution.

Entre temps, la persécution du clergé anticoneordataire
était devenue de plus en plus rigoureuse. Excitée par l'action
violente du gouvernement, la résistance de ce clergé devint
impétueuse. Napoléon cependant ne se laissa pas intimider;
le concordat fut appliqué avec rigueur. Le préfet des Deux-
Sèvres ordonna en septembre 1803 que tous les prêtres qui

Correspondance de Napoléon 7534.



— 39 —

refuseraient de prêter serment au concordat seraient emprisonnés.
Beaucoup d'entre eux s'enfuirent ; d'autres parvinrent à se cacher.

La lutte ne se borna pas à la Vendée; à La Rochelle, à
Poitiers et à Lyon les adversaires du concordat s'agitaient
également. Pourtant, malgré la prudence des paysans qui étaient
restés fidèles à leur ancien clergé et malgré leurs propres
précautions, beaucoup de prêtres dissidents furent arrêtes. Dans
d'autres districts les gendarmes prenaient le parti des révoltés,
ils refusaient de les arrêter, ou bien donnaient aux prisonniers
l'occasion de s'enfuir. Là où les anticoncordataires formaient
la majorité, les prêtres dissidents jouissaient d'une certaine
liberté d'action ; mais dans les contrées où le clergé concordataire

avait le pouvoir en mains, les anticoncordataires ne
pouvaient visiter les fidèles qui leur étaient demeurés attachés

que la nuit ou en se cachant. La loi concernant la conscription

était une arme dangereuse dans les mains des
anticoncordataires. C'étaient surtout les Vendéens qui ne voulaient
pas se soumettre à cette loi. Quiconque les soutenait dans leur
insoumission était considéré par eux comme un ami.

L'empire avait déjà, pour des raisons de politique, appliqué
cette loi moins rigoureusement en Vendée qu'ailleurs. Mais
quand les bulletins qui annonçaient les victoires des armées
françaises demandaient en même temps les prières publiques
de l'Eglise ; ou quand les évêques concordataires prescrivaient
à leur clergé le chant du Te Deum, les prêtres dissidents
saisissaient l'occasion pour annoncer à leurs paroissiens, que tout
cela n'était que le signal d'une nouvelle levée de conscrits.
Des centaines de conscrits refusaient alors de rejoindre leur
régiment. Et lorsque les gendarmes arrivaient pour les
réquisitionner, ils s'enfuyaient dans des bois et des marais où parents
et amis les pourvoyaient de nourriture. C'est ainsi qu'ils
partageaient le sort du prêtre anticoncordataire, regardé par eux
comme un allié dans la résistance à „l'usurpateur".

En homme politique très habile, Napoléon se décida pour
une visite personnelle en Vendée, afin de calmer les esprits.
Le nouvel évêque de La Rochelle, Mgr. Paillon, et une grande
partie de la population, reçurent l'empereur avec un respectueux
enthousiasme. Napoléon lui-même écrivit, au sujet de cette visite,
à son frère Joseph, le nouveau roi d'Espagne: „Je suis
extrêmement satisfait de l'esprit des départements de la Vendée



— 40 —

que je viens de traverser." Cette satisfaction de l'empereur,
qui était peut-être aussi peu réelle que l'enthousiasme des
Vendéens, n'amena pourtant aucun adoucissement aux mesures
prises contre les dissidents. Ces derniers affrontant toute
persécution et châtiment, continuèrent courageusement d'exercer
leur ministère, soit en secret, soit ouvertement. Il était donc
bien plus facile de rédiger des menaces par écrit que de les

appliquer, plus facile de traquer les dissidents que de les saisir.
Le Bocage avec ses nombreuses retraites, et avec le secret
incorruptible de ses habitants, était un rempart contre toutes
les perquisitions. Déguisés en paysans ou revêtus de vêtements
de femmes, les prêtres se rendaient à toute heure du jour ou
de la nuit de village en village, de ferme en ferme, pour
porter les secours et les consolations de l'Eglise à leurs fidèles1).

La Petite Eglise sous la Restauration.

Les deux derniers évêques anticoncordataires.

La chute de Napoléon et le retour des Bourbons amenèrent
dans les affaires religieuses des modifications importantes.

Des 38 évêques, qui en 1801 avaient refusé de donner
leur démission, vingt étaient morts en 1815; la plupart d'entre
eux avaient fait soumission au pape avant de mourir. Quant
aux autres, ils franchirent le détroit pour revoir la France.
Beaucoup se soumirent et donnèrent leur démission. Parmi
ceux qui revinrent d'exil se trouva aussi Mgr. de Coucy, ancien
évêque de La Rochelle. Il reçut à Poitiers une deputation cle

prêtres dissidents qui lui demandèrent conseil. Son attitude à

ce moment déjà incertaine ne le fut plus en 1816. Au mois de
novembre 1816 il adressa conjointement avec cinq autres évêques
une lettre au pape clans laquelle il dit entre autres : „Nous
supplions Votre Sainteté de vouloir bien, en oubliant ce qui est

en arrière, et en jetant désormais un voile sur tout ce qui aurait
pu, contre nos intentions, affliger son cœur, recevoir avec bonté
l'expression fidèle de nos sentiments, de notre vénération filiale,

*) Dans les archives départementales de la Haute-Garonne M. Jean
Gros a trouvé une liasse de lettres et de papiers saisis par la police en
1811 et qui jettent quelque lumière sur les souffrances des anticoncordataires

de Toulouse. (Voyez son étude dans la «Kevue de Paris», 1" juin 1906.)



— 41 —

de notre obéissance et de notre empressement à seconder ses

pieux désirs pour l'Eglise de France."
En 1818 de Coucy reçut en récompense de sa soumission

l'archevêché de Reims.
Les prêtres scissionnaires ne se tenaient pas pour battus.

En 1821 ils firent imprimer à Londres, contre la constitution
civile et contre le concordat une collection de pièces, clans

laquelle ils intercalèrent la célèbre homélie de Pie VII qu'en
son temps, étant alors évêque d'Imola, il avait prononcée contre
le concordat. Ils expédièrent, en diverses contrées du monde,
et surtout en Amérique, des ballots cle cette collection peu
connue en France x).

L'année suivante, ayant appris que le 28 juillet devait
s'ouvrir en Hongrie un concile national, sous la présidence de

l'archevêque de Strigonie, ils adressaient à cette assemblée
leurs doléances et suppliaient son président en vertu de la
solidarité episcopale de venir au secours de l'Eglise gallicane
„qui est presque éteinte" 2). Cette pièce, datée de Londres, 1er mai
1822, est revêtue de vingt signatures. Dans le nombre se trouvent
celles de Blanchard et de Clément. Il ne semble pas qu'ils aient
reçu une réponse favorable, sinon ils se seraient hâtés de la
publier.

Les vingt signataires de la lettre au concile de Hongrie
étaient presque tous des diocèses de Rouen, Lisieux, Bayeux
et Le Mans.

Outre les évêques déjà nommés, beaucoup de prêtres anti-
concordataires émigrés rentrèrent dans leur pays et firent de

nombreux prosélytes dans divers départements, ainsi dans le
Loir-et-Cher, l'Indre-et-Loire, la Sarthe, les Deux-Sèvres, la
Vendée, la Vienne, la Charente-Inférieure, la Dordogne, l'Ariège,
la Haute-Garonne, etc.

Après la soumission de Mgr. de Coucy, Mgr. de Thémines,
ancien évêque de Blois, fut considéré comme chef du mouvement.

De Londres, où il était resté, il écrivit ses lettres pastorales

aux prêtres et aux fidèles de son diocèse. C'est aussi de

') Collectio (per epitomen facta) bullarum, brevium allocution, etc.
Londini 1821.

2) Illustrissimis ac venerandissimis in Christo patribus D. D.
Archiepiscopo Strigomensi. Londini.

Ce concile ne s'ouvrit que le 8 septembre 1822 dans l'église du Saint-
Sauveur de Pressbourg.



_ 42 —

là qu'il adressa ses protestations au roi et au pape. Il écrivait
à ceux qui lui demandaient quels seraient, après la mort des
derniers prêtres, les gardiens de ses résolutions, les paroles
suivantes: „Plusieurs prétendent que les laïques ne doivent
pas se mêler de cette affaire religieuse, et moi je dis que la
succession apostolique est au contraire le dogme salutaire de

tout le monde: Omnis homo miles1)." C'est de cette parole
que vit la Petite Eglise ; de cette parole aussi est sortie la
démarche faite, en 1869, auprès du concile.

Peu cle temps avant sa mort, Mgr. cle Thémines mit la
dernière main à trois écrits: 1° une lettre au pape; 2° une
lettre à tous les évêques catholiques dans laquelle la question
de l'épiscopat français était soumise à leur jugement; 3° une
troisième lettre dans laquelle était indiquée aux fidèles la règle
de conduite qu'ils devraient suivre après la mort de leurs
derniers prêtres. Dans cette dernière lettre était renouvelée la
défense d'être en communion in divinis avec l'Eglise sortie du

concordat, tant que les principes seraient violés par elle. Pendant

la maladie de de Thémines à Bruxelles, son manuscrit
tomba entre les mains de personnes auxquelles il n'était pas
destiné et qui naturellement ne l'ont pas publié. Mais on en
connaissait la substance, qui devint en effet la règle de conduite
de tous ceux qui la regardèrent comme le testament spirituel
de celui qui était, à leurs yeux, le dernier évêque légitime de

l'Eglise de France.
Au mois d'octobre 1829 nous trouvons de Thémines à

Bruxelles sur son lit de mort. D'après des pièces des archives
de l'évêché de Poitiers il aurait reçu (à Bruxelles) les derniers
sacrements des mains du prêtre concordataire Fsas, curé de

St-Jacques sur Caudenberg, après qu'il aurait déclaré se
soumettre au pape2). Par sa mort, survenue le 2 novembre 1829,
disparaissait le dernier des évêques anticoncordataires. La lutte
elle-même était loin d'être terminée. Les prêtres qui tenaient
des derniers évêques leurs pouvoirs pour conduire le troupeau
resté fidèle, continuèrent d'exercer leur ministère. Et lorsque
eux-mêmes eurent quitté ce monde — le dernier mourut en
1832 —, ce furent les laïques qui assumèrent la charge de

défendre leur cause et qui réalisèrent le maintien des paroisses.

') Lettre au marquis de Bonneval. 20 août 1821.
2) Archives de l'évêché de Poitiers. Mandements T. II 1830.



L'évêque de Blois n'avait-il pas dit: „Dieu fasse que la
protestation et la résistance de l'Eglise gallicane soient continuées
jusqu'à ce que l'injustice soit réparée."1)?

La résistance continua en effet; mais le nombre de ceux
qui protestaient diminua beaucoup. La privation de secours
spirituels se fit sentir de plus en plus et porta nombre d'adeptes
de la Petite Eglise à entrer dans l'Eglise concordataire.

(A suivre.)

Amsterdam. C. G. van Riel.

') Lettre au Eoy, du 15 aofit 1817.


	La "Petite Église"

