Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 1

Artikel: Die Weltkonferenz fur Glauben und Verfassung in Edinburgh
Autor: Kary, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404132

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Weltkonferenz

fiir Glauben und Verfassung in Edinburg.
3.—18. August 1937.

Uber die Vorbereitung der Konferenz ist in unserer Zeit-
schrift regelméssig berichtet worden. Das Material zu den
Verhandlungsgegenstinden war den Mitgliedern in gedruckten
Berichten zugestellt worden. Zahlreich waren die Abgeordneten,
414 von 122 Kirchen aus 43 verschiedenen Léndern, eingetroffen.
Die romisch-katholische Kirche hat auch diesmal ihre Beteiligung
abgelehnt. Jedoch waren vier Beobachter erschienen. Die
Konferenz wurde mit einem feierlichen Gottesdienst in der
St.- Giles-Kathedrale Dienstag, den 3. August, eroffnet. Der
Gottesdienst bestand aus Gebeten des Geistlichen, Liedern der
Versammlung, dem gemeinsamen Vaterunser und apostolischen
(zlaubensbekenntnis, Lesungen aus dem Alten und Neuen Testa-
ment, der Vorlesung der Botschaft von LLausanne und der Predigt
des Erzbischofs von York tber Eph. 4, 13. Wihrend der ganzen
Konferenz wurden die Tagungen jeweilen vormittags durch
einen Gottesdienst in der Kathedrale eréffnet, am Abend wurden
sie durch die Komplet im Versammlungslokal geschlossen. An
den Sonntagen hielten die einzelnen Kirchen in ihren Gottes-
hidusern feierlichen Gottesdienst ab. Am 8. August beteiligten
sich alle Abgeordneten der orthodoxen Kirche, der orientalischen
Sonderkirchen, der Kirechen von Schweden und des Altkatholi-
zismus am Gottesdienst in der schottischen bischoflichen Kathe-
drale St. Mary. An der feierlichen Prozession im Gottesdienst
beteiligten sich tiber vierzig Bischéfe und zahlreiche Geistliche
der genannten Kirchen. Das h. Amt hielt nach schottischem Ritus
der Erzbischof von York in Mitra und mit Stab. Prediger war der
Erzbischof von Dublin. Am 15. August erschienen viele Delegierte
zur orthodoxen Eucharistie in der Kirche Holy Trinity. Die Liturgie
feierte der Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel,
Metropolit Germanos. Einzelne Gebete wurden in den verschie-
denen Sprachen des Ostens und englisch gesprochen.

Die erste Plenarsitzung eroffnete der Vizeprisident der
Weltkonferenz von Lausanne d. J. 1927, Reverend A. E. Garvie
D.D. Er gedachte ,mit Dank gegen Gott der Minner, die unsere



s B s

Fihrer in unserer Bewegung gewesen sind und die heute nicht
mehr um uns weilen, weil Gott sie zu sich in seine ewigen
Wohnungen genommen hat. Wir erinnern uns, wie die Edinburger
Missionskonferenz vom Jahre 1910 den Anstoss gab fiir den
Plan einer Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfassung
und wie die Protestant Episcopal Church der Vereinigten Staaten
unter der Fihrung von dreien ihrer Mitglieder die ersten Schritte
auf dieses Ziel hin unternommen hat. Robert Hallowel Gardiner
sah das verheissene Land nur von ferne und durfte es nicht
mehr betreten; am 15. Juni 1924 schied er von hinnen. Wir
dirfen ihn nicht unerwihnt lassen, denn er war es, der durch
sein umfassendes und zidhes Arbeiten als Sekretir die Grund-
lagen legte, auf die dann die Organisation aufgebaut werden
konnte.“ Er gedachte des entschlafenen Prisidenten von Lau-
sanne, des Bischofs Brent, der am 27. Marz 1929 in die ewige
luhe eingegangen ist. ,Er bewies seit den ersten Anfingen
der Bewegung grosses Interesse fir sie und diente ihr in hin-
gebungsvoller Mitarbeit, und trotz seiner gefihrdeten Gesundheit
entledigte er sich auf der Konferenz im Jahre 1927 seiner
Pflichten als Vorsitzender mit freundlicher Meisterschaft, fiihlten
doch alle Anwesenden, dass der Geist Gottes selbst sie durch seine
geweihte Personlichkeit leitete. Die Bewegung fir die Wieder-
vereinigung der Kirchen verdankt die Forderung, die sie seit
Lausanne erfuhr, in hohem Masse seinem echten Glauben, seinem
tiberzeugenden Zureden und seiner leuchtenden Hingabe.“ Ferner
fiihrte er noch vier Manner an, die seit LLausanne unter vielen der
Bewegung entrissen worden sind und die sich durch ihren Charak-
ter wie durch die Dienste, die sie der Konferenz geleistet, hervor-
heben: Bischof Gore, Erzbischof S6derblom, Prof. Deissmann und
reneralsuperintendent Zollner. Als Présidenten der Konferenz
schlug Dr.Garvie nun den Erzbischofvon York, Dr.WilliamTemple,
vor, der seit 1929 den IFortsetzungsausschuss geleitet hatte. Der
Vorschlag fand allgemeine Zustimmung.

Der neue Prisident gedachte in seiner Antwort ebenfalls
der entschlafenen Fiihrer, des Bischofs Brent, des Prof.’s Deiss-
mann und des Obersuperintendenten Zollner und fuhr dann fort:
,Es bedeutet fiir uns bei der Beratung unserer Themen eine
grosse Iirschwerung, dass wir sie ohne die Mithilfe einer Abord-
nung der deutschen Evangelischen Kirche vornehmen miissen,
Wir bedauern es herzlich, dass unsere deutschen Freunde nicht



— o —

unter uns weilen, und wir tun es um so mehr, wenn wir an die
Ursachen ihres Fernbleibens denken. Wir beten zu Gott, dass
er ihnen Kraft und Weisheit verleihen moge fiir die schweren
Zeiten, die ihnen bevorstehen. Wir danken ihnen fiir ihr stand-
haftes Zeugnis und wir bitten Gott, dass wir dem DBeispiele
der Treue und Ausdauer, das sie uns gegeben haben, nach-
eifern mogen.“

Ils wurde nun die Geschiiftsleitung der Konferenz gewihlt.
Hierauf erhielten die Vertreter der verschiedenen Kirchen
Schottlands das Wort zu Begriissungsreden; es wurden jetzt und
in spéteren Sitzungen Begriissungs- und Entschuldigungsschreiben
zur Kenntnis gegeben. Viel bemerkt wurden die Schreiben des
romischen Erzbischofs von Edinburg und des Abtes der Bene-
diktinerabtei von Amay in Belgien. Das Arbeitsprogramm wurde
genehmigt, das vier Sektionen zur Behandlung der Themen
voraussah, und die notwendigen Ausschiisse wurden gewihlt,
wie das Organisationskomitee, das Komitee zur Abfassung eines
Aufrufes, das Komitee zum Studium des Berichts der ,Finf-
unddreissig® {iber den Zusammenschluss der dkumenischen Be-
wegung.

In der zweiten Plenarsitzung desselben Tages, am Nach-
mittag, las Reverend H. S. Leiper, der Sekretir des Bundesrates
der Kirchen der Vereinigten Staaten, die ,Erkldrung tber das
Zeugnis der Kirche in der heutigen Welt* vor. In bewegten
Worten schilderte der Redner die nicht erfreuliche Lage, in
der die Kirche heute steht und der gegeniiber sie ihr Zeugnis
abzulegen hat. Die Ausfiihrungen wurden in etwas temperament-
voller Weise, besonders auch im Hinblick auf die kirchliche
Lage in Deutschland, durch Pfarrer Marc Boegner, den Prasi-
denten der Fédération Protestante de France, und durch eine
Ansprache des Bischofs V. S. Azariah von Dornakal erginzt.
Das hatte eine sachliche Gegenerkliarung von deutscher Seite
zur Folge, die vom freikirchlichen Superintendenten Sommer in
einer folgenden Sitzung vorgelesen wurde. In der Plenarsitzung
vom 4. August entwickelte der Prisident die Methode, die die
Konferenz in ihrer Arbeit befolgen méchte. Die gut vorbereiteten
Berichte der Kommissionen sollen sofort den Sektionen iiber-
wiesen werden. Dadurch werde es moglich, durch engen,
freundschaftlichen Gedankenaustausch zu moglichst weitgehender
Einheit zu kommen. Nach der Uberlieferung werde die Konferenz



7 —

nichts annehmen und an die Kirchen weiterleiten, was nicht
einstimmig oder wenigstens ohne ausdriicklichen Widerspruch
entgegengenommen worden sei. ,Wir konnen nur dann zu
solchen Beschliissen kommen, wenn all die Auffassungen, die
hier ernsthaft vertreten werden, voll zum Ausdrucke gebracht
werden oder wenigstens so umfassende entgegengesetzte Mog-
lichkeiten erwahnt werden, dass all diejenigen Anschauungen,
die zwischen beiden liegen, implizite miteingeschlossen sind. Ein
solches Verfahren darf aber die Tatsache nicht verdunkeln,
dass das, was wir winschen, wirkliche Einheit ist. Sie konnen
wir nur finden, wenn wir der Wahrheit, die in all den ver-
schiedenen Traditionen enthalten ist, Gerechtigkeit zuteil werden
lassen. Wir miissen darnach streben, die Treue gegeniiber der
Wahrheit, die uns anvertraut worden ist, zu verbinden mit der
Bereitwilligkeit, auch die Wahrheit kennen zu lernen, die den
anderen iiberliefert worden ist und die uns entweder nicht zuteil
geworden ist oder die wir nicht in ihrem vollen Werte haben
wiirdigen konnen. Dann muss jede einzelne Sektion ihre Zu-
stimmung zu ihrem Berichte geben, nachdem sie, soweit als es
moglich ist, Ubereinstimmung erreicht und all die noch un-
gelosten Gegensiitze herausgestellt hat.

Wir diirfen aber niemals vergessen, dass wir hier nicht
lediglich eine Gesellschaft zur Diskussion theologischer Fragen
und nichts weiter sind. Wir sind hier zusammengekommen, um
uns zu beraten, was die Grundlagen unserer Diskussion sind,
und um einen Weg zur Vereinigung zu finden. Die Frage, die
uns in all unseren Beratungen vor allen Dingen beschiftigen
muss, ist daher diese: Sind unsere Gegensitze derart, dass sie
die volle Vereinigung derer, die in der einen sichtbaren Kirche
verschiedene Auffassungen vertreten, ausschliessen? So ist, um
ein besonders einleuchtendes Beispiel zu erwéhnen, die Lehre
von der Erlosung in der Kirche nie in derselben autoritativen
Weise formuliert worden wie z. B. die Lehre von der Dreieinig-
keit oder der Inkarnation. Sie wird vielmehr in jeder einzelnen
der sehr vielen christlichen Kirchen in verschiedenerlei Weise
vertreten. Wir alle anerkennen, dass die Tatsache der durch
Jesus Christus gebrachten Erlosung fiir den christlichen Glauben
und fir das christliche Leben von grundlegender Bedeutung
ist. Aber es gibt gentigend Beispiele dafiir, dass Christen, die
die Erlosung in sehr verschiedener Weise beschreiben, gleich-



8

wohl Angehorige ein und derselben Kirche bleiben. So wollen
wir auch bei der Erérterung der verschiedenen Auffassungen,
die wir hier besprechen werden, immer die folgende Frage vor
Augen haben: Ist in den Féllen, in denen wir nicht einer Meinung
sind, unsere Abweichung derart, dass sie volle gegenseitige
Vereinigung ausschliessen muss oder darf?*

Der Erzbischof kam hierauf auf die Aufgabe der einzelnen
Sektionen zu sprechen und empfahl der zweiten, dritten und
vierten, sich dauernd in erster Linie die Frage vor Augen zu
halten: Was ist das eigentliche Wesen der Kirche? Noch zwei
Punkte erwahnte er: in vielen Fillen seien unsere abweichenden
Auffassungen nicht gegensiitzlicher Art, sie ergiinzten sich viel-
mehr gegenseitig, , Wir wollen uns bemiihen, das in jedem Falle,
wo es sich bestiitigt, deutlich herauszustellen. . .

Ziweltens: Wenn wir zu Unterschieden kommen, die zur-
zeit miteinander unvereinbar sind, so wollen wir als Lernende
ihnen gegeniibertreten. Wir brauchen nicht noch einmal auf-
zuzdhlen, was die Glaubenslehren unserer Kirchen sind. Das
ist bereits gentigend reichlich geschehen. Wir kénnen nicht
weiterkommen, wenn wir immer nur die Lehrunterschiede
wiederholen, die uns voneinander trennen. Wir missen es glau-
ben, dass unsere cigene Uberlieferung Wahrheit enthilt, denn
die Erfahrung hat es uns bewiesen. Wir diirfen aber nicht ver-
gessen, dass das gleiche auch von den Uberlieferungen gilt,
die scheinbar mit unseren unvereinbar sind. Die Wahrheit ist
jedoch eine einzige, und so muss die Unvereinbarkeit ihren
Grund darin haben, dass wir die Wahrheit falsch verstehen,
nicht aber in der Wahrheit selbst.* Wir seien als Vertreter
der Kirchen zusammengekommen in dem Wunsche, vonein-
ander zu lernen und den Wert des andern zu erkennen. ,Vor
allem aber lasst uns horen auf die Stimme des Einen Herrn,
der das Haupt des Leibes ist, dessen Glieder wir alle sind.
Moge Er uns die Wahrheit Iehren, die uns alle vereinigen wird!“

Die Diskussion, die sich an diese Rede anschloss, bewegte
sich um das Wesen der Kirche. Prof. Bulgakow bezeichnete
die Lehre von der Kirche als den wichtigsten Verhandlungs-
gegenstand. Kine Definition gebe es nicht, die Reformation habe
Versuche gemacht, die Definitionen hiitten aber polemischen
Charakter. Auch die Konferenz werde keine Definition auf-
stellen konnen. Die praktischen Fragen ndétigen zu einem theo-



— 9 —

logischen Verstandnis. Prof. Vischer mochte nicht die Kirche
in den Mittelpunkt der Diskussion stellen, sondern das Reich
Gottes. Christus sei nicht gekommen, um eine Kirche zu griinden,
sondern um das Reich Gottes zu verkiinden. Im Vaterunser
beten wir nicht, deine Kirche komme, sondern dein Reich komme.
Alle Verschiedenheiten, die uns so wichtig seien, haben nur so
weit Berechtigung, als sie Mittel sind, um auszudricken was
Jesus will. Wir miissen bereit sein, unsere Sonderheiten aufzu-
geben, wenn wir sehen, dass sie fiir das Reich ein Hindernis sind.

In dieser Sitzung wurden noch einige Geschifte erledigt,
u. a. wurden die Geschiiftsordnung der Konferenz genehmigt
und die Priisidenten der Sektionen gewiihlt.

Am Mittwoch nachmittag begannen die Sektionsberatungen,
die bis und mit Donnerstag den 12. August dauerten und nur
durch zwei Plenarsitzungen unterbrochen worden sind. In diesen
wurden Begriissungen entgegengenommen und die Antworten
beschlossen. Ebenso kam der Vorschlag der Vereinigung der
Bewegung fiir Glauben und Verfassung und der fiur prakti-
sches Christentum, mit einem Weltkirchenrat an der Spitze, zur
Behandlung. Grundsiatzlich wurde beigestimmt, aber an der
Selbsténdigkeit der Weltkonferenz fir Glauben und Verfassung
festgehalten. Mit Freitag, dem 13. August, begannen die Plenar-
sitzungen, die die Berichte der Sektionen behandelten. In der
Plenarsitzung vom 16. August wurde der Fortsetzungsausschuss
neu gewithlt und die ,Feierliche Bestitigung der Einheit* be-
raten, die am 18. August angenommen worden ist. Sie ist unten
abgedrukt. Um ihre Auffassung festzulegen, hat Metropolit
Germanos, im Namen der orthodoxen Teilnehmer, eine Kund-
gebung der Konferenz bekanntgegeben. Am 18. August wurde
nachmittags die Konferenz mit einem feierlichen Gottesdienst
in der St.-Giles-Kathedrale geschlossen.

Die erste Sektion hat ,Die Gnade unseres Herrn Jesus
Christus“ behandelt. Thre Arbeit war durch die betreffende
Kommission, die ein Buch tiber ihr Thema herausgegeben hatte ),
grindlich vorbereitet gewesen, so dass sie rasch zum Ziele
gelangt ist. Der Berichterstatter der Sektion konnte erkliren,
dass sidmtliche Mitglieder der Sektion — 80 an Zahl — den
Bericht einmiitig der Plenarsitzung vorlegen kénnen. Die Ver-

1) The Theology of Grace — : Report of the Committee of Theo-
logians 1931.



sammlung hat hierauf mit Begeisterung den Bericht mit Ausnahme
von unwesentlichen Anderungen entgegengenommen. Verschie-
dene Redner gaben ihrer Genugtuung iiber diesen Erfolg leb-
haften Ausdruck. Aus dem Bericht notieren wir folgende Sétze:

wl. Die Bedeutung der Gnrade. ... Seine Gnade tut sich kund
in unserer Schopfung, Erhaltung und allen Segnungen dieses
Lebens, vor allem aber in unserer Erlosung durch Leben, Ster-
ben und Auferstehung Jesu Christi, in der Sendung des Heiligen
und lebenspendenden Geistes, in der Gemeinschaft der Kirche
und in der Gabe des Wortes und der Sakramente.

Die Erlésung und das Heil des Menschen haben ihren al-
leinigen Grund in Gott, der zu Seinem gnidigen Handeln am
Menschen nicht dureh irgendwelche Verdienste von seiten des
Menschen getrieben wird, sondern allein durch Seine freie, tiber-
stromende Liebe.

2. Rechtfertigung und Heiligung. In Seiner freien, uberstro-
menden Liebe rechtfertict und heiligt uns Gott durch Christus;
Seine so offenbarte Gnade wird angeeignet durch den Glauben,
der selber ein Geschenk Gottes ist.

Rechtfertigung und Heiligung sind unteilbar als die beiden
Seiten von Gottes gnidigem Handeln an dem stindigen Menschen.

... Glaube ist mehr als ein rein verstandesméssiges Annehmen
der Offenbarung in Jesus Christus: er ist ein herzliches Ver-
trauen auf Gott und Seine Verheissungen und die Hingabe un-
serer selbst an Jesus Christus als Heiland und Herrn.

3. Die Sowverdnitit Gottes und die Verantwortung des Menschen.
Beziiglich des Verhéltnisses von Gottes Gnade und der Freiheit
des Menschen stimmen wir alle auf der Grundlage der Heiligen
Schrift und der christlichen Erfahrung ohne weiteres iliberein,
dass die Souverinitit Gottes das durchaus lbergeordnete ist . ..
Doch ist es andererseits der Wille Gottes, dass der Mensch
sich diese Gnade durch cigenen Willen tétig aneignen und fur
diese Entscheidung verantwortlich bleiben soll.

Viele Theologen haben den Versuch unternommen, mit
philosophischen Methoden den scheinbaren Gegensatz zwischen
Gottes Gnade und des Menschen Verantwortlichkeit zu {iber-
briicken, doch sind solche Theorien kein Bestandteil des christ-
lichen Glaubens. ...

4. Die Kirche und die Gnade. Wir stimmen darin tiberein,
dass die Kirche der Leib Christi ist, die gesegnete (Gremein-



— 11 —

schaft aller Glaubigen im Himmel wie auf Iirden, die Gemein-
schaft der Heiligen. Sie ist zugleich die Verwirklichung von
Gottes gnédigem Plane in der Schopfung und Erlésung und
das stindige Werkzeug der Gnade Gottes in Christus durch
den Heiligen Geist, der ihr alles durchdringendes Leben ist und
sie bestiindig in allen ihren Teilen heiligt.

Die Kirche hat die Aufgabe, Gott in ihrem Leben und
ihrem Gottesdienst zu verherrlichen, das Evangelium aller
Kreatur zu verkiinden und in der Gemeinschaft und dem Leben
des Heiligen Geistes alles gliubige Volk aus jeder Rasse und
Nation zu erbauen. Hierflir verleiht Gott Seine Gnade in der
Kirche an deren Glieder durch Sein Wort und Seine Sakra-
mente, sowie dadurch, dass der Heilige Geist bestindig in ihr
gegenwartig ist.

b. Die Gnade, das Wort und die Sakramente. Wir stimmen
darin iiberein, dass das Wort?) und die Sakramente Gaben Gottes
sind, die Er durch Jesus Christus der Kirche verleiht zur Er-
losung der Menschheit. ...

Das Wort ist das von Gott verordnete Mittel, durch das
Seine Gnade den Menschen kund getan wird: es ruft sie zur
Busse, sichert ihnen die Vergebung zu, bringt sie zum Gehor-
sam und erbaut sic in der Gemeinschaft des Glaubens und
der Liebe.

... Die Bedeutung der Sakramente liegt in dem bestiindigen
Wirken des Heiligen Geistes, der das Leben der Kirche ist.
Durch die Sakramente entwickelt Gott in all ihren Gliedern
ein Leben der bestindigen Gemeinschaft mit Thm, das in ihrer
Bruderschaft gelebt wird, und Er setzt sic so in den Stand,
Seinen Willen im Leben der Welt zu verkorpern; aber Gottes
Gite darf nicht als durch Seine Sakramente eingeschriankt
aufgefasst werden. ...

6. ,Sola Gratie.* ... Unser Heil ist die Gabe Gottes und die
Frucht Seiner Gnade. Sie ist nicht auf das Verdienst des Men-
schen gegriindet, sondern hat ihre Wurzel und ihren Grund in
der Vergebung, die Gott in Seiner Gnade dem Sinder gewéhrt,
den Er annimmt, um ihn zu heiligen. Wir glauben jedoch nicht,

1) «Wort» bezeichnet in dieser Abteilung 5 nicht das schopferische
Wort, von dem Joh. 1, 1 spricht, sondern die Heilige Schrift und die Predigt.



U | -

dass das Handeln der gottlichen GGnade die menschliche Frei-
heit und Verantwortlichkeit ausser Kraft setzt; echte Freiheit
wird vielmehr dann allein erlangt, wenn man der géttlichen
Gnade im Glauben antwortet. Widerstand gegeniiber Gottes
ausstromender Liebe bedeutet nicht Freiheit, sondern Gebunden-
heit, und vollkommene Freiheit wird nur in der volligen Uber-
einstimmung mit dem guten, angenehmen und vollkommenen
Willen Gottes gefunden.“

Grossere Schwierigkeiten bot das Thema der zweiten Sek-
tion: ,Die Kirche Christi und das Wort Gottes.* Der Bericht
hatte schon der Sektion, der 86 Mitglieder angehorten und der
eine Kommission vorgearbeitet hatte, viel zu schaffen gemacht,
und er wurde in der Plenarsitzung nicht ohne weiteres entgegen-
genommen, sondern noch einmal an die Sektion zuriickgewiesen.
In einer folgenden Sitzung wurde er hierauf entgegengenommen.
Er ist umfangreicher als der iiber die Gnade. Wir miissen uns
auf einen knappen Auszug beschrinken. Ein Studienbuch hatte
die theologische Kommission herausgegeben?).

o 1. Das Wort Gottes ... In der Fille der Zeit wird das
Wort, der ewige Sohn Gottes offenbar in Christus, unserm Herrn,
dem Fleischgewordenen Wort, und in seinem Erlésungswerk. . ..

Niemand unter uns vertritt zwar die DMeinung, es gebe
ausser Christus eine Offenbarung, die auf Einer Ebene mit der
Offenbarung in Christus steht. Aber einige sind geneigt, eine
praeparatio evangelica anzunehmen, und zwar nicht nur in der
Religion der Hebréder, sondern auch in andern Religionen,
und sie glauben, dass Gott in Natur und Geschichte sich selbst
zu erkennen gibt, wihrend andere den Standpunkt vertreten,
dass die einzige Offenbarung, von der die Kirche wissen kann
und von der sie Zeugnis abzulegen hat, die Offenbarung in
Jesus Christus ist, wie sie im Alten und Neuen Testament
enthalten ist.

2. Heilige Schrift und Tradition. Gott hat dafir gesorgt,
dass es fir die Offenbarung im Wort ein in Worte gefasstes
Zeugnis gibt. Dieses Zeugnis ist das der Heiligen Schrift, die
deshalb die oberste (primary) Norm fiir Lehre, Gottesdienst und
Leben der Kirche ist. ...

1) ,Die Kirche Christi und das Wort Gottes.“ Herausgegeben von
D. Zo6llner, Berlin, und Prof. W. Stihlin. Furche-Verlag Berlin 1937.



— 13 —

Unter Tradition ist der lebendige Strom des kirchlichen
Lebens zu verstehen. Die Orthodoxen Kirchen des Ostens zum
Beispiel, aber nicht sie allein, geben zu, dass es Anschauungen
geben kann, die zwar weit verbreitet sind, die aber, weil sie
der Schrift widersprechen, nicht die wahre Autoritit der Tra-
dition haben, aber sie schliessen von der Tradition manche
Glaubensiiberzeugungen nicht aus, die zwar nicht ausdricklich
in der Schrift zu finden sind, dieser aber auch nicht widersprechen.

Wir sind einmiitig in der Anerkennung der Tatsache, dass
die Kirche, erleuchtet vom Heiligen Geist, Werkzeug bei der
Bildung der Bibel gewesen ist. Einige von uns meinen jedoch,
dass diese Tatsache in sich schliesse, dass der Kirche unter
der Leitung des Heiligen Geistes die Vollmacht gegeben sei,
die Lehre der Bibel auszulegen, zu erkldren und zu erginzen
(vvwainooty) und dass dem Zeugnis der Kirche in ihrer Tra-
dition gleiche Autoritit zukomme wie der Bibel selber. Andere
dagegen glauben, dass die Kirche auf Grund ihrer Anerken-
nung der Bibel als der unentbehrlichen Urkunde des offenbar-
ten Wortes Gottes ausschliesslich an die Bibel gebunden sei
als einzige Richtschnur fir Glaube und Leben; sie schreiben
der Tradition zwar bedingte Autoritit zu, aber das nur inso-
weit, als sie auf die Bibel selbst begriindet sei. ...

3. Die Kirche: Unser gemeinsamer Glaube. Wir bekennen
gemeinsam den Glauben an die Heilige Katholische Kirche,
Wir erkennen an, dass Gottes allméichtiger Wille die Kirche
auf Erden gestiftet hat durch Jesus Christus und im besondern
durch die Tatsache Seiner Auferstehung, der Sammlung Seiner
Jiinger um ihren gekreuzigten, auferstandenen und siegreichen
Herrn und der Ausgiessung des Heiligen Geistes. ..

Wir alle stimmen darin tberein, das Christus in Seiner
Kirche durch den Heiligen Geist als Prophet, Priester und
Konig gegenwartig ist. Als Prophet offenbart Er der Kirche
Gottes Willen und Plan; als Priester ist Er stets lebendig, Fiir-
bitte fir uns zu tun, und zieht er Sein Volk bestindig zum
Allerhochsten durch das ewige Opfer, das LEr ein fir allemal
fir uns auf Golgatha dargebracht hat; und als Konig regiert
Er Seine Kirche, indem Er bestindig Sein Reich aufrichtet
und ausbreitet. ...

4. Die Kirche: Gemeinsame und abweichende Auffussungen.
Die Kirche ist weiter die Gemeinschaft derer, die von Gott



— 14 —

berufen sind, Zeugnis abzulegen von Seiner Gnade und Wahr-
heit. Diese sichtbare Gemeinschaft war vor dem Kommen des
Herrn in Israel zu finden und ist jetzt im Neuen Israel zu finden,
dem das At der Versohnung anvertraut ist. Auf diese sicht-
bare Gemeinschaft wendet das Neue Testament gewohnlich das
Wort ,ekklesia“ an, und an sie ergeht der Ruf Gottes. Sie ist
der Bereich der Erlosung. Ausserhalb der Kirche kann der
Mensch normalerweise nicht zu voller Erkenntnis Gottes ge-
langen, noch Thn in Wahrheit anbeten.

Verschiedene Kirchen unterscheiden sich im Gebrauch des
Wortes ,Kirche“. Kinige bezeichnen mit diesem Worte nicht
nur die sichtbare, erloste und erlosende Gemeinschatt, sondern
auch die unsichtbare Gemeinde der vollkommen Erlosten. Nach
ihrer Auffassung sei es nur dann richtig zu sagen ,extra eccle-
siam nulla salus“, wenn das Wort in diesem Sinne angewandt
werde. Aber die unsichtbare Kirche sei keine im platonischen
Sinn ideale Gemeinschaft, im Unterschied von der sichtbaren
Kirche auf Erden. Die unsichtbare und die sichtbare Kirche
seien untrennbar miteinander verbunden, obwohl ihre Grenzen
sich nicht ganz deckten. Andere meinen, es sei irrefithrend und
nicht schriftgeméss, das Wort ,Kirche* als Bezeichnung fir
die Gemeinde der wahren nur Gott bekannten Christen zu ge-
brauchen. Von der unsichtbaren Gemeinschaft als der wahren
Kirche zu sprechen, lege den bedenklichen Gedanken nahe,
als brauche die wahre Kirche nicht sichtbar zu sein und sei
die sichtbare Kirche nicht notwendigerweise die wahre Kirche.
Wir geben jedoch alle zu, dass die Zahl derer, die Gott zur
Erneuerung des Lebens und zur Freude im Heiligen Geist ge-
bracht hat und die eine personliche Antwort auf Gottes ver-
gebende Liebe gegeben haben, Grenzen hat, die dem mensch-
lichen Auge verborgen und Gott allein bekannt sind.

Die einzelnen Kirchen unterscheiden sich auch in der Auf-
fassung dessen, worauf Gliedschaft in der Kirche beruht. Die
einen meinen, dass alle Getauften, die nicht durch Wort oder
Tat ihr Erbteil zuriickgewiesen haben, zur Kirche gehoren und
als Angehorige der Kirche anzusehen seien. Andere beschran-
ken die Zugehorigkeit zur Kirche auf diejenigen, die ein &ffent-
liches Bekenntnis ihres Glaubens an Christus abgelegt haben
und in deren Leben bis zu einem gewissen Grade der Geist
Christi erkennbar ist.



— 15 —

Es bestehen noch andere wichtige Unterschiede in diesem
Zusammenhang. Auf einige von ihnen werden wir in anderen
Kapiteln dieses Berichtes noch zu sprechen kommen.

Die folgenden Abschnitte handeln von der Kirche und dem
Reich Gottes, von der Aufgabe der Kirche, der Gabe der Pro-
phetie und dem Amt des Wortes, der letzte von

8. Die , Una Sancta® und unsere Spaltungen. ... Wir erkennen
an, dass alle, die Jesus Christus als Sohn Gottes und ihren
Herrn und Heiland annehmen und wissen, dass sie von Gottes
Barmherzigkeit, wie sie in Christus offenbart ist, abhingen, da-
durch ein tbernatirliches Band der Einigkeit haben, das be-
stehen bleibt trotz den Meinungsverschiedenheiten in der né-
heren Bestimmung des gottlichen (Geheimnisses des Herrn. Wir
freuen uns, dass dieses Gefihl der Zusammengehorigkeit jetzt
Christen einander niher bringt und dass man auch jetzt schon
in vielen Teillosungen einen Vorgeschmack voller Briiderlich-
keit zwischen getrennten Gemeinschaften sucht und findet.

Wir glauben jedoch, dass die Spaltungen der Christenheit
in allen Léndern derart sind, dass sie die Bezeugung der Ein-
heit des Leibes Christi hindern. Wir beklagen das von ganzem
Herzen. Wir wiinschen, dass diese unsere Konferenz die An-
gehorigen der Kirchen derart zur Busse rufe, dass nicht nur
ihre Fihrer, sondern auch die einfachen Gemeindeglieder,
die diese Botschaft horen, verstehen konnen, dass die Sache
der christlichen Einheit der Christenheit im Worte Gottes mit-
enthalten ist und das christliche Gewissen sie als dringlichen
Ruf Gottes vernehmen sollte.”

Der vierten Sektion war das Thema ,Die Gemeinschaft
der Heiligen* zur Behandlung tiberwiesen worden. Der Abschnitt
wurde vom Bericht dieser Sektion gelost und als besonderes
Kapitel in einer besondern Gruppe und in den Plenarsitzungen
behandelt und im Gesamtbericht hier eingefiigt. Das Thema
gab zu grossen und zum Teil zu unfruchtbaren Diskussionen An-
lass. Es war seinerzeit auf Anregung von orthodoxer Seite auf-
genommen und von einer amerikanischen Kommission vorbereitet
worden, die ihre Studien in einem Buche niedergelegt hat?).
Besonders cin Passus iiber die Mutter des Herrn hatte im Be-

1) The Communion of Saints. Edited by G.J. Slosser & Harper Brothers,
New York.



— 16 —

richt, der der Plenarsitzung vorgelegt wurde, Anstoss erregt.
Er lautete: ,Die Stellung der Mutter Christi wurde durch die
Sektion erwogen und alle stimmten darin tiberein, dass sie eine
hervorragende Stellung in der christlichen Wertschétzung ein-
nehmen soll. Wir empfehlen den Kirchen ein weiteres Studium
dieser Frage.“ Protestantischen Mitgliedern war das zuviel,
trotzdem Kklar gesagt wurde, dass an eine Heilsmittlerschaft
der Jungfrau Maria niemand denke und dass diese Formulierung
von protestantischer Seite stamme. Nach langen Debatten erhielt
der Satz die Wendung: ,In diesem Zusammenhang wurde auch
erortert, wie die Worte ,Siehe, von nun an werden mich selig
preisen alle Kindeskinder‘ (Lukas 1, 48) zu verstehen seien.
Es wurde keine Einigung erzielt, und die Frage bedarf weiteren
Studiums.“ Der Bericht soll im néichsten Heft unserer Zeitschrift
zum Abdruck kommen.

In der dritten Sektion, mit dem Thema ,Die Kirche Christi:
Thr Amt und ihre Sakramente®, kamen die vorhandenen Gegen-
gitze zwischen den einzelnen Kirchen und in einzelnen Kirchen
selbst in aller Deutlichkeit zum Vorschein. Die 118 Mitglieder
hatten sich in verschiedene Gruppen geteilt, die besondere Be-
ratungen abhielten, um dann deren FKErgebnisse der ganzen
Sektion zu unterbreiten. Die Plenarsitzung hat den Bericht erst
nach zweimaliger Beratung entgegengenommen. Der Stoff ist
so weitschichtig, dass es unmoglich war, ihn mit der Sorgfalt
zu beraten, wie es nétig gewesen wire, zumal der Diskussion
stets die Gefahr drohte, sich in Nebenfragen zu verlieren,
trotzdem auch hier die Kommission tiichtig vorgearbeitet hatte ),
So wurde in der dritten Gruppe der Sektion lange dariiber
debattiert, ob fir die Quiker in der geeinten Kirche Raum sel.
Wir lassen die beiden Abschnitte tiber das Abendmahl und das
Amt vollstindig folgen.

Das Abendmahl.

»1. Wir alle glauben, dass Christus im Abendmahl wahrhaft
gegenwirtig ist, unbeschadet der Tatsache, dass wir verschie-
dene Auffassungen dartber haben, wie diese Gegenwart sich
kundtue und verwirkliche. Jede genaue Definition Seiner

1) The Ministry and the Sacraments. Edited by Dr. R. Dunkerley and
Dr. A. C. Headlam, S. C. M. Press, London W. C1 1937.



Gegenwart fuhrt notwendigerweise zu Abgrenzungen, und der
blosse Versuch, solche Definitionen zu formulieren und sie
der Kirche aufzuzwingen, ist in vergangenen Zciten Ursache
von Uneinigkeit gewesen. Die folgenden Punkte sind fiir die
Abendmahlsfeier wichtig: Brot und Wein, Gebet und die
Einsetzungsworte diirfen bei der Feier nicht fehlen, und wir
miissen einer Meinung sein iiber das Wesentliche dessen, worin
seine Bedeutung fir den (Glauben besteht.

2. Ein richtiges Verstindnis des Opfers, wie es der Herr,
Seine Jiunger und die Urkirche besassen, schliesst nicht nur
den Tod Christi in sich, sondern auch den Gehorsam, den Kr in
Seinem Amt auf Erden tibte, und sein Leben als Auferstandener
und gen Himmel Gefahrener, in dem Er weiterhin Seines Vaters
Willen tut und ewig lebt, um fir uns Firbitte einzulegen. Ein
solches Opfer kann niemals wiederholt werden, aber in der
Abendmahlsfeier der ganzen Kirche wird es verkindet und
dargestellt, wenn wir bei der Eucharistie oder dem Abendmahl
des Herrn zu Gott in Christus kommen. Fir uns vollzieht sich
das Geheimnis der Teilnahme an diesem Opfer in unserer An-
betung Gottes und im Dienst fiir Ihn: als Gemeinschaft, weil
wir mit Christus vereint sind, und in Ihm untereinander (I Cor.
X. 17); als einzelne, weil jeder von uns den gemeinschaftlichen
Akt der Selbstdarbringung zu seinem eigenen macht; das ge-
schieht nicht nur in der Form einer Zeremonie, sondern auch
in einem tief sittlichen Sinne, denn der Grundgedanke fiir jedes
Opfer und jede Hingabe ist: ,Siehe, ich komme; Deinen Willen,
mein Gott, tue ich gerne.* Wir glauben ferner, dass das Abend-
mahl ein Hohepunkt des Gebetes ist, denn da jedes Abendmahl,
das wir feiern, vom Herrn selbst dargebracht oder verwaltet
wird, sind wir alle vereint in seinen Gebeten, in denen Er um
Gottes Gaben uund fir uns betet. Und da nach den neutesta-
mentlichen Einsetzungsberichten Sein Gebet selbst ein Dank-
gebet ist, so ist das Mahl des Herrn nicht nur ein verbum visibile
der Gnade Gottes, sondern auch vornehmste Danksagung
(eucharistia) des Volkes Gottes. Wir sind hier ganz und gar im
Bereich des Heiligen Geistes. Durch Thn empfangen wir den
Segen und die Gabe. Die Gegenwart Christi, die wir nicht zu
definieren versuchen, ist geistliche Gegenwart. Wir nehmen
unsern Ausgangspunkt von der geschichtlichen, in der Kraft
des Heiligen Geistes erfolgten Fleischwerdung, und wir schreiten

Internat. kirehl. Zeitschrift, Heft 1, 1938, 2



18 —

bereits der vollendeten geistlichen Wirklichkeit des Kommens
des Herrn und des Lebens im himmlischen Jerusalem entgegen?).

Das Amt.

Die Beratung dieses Gegenstandes nahm zum Ausgangs-
punkte den Bericht der Kommission III tiber das Amt und die
Sakramente. Die folgenden Erklirungen, die ihrem wesent-
lichen Inhalt nach aus jenem Bericht stammen, sind von der
Konferenz angenommen worden als dasjenige, was zu einer
breiten Grundlage fiir ein gemeinsames Verstehen des Wesens
und der Aufgaben des kirchlichen Amtes dienen kann.

A.
I. Das Amt ist von Jesus Christus, dem Haupt der Kirche,
nzur Vollendung der Heiligen ... zur Auferbauung des Leibes

Christi* eingesetzt worden; es ist eine Gabe Gottes an die
Kirche fir ihren Dienst am Wort und Sakrament.

II. Das Geistliche Amt schliesst das ,konigliche Priester-
tum®, zu dem alle Christen als die Erlosten Christi berufen
sind, nicht aus, sondern setzt es voraus.

III. Die Ordination zum Geistlichen Amt erfolgt nach der
Lehre des Neuen Testamentes und dem geschichtlichen Brauche
der Kirche durch Gebet und Handauflegen.

IV. Es ist wesentlich fiir eine geeinte Kirche, dass sie ein
allgemein anerkanntes Amt haben sollte.

Wir miissen jedoch zugeben, dass man auch im Zusammen-
hang mit diesen Erkldrungen mit verschiedenartigen Aus-
legungen rechnen muss. So sind zum Beispiel alle darin einig,
dass das Amt seine Entstehung Jesus Christus verdankt und

1) Die Konferenz ist dem Bischof von Lincoln dafiir dankbar, dass er
eine Bemerkung iiber dieses Thema vorgelegt hat, die im Verhandlungs-
bericht erscheinen soll.

Die orthodoxen Delegierten wiinschen folgende Erkldrung hinzu-
zufiigen: ,

Encharistie. — a) Die Orthodoxe Kirche glaubt und lehrt, dass in dem
Sakrament der Heiligen Eucharistie, in der das einmalig und einzig dar-
gebrachte Opfer unseres Herrn seine Ausbreitung findet, die dargebrachten
Gaben kraft der Konsekrierung in den wahren Leib und das wahre Blut
unseres Herrn Jesus Christus gewandelt (usrafdiiorrar) und den Glaubigen
zur Vergebung der Sinden und zum ewigen Leben gegeben werden.

4) Die Feier der Eucharistie kann nur durch einen giiltig ordinierten
Geistlichen vollzogen werden.

Einige andere Kirchen und Abgeordnete mochten sich den Orthodoxen
durch eine einigermassen dhnliche Erklirung anschliessen.



Gottes Gabe an die Kirche ist. Aber es bestehen Unterschiede
in dem Urteil, in welchem Sinn wir sagen konnen, dass das
Amt durch unsern Herrn ,eingesetzt® worden ist. Ebenso unter-
scheiden sich diejenigen, die die Handauflegung als die Form
der Ordination anerkennen, in der Bedeutung, die sie mit diesem
Ritus verbinden, und in der Frage, durch wen er vollzogen
werden soll.

Weitere grundlegende Unterschiede der Auslegung ergeben
sich im Zusammenhange mit der Lehre von der Apostolischen
Sukzession. In bischoflichen Kirchen ist sie aufgefasst worden
als die ununterbrochene Folge der Bischofe auf den Hauptbischofs-
sitzen, die die L.ehre der Apostel weitergaben und bewahrten,
und als Nachfolge durch Handauflegung. Von alters her ist
diese doppelte Nachfolge verkniipft worden mit der verantwort-
lichen Verwaltung der Sakramente, und einige Kirchen be-
trachten sie als wahre und einzige Garantie der sakramentalen
Gnade und der rechten Lehre. Diese Auffassung kommt zum
Ausdruck in der Erklirung, die die Vertreter der Orthodoxen
Kirche in Lausanne formuliert haben:

,Die Orthodoxe Kirche betrachtet das Geistliche Amt
als von Christus selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in
der Geistlichkeit eine Korperschaft, die kraft eines besonderen
Charisma das Organ ist, durch welches die Kirche ihre
Gnadenmittel, wie zum Beispiel die Sakramente, austeilt. Sie
glaubt, dass das geistliche Amt der Bischoéfe, der Presbyter
und der Diakonen Kkeine andere Grundlage haben kann als
die ununterbrochene apostolische Sukzession. Daher bedauert
sie ausserstande zu sein, mit vielen der auf dieser Konferenz
vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verstindigung iiber das
geistliche Amt zu gelangen. Doch bittet sie Gott, dass er durch
Seinen Heiligen Geist auch an diesem schwierigen Punkte,
an dem die Meinungen auseinandergehen, eine Kinigung
herbeifithren moge.*

Eine der Sache nach gleiche Auffassung findet sich anders
ausgedriickt in der folgenden Erkliarung, die namens der Alt-
katholischen Kirche abgegeben worden ist:

,Die Altkatholiken halten daran fest, dass der Epi-
skopat apostolischen Ursprungs ist und zum Wesen der Kirche
gehort. Die Trigerin des Amtes ist die Kirche. Die Amts-



— 90 —

personen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird
empfangen, verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn
und auf dieselbe Weise, wie die Apostel es der Kirche weiter-
gegeben haben. Die Unzertrennlichkeit von Kirche und Amt
und das nie unterbrochene Bestehen beider ist die apostolische
Sukzession.“

Einige andere Ostkirchen und manche Anglikaner wiinschen
sich der einen oder der anderen der vorstehenden Erklarungen
anzuschliessen. Andere Anglikaner verstehen die Sukzession in
etwas allgemeinerer Weise. Sie bedeutet fiir sie die von Geschlecht
zu Geschlecht erfolgende Weitergabe der Autoritit geistlicher
Aufsicht uber Geistlichkeit und Laien in der Kirche; sie be-
trachten sie gleichzeitig als Symbol und als ein Band der
Einheit.

In Kirchen presbyterianischer und reformierter Tradition
vertritt man die Ansicht, dass die wahre apostolische Sukzession
sich kundtue in der Abfolge der Ordination durch Presbyterien,
die ordnungsméssig gebildet sind und bischofliche Funktion
ausliben, sowie in der Abfolge von Presbytern, denen die Sorge
fiir die Gemeinden iibergeben ist, wobei besonderer Nachdruck
auf die wahre Predigt des Wortes und die rechte Verwaltung
der Sakramente gelegt wird. So wurde folgende Erkldarung von
presbyterianischen Delegierten vorgelegt:

~Presbyterianische Delegierte méchten es beachtet wissen,
dass die von ihren Kirchen vertretene Auffassung des Geist-
lichen Amtes sich auf die Gleichsetzung von ,Bischéfen und
,Presbytern‘ im Neuen Testamente griindet; dass die Ordina-
tion nicht durch einzelne Presbyter oder Gruppen von Pres-
bytern erfolgt, sondern durch Presbyter, die ,ordnungsgemaiss
in Kurien (Synoden) versammelt sind‘, die bischofliche Funk-
tion ausiiben; dass eine Amtsabfolge der Presbyter ununter-
brochen aufrecht erhalten worden ist; und dass die Funktionen
des Diakonats im Neuen Testament nicht nur von denen
ausgeiibt worden sind, die den Namen Diakonen hatten,
sondern auch in gewissem Umfange durch die Laieniltesten,
die neben ihrer verantwortlichen Mitwirkung bei der Leitung
und Disziplin der Kirche in allen ihren Instanzen auch bei
der Verteilung der milden Gaben, den Visitationen der Ge-

meinde und der Austeilung der Elemente beim Heiligen
Abendmahl mithelfen.“



— 21

Andere Kirchen, in denen es nicht iblich ist, den Begriff
der ., Apostolischen Sukzession“ zu verwenden, konnten ihn im
wesentlichen, wenn nicht gar ausschliesslich, im Sinne der
Aufrechterhaltung des Zeugnisses der Apostel durch die wahre
Predigt des Evangeliums, die rechte Verwaltung der Sakra-
mente und den dauernden Bestand christlichen Lebens in der
christlichen Gemeinde annehmen.

In jedem Fall betrachten die Kirchen die Apostolische
Sukzession, an die sie glauben, als einen wertvollen Besitz.

B,

Die Konferenz ging bei ihrer kurzen Beratung der Frage,
welche Form das Amt in einer geeinten Kirche der Zukunft
haben konnte, von der folgenden Formulierung im Bericht der
Lausanner Konferenz aus:

,In Anbetracht der Stellung, welche die Bischofe, die
Kollegien der Presbyter und die Gemeinde der Glaubigen,
alle an ihrem Teil, in der Verfassung der alten Kirche ge-
habt haben, in Anbetracht der Tatsache ferner, dass jede
der drei Verfassungsformen, die bischofliche, die presbyterische
und die kongregationale, heutzutage wie seit Jahrhunderten
bei grossen Gemeinschaften innerhalb der Christenheit An-
nahme gefunden haben und schliesslich in Anbetracht dessen,
dass jede der drei Verfassungsformen, die bischéfliche, die
presbyterische und die kongregationale, von ihren vielen
jeweiligen Anhingern als notwendig fiir die richtige Verfassung
der Kirche betrachtet wird, sprechen wir es als unsere
Uberzeugung aus, dass alle diese verschiedenen Elemente
unter Bedingungen, die im einzelnen noch geklart werden
miissen, ihren angemessenen Platz in der Lebensordnung einer
wieder geeinten Kirche haben miissen und dass jede einzelne
Kirchengemeinschaft in dem Bewusstsein des reichen Segens,
den Gott ihrem Amt in der Vergangenheit gewihrt hat,
freudig die ihr eigenen geistlichen Schitze dem gemeinsamen
Leben der geeinten Kirche zufiihren muss.“

Die Annahme des ,geschichtlichen Episkopats* schliesst
die Annahme des dreifachen Amtes der Bischofe, Presbyter und
Diakonen in sich. Viele stehen auf dem Standpunkt, dass eine
solche Annahme keine dogmatische Niherbestimmung der Lehre
vom Amt bedinge, wiahrend andere den entgegengesetzten



—_ 29

Standpunkt vertreten. Aber alle, die den ,geschichtlichen Epi-
skopat“ schiitzen, meinen, dass man ihn nicht unabhingig von
seinen geschichtlichen Funktionen verstehen sollte.

In einer geeinten Kirche miisste die enge Verbundenheit
des Presbytertums mit dem Bischof und die der Laien mit
beiden in der Leitung der Kirche aufrechterhalten oder wieder
hergestellt werden. So wire der Episkopat zugleich konstitutionell
und représentativ fiir die ganze Kirche.

Wenn es dahin kdme, dass das Amt der geeinten Kirche
in ausreichendem Masse charakteristische Bestandteile des
episkopalen, presbyterialen und kongregationalen Systems um-
fasste, dann wiirden die gegenwirtigen Anhénger dieser ver-
schiedenen Formen gegenseitig ihre Stellung in der Kirche
Gottes anerkannt haben. Alle wiirden dann eine geistliche
Heimat in der geeinten Kirche finden koénnen, und die Lehre
von der Apostolischen Sukzession wiirde auf einer gemeinsamen
Glaubensgrundlage die ihr zukommende Fille erlangen, da sie
zugleich das Wort, das Amt und die Sakramente wie das Leben
der Christenheit in sich fasst.

Es muss indessen festgestellt werden, dass eine Anzahl
von Mitgliedern unserer Konferenz sich nicht davon haben
iiberzeugen konnen, dass es Gottes Wille sei, dass das Line
geistliche Leben der ungeteilten Kirche in irgendeiner einheit-
lichen Form des Kirchenregiments seinen Ausdruck finde. Sie
meinen, dass Kirchen verschiedener Form des Kirchenregiments
Seite an Seite nebeneinander existieren kénnten und dass inner-
halb des in festeren Formen geordneten Kirchentums oder neben
demselben Raum fur freiere Gemeinschaftsbildungen wie die der
Quéker oder der Heilsarmee sein miisste.

Die vorstehenden Anregungen werden gegeben mit dem
Wissen darum, dass sie bestimmte Ziige enthalten, die im
gegenwiirtigen Stadium einigen Kirchen auf beiden Fligeln
unserer Bewegung unannehmbar sein mogen. Aber wir haben
das zuversichtliche Vertrauen, dass da, wo der Wille zur Eini-
gung besteht, der Heilige Geist den Kirchen in den kommenden
Jahren die Fahigkeit verleihen werde, diese ersten tastenden
Anregungen zu verbessern und weiter zu entwickeln.

Wir sind von Gott gleichermassen dazu aufgerufen, fiir die
Forderung dieses gemeinsamen Ziels zu beten und mit allen
Mitteln zu arbeiten, denn wir miissen anerkennen, dass die



— 93 __

kiunftige oder endgiiltige Gestalt der geeinten Kirche nicht
lediglich nach den Erfahrungen fritherer Zeiten geformt werden
darf, sondern vor allen Dingen abhingt von der ununterbro-
chenen Leitung durch den Heiligen Geist.“

Die vierte, die stirkste Sektion — sie umfasste 129 Mit-
glieder und arbeitete in verschiedenen Gruppen — hatte als
Behandlungsgegenstand ,Die Einheit der Kirche im Leben und
im Gottesdienst®. Der Bericht ist der umfangreichste. Als Ziel
gibt er an ,das Ideal der Kirche zu verwirklichen: Den Linen
lebendigen Leib, der Gott in Christus anbetet und Ihm dient,
und der die Erfilllung der Gebete unseres Herrn und unserer
eigenen Gebete ist“. Die kirchliche Einheit kann als praktische
Zusammenarbeit, als Abendmahlsgemeinschaft und als organische
Einheit aufgefasst werden. Es wird gesagt, dass einige Kon-
ferenzmitglieder glauben, dass wir nichts Hoheres als foderative
Vereinigung erreichen kénnen. Einigkeit herrsche dartber, dass
das letzte Ziel nicht nur praktische Zusammenarbeit der Kirchen
sein konne, denn dies allein kann der Welt das wahre Wesen
der Kirche noch nicht wirklich zeigen, denn diese ist nicht nur
eine Einheit gegenseitigen Dienstes, sondern auch des Glaubens
und des Gottesdienstes. ,Organische FKEinheit® oder ,kérper-
schaftliche Vereinigung* sei fir viele abschreckend, weil sie sich
darunter starre Vereinheitlichung vorstellen. Das wiinsche
niemand: ,Was wir wiinschen, ist die Einheit eines lebendigen
Organismus, bei dem die einzelnen Glieder die charakteristischen
Verschiedenheiten haben, welche die Glieder eines gesunden
Leibes besitzen. Allerdings sei eine ,kérperschaftlich’ geeinigte
Kirche als internationale Gemeinschaft kaum wirksam ,ohne ein
sténdiges Organ fir Besprechung und Beratung‘, ganz gleich,
welche Autoritdt und Vollzugsgewalt jenes Organ besitzen wiirde.“

Fir praktische Zusammenarbeit sei Gleichheit im Glauben
und Bekenntnis nicht notig, wohl aber sei dies eine notwendige
Voraussetzung fiir volle Abendmahlsgemeinschaft und kérper-
schaftliche Vereinigung. Solche Einheit wiirde fur viele der
auf der Konferenz vertretenen Kirchen in folgender Erklirung
zu genigendem Ausdruck kommen:

», Wir anerkennen als die hochste Norm des Glaubens die
Offenbarung Gottes, wie sie in der Heiligen Schrift Alten und
Neuen Testamentes enthalten und in Jesus Christus zusammen-
gefasst ist.



Wir erkennen das Apostolische Glaubensbekenntnis und
das sog. Nicidnische Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Wach-
ter jenes Glaubens an, dessen Wahrheit im Glaubensleben der
Kirche und ihrer Glieder bestindig neu erfahren wird, und
wir sind uns dabei klar, dass diese Urkunden heilige Symbole
und Zeugnisse des christlichen Glaubens und nicht so sehr
rechtliche Normen sind.

Wir bezeugen ferner, dass die Fiihrung durch den Heiligen
Geist Gottes nach dem Abschluss des biblischen Kanons oder
der Formulierung der angefiihrten Glaubensbekenntnisse nicht
aufgehort hat, sondern dass es in der Kirche durch die Jahr-
hunderte hindurch ein von Gott lebendig erhaltenes Bewusstsein
der Gegenwart des lebendigen Christus (in der Orthodoxen
Kirche als die ,Heilige Uberlieferung® bezeichnet) gegeben hat
und noch gibt.

Schliesslich sind wir Giberzeugt, dass — um es in den klas-
sischen Worten einer der nicht bekenntnismiéissig festgelegten
Kirchen auszudriicken — ,Gott fiir eine demiitige und wartende
Kirche noch mehr Licht hat, das aus Seinem Heiligen Worte
hervorbrechen wird‘. Wir Christen dieses gegenwirtigen Zeit-
alters sollten daher, wenn wir den Schwierigkeiten unserer
Zeit gegenitibertreten, uns um die stindige Fiihrung durch den
(eist des lebendigen Gottes bemiihen.“

Einige aut der Konferenz lehnen die Tradition ab wie die
Annahme, dass die alten Glaubensbekenntnisse eine ausrei-
chende Auslegung des Glaubens der Heiligen Schrift enthielten.
Einige schreiben gewissen spéiteren Bekenntnissen mindestens
dieselbe Autoritit wie der alten zu.

Fiir praktische Zusammenarbeit ist Gleichheit im nicht-
sakramentalen Gottesdienst nicht notig.

,Wir sind darin einig, dass die nichtsakramentale Vereh-
rung Gottes des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes
nur wenig Veranlassung bietet, die bestehenden Unterschiede
zwischen unseren Kirchen aufrechtzuerhalten, und dass eine
breite gemeinsame Grundlage fiir weitergehende Einheit be-
reits besteht.

Bei dieser Art Gottesdienst haben wir alle den Gebrauch
der Heiligen Sehrift gemein. Wir sind ferner eins im gemein-
samen Gebet, das einen Ausdruck finden kann im gesprochenen
Wort, durch Stillschweigen oder durch den Gebrauch der hei-



95 —

ligen Schitze christlicher Literatur, Kunst und Musik. Bei dieser
Art Gottesdienst stehen wir alle in Anbetung vor der Majestiit
Gottes, und wir bringen unsere Note und die unserer Mit-
menschen vor [hn. Wir warten darauf, dass uns Seine Gnade ge-
schenkt werde in der Vergebung unserer Siinden und der Er-
neuerung unseres Geistes durch erneute Gemeinschaft mit IThm.
Als notwendige Folge dieses Gottesdienstes weihen wir uns von
neuem dem Dienste Gottes und der ganzen Menschheit,

Praktische Zusammenarbeit erfordert keine Gleichheit in
der Lehre und der Verwaltung der Sakramente. Beziiglich der
Abendmahlsgemeinschaft stehen sich zwei Ansichten gegentiber.
Die einen glauben, dass Kirchen, in denen die Handhabung
der beiden evangelischen Sakramente zur Ordnung der Kirche
gehort, Abendmahlsgemeinschaft zulassen konnen, die an-
deren glauben, dass keine solche Gemeinschaft stattfinden konne,
solange zwel Kirchen iliber die gegenseitige Verwaltung dieser
Sakramente nicht einig geworden sind.

Zur vélligen korperschaftlichen Vereinigung wird die Ver-
schiedenheit auszugleichen sein, dass einige Kirchen auf zwei,
andere auf sieben Sakramenten bestehen, andere sie iiberhaupt
ablehnen. ,Das Sakrament des Ieiligen Abendmahles ist die
heiligste gottesdienstliche Handlung der Kirche. Die Einheit im
sakramentalen Gottesdienst erfordert die Einheit in den We-
sensstiicken der Sakramentslehre und der Handhabung der
Sakramente.“

Fir praktische Zusammenarbeit bildet fehlende Gleichheit
in den Amtern kein Hindernis, fiir die Abendmahlsgemeinschaft
und korperschaftliche Vereinigung ist ein Ausgleich der Auf-
fassungen tiber die Amter notwendig. Beziiglich der Gleich-
heit der Verfassung als Grundlage der Einheit fiir die kérper-
schaftliche Vereinigung machen sich die meisten die Erklarung
der Sektion V des Lausanner Berichtes eigen. (Offiz. Bericht 1929,
Seite H38.)

Im vierten Teil des Berichtes werden die Hindernisse der
Einheit der Kirche besprochen, solche, die auf ,l.ehre und Ver-
fassung“ beschrankt sind, solche, die theologisch-kirchlich, sozio-
logisch-politisch, durch geschichtliche Faktoren bedingt, und
solche, die kulturellen Ursprungs sind. Im letzten Abschnitt
werden die verschiedenen Wege besprochen, die einzuschlagen
sind, um der Einheit nidherzuriicken.



925

Die amerikanische Kommission, die die umfangreichen Be-
richte zur Behandlung der Sektion herausgegeben hat, erziihlt
in einem Buch die Fortschritte der FKinigungsbewegung seit
19271, Sie sind so namhafter Natur, so dass wir spiter darauf
zurlickkommen mochten.

sl

Dieser Berichterstattung seien noch einige Beobachtungen
beigefiigt. Die Beteiligung an der Konferenz war ausserordentlich
stark und rege. Die Zahl der vertretenen Kirchen war grosser als
vor zehn Jahren, allerdings wurden einige bedeutende Kirchen
vermisst, die von Rumaéanien und Jugoslawien und vor allem die
evangelische Deutschlands. Die Abwesenheit dieser Deutschen
wurde um so mehr empfunden, weil sie an der Vorbereitung der
Konferenz tiichtig mitgearbeitet hatten. Kein Mensch konnte
den Grund verstehen, warum ihnen die Beteiligung versagt
blieb. Aus dieser Enttiuschung heraus ist die etwas starke
Kritik verstandlich, die allerdings aus dem Rahmen der Kon-
ferenz herausfiel. Die Folge war, dass die Konferenz viel
mehr einen ausgesprochen englisch-amerikanischen Charak-
ter aufwies als Lausanne. Die Verhandlungen wurden englisch
gefithrt, nur selten hoérte man eine andere Sprache. Die Uber-
setzungen waren knapp und vielfach unzulinglich, weil die
Zeit beschrankt war und viele tiberfliissige Voten gefallen sind.
Bedauerlich war, dass die Studienbiicher — mit einer Aus-
nahme — nur in englischer Sprache erschienen waren, ebenso
die umfangreichen und wichtigen Vorlagen zur vierten Sektion,
die zu alledem viel zu spit in die Hand der Delegierten ge-
kommen sind.

Dass die Hauptarbeit auf die Sektionen verlegt wurde,
hat sich bewihrt. Die Diskussion hétte auf einer hohern Stufe
gehalten und allzu starke Abweichungen héatten vermieden wer-
den konnen, wenn ftir die Sektionen Referenten mit ganz kurzen
Referaten fiur einzelne wichtige Abschnitte bestimmt worden
wiren. Derselbe Modus wire fir die Plenarsitzungen ratsam
gewesen. Die Diskussion drehte sich oft bloss um einzelne
Wendungen. Bedauerlich war, das den trefflichen Weisungen
des Prisidenten tber die Methode der Verhandlungen nicht

1 A Decade of Objective Progress in Church Unity 1927-—1936,
Harper & Brothers, New York 1937.



97

mehr Beachtung geschenkt worden ist. Bisweilen hatte man
den Eindruck, man wohne Verhandlungen zwischen der Kirche
von England und den Freikirchen bei. Viel zu wenig wurde auf
die Berichte der Lausanner Konferenz Riicksicht genommen
und iibersechen, dass Ldinburg eine Fortsetzung von Lausanne
sein sollte. Das trifft vor allem auch fiir die Vorarbeiten zu,
die den Sektionen unterbreitet worden waren.

Dankbar muss anerkannt werden, dass unter den Mitglie-
dern der Konferenz eine grossere Aufgeschlossenheit gegen
andere Anschauungen und ein ausgesprochenerer Wille zur Ver-
stindigung zu konstatieren war als in Lausanne. Katholischer
Glaubensart wurde grosseres Verstandnis entgegengebracht. Die
Beteiligung der orthodoxen Kirchen wirkt kldrend, manches
Vorurteil ist auf beiden Seiten verschwunden. Die Diskussion
in den Sektionen stand trotz aller Mingel auf einer hoheren
Stufe als vor zehn Jahren. Man spiirte allgemein, dass die De-
legierten in den Kontroversfragen versiert waren und dass seit
Lausanne tiichtig gearbeitet worden war. Offener wurden aber
auch Gegensitze kund, die in einzelnen Kirchen selbst beste-
hen, und zwar iiber ganz wesentliche Anschauungen. Ein Mangel
war, dass einzelnen Secktionen ein zu grosser Stoff zur Bear-
beitung zugeteilt war. Erfreulich ist, dass Lausanne so anre-
gend auf die praktische Einigungsarbeit unter den Kirchen ge-
wirkt hat. Das hatte man kaum in dem Masse erwarten konnen.
Ebenso ist die Bewegung nicht ohne Einfluss bis in die rémisch-
katholische Kirche hinein auf die theologische Wissenschaft
geblieben. Ihr ist es zum grossen Teil zuzuschreiben, dass das
Wesen der Kirche tberall studiert wird und dass man auf
der ganzen Linie zu einer tieferen Auffassung vordringt. Die
Konferenz darf ihre Arbeit ruhig fortsetzen. Der Segen Gottes
moge ihr auch kiinftighin beschieden sein. Zum Schluss noch
alle Anerkennung der Leitung des Kongresses, vor allem sei-
nem Prisidenten Herrn Erzbischof Dr. Temple von York und
dem Sekretir Prof. Dr. Hodgson in Oxford.

Bern. Adolt KURy.

FEIERLICHE BESTATIGUNG DER EINHEIT,

von der Konferenz am 18. August 1937 nemine confradicente angenommen.

Die zweite Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchenverfas-
sung, die im August 1937 in Edinburg abgehalten wurde,



vereinigte 414 Abgesandte von 122 christlichen Kirchen aus
43 verschiedenen Lé&ndern. Die Delegierten kamen zusammen,
um die Ursachen zu erortern, die die christlichen Kirchen
voneinander trennen, und die Punkte, in denen sie in christ-
licher Gemeinschaft vereint sind. Die Konferenz gab nemine
contradicente der folgenden Erklarung ihre Zustimmung: —

Wir sind eins im Glauben an unsern Herrn Jesus Christus,
das fleischgewordene Wort Gottes. Wir sind eins in unserer
Bindung an Ihn, das Haupt der Kirche, den Kénig der Konige,
den Herrn der Herren. Wir sind eins im Bekenntnis, dass diese
Bindung den Vorrang hat gegeniiber allen anderen Treuver-
pflichtungen, die Anspriiche auf uns erheben.

Diese Einheit besteht nicht in der Ubereinstimmung in un-
serem Denken oder dem Einklang unseres Willens. Sie ist in
Jesus Christus selbst gegriindet, in Ihm, der lebte, starb und
wieder auferstand, um uns zum Vater zu bringen, und der
durch den Heiligen Geist in Seiner Kirche wohnt. Wir sind
eins, weil wir alle der Gegenstand der gottlichen Liebe und
Gnade sind, und weil wir von Thm gerufen sind, von Seinem
Evangelium in der ganzen Welt Zeugnis abzulegen.

Unsere Hinheit ist eine geistliche Einheit. Unser Leben in
Christus ist in seinen &usseren Formen gespalten, weil wir
Seinen Willen tir Seine Kirche in verschiedener Weise ver-
stehen. Wir glauben indessen, dass ein tieferes Verstehen uns
zu einer geeinten Erfassung der Wahrheit leiten wird, die in
Jesus gegeben ist.

Wir bekennen in aller Demut, dass unsere Spaltungen
gegen den Willen Christi sind, und wir bhitten Gott in seiner
Barmherzigkeit, die Tage unserer Trennung abzukiirzen und
uns durch Seinen Geist in die volle Einheit zu fithren.

Wir empfinden voll Dank, dass wir in den letzten Jahren
einander nidher gekommen sind, dass Vorurteile tiberwunden
und Missverstindnisse beseitigt wurden und dass ein wirk-
licher, wenn auch begreuzter Fortschritt auf dem Wege zu
unserem Ziele, der Einheit des Geistes, gemacht worden ist.

Wir konnen in aller Demut fiir uns in Anspruch nehmen,
dass uns der Geist Gottes auf dieser Konferenz die Bereit-
willigkeit geschenkt hat, voneinander zu lernen, und dass Er
uns eine vollere Sicht der Wahrheit verliehen und unsere
Glaubenserfahrung bereichert hat.



— 99—

Gemeinsam haben wir unsere Herzen im Gebet erhoben:
wir haben dieselben Lieder gesungen; gemeinsam haben wir
alle die gleiche Heilige Schrift gelesen. Wir erkennen einer
im anderen, Uber die uns trennenden Schranken hinweg, eine
gemeinchristliche Auffassung und gleiche Bewertungsmassstibe
an. Wir haben deshalb die Gewissheit einer Einheit, die tiefer
ist als unsere Spaltungen.

Es ist unsere Uberzeugung, dass die Einheit, die wir in
Gesinnung und Ziel besitzen, in einer Weise Gestalt gewinnen
muss, durch die sie auch der Welt kund wird; wir wissen aber
freilich noch nicht genau, was fiir eine dussere Gestalt sie
annehmen soll.

Wir glauben, dass jeder aufrichtige Versuch einer Zusam-
menarbeit in den Dingen des Reiches Gottes die getrennten
Kirchen in wachsendem gegenseitigen Verstindnis und freund-
schaftlicher Gesinnung cinander néher bringt. Wir fordern
alle unsere Mitchristen in allen Kirchen auf, sclche Zusam-
menarbeit zu pflegen; alle Anlisse zu Uneinigkeit voll Geduld
zu Uberdenken, um sie zu iiberwinden: willig von denen zu
lernen, die anders sind als sie selbst; sich darum zu bemiihen,
all das zu beseitigen, was als eine Folge unserer Spaltungen der
Ausbreitung des Evangeliums in der nichtchristlichen Welt
hinderlich ist; und anhaltend um die Einheit zu beten, die,
wie wir glauben, unser Herr fiir Seine Kirche haben will.

Wir mochten schliesslich all denen, die héren wollen, deut-
lich sagen, dass wir gewiss sind, dass angesichts der Zerrissen-
heit und der Gegensiitze der Gegenwart Christus allein unserer
Welt Hoffnung auf Einigkeit bietet. Wir wissen und bekennen
voll Scham, dass unser Zeugnis durch unsere Spaltungen be-
eintrichtigt wird. Gleichwohl sind wir eins in Christus und in
der Gemeinschaft Seines Geistes. Wir beten darum, dass alle
Menschen an allen Orten, in einer gespaltenen und in Ver-
wirrung geratenen Welt, sich zu Jesus Christus, unserm Herrn,
kehren mogen, der uns eins macht trotz unserer Spaltungen;
dass Er die zusammenschliessen moge, die durch vielerlei An-
spriiche der Welt geschieden sind; und dass die Welt schliess-
lich in Ihm Frieden und Einheit finden moge. Thm sei Ehre und
Herrlichkeit in Ewigkeit!



	Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung in Edinburgh

