
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 28 (1938)

Heft: 1

Artikel: Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung in Edinburgh

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404132

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404132
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung in Edinburg.

3.—18. August 1937.

Über die Vorbereitung der Konferenz ist in unserer
Zeitschrift regelmässig berichtet worden. Das Material zu den
Verhandlungsgegenständen war den Mitgliedern in gedruckten
Berichten zugestellt worden. Zahlreich waren die Abgeordneten,
414 von 122 Kirchen aus 43 verschiedenen Ländern, eingetroffen.
Die römisch-katholische Kirche hat auch diesmal ihre Beteiligung
abgelehnt. Jedoch waren vier Beobachter erschienen. Die
Konferenz wurde mit einem feierlichen Gottesdienst in der
St.-Giles-Kathedrale Dienstag, den 3. August, eröffnet. Der
Gottesdienst bestand aus Gebeten des Geistlichen, Liedern der
Versammlung, dem gemeinsamen Vaterunser und apostolischen
Glaubensbekenntnis, Lesungen aus dem Alten und Neuen Testament,

der Vorlesung der Botschaft von Lausanne und der Predigt
des Erzbischofs von York über Eph. 4, 13. Während der ganzen
Konferenz wurden die Tagungen jeweilen vormittags durch
einen Gottesdienst in der Kathedrale eröffnet, am Abend wurden
sie durch die Komplet im Versammlungslokal geschlossen. An
den Sonntagen hielten die einzelnen Kirchen in ihren
Gotteshäusern feierlichen Gottesdienst ab. Am 8. August beteiligten
sich alle Abgeordneten der orthodoxen Kirche, der orientalischen
Sonderkirchen, der Kirchen von Schweden und des Altkatholizismus

am Gottesdienst in der schottischen bischöflichen Kathedrale

St. Mary. An der feierlichen Prozession im Gottesdienst
beteiligten sich über vierzig Bischöfe und zahlreiche Geistliche
der genannten Kirchen. Das h. Amt hielt nach schottischem Ritus
der Erzbischof von York in Mitra und mit Stab. Prediger war der
Erzbischof von Dublin. Am 15. August erschienen viele Delegierte
zur orthodoxen Eucharistie in der Kirche Holy Trinity. Die Liturgie
feierte der Vertreter des Patriarchen von Konstantinopel,
Metropolit Germanos. Einzelne Gebete wurden in den verschiedenen

Sprachen des Ostens und englisch gesprochen.
Die erste Plenarsitzung eröffnete der Vizepräsident der

Weltkonferenz von Lausanne d. J. 1927, Reverend A. E. Garvie
D. D. Er gedachte „mit Dank gegen Gott der Männer, die unsere



Führer in unserer Bewegung gewesen sind und die heute nicht
mehr um uns weilen, weil Gott sie zu sich in seine ewigen
Wohnungen genommen hat. Wir erinnern uns, wie die Edinburger
Missionskonferenz vom Jahre 1910 den Anstoss gab für den
Plan einer Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung
und wie die Protestant Episcopal Church der Vereinigten Staaten
unter der Führung von dreien ihrer Mitglieder die ersten Schritte
auf dieses Ziel hin unternommen hat. Robert Hallowel Gardiner
sah das verheissene Land nur von ferne und durfte es nicht
mehr betreten; am 15. Juni 1924 schied er von hinnen. Wir
dürfen ihn nicht unerwähnt lassen, denn er war es, der durch
sein umfassendes und zähes Arbeiten als Sekretär die Grundlagen

legte, auf die dann die Organisation aufgebaut werden
konnte." Er gedachte des entschlafenen Präsidenten von
Lausanne, des Bischofs Brent, der am 27. März 1929 in die ewige
Ruhe eingegangen ist. „Er bewies seit den ersten Anfängen
der Bewegung grosses Interesse für sie und diente ihr in
hingebungsvoller Mitarbeit, und trotz seiner gefährdeten Gesundheit
entledigte er sich auf der Konferenz im Jahre 1927 seiner
Pflichten als Vorsitzender mit freundlicher Meisterschaft, fühlten
doch alle Anwesenden, dass der Geist Gottes selbst sie durch seine
geweihte Persönlichkeit leitete. Die Bewegung für die
Wiedervereinigung der Kirchen verdankt die Förderung, die sie seit
Lausanne erfuhr, in hohem Masse seinem echten Glauben, seinem
überzeugenden Zureden und seiner leuchtenden Hingabe." Ferner
führte er noch vier Männer an, die seit Lausanne unter vielen der
Bewegung entrissen worden sind und die sich durch ihren Charakter

wie durch die Dienste, die sie der Konferenz geleistet, hervorheben:

Bischof Gore, Erzbischof Soderblom, Prof. Deissmann und
Generalsuperintendent Zöllner. Als Präsidenten der Konferenz
schlug Dr.Garvie nun den Erzbischof vonYork,Dr.WilliamTemple,
vor, der seit 1929 den Fortsetzungsausschuss geleitet hatte. Der
Vorschlag fand allgemeine Zustimmung.

Der neue Präsident gedachte in seiner Antwort ebenfalls
der entschlafenen Führer, des Bischofs Brent, des Prof.'s Deissmann

und des Obersuperintendenten Zöllner und fuhr dann fort:
„Es bedeutet für uns bei der Beratung unserer Themen eine

grosse Erschwerung, dass wir sie ohne die Mithilfe einer Abordnung

der deutschen Evangelischen Kirche vornehmen müssen.
Wir bedauern es herzlich, dass unsere deutschen Freunde nicht



_ 6 —

unter uns weilen, und wir tun es um so mehr, wenn wir an die
Ursachen ihres Fernbleibens denken. Wir beten zu Gott, dass

er ihnen Kraft und Weisheit verleihen möge für die schweren
Zeiten, die ihnen bevorstehen. Wir danken ihnen für ihr standhaftes

Zeugnis und wir bitten Gott, dass wir dem Beispiele
der Treue und Ausdauer, das sie uns gegeben haben,
nacheifern mögen."

Es wurde nun die Geschäftsleitung der Konferenz gewählt.
Hierauf erhielten die Vertreter der verschiedenen Kirchen
Schottlands das Wort zu Begrüssungsreden ; es wurden jetzt und
in späteren Sitzungen Begrüssungs- und Entschuldigungsschreiben
zur Kenntnis gegeben. Viel bemerkt wurden die Schreiben des
römischen Erzbischofs von Edinburg und des Abtes der
Benediktinerabtei von Amay in Belgien. Das Arbeitsprogramm wurde
genehmigt, das vier Sektionen zur Behandlung der Themen
voraussah, und die notwendigen Ausschüsse wurden gewählt,
wie das Organisationskomitee, das Komitee zur Abfassung eines

Aufrufes, das Komitee zum Studium des Berichts der „Fünf-
unddreissig" über den Zusammenschluss der ökumenischen
Bewegung.

In der zweiten Plenarsitzung desselben Tages, am
Nachmittag, las Reverend H. S. Leiper, der Sekretär des Bundesrates
der Kirchen der Vereinigten Staaten, die „Erklärung über das

Zeugnis der Kirche in der heutigen Welt" vor. In bewegten
Worten schilderte der Redner die nicht erfreuliche Lage, in
der die Kirche heute steht und der gegenüber sie ihr Zeugnis
abzulegen hat. Die Ausführungen wurden in etwas temperamentvoller

Weise, besonders auch im Hinblick auf die kirchliche
Lage in Deutschland, durch Pfarrer Marc Boegner, den
Präsidenten der Fédération Protestante de France, und durch eine
Ansprache des Bischofs V. S. Azariah von Dornakal ergänzt.
Das hatte eine sachliche Gegenerklärung von deutscher Seite
zur Folge, die vom freikirchlichen Superintendenten Sommer in
einer folgenden Sitzung vorgelesen wurde. In der Plenarsitzung
vom 4. August entwickelte der Präsident die Methode, die die
Konferenz in ihrer Arbeit befolgen möchte. Die gut vorbereiteten
Berichte der Kommissionen sollen sofort den Sektionen
überwiesen werden. Dadurch werde es möglich, durch engen,
freundschaftlichen Gedankenaustausch zu möglichst weitgehender
Einheit zu kommen. Nach der Überlieferung werde die Konferenz



nichts annehmen und an die Kirchen weiterleiten, was nicht
einstimmig oder wenigstens ohne ausdrücklichen Widerspruch
entgegengenommen worden sei. „Wir können nur dann zu
solchen Beschlüssen kommen, wenn all die Auffassungen, die
hier ernsthaft vertreten werden, voll zum Ausdrucke gebracht
werden oder wenigstens so umfassende entgegengesetzte
Möglichkeiten erwähnt werden, dass all diejenigen Anschauungen,
die zwischen beiden liegen, implizite miteingeschlossen sind. Ein
solches Verfahren darf aber die Tatsache nicht verdunkeln,
dass das, was wir wünschen, wirkliche Einheit ist. Sie können
wir nur finden, wenn wir der Wahrheit, die in all den
verschiedenen Traditionen enthalten ist, Gerechtigkeit zuteil werden
lassen. Wir müssen darnach streben, die Treue gegenüber der
Wahrheit, die uns anvertraut worden ist, zu verbinden mit der
Bereitwilligkeit, auch die Wahrheit kennen zu lernen, die den
anderen überliefert worden ist und die uns entweder nicht zuteil
geworden ist oder die wir nicht in ihrem vollen Werte haben
würdigen können. Dann muss jede einzelne Sektion ihre
Zustimmung zu ihrem Berichte geben, nachdem sie, soweit als es

möglich ist, Übereinstimmung erreicht und all die noch
ungelösten Gegensätze herausgestellt hat.

Wir dürfen aber niemals vergessen, dass wir hier nicht
lediglich eine Gesellschaft zur Diskussion theologischer Fragen
und nichts weiter sind. Wir sind hier zusammengekommen, um
uns zu beraten, was die Grundlagen unserer Diskussion sind,
und um einen Weg zur Vereinigung zu finden. Die Frage, die
uns in all unseren Beratungen vor allen Dingen beschäftigen
muss, ist daher diese: Sind unsere Gegensätze derart, dass sie

die volle Vereinigung derer, die in der einen sichtbaren Kirche
verschiedene Auffassungen vertreten, ausschliessen? So ist, um.
ein besonders einleuchtendes Beispiel zu erwähnen, die Lehre
von der Erlösung in der Kirche nie in derselben autoritativen
Weise formuliert worden wie z. B. die Lehre von der Dreieinigkeit

oder der Inkarnation. Sie wird vielmehr in jeder einzelnen
der sehr vielen christlichen Kirchen in verschiedenerlei Weise
vertreten. Wir alle anerkennen, dass die Tatsache der durch
Jesus Christus gebrachten Erlösung für den christlichen Glauben
und für das christliche Leben von grundlegender Bedeutung
ist. Aber es gibt genügend Beispiele dafür, dass Christen, die
die Erlösung in sehr verschiedener Weise beschreiben, gleich-



wohl Angehörige ein und derselben Kirche bleiben. So wollen
wir auch bei der Erörterung der verschiedenen Auffassungen,
die wir hier besprechen werden, immer die folgende Frage vor
Augen haben : Ist in den Fällen, in denen wir nicht einer Meinung
sind, unsere Abweichung derart, dass sie volle gegenseitige
Vereinigung ausschliessen muss oder darf"? "

Der Erzbischof kam hierauf auf die Aufgabe der einzelnen
Sektionen zu sprechen und empfahl der zweiten, dritten und
vierten, sich dauernd in erster Linie die Frage vor Augen zu
halten: Was ist das eigentliche Wesen der Kirche? Noch zwei
Punkte erwähnte er: in vielen Fällen seien unsere abweichenden
Auffassungen nicht gegensätzlicher Art, sie ergänzten sich
vielmehr gegenseitig. „Wir wollen uns bemühen, das in jedem Falle,
wo es sich bestätigt, deutlich herauszustellen.

Zweitens: Wenn wir zu Unterschieden kommen, die zurzeit

miteinander unvereinbar sind, so wollen wir als Lernende
ihnen gegenübertreten. Wir brauchen nicht noch einmal
aufzuzählen, was die Glaubenslehren unserer Kirchen sind. Das
ist bereits genügend reichlich geschehen. Wir können nicht
weiterkommen, wenn wir immer nur die Lehrunterschiede
wiederholen, die uns voneinander trennen. Wir müssen es glauben,

dass unsere eigene Überlieferung Wahrheit enthält, denn
die Erfahrung hat es uns bewiesen. Wir dürfen aber nicht
vergessen, dass das gleiche auch von den Überlieferungen gilt,
die scheinbar mit unseren unvereinbar sind. Die Wahrheit ist
jedoch eine einzige, und so muss die Unvereinbarkeit ihren
Grund darin haben, dass wir die Wahrheit falsch verstehen,
nicht aber in der Wahrheit selbst." Wir seien als Vertreter
der Kirchen zusammengekommen in dem Wunsche, voneinander

zu lernen und den Wert des andern zu erkennen. „Vor
allem aber lasst uns hören auf die Stimme des Einen Herrn,
der das Haupt des Leibes ist, dessen Glieder wir alle sind.
Möge Er uns die Wahrheit lehren, die uns alle vereinigen wird!"*

Die Diskussion, die sich an diese Rede anschloss, bewegte
sich um das Wesen der Kirche. Prof. Bulgakow bezeichnete
die Lehre von der Kirche als den wichtigsten Verhandlungsgegenstand.

Eine Definition gebe es nicht, die Reformation habe
Versuche gemacht, die Definitionen hätten aber polemischen
Charakter. Auch die Konferenz werde keine Definition
aufstellen können. Die praktischen Fragen nötigen zu einem theo-



— 9 —

logischen Verständnis. Prof. Vischer möchte nicht die Kirche
in den Mittelpunkt der Diskussion stellen, sondern das Reich
Gottes. Christus sei nicht gekommen, um eine Kirche zu gründen,
sondern um das Reich Gottes zu verkünden. Im Vaterunser
beten wir nicht, deine Kirche komme, sondern dein Reich komme.
Alle Verschiedenheiten, die uns so wichtig seien, haben nur so

weit Berechtigung, als sie Mittel sind, um auszudrücken was
Jesus will. Wir müssen bereit sein, unsere Sonderheiten
aufzugeben, wenn wir sehen, dass sie für das Reich ein Hindernis sind.

In dieser Sitzung wurden noch einige Geschäfte erledigt,
u. a. wurden die Geschäftsordnung der Konferenz genehmigt
und die Präsidenten der Sektionen gewählt.

Am Mittwoch nachmittag begannen die Sektionsberatungen,
die bis und mit Donnerstag den 12. August dauerten und nur
durch zwei Plenarsitzungen unterbrochen worden sind. In diesen
wurden Begrüssungen entgegengenommen und die Antworten
beschlossen. Ebenso kam der Vorschlag der Vereinigung der
Bewegung für Glauben und Verfassung und der für praktisches

Christentum, mit einem Weltkirchenrat an der Spitze, zur
Behandlung. Grundsätzlich wurde beigestimmt, aber an der
Selbständigkeit der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung
festgehalten. Mit Freitag, dem 13. August, begannen die
Plenarsitzungen, die die Berichte der Sektionen behandelten. In der
Plenarsitzung vom 16. August wurde der Fortsetzungsausschuss
neu gewählt und die „Feierliche Bestätigung der Einheit"
beraten, die am 18. August angenommen worden ist. Sie ist unten
abgedrukt. Um ihre Auffassung festzulegen, hat Metropolit
Germanos, im Namen der orthodoxen Teilnehmer, eine
Kundgebung der Konferenz bekanntgegeben. Am 18. August wurde
nachmittags die Konferenz mit einem feierlichen Gottesdienst
in der St.-Giles-Kathedrale geschlossen.

Die erste Sektion hat „Die Gnade unseres Herrn Jesus
Christus" behandelt. Ihre Arbeit war durch die betreffende
Kommission, die ein Buch über ihr Thema herausgegeben hatte1),
gründlich vorbereitet gewesen, so dass sie rasch zum Ziele
gelangt ist. Der Berichterstatter der Sektion konnte erklären,
dass sämtliche Mitglieder der Sektion — 80 an Zahl — den

Bericht einmütig der Plenarsitzung vorlegen können. Die Ver-

*) The Theology of Grace — : Eeport of the Committee of
Theologians 1931.



— 10 —

Sammlung hat hierauf mit Begeisterung den Bericht mit Ausnahme
von unwesentlichen Änderungen entgegengenommen. Verschiedene

Redner gaben ihrer Genugtuung über diesen Erfolg
lebhaften Ausdruck. Aus dem Bericht notieren wir folgende Sätze:

„1. Die Bedeutung der Gnade. Seine Gnade tut sich kund
in unserer Schöpfung, Erhaltung und allen Segnungen dieses

Lebens, vor allem aber in unserer Erlösung* durch Leben, Sterben

und Auferstehung Jesu Christi, in der Sendung des Heiligen
und lebenspendenden Geistes, in der Gemeinschaft der Kirche
und in der Gabe des Wortes und der Sakramente.

Die Erlösung und das Heil des Menschen haben ihren
alleinigen Grund in Gott, der zu Seinem gnädigen Handeln am
Menschen nicht durch irgendwelche Verdienste von seiten des
Menschen getrieben wird, sondern allein durch Seine freie,
überströmende Liebe.

2. Rechtfertigung und Heiligung. In Seiner freien, überströmenden

Liebe rechtfertigt und heiligt uns Gott durch Christus;
Seine so offenbarte Gnade wird angeeignet durch den Glauben,
der selber ein Geschenk Gottes ist.

Rechtfertigung und Heiligung sind unteilbar als die beiden
Seiten von Gottes gnädigem Handeln an dem sündigen Menschen.

Glaube ist mehr als ein rein verstandesmässiges Annehmen
der Offenbarung in Jesus Christus: er ist ein herzliches
Vertrauen auf Gott und Seine Verheissungen und die Hingabe
unserer selbst an Jesus Christus als Heiland und Herrn.

3. Die Souveränität Gottes und die Veranticortung des Menschen.

Bezüglich des Verhältnisses von Gottes Gnade und der Freiheit
des Menschen stimmen wir alle auf der Grundlage der Heiligen
Schrift und der christlichen Erfahrung* ohne weiteres überein,
dass die Souveränität Gottes das durchaus übergeordnete ist
Doch ist es andererseits der Wille Gottes, dass der Mensch
sich diese Gnade durch eigenen Willen tätig aneignen und für
diese Entscheidung verantwortlich bleiben soll.

Viele Theologen haben den Versuch unternommen, mit
philosophischen Methoden den scheinbaren Gegensatz zwischen
Gottes Gnade und des Menschen Verantwortlichkeit zu
überbrücken, doch sind solche Theorien kein Bestandteil des christlichen

Glaubens.
4. Die Kirche und die Gnade. Wir stimmen darin überein,

dass die Kirche der Leib Christi ist, die gesegnete Gemein-



— 11 —

schaff aller Gläubigen im Himmel wie auf Erden, die Gemeinschaft

der Heiligen. Sie ist zugleich die Verwirklichung von
Gottes gnädigem Plane in der Schöpfung und Erlösung und
das ständige Werkzeug der Gnade Gottes in Christus durch
den Heiligen Geist, der ihr alles durchdringendes Leben ist und
sie beständig in allen ihren Teilen heiligt.

Die Kirche hat die Aufgabe, Gott in ihrem Leben und
ihrem Gottesdienst zu verherrlichen, das Evangelium aller
Kreatur zu verkünden und in der Gemeinschaft und dem Leben
des Heiligen Geistes alles gläubige Volk aus jeder Rasse und
Nation zu erbauen. Hierfür verleiht Gott Seine Gnade in der
Kirche an deren Glieder durch Sein Wort und Seine Sakramente,

sowie dadurch, dass der Heilige Geist beständig in ihr
gegenwärtig ist.

5. Die Gnade, das Wort und die Sakramente. Wir stimmen
darin überein, dass das Wort1) und die Sakramente Gaben Gottes

sind, die Er durch Jesus Christus der Kirche verleiht zur
Erlösung der Menschheit.

Das Wort ist das von Gott verordnete Mittel, durch das
Seine Gnade den Menschen kund getan wird: es ruft sie zur
Busse, sichert ihnen die Vergebung zu, bringt sie zum Gehorsam

und erbaut sie in der Gemeinschaft des Glaubens und
der Liebe.

Die Bedeutung der Sakramente liegt in dem beständigen
Wirken des Heiligen Geistes, der das Leben der Kirche ist.
Durch die Sakramente entwickelt Gott in all ihren Gliedern
ein Leben der beständigen Gemeinschaft mit Ihm, das in ihrer
Bruderschaft gelebt wird, und Er setzt sie so in den Stand,
Seinen Willen im Leben der Welt zu verkörpern; aber Gottes
Güte darf nicht als durch Seine Sakramente eingeschränkt
aufgefasst werden.

6. „Sola Gratia." ¦ Unser Heil ist die Gabe Gottes und die
Frucht Seiner Gnade. Sie ist nicht auf das Verdienst des
Menschen gegründet, sondern hat ihre Wurzel und ihren Grund in
der Vergebung, die Gott in Seiner Gnade dem Sünder gewährt,
den Er annimmt, um ihn zu heiligen. Wir glauben jedoch nicht,

J) «Wort» bezeichnet in dieser Abteilung 5 nicht das schöpferische
Wort, von dem Joh. 1,1 spricht, sondern die Heilige Schrift und die Predigt.



— 12 —

dass das Handeln der göttlichen Gnade die menschliche Freiheit

und Verantwortlichkeit ausser Kraft setzt; echte Freiheit
wird vielmehr dann allein erlangt, wenn man der göttlichen
Gnade im Glauben antwortet. Widerstand gegenüber Gottes
ausströmender Liebe bedeutet nicht Freiheit, sondern Gebundenheit,

und vollkommene Freiheit wird nur in der völligen
Übereinstimmung mit dem guten, angenehmen und vollkommenen
Willen Gottes gefunden."

Grössere Schwierigkeiten bot das Thema der zweiten
Sektion: „Die Kirche Christi und das Wort Gottes." Der Bericht
hatte schon der Sektion, der 86 Mitglieder angehörten und der
eine Kommission vorgearbeitet hatte, viel zu schaffen gemacht,
und er wurde in der Plenarsitzung nicht ohne weiteres
entgegengenommen, sondern noch einmal an die Sektion zurückgewiesen.
In einer folgenden Sitzung wurde er hierauf entgegengenommen.
Er ist umfangreicher als der über die Gnade. Wir müssen uns
auf einen knappen Auszug beschränken. Ein Studienbuch hatte
die theologische Kommission herausgegeben!).

„1. Das Wort Gottes In der Fülle der Zeit wird das

Wort, der ewige Sohn Gottes offenbar in Christus, unserm Herrn,
dem Fleischgewordenen Wort, und in seinem Erlösungswerk.

Niemand unter uns vertritt zwar die Meinung, es gebe
ausser Christus eine Offenbarung, clie auf Einer Ebene mit der
Offenbarung in Christus steht. Aber einige sind geneigt, eine

praeparatio evangelica anzunehmen, und zwar nicht nur in der
Religion der Hebräer, sondern auch in andern Religionen,
und sie glauben, dass Gott in Natur und Geschichte sich selbst
zu erkennen gibt, während andere den Standpunkt vertreten,
dass die einzige Offenbarung, von der die Kirche wissen kann
und von der sie Zeugnis abzulegen hat, die Offenbarung in
Jesus Christus ist, wie sie im Alten und Neuen Testament
enthalten ist.

2. Heilige Schrift und Tradition. Gott hat dafür gesorgt,
dass es für die Offenbarung im Wort ein in Worte gefasstes
Zeugnis gibt. Dieses Zeugnis ist das der Heiligen Schrift, die
deshalb die oberste (primary) Norm für Lehre, Gottesdienst und
Leben der Kirche ist.

*) „Die Kirche Christi und das Wort Gottes." Herausgegeben von
D. Zöllner, Berlin, und Prof. W. Stählin. Furche-Verlag Berlin 1937.



— 13 —

Unter Tradition ist der lebendige Strom des kirchlichen
Lebens zu verstehen. Die Orthodoxen Kirchen des Ostens zum
Beispiel, aber nicht sie allein, geben zu, dass es Anschauungen
geben kann, die zwar weit verbreitet sind, die aber, weil sie
der Schrift widersprechen, nicht die wahre Autorität der
Tradition haben, aber sie schliessen von der Tradition manche
Glaubensüberzeugungen nicht aus, die zwar nicht ausdrücklich
in der Schrift zu finden sind, dieser aber auch nicht widersprechen.

Wir sind einmütig in der Anerkennung der Tatsache, dass
die Kirche, erleuchtet vom Heiligen Geist, Werkzeug bei der
Bildung der Bibel gewesen ist. Einige von uns meinen jedoch,
dass diese Tatsache in sich schliesse, dass der Kirche unter
der Leitung des Heiligen Geistes die Vollmacht gegeben sei,
die Lehre der Bibel auszulegen, zu erklären und zu ergänzen
{tiviifilrßoiv) und dass dem Zeugnis der Kirche in ihrer
Tradition gleiche Autorität zukomme wie der Bibel selber. Andere
dagegen glauben, dass die Kirche auf Grund ihrer Anerkennung

der Bibel als der unentbehrlichen Urkunde des offenbarten

Wortes Gottes ausschliesslich an die Bibel gebunden sei

als einzige Richtschnur für Glaube und Leben; sie schreiben
der Tradition zwar bedingte Autorität zu, aber das nur
insoweit, als sie auf die Bibel selbst begründet sei.

3. Die Kirche: Unser gemeinsamer Glaube. Wir bekennen
gemeinsam den Glauben an die Heilige Katholische Kirche.
Wir erkennen an, dass Gottes allmächtiger Wille die Kirche
auf Erden gestiftet hat durch Jesus Christus und im besondern
durch die Tatsache Seiner Auferstehung, der Sammlung Seiner
Jünger um ihren gekreuzigten, auferstandenen und siegreichen
Herrn und der Ausgiessung des Heiligen Geistes.

Wir alle stimmen darin überein, das Christus in Seiner
Kirche durch den Heiligen Geist als Prophet, Priester und
König gegenwärtig ist. Als Prophet offenbart Er der Kirche
Gottes Willen und Plan; als Priester ist Er stets lebendig,
Fürbitte für uns zu tun, und zieht er Sein Volk beständig zum
Allerhöchsten durch das ewige Opfer, das Er ein für allemal
für uns auf Golgatha dargebracht hat; und als König regiert
Er Seine Kirche, indem Er beständig Sein Reich aufrichtet
und ausbreitet.

4. Die Kirche: Gemeinsame und abweichende Auffassungen.
Die Kirche ist weiter die Gemeinschaft derer, die von Gott



— 14 —

berufen sind, Zeugnis abzulegen von Seiner Gnade und Wahrheit.

Diese sichtbare Gemeinschaft war vor dem Kommen des

Herrn in Israel zu finden und ist jetzt im Neuen Israel zu finden,
dem das Amt der Versöhnung anvertraut ist. Auf diese sichtbare

Gemeinschaft wendet das Neue Testament gewöhnlich das
Wort „ekklesia" an, und an sie ergeht der Ruf Gottes. Sie ist
der Bereich der Erlösung*. Ausserhalb der Kirche kann der
Mensch normalerweise nicht zu voller Erkenntnis Gottes
gelangen, noch Ihn in Wahrheit anbeten.

Verschiedene Kirchen unterscheiden sich im Gebrauch des

Wortes „Kirche". Einige bezeichnen mit diesem Worte nicht
nur die sichtbare, erlöste und erlösende Gemeinschaft, sondern
auch die unsichtbare Gemeinde der vollkommen Erlösten. Nach
ihrer Auffassung sei es nur dann richtig zu sagen „extra ecclesiam

nulla salus", wenn das Wort in diesem Sinne angewandt
werde. Aber die unsichtbare Kirche sei keine im platonischen
Sinn ideale Gemeinschaft, im Unterschied von der sichtbaren
Kirche auf Erden. Die unsichtbare und die sichtbare Kirche
seien untrennbar miteinander verbunden, obwohl ihre Grenzen
sich nicht ganz deckten. Andere meinen, es sei irreführend und
nicht schriftgemäss, das Wort „Kirche" als Bezeichnung für
die Gemeinde der wahren nur Gott bekannten Christen zu
gebrauchen. Von der unsichtbaren Gemeinschaft als der wahren
Kirche zu sprechen, lege den bedenklichen Gedanken nahe,
als brauche die wahre Kirche nicht sichtbar zu sein und sei
die sichtbare Kirche nicht notwendigerweise die wahre Kirche.
Wir geben jedoch alle zu, dass die Zahl derer, die Gott zur
Erneuerung des Lebens und zur Freude im Heiligen Geist
gebracht hat und die eine persönliche Antwort auf Gottes
vergebende Liebe gegeben haben, Grenzen hat, die dem menschlichen

Auge verborgen und Gott allein bekannt sind.
Die einzelnen Kirchen unterscheiden sich auch in der

Auffassung dessen, worauf Gliedschaft in. der Kirche beruht. Die
einen meinen, dass alle Getauften, die nicht durch Wort oder
Tat ihr Erbteil zurückgewiesen haben, zur Kirche gehören und
als Angehörige der Kirche anzusehen seien. Andere beschränken

die Zugehörigkeit zur Kirche auf diejenigen, die ein öffentliches

Bekenntnis ihres Glaubens an Christus abgelegt haben
und in deren Leben bis zu einem gewissen Grade der Geist
Christi erkennbar ist.



— 15 -
Es bestehen noch andere wichtige Unterschiede in diesem

Zusammenhang. Auf einige von ihnen werden wir in anderen
Kapiteln dieses Berichtes noch zu sprechen kommen.

Die folgenden Abschnitte handeln von der Kirche und dem
Reich Gottes, von der Aufgabe der Kirche, der Gabe der
Prophétie und dem Amt des Wortes, der letzte von

8. Die „ Una Sancta" und unsere Spaltungen. Wir erkennen
an, dass alle, die Jesus Christus als Sohn Gottes und ihren
Herrn und Heiland annehmen und wissen, dass sie von Gottes

Barmherzigkeit, wie sie in Christus offenbart ist, abhängen,
dadurch ein übernatürliches Band der Einigkeit haben, das
bestehen bleibt trotz den Meinungsverschiedenheiten in der
näheren Bestimmung des göttlichen Geheimnisses des Herrn. Wir
freuen uns, dass dieses Gefühl der Zusammengehörigkeit jetzt
Christen einander näher bringt und dass man auch jetzt schon
in vielen Teillösungen einen Vorgeschmack voller Brüderlichkeit

zwischen getrennten Gemeinschaften sucht und findet.

Wir glauben jedoch, dass die Spaltungen der Christenheit
in allen Ländern derart sind, dass sie die Bezeugung der Einheit

des Leibes Christi hindern. Wir beklagen das von ganzem
Herzen. Wir wünschen, dass diese unsere Konferenz die
Angehörigen der Kirchen derart zur Busse rufe, dass nicht nur
ihre Führer, sondern auch die einfachen Gemeindeglieder,
die diese Botschaft hören, verstehen können, dass die Sache
der christlichen Einheit der Christenheit im Worte Gottes
mitenthalten ist und das christliche Gewissen sie als dringlichen
Ruf Gottes vernehmen sollte."

Der vierten Sektion war das Thema „Die Gemeinschaft
der Heiligen" zur Behandlung überwiesen worden. Der Abschnitt
wurde vom Bericht dieser Sektion gelöst und als besonderes

Kapitel in einer besondern Gruppe und in den Plenarsitzungen
behandelt und im Gesamtbericht hier eingefügt. Das Thema
gab zu grossen und zum Teil zu unfruchtbaren Diskussionen
Anlass. Es war seinerzeit auf Anregung von orthodoxer Seite

aufgenommen und von einer amerikanischen Kommission vorbereitet
worden, die ihre Studien in einem Buche niedergelegt hat1).
Besonders ein Passus über die Mutter des Herrn hatte im Be-

') The Communion of Saints. Edited by G. J. Slosser & Harper Brothers,
New York.



— 16 —

rieht, der der Plenarsitzung vorgelegt wurde, Anstoss erregt.
Er lautete: „Die Stellung der Mutter Christi wurde durch die
Sektion erwogen und alle stimmten darin überein, dass sie eine
hervorragende Stellung in der christlichen Wertschätzung
einnehmen soll. Wir empfehlen den Kirchen ein weiteres Studium
dieser Frage." Protestantischen Mitgliedern war das zuviel,
trotzdem klar gesagt wurde, dass an eine Heilsmittlerschaft
der Jungfrau Maria niemand denke und dass diese Formulierung
von protestantischer Seite stamme. Nach langen Debatten erhielt
der Satz die Wendung: „In diesem Zusammenhang wurde auch
erörtert, wie die Worte ,Siehe, von nun an werden mich selig
preisen alle Kindeskinder' (Lukas 1, 48) zu verstehen seien.
Es wurde keine Einigung erzielt, und die Frage bedarf weiteren
Studiums." Der Bericht soll im nächsten Heft unserer Zeitschrift
zum Abdruck kommen.

In der dritten Sektion, mit dem Thema „Die Kirche Christi :

Ihr Amt und ihre Sakramente", kamen die vorhandenen Gegensätze

zwischen den einzelnen Kirchen und in einzelnen Kirchen
selbst in aller Deutlichkeit zum Vorschein. Die 118 Mitglieder
hatten sich in verschiedene Gruppen geteilt, die besondere
Beratungen abhielten, um dann deren Ergebnisse der ganzen
Sektion zu unterbreiten. Die Plenarsitzung hat den Bericht erst
nach zweimaliger Beratung entgegengenommen. Der Stoff ist
so weitschichtig, dass es unmöglich war, ihn mit der Sorgfalt
zu beraten, wie es nötig* gewesen wäre, zumal der Diskussion
stets die Gefahr drohte, sich in Nebenfragen zu verlieren,
trotzdem auch hier die Kommission tüchtig vorgearbeitet hatte1).
So wurde in der dritten Gruppe der Sektion lange darüber
debattiert, ob für die Quäker in der geeinten Kirche Raum sei.

Wir lassen die beiden Abschnitte über das Abendmahl und das
Amt vollständig folgen.

Das Abendmahl.

„1. Wir alle glauben, dass Christus im Abendmahl wahrhaft
gegenwärtig ist, unbeschadet der Tatsache, dass wir verschiedene

Auffassungen darüber haben, wie diese Gegenwart sich
kundtue und verwirkliche. Jede genaue Definition Seiner

') The Ministry and the Sacraments. Edited by Dr. R. Dunkerley and
Dr. A. C. Headlam, S. C M. Press, London W. C 1 1937.



— 17 —

Gegenwart führt notwendigerweise zu Abgrenzungen, und der
blosse Versuch, solche Definitionen zu formulieren und sie
der Kirche aufzuzwingen, ist in vergangenen Zeiten Ursache
von Uneinigkeit gewesen. Die folgenden Punkte sind für die
Abendmahlsfeier wichtig : Brot und Wein, Gebet und die

Einsetzungsworte dürfen bei der Feier nicht fehlen, und wir
müssen einer Meinung sein über das Wesentliche dessen, worin
seine Bedeutung für den Glauben besteht.

2. Ein richtiges Verständnis des Opfers, wie es der Herr,
Seine Jünger und die Urkirche besässen, schliesst nicht nur
den Tod Christi in sich, sondern auch den Gehorsam, den Er in
Seinem Amt auf Erden übte, und sein Leben als Auferstandener
und gen Himmel Gefahrener, in dem Er weiterhin Seines Vaters
Willen tut und ewig lebt, um für uns Fürbitte einzulegen. Ein
solches Opfer kann niemals wiederholt werden, aber in der
Abendmahlsfeier der ganzen Kirche wird es verkündet und
dargestellt, wenn wir bei der Eucharistie oder dem Abendmahl
des Herrn zu Gott in Christus kommen. Für uns vollzieht sich
das Geheimnis der Teilnahme an diesem Opfer in unserer
Anbetung Gottes und im Dienst für Ihn: als Gemeinschaft, weil
wir mit Christus vereint sind, und in Ihm untereinander (I Cor.
X. 17); als einzelne, weil jeder von uns den gemeinschaftlichen
Akt der Selbstdarbringung zu seinem eigenen macht; das
geschieht nicht nur in der Form einer Zeremonie, sondern auch
in einem tief sittlichen Sinne, denn der Grundgedanke für jedes
Opfer und jede Hingabe ist: „Siehe, ich komme; Deinen "Willen,
mein Gott, tue ich gerne." Wir glauben ferner, dass das Abendmahl

ein Höhepunkt des Gebetes ist, denn da jedes Abendmahl,
das wir feiern, vom Herrn selbst dargebracht oder verwaltet
wird, sind wir alle vereint in seinen Gebeten, in denen Er um
Gottes Gaben und für uns betet. Und da nach den
neutestamentlichen Einsetzungsberichten Sein Gebet selbst ein Dankgebet

ist, so ist das Mahl des Herrn nicht nur ein verbum visibile
der Gnade Gottes, sondern auch vornehmste Danksagung
(eucharistia) des Volkes Gottes. Wir sind hier ganz und gar im
Bereich des Heiligen Geistes. Durch Ihn empfangen wir den
Segen und die Gabe. Die Gegenwart Christi, die wir nicht zu
definieren versuchen, ist geistliche Gegenwart. Wir nehmen
unsern Ausgangspunkt von der geschichtlichen, in der Kraft
des Heiligen Geistes erfolgten Fleischwerdung, und wir schreiten

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1388. 2



— 18 —

bereits der vollendeten geistlichen Wirklichkeit des Kommens
des Herrn und des Lebens im himmlischen Jerusalem entgegen ').

Das Amt.

Die Beratung dieses Gegenstandes nahm zum Ausgangspunkte

den Bericht der Kommission III über das Amt und die
Sakramente. Die folgenden Erklärungen, die ihrem wesentlichen

Inhalt nach aus jenem Bericht stammen, sind von der
Konferenz angenommen worden als dasjenige, was zu einer
breiten Grundlage für ein gemeinsames Verstehen des Wesens
und der Aufgaben des kirchlichen Amtes dienen kann.

A.
I. Das Amt ist von Jesus Christus, dem Haupt der Kirche,

„zur Vollendung der Heiligen zur Auferbauung des Leibes
Christi" eingesetzt worden; es ist eine Gabe Gottes an die
Kirche für ihren Dienst am Wort und Sakrament.

II. Das Geistliche Amt schliesst das „königliche Priestertum",

zu dem alle Christen als die Erlösten Christi berufen
sind, nicht aus, sondern setzt es voraus.

III. Die Ordination zum Geistlichen Amt erfolgt nach der
Lehre des Neuen Testamentes und dem geschichtlichen Brauche
der Kirche durch Gebet und Handauflegen.

IV. Es ist wesentlich für eine geeinte Kirche, dass sie ein
allgemein anerkanntes Amt haben sollte.

Wir müssen jedoch zugeben, dass man auch im Zusammenhang

mit diesen Erklärungen mit verschiedenartigen
Auslegungen rechnen muss. So sind zum Beispiel alle darin einig,
dass das Amt seine Entstehung Jesus Christus verdankt und

') Die Konferenz ist dem Bischof von Lincoln dafür dankbar, dass er
eine Bemerkung über dieses Thema vorgelegt hat, die im Verhandlungsbericht

erscheinen soll.
Die orthodoxen Delegierten wünschen folgende Erklärung

hinzuzufügen :

Eucharistie. — a) Die Orthodoxe Kirche glaubt und lehrt, dass in dem
Sakrament der Heiligen Eucharistie, in der das einmalig und einzig
dargebrachte Opfer unseres Herrn seine Ausbreitung findet, die dargebrachten
Gaben kraft der Konsekrierung in den wahren Leib und das wahre Blut
unseres Herrn Jesus Christus gewandelt {/israßai.korTai) und den Gläubigen
zur Vergebung der Sünden und zum ewigen Leben gegeben werden.

b) Die Feier der Eucharistie kann nur durch einen gültig' ordinierten
Geistlichen vollzogen werden.

Einige andere Kirchen und Abgeordnete möchten sich den Orthodoxen
durch eine einigermassen ähnliche Erklärung anschliessen.



— 19 —

Gottes Gabe an die Kirche ist. Aber es bestehen Unterschiede
in dem Urteil, in welchem Sinn wir sagen können, dass das

Amt durch unsern Herrn „eingesetzt" worden ist. Ebenso
unterscheiden sich diejenigen, die die Handauflegung als die Form
der Ordination anerkennen, in der Bedeutung, die sie mit diesem
Ritus verbinden, und in der Frage, durch wen er vollzogen
werden soll.

Weitere grundlegende Unterschiede der Auslegung ergeben
sich im Zusammenhange mit der Lehre von der Apostolischen
Sukzession. In bischöflichen Kirchen ist sie aufgefasst worden
als die ununterbrochene Folge der Bischöfe auf den Hauptbischofssitzen,

die die Lehre der Apostel weitergaben und bewahrten,
und als Nachfolge durch Handauflegung. Von alters her ist
diese doppelte Nachfolge verknüpft worden mit der verantwortlichen

Verwaltung der Sakramente, und einige Kirchen
betrachten sie als wahre und einzige Garantie der sakramentalen
Gnade und der rechten Lehre. Diese Auffassung kommt zum
Ausdruck in der Erklärung, die die Vertreter der Orthodoxen
Kirche in Lausanne formuliert haben :

„Die Orthodoxe Kirche betrachtet das Geistliche Amt
als von Christus selbst in der Kirche eingesetzt. Sie sieht in
der Geistlichkeit eine Körperschaft, die kraft eines besonderen
Charisma das Organ ist, durch welches die Kirche ihre
Gnadenmittel, wie zum Beispiel die Sakramente, austeilt. Sie

glaubt, dass das geistliche Amt der Bisehöfe, der Presbyter
und der Diakonen keine andere Grundlage haben kann als
die ununterbrochene apostolische Sukzession. Daher bedauert
sie ausserstande zu sein, mit vielen der auf dieser Konferenz
vertretenen Kirchen zu irgendeiner Verständigung über das

geistliche Amt zu gelangen. Doch bittet sie Gott, dass er durch
Seinen Heiligen Geist auch an diesem schwierigen Punkte,
an dem die Meinungen auseinandergehen, eine Einigung
herbeiführen möge."

Eine der Sache nach gleiche Auffassung findet sich anders
ausgedrückt in der folgenden Erklärung, die namens der
Altkatholischen Kirche abgegeben worden ist:

„Die Altkatholiken halten daran fest, dass der
Episkopat apostolischen Ursprungs ist und zum Wesen der Kirche
gehört. Die Trägerin des Amtes ist die Kirche. Die Amts-



— 20 —

personen handeln einzig in ihrem Auftrag. Das Amt wird
empfangen, verwaltet und weitergegeben in demselben Sinn
und auf dieselbe Weise, wie die Apostel es der Kirche
weitergegeben haben. Die Unzertrennlichkeit von Kirche und Amt
und das nie unterbrochene Bestehen beider ist die apostolische
Sukzession."

Einige andere Ostkirchen und manche Anglikaner wünschen
sich der einen oder der anderen der vorstehenden Erklärungen
anzuschliessen. Andere Anglikaner verstehen die Sukzession in
etwas allgemeinererweise. Sie bedeutet für sie die von Geschlecht
zu Geschlecht erfolgende Weitergabe der Autorität geistlicher
Aufsicht über Geistlichkeit und Laien in der Kirche ; sie
betrachten sie gleichzeitig als Symbol und als ein Band der
Einheit.

In Kirchen presbyterianischer und reformierter Tradition
vertritt man die Ansicht, dass die wahre apostolische Sukzession
sich kundtue in der Abfolge der Ordination durch Presbytérien,
die ordnungsmässig gebildet sind und bischöfliche Funktion
ausüben, sowie in der Abfolge von Presbj'tern, denen die Sorge
für die Gemeinden übergeben ist, wobei besonderer Nachdruck
auf die wahre Predigt des Wortes und die rechte Verwaltung
der Sakramente gelegt wird. So wurde folgende Erklärung von
presbyterianischen Delegierten vorgelegt :

„Presbyterianische Delegierte möchten es beachtet wissen,
dass die von ihren Kirchen vertretene Auffassung des
Geistlichen Amtes sich auf die Gleichsetzung von ,Bischöfen' und
,Presbytern( im Neuen Testamente gründet; dass die Ordination

nicht durch einzelne Presbyter oder Gruppen von
Presbytern erfolgt, sondern durch Presbyter, die ,ordnungsgemäss
in Kurien (Synoden) versammelt sind', die bischöfliche Funktion

ausüben; dass eine Amtsabfolge der Presbyter ununterbrochen

aufrecht erhalten worden ist; und dass die Funktionen
des Diakonats im Neuen Testament nicht nur von denen
ausgeübt worden sind, die den Namen Diakonen hatten,
sondern auch in gewissem Umfange durch die Laienältesten,
die neben ihrer verantwortlichen Mitwirkung bei der Leitung
und Disziplin der Kirche in allen ihren Instanzen auch bei
der Verteilung der milden Gaben, den Visitationen der
Gemeinde und der Austeilung der Elemente beim Heiligen
Abendmahl mithelfen."



— 21 —

Andere Kirchen, in denen es nicht üblich ist, den Begriff
der „Apostolischen Sukzession" zu verwenden, könnten ihn im
wesentlichen, wenn nicht gar ausschliesslich, im Sinne der
Aufrechterhaltung des Zeugnisses der Apostel durch die wahre
Predigt des Evangeliums, die rechte Verwaltung* der Sakramente

und den dauernden Bestand christlichen Lebens in der
christlichen Gemeinde annehmen.

In jedem Fall betrachten die Kirchen die Apostolische
Sukzession, an die sie glauben, als einen wertvollen Besitz.

B.
Die Konferenz ging bei ihrer kurzen Beratung der Frage,

welche Form das Amt in einer geeinten Kirche der Zukunft
haben könnte, von der folgenden Formulierung im Bericht der
Lausanner Konferenz aus:

„In Anbetracht der Stellung, welche die Bischöfe, die

Kollegien der Presbyter und die Gemeinde der Gläubigen,
alle an ihrem Teil, in der Verfassung der alten Kirche
gehabt haben, in Anbetracht der Tatsache ferner, dass jede
der drei Verfassungsformen, die bischöfliche, die presbyterische
und die kongregationale, heutzutage wie seit Jahrhunderten
bei grossen Gemeinschaften innerhalb der Christenheit
Annahme gefunden haben und schliesslich in Anbetracht dessen,
dass jede der drei Verfassungsformen, die bischöfliche, die
presbyterische und die kongregationale, von ihren vielen
jeweiligen Anhängern als notwendig für die richtige Verfassung
der Kirche betrachtet wird, sprechen wir es als unsere
Überzeugung aus, dass alle diese verschiedenen Elemente
unter Bedingungen, die im einzelnen noch geklärt werden
müssen, ihren angemessenen Platz in der Lebensordnung einer
wieder geeinten Kirche haben müssen und dass jede einzelne
Kirchengemeinschaft in dem Bewusstsein des reichen Segens,
den Gott ihrem Amt in der Vergangenheit gewährt hat,
freudig die ihr eigenen geistlichen Schätze dem gemeinsamen
Leben der geeinten Kirche zuführen muss."

Die Annahme des „geschichtlichen Episkopats" schliesst
die Annahme des dreifachen Amtes der Bischöfe, Presbyter und
Diakonen in sich. Viele stehen auf dem Standpunkt, dass eine
solche Annahme keine dogmatische Näherbestimmung der Lehre
vom Amt bedinge, während andere den entgegengesetzten



— 22 —

Standpunkt vertreten. Aber alle, die den „geschichtlichen
Episkopat" schätzen, meinen, dass man ihn nicht unabhängig von
seinen geschichtlichen Funktionen verstehen sollte.

In einer geeinten Kirche musste die enge Verbundenheit
des Presbytertums mit dem Bischof und die der Laien mit
beiden in der Leitung der Kirche aufrechterhalten oder wieder
hergestellt werden. So wäre der Episkopat zugleich konstitutionell
und repräsentativ für die ganze Kirche.

Wenn es dahin käme, dass das Amt der geeinten Kirche
in ausreichendem Masse charakteristische Bestandteile des

episkopalen, presbyterialen und kongregationalen Systems
umfasste, dann würden die gegenwärtigen Anhänger dieser
verschiedenen Formen gegenseitig ihre Stellung in der Kirche
Gottes anerkannt haben. Alle würden dann eine geistliche
Heimat in der geeinten Kirche finden können, und die Lehre
von der Apostolischen Sukzession würde auf einer gemeinsamen
Glaubensgrundlage die ihr zukommende Fülle erlangen, da sie

zugleich das Wort, das Amt und die Sakramente wie das Leben
der Christenheit in sich fasst.

Es muss indessen festgestellt werden, dass eine Anzahl
von Mitgliedern unserer Konferenz sich nicht davon haben
überzeugen können, dass es Gottes Wille sei, dass das Eine
geistliche Leben der ungeteilten Kirche in irgendeiner einheitlichen

Form des Kirchenregiments seinen Ausdruck finde. Sie

meinen, dass Kirchen verschiedener Form des Kirchenregiments
Seite an Seite nebeneinander existieren könnten und dass innerhalb

des in festeren Formen geordneten Kirchentums oder neben
demselben Raum für freiere Gemeinschaftsbildungen wie die der
Quäker oder der Heilsarmee sein musste.

Die vorstehenden Anregungen werden gegeben mit dem
Wissen darum, dass sie bestimmte Züge enthalten, die im
gegenwärtigen Stadium einigen Kirchen auf beiden Flügeln
unserer Bewegung unannehmbar sein mögen. Aber wir haben
das zuversichtliche Vertrauen, dass da, wo der Wille zur
Einigung* besteht, der Heilige Geist den Kirchen in den kommenden
Jahren die Fähigkeit verleihen werde, diese ersten tastenden
Anregungen zu verbessern und weiter zu entwickeln.

Wir sind von Gott gleichermassen dazu aufgerufen, für die

Förderung dieses gemeinsamen Ziels zu beten und mit allen
Mitteln zu arbeiten, denn wir müssen anerkennen, dass die



— 23 —

künftige oder endgültige Gestalt der geeinten Kirche nicht
lediglich nach den Erfahrungen früherer Zeiten geformt werden
darf, sondern vor allen Dingen abhängt von der ununterbrochenen

Leitung durch den Heiligen Geist."
Die vierte, die stärkste Sektion — sie umfasste 129

Mitglieder und arbeitete in verschiedenen Gruppen — hatte als
Behandlungsgegenstand „Die Einheit der Kirche im Leben und
im Gottesdienst". Der Bericht ist der umfangreichste. Als Ziel
gibt er an „das Ideal der Kirche zu verwirklichen: Den Einen
lebendigen Leib, der Gott in Christus anbetet und Ihm dient,
und der die Erfüllung der Gebete unseres Herrn und unserer
eigenen Gebete ist". Die kirchliche Einheit kann als praktische
Zusammenarbeit, als Abendmahlsgemeinschaf t und als organische
Einheit aufgefasst werden. Es wird gesagt, dass einige
Konferenzmitglieder glauben, dass wir nichts Höheres als föderative
Vereinigung erreichen können. Einigkeit herrsche darüber, dass
das letzte Ziel nicht nur praktische Zusammenarbeit der Kirchen
sein könne, denn dies allein kann der Welt das wahre Wesen
der Kirche noch nicht wirklich zeigen, denn diese ist nicht nur
eine Einheit gegenseitigen Dienstes, sondern auch des Glaubens
und des Gottesdienstes. „Organische Einheit" oder
„körperschaftliche Vereinigung" sei für viele abschreckend, weil sie sieh
darunter starre Vereinheitlichung vorstellen. Das wünsche
niemand: „Was wir wünschen, ist die Einheit eines lebendigen
Organismus, bei dem die einzelnen Glieder die charakteristischen
Verschiedenheiten haben, welche die Glieder eines gesunden
Leibes besitzen. Allerdings sei eine ,körperschaftlich' geeinigte
Kirche als internationale Gemeinschaft kaum wirksam ,ohne ein
ständiges Organ für Besprechung und Beratung', ganz gleich,
welche Autorität und Vollzugsgewalt jenes Organ besitzen würde."

Für praktische Zusammenarbeit sei Gleichheit im Glauben
und Bekenntnis nicht nötig, wohl aber sei dies eine notwendige
Voraussetzung für volle Abendmahlsgemeinschaft und
körperschaftliche Vereinigung. Solche Einheit würde für viele der
auf der Konferenz vertretenen Kirchen in folgender Erklärung
zu genügendem Ausdruck kommen:

„Wir anerkennen als die höchste Norm des Glaubens die
Offenbarung Gottes, Avie sie in der Heiligen Schrift Alten und
Neuen Testamentes enthalten und in Jesus Christus zusammengefasst

ist.



— 24 —

Wir erkennen das Apostolische Glaubensbekenntnis und
das sog. Nicänische Glaubensbekenntnis als Zeugnis und Wächter

jenes Glaubens an, dessen Wahrheit im Glaubensleben der
Kirche und ihrer Glieder beständig neu erfahren wird, und
wir sind uns dabei klar, dass diese Urkunden heilige Symbole
und Zeugnisse des christlichen Glaubens und nicht so sehr
rechtliche Normen sind.

Wir bezeugen ferner, dass die Führung durch den Heiligen
Geist Gottes nach dem Abschluss des biblischen Kanons oder
der Formulierung der angeführten Glaubensbekenntnisse nicht
aufgehört hat, sondern dass es in der Kirche durch die
Jahrhunderte hindurch ein von Gott lebendig erhaltenes Bewusstsein
der Gegenwart des lebendigen Christus (in der Orthodoxen
Kirche als die ,Heilige Überlieferung' bezeichnet) gegeben hat
und noch gibt.

Schliesslich sind wir überzeugt, class — um es in den
klassischen Worten einer der nicht bekenntnismässig festgelegten
Kirchen auszudrücken — ,Gott für eine demütige und wartende
Kirche noch mehr Licht hat, das aus Seinem Heiligen Worte
hervorbrechen wird'. Wir Christen dieses gegenwärtigen
Zeitalters sollten daher, wenn wir den Schwierigkeiten unserer
Zeit gegenübertreten, uns um die ständige Führung durch den
Geist des lebendigen Gottes bemühen."

Einige auf der Konferenz lehnen die Tradition ab wie die

Annahme, dass die alten Glaubensbekenntnisse eine
ausreichende Auslegung des Glaubens der Heiligen Schrift enthielten.
Einige schreiben gewissen späteren Bekenntnissen mindestens
dieselbe Autorität wie der alten zu.

Für praktische Zusammenarbeit ist Gleichheit im
nichtsakramentalen Gottesdienst nicht nötig.

„Wir sind darin einig, dass die nichtsakramentale Verehrung

Gottes des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes

nur wenig Veranlassung bietet, die bestehenden Unterschiede
zwischen unseren Kirchen aufrechtzuerhalten, und dass eine
breite gemeinsame Grundlage für weitergehende Einheit
bereits besteht.

Bei dieser Art Gottesdienst haben wir alle den Gebrauch
der Heiligen Schrift gemein. Wir sind ferner eins im gemeinsamen

Gebet, das einen Ausdruck finden kann im gesprochenen
Wort, durch Stillschweigen oder durch den Gebrauch der hei-



— 25 —

ligen Schätze christlicher Literatur, Kunst und Musik. Bei dieser
Art Gottesdienst stehen wir alle in Anbetung vor der Majestät
Gottes, und wir bringen unsere Nöte und die unserer
Mitmenschen vor Ihn. Wir warten darauf, dass uns Seine Gnade
geschenkt werde in der Vergebung unserer Sünden und der
Erneuerung unseres Geistes durch erneute Gemeinschaft mit Ihm.
Als notwendige Folge dieses Gottesdienstes weihen wir uns von
neuem dem Dienste Gottes und der ganzen Menschheit."

Praktische Zusammenarbeit erfordert keine Gleichheit in
der Lehre und der Verwaltung* der Sakramente. Bezüglich der
Abendmahlsgemeinschaft stehen sich zw*ei Ansichten gegenüber.
Die einen glauben, dass Kirchen, in denen die Handhabung
der beiden evangelischen Sakramente zur Ordnung der Kirche
gehört, Abendmahlsgemeinschaft zulassen können, die
anderen glauben, dass keine solche Gemeinschaft stattfinden könne,
solange zwei Kirchen über die gegenseitige Verwaltung dieser
Sakramente nicht einig geworden sind.

Zur völligen körperschaftlichen Vereinigung wird die
Verschiedenheit auszugleichen sein, dass einige Kirchen auf zwei,
andere auf sieben Sakramenten bestehen, andere sie überhaupt
ablehnen. „Das Sakrament des Heiligen Abendmahles ist die

heiligste gottesdienstliche Handlung der Kirche. Die Einheit im
sakramentalen Gottesdienst erfordert die Einheit in den
Wesensstücken der Sakramentslehre und der Handhabung der
Sakramente."

Für praktische Zusammenarbeit bildet fehlende Gleichheit
in den Ämtern kein Hindernis, für die Abendmahlsgemeinschaft
und körperschaftliche Vereinigung ist ein Ausgleich der
Auffassungen über die Ämter notwendig. Bezüglich der Gleichheit

der Verfassung als Grundlage der Einheit für die
körperschaftliche Vereinigung machen sich die meisten die Erklärung
der Sektion V des Lausanner Berichtes eigen. (Offiz. Bericht 1929,
Seite 538.)

Im vierten Teil des Berichtes werden die Hindernisse der
Einheit der Kirche besprochen, solche, die auf „Lehre und
Verfassung" beschränkt sind, solche, die theologisch-kirchlich,
soziologisch-politisch, durch geschichtliche Faktoren bedingt, und
solche, die kulturellen Ursprungs sind. Im letzten Abschnitt
werden die verschiedenen Wege besprochen, die einzuschlagen
sind, um der Einheit näherzurücken.



— 26 —

Die amerikanische Kommission, die die umfangreichen
Berichte zur Behandlung der Sektion herausgegeben hat, erzählt
in einem Buch die Fortschritte der Einigungsbewegung seit
1927 a). Sie sind so namhafter Natur, so dass wir später darauf
zurückkommen möchten.

Dieser Berichterstattung seien noch einige Beobachtungen
beigefügt. Die Beteiligung an der Konferenz war ausserordentlich
stark und rege. Die Zahl der vertretenen Kirchen war grösser als

vor zehn Jahren, allerdings wurden einige bedeutende Kirchen
vermisst, die von Rumänien und Jugoslawien und vor allem die
evangelische Deutschlands. Die Abwesenheit dieser Deutschen
wurde um so mehr empfunden, weil sie an der Vorbereitung der
Konferenz tüchtig mitgearbeitet hatten. Kein Mensch konnte
den Grund verstehen, warum ihnen die Beteiligung* versagt
blieb. Aus dieser Enttäuschung heraus ist die etwas starke
Kritik verständlich, die allerdings aus dem Rahmen der
Konferenz herausfiel. Die Folge war, dass die Konferenz viel
mehr einen ausgesprochen englisch-amerikanischen Charakter

aufwies als Lausanne. Die Verhandlungen wurden englisch
geführt, nur selten hörte man eine andere Sprache. Die
Übersetzungen waren knapp und vielfach unzulänglich, weil die
Zeit beschränkt war und viele überflüssige Voten gefallen sind.
Bedauerlich war, dass die Studienbücher — mit einer
Ausnahme — nur in englischer Sprache erschienen waren, ebenso
die umfangreichen und wichtigen Vorlagen zur vierten Sektion,
die zu alledem viel zu spät in die Hand der Delegierten
gekommen sind.

Dass die Hauptarbeit auf die Sektionen verlegt wurde,
hat sich bewährt. Die Diskussion hätte auf einer höhern Stufe
gehalten und allzu starke Abweichungen hätten vermieden werden

können, wenn für die Sektionen Referenten mit ganz kurzen
Referaten für einzelne wichtige Abschnitte bestimmt worden
wären. Derselbe Modus wäre für die Plenarsitzungen ratsam
gewesen. Die Diskussion drehte sich oft bloss um einzelne
Wendungen. Bedauerlich war, das den trefflichen Weisungen
des Präsidenten über die Methode der Verhandlungen nicht

J) A Decade of Objective Progress in Church Unity 1927—1936,
Harper & Brothers, New York 1937.



— 27 —

mehr Beachtung geschenkt worden ist. Bisweilen hatte man
den Eindruck, man wohne Verhandlungen zwischen der Kirche
von England und den Freikirchen bei. Viel zu wenig wurde auf
die Berichte der Lausanner Konferenz Rücksicht genommen
und übersehen, dass Edinburg eine Fortsetzung von Lausanne
sein sollte. Das trifft vor allem auch für die Vorarbeiten zu,
die den Sektionen unterbreitet worden waren.

Dankbar muss anerkannt werden, dass unter den Mitgliedern

der Konferenz eine grössere Aufgeschlossenheit gegen
andere Anschauungen und ein ausgesprochenerer Wille zur
Verständigung zu konstatieren war als in Lausanne. Katholischer
Glaubensart wurde grösseres Verständnis entgegengebracht. Die
Beteiligung der orthodoxen Kirchen wirkt klärend, manches
Vorurteil ist auf beiden Seiten verschwunden. Die Diskussion
in den Sektionen stand trotz aller Mängel auf einer höheren
Stufe als vor zehn Jahren. Man spürte allgemein, dass die
Delegierten in den Kontroversfragen versiert waren und dass seit
Lausanne tüchtig gearbeitet worden war. Offener wurden aber
auch Gegensätze kund, die in einzelnen Kirchen selbst bestehen,

und zwar über ganz wesentliche Anschauungen. Ein Mangel
war, dass einzelnen Sektionen ein zu grosser Stoff zur
Bearbeitung zugeteilt war. Erfreulich ist, dass Lausanne so anregend

auf die praktische Einigungsarbeit unter den Kirchen
gewirkt hat. Das hatte man kaum in dem Masse erwarten können.
Ebenso ist die Bewegung nicht ohne Einfluss bis in die
römischkatholische Kirche hinein auf die theologische Wissenschaft
geblieben. Ihr ist es zum grossen Teil zuzuschreiben, dass das
Wesen der Kirche überall studiert wird und dass man auf
der ganzen Linie zu einer tieferen Auffassung vordringt. Die
Konferenz darf ihre Arbeit ruhig fortsetzen. Der Segen Gottes

möge ihr auch künftighin beschieden sein. Zum Schluss noch
alle Anerkennung der Leitung des Kongresses, vor allem
seinem Präsidenten Herrn Erzbischof Dr. Temple von York und
dem Sekretär Prof. Dr. Hodgson in Oxford.

Bern. Adolf KÜRY.

FEIERLICHE BESTÄTIGUNG DER EINHEIT,
von der Konferenz am 18. August 1937 nemine contradieente angenommen.

Die zweite 'Weltkonferenz für Glauben und Kirchenverfassung,

die im August 1937 in Edinburg abgehalten wurde,



— 28 —

vereinigte 414 Abgesandte von 122 christlichen Kirchen aus
43 verschiedenen Ländern. Die Delegierten kamen zusammen,
um die Ursachen zu erörtern, die die christlichen Kirchen
voneinander trennen, und die Punkte, in denen sie in christlicher

Gemeinschaft vereint sind. Die Konferenz gab nemine
contradieente der folgenden Erklärung ihre Zustimmung: —

Wir sind eins im Glauben an unsern Herrn Jesus Christus,
das fleischgewordene Wort Gottes. Wir sind eins in unserer
Bindung an Ihn, das Haupt der Kirche, den König der Könige,
den Herrn der Herren. Wir sind eins im Bekenntnis, dass diese

Bindung den Vorrang hat gegenüber allen anderen
Treuverpflichtungen, die Ansprüche auf uns erheben.

Diese Einheit besteht nicht in der Übereinstimmung in
unserem Denken oder dem Einklang unseres Willens. Sie ist in
Jesus Christus selbst gegründet, in Ihm, der lebte, starb und
wieder auferstand, um uns zum Vater zu bringen, und der
durch den Heiligen Geist in Seiner Kirche wohnt. Wir sind
eins, weil wir alle der Gegenstand der göttlichen Liebe und
Gnade sind, und weil wir von Ihm gerufen sind, von Seinem

Evangelium in der ganzen Welt Zeugnis abzulegen.
Unsere Einheit ist eine geistliche Einheit. Unser Leben in

Christus ist in seinen äusseren Formen gespalten, weil wir
Seinen Willen für Seine Kirche in verschiedener Weise
verstehen. Wir glauben indessen, dass ein tieferes Verstehen uns
zu einer geeinten Erfassung der Wahrheit leiten wird, die in
Jesus gegeben ist.

Wir bekennen in aller Demut, dass unsere Spaltungen
gegen den Willen Christi sind, und wir bitten Gott in seiner
Barmherzigkeit, die Tage unserer Trennung abzukürzen und
uns durch Seinen Geist in die volle Einheit zu führen.

Wir empfinden voll Dank, dass wir in den letzten Jahren
einander näher gekommen sind, dass Vorurteile überwunden
und Missverständnisse beseitigt wurden und dass ein
wirklicher, wenn auch begrenzter Fortschritt auf dem Wege zu
unserem Ziele, der Einheit des Geistes, gemacht worden ist.

Wir können in aller Demut für uns in Anspruch nehmen,
dass uns der Geist Gottes auf dieser Konferenz die
Bereitwilligkeit geschenkt hat, voneinander zu lernen, und dass Er
uns eine vollere Sicht der Wahrheit verliehen und unsere
Glaubenserfahrung bereichert hat.



— 29 —

Gemeinsam haben wir unsere Herzen im Gebet erhoben:
wir haberi dieselben Lieder gesungen; gemeinsam haben wir
alle die gleiche Heilige Schrift gelesen. Wir erkennen einer
im anderen, über die uns trennenden Schranken hinweg, eine
gemeinchristliche Auffassung und gleiche Bewertungsmassstäbe
an. Wir haben deshalb die Gewissheit einer Einheit, die tiefer
ist als unsere Spaltungen.

Es ist unsere Überzeugung, dass die Einheit, die wir in
Gesinnung und Ziel besitzen, in einer Weise Gestalt gewinnen
muss, durch die sie auch der Welt kund wird; wir wissen aber
freilich noch nicht genau, was für eine äussere Gestalt sie
annehmen soll.

Wir glauben, dass jeder aufrichtige Versuch einer
Zusammenarbeit in den Dingen des Reiches Gottes die getrennten
Kirchen in wachsendem gegenseitigen Verständnis und
freundschaftlicher Gesinnung einander näher bringt. Wir fordern
alle unsere Mitchristen in allen Kirchen auf, solche
Zusammenarbeit zu pflegen; alle Anlässe zu Uneinigkeit voll Geduld
zu überdenken, um sie zu überwinden; willig von denen zu
lernen, die anders sind als sie selbst; sich darum zu bemühen,
all das zu beseitigen, was als eine Folge unserer Spaltungen der
Ausbreitung des Evangeliums in der nichtchristlichen Welt
hinderlich ist; und anhaltend um die Einheit zu beten, die,
wie wir glauben, unser Herr für Seine Kirche haben will.

Wir möchten schliesslich all denen, die hören wollen, deutlich

sagen, dass wir gewiss sind, dass angesichts der Zerrissenheit

und der Gegensätze der Gegenwart Christus allein unserer
Welt Hoffnung auf Einigkeit bietet. Wir wissen und bekennen
voll Scham, dass unser Zeugnis durch unsere Spaltungen
beeinträchtigt wird. Gleichwohl sind wir eins in Christus und in
der Gemeinschaft Seines Geistes. Wir beten darum, dass alle
Menschen an allen Orten, in einer gespaltenen und in
Verwirrung geratenen Welt, sich zu Jesus Christus, unserm Herrn,
kehren mögen, der uns eins macht trotz unserer Spaltungen;
dass Er die zusammenschliessen möge, die durch vielerlei
Ansprüche der Welt geschieden sind; und dass die Welt schliesslich

in Ihm Frieden und Einheit finden möge. Ihm sei Ehre und
Herrlichkeit in Ewigkeit!


	Die Weltkonferenz für Glauben und Verfassung in Edinburgh

