
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 4

Artikel: Berneuchen : eine Erneuerungsbewegung inmitten der
Reformationskirchen, dargestellt auf Grund ihres Schrifttums

Autor: Heinz, Max

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


193

Berneuchen.
Eine Erneuerungsbewegung inmitten der Reformationskirchen, dargestellt auf

Grund ihres Schrifttums.

Vorbemerkung: Der Ruf nach «Reformation der Reformation» ist in
den vergangenen Jahrzehnten immer wieder laut geworden. So verschieden
dabei auch Ausgangspunkte und^ Zielfassungen gewesen sein mögen —

und es noch heute sind —, eine Erkenntnis hat sich weithin durchgesetzt,
die Wahrheit dass die Auswirkungen, die Folgerungen der Reformationsperiode

noch keineswegs erschöpft, ja nicht einmal ausgereift sind. Jedem
Versuch die geschichtlichen Vorgänge und Ergebnisse der reformatorischen
Bewegung des 15. und 16. Jahrhunderts als etwas Einmaliges im Sinne

des Bleibenden und Ruhenden zu verstehen und zu bewerten, muss vom
Boden der Reformationskirchen aus mit grösstem Misstrauen und entschiedener

Ablehnung begegnet werden. Das Bewusstsein der Nichtüberein-
stimmun»' von Kirche und Reich Gottes für dieses Zeitalter auferlegt den

reformatorischen Kirchen im teilweisen Gegensatz zum Katholizismus —

bei welchem freilich in dieser Hinsicht unter seinen Einzelerscheinungen
und Teilkirchen grösste Unterschiede wahrzunehmen sind — die Mission

der Dynamik, jener vorwärtsstrebenden Spannrings- und Kräfiebewegung,
die erst mit dem vollen Anbruch des Gottesreiches «aufhören», d.h. zu

jenem « Stillstand » kommen wird, da in Gott, wie am Anfang der Schöpfung

Ruhe gleich Bewegung und Bewegung gleich Ruhe sein wird. Es

dürfte dies dann zugleich Ort und Zeitpunkt der vollen und sichtbaren
Einheit d e r Kirche sein, Zusammenfluss der verschiedenen Teilbewegungen.

Bis zu dieser Erfüllung werden vor allem die Gebilde der Reformation,

seien es solche mehr kirchlicher oder mehr formlos prophetischer Art, unter

Tod und Verheissung der stärksten Bewegtheit stehen. Unter Tod und

Verheissung, denn beides liegt in dem Wesen der Dynamik, das Sterbenmüssen

wie'das aus solchem Sterben kommende Lebendürfen.

Im Laufe dieser reformatorischen Bewegtheit kann die Dynamik der

Wahrheit zweierlei wirken:
1 Es kann in Fortführung der Reformationszeit und ihrer geschichtlichen

Ergebnisse eine « Entkirchlichung » im Sinne einer möglichst weit-

ffehendenEntstaltung der Wahrheit werden, eine Ent-Staltung, die keineswegs

aber ihre Entstellung zu sein braucht. Wir denken hier vor allem

an "die eine Auswirkung des allgemeinen Priestertums, wie sie. sich in der

ganzen brüderischen Bewegung, angefangen bei der hussitischen Bewegung,

fortgeführt in der hutterischen Richtung alter und neuester Zeit und auch

im Quakertum zu erkennen gibt, ausserdem schon vor der Reformation
bei Peter Waldus, bei Franziskus und der Brüderbewegung vom gemeinsamen

Leben zum Durchbruch zu gelangen suchte. Verborgen und miss-

"estaltet lebte diese Wahrheit auch im Täufertum der Reformationszeit,

"•creini "-ter in demjenigen von heute. Gerade in den letzten Jahren ist in

reformierten Kreisen diese Seite der Wahrheit neu verstanden worden. Zu

erinnern wäre in diesem Zusammenhang auch an Blumhardt, Vater und Sohn.

2. Die Entfaltung der Wahrheitskräfte des Christus kann aber

inmitten der Reformationsgebilde einen ganz andern Weg gehen. Sie kann

und muss in Ergänzung der eben genannten «Ent-Staltung» (eine vollige
13

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 4, 1937.



— 194 —

Gestaltlosigkeit der Wahrheit gibt es nur in Gott) auch zur Gestaltung
im Sinne bewusster Kirch-Werdung führen. Solches Sichtbarwerden der
Kirche geschieht freilich nicht im Sinne der Evolution oder gar des menschlichen

Machens. Niemand kann Kirche machen. Es geht immer um Sicht-
barwerdung, um Verdeutlichung und Selbstgestaltung der ewigen, in
Christus seienden Kirche in dieser Zeit, wobei nichts offenbar werden und
auf Dauer bestehen und leben kann, als was in Christus an Kirche schon
vorhanden ist. Die Kraft solcher Kirchwerdung ist bekanntlich in den
einzelnen Erscheinungen der Reformationskirchen, denken wir hier nur an
das Luthertum, an den Calvinismus und Zwinglianismus, oder ausser-
kontinental an die englische Reformation in ihrem ganz andersartigen
Verlauf, verschieden stark gewesen. Aber sie ist da und wirkt, bald mit, bald
neben, bald auch gegen die oben genannte Teilkraft bis zur heutigen
Stunde. Die Entstaltung und die Gestaltung der Wahrheit sind
Wirkungen derselben Kraft, Arme desselben Flusses und Stromes. Nirgends
dürfte uns dies in letzter Zeit deutlicher geworden sein als in der
dialektischen Theologie, die mit ihrer unbedingten und unbarmherzigen
Objektivierung der Wahrheit beides gewirkt hat und beides noch bewirken wird :

Enstaltung im Sinne, der Entkirchlichung falsch verstandener Kirchlichkeit
und zugleich Gestaltung der Kirche in neuer und biblischer Weise.
Niemand hat grausamer das Geschichtliche, Zeitliche und Menschliche an der
Kirche und selbst an der Schrift Alten und Neuen Testamentes aufgewiesen,
um anderseits gerade durch solche Aufräumungsarbeit Raum für d i e

Kirche, für das Bekenntnis und das Wort zu schaffen, das aus sich selbst
Leben zu gestalten vermag. Die dialektische Theologie hat Götzen
zerschlagen, um Gott wieder wirksam werden zu lassen, es sei in der Gestalt
der Kirche, es sei in der Freiheit des Pneumatischen und Prophetischen.

So ist es nicht von ungefähr, wenn vielerlei Bewegungen bewusst oder
unbewusst, zu Recht oder zu Unrecht, dankbar anerkennend oder dies
auch verleugnend, ihren Ausgangsort in jener grundsätzlichen Besinnung
nehmen, die uns die dialektische Theologie gebracht hat; noch genauer
gesagt, es ist gerade dieser theologischen Bewegung zuzuschreiben, wenn
in den reformatorischen Kirchen der Weg frei wurde zum wirklichen
Verständnis der Reformatoren, der Weg aber auch, der von den Reformatoren
noch weiter zurückführt zum Wort, um dieses Wort, den Logos, in der
ursprünglichen Bedeutung zeitlicher Dynamik neu zu verstehen. Damit
aber wurde beides gewonnen: die Freiheit des Geistes im Sinne des mehr
Prophetischen wie auch der Blick für die Selbstgestaltung desselben Wortes
in der Erscheinung der Kirche. Die ursprüngliche Dynamik der Reformation

ist auf weite Sicht wieder gerettet. Sie ist berufen, beides zu wirken,
Kirche, im Sinne des gestalteten Wortes, und Prophetisches, mehr im Bilde
freiester Geistesbewegung, wobei beide Male das Wort fortwährend neu
wird. Was diese Freilegung göttlichen Tuns für die Deutlichwerdung und
für die Einheit der Kirche Christi zu sagen hat, kann und soll hier nicht
ausgeführt werden. Es ist jetzt zum mindesten wieder so etwas wie eine
Sicht vorhanden, eine Kraft des Wortes, die beide Teile der Kirche,
Katholizismus wie Protestantismus, urtümlich bewegt.

Ber neue h en, als eine Erneuerungsbewegung inmitten der
Reformationskirchen, geht, so will uns scheinen, vom wiederentdeckten Wort
Gottes aus den Weg der kirchlichen Gestaltung. Wir möchten dies nun
im einzelnen anhand des uns aus dieser Bewegung vorgelegten Schrifttums

klarzumachen versuchen.



— 195 —

/. Ausgangsort der Bewegung.

Um Berneuchen Aussenstehenden verständlich zu

machen, ist es wohl nötig, zuvor von dem Ausgangsort im
buchstäblichen Sinn des Wortes zu reden, d. h. von seiner
bestimmten geschichtlichen Stunde zu sprechen. Eine solche ist
da A

Bereits im Jahre 1923 hatte sich ein Kreis von Führern
der Jugend und der Kirche auf dem Rittergut Berneuchen
(in der Neumark) zusammengefunden, um gemeinsam über die

Hintergründe des Zusammenbruches, wie er sich in der Kriegsund

Nachkriegszeit in Kirche und Volk gezeigt hatte, nachzudenken.

Wohl ahnten die Versammelten schon dazumal einen

gemeinsamen letzten Zusammenhang und einen innersten Sinn

jener erschütternden Vorgänge. Die befreiende Antwort blieb
indessen nodi aus. Erst auf der Herbsttagung des Jahres 1924

gewannen die Konferenzteilnehmer einen einheitlichen Durchblick

durch die wirre Zeitlage und zugleich die Aussicht auf
eine befreiende gemeinsame Arbeit in dieser Zeit in neu
verstandener und allein von Gott und seinem Wort und Geist her

begründeter Lebensgemeinschaft.
Man erkannte die Not der Kirche als einen Teil der

allgemeinen Lebenskrisis, die am besten mit der „Sinnentleerung
des Lebens" bezeichnet wird. Und wenn auch von allem
Anfang an feststand, dass die ganze Kirche, in all ihren Teilen,
in solche Not hineingestellt sei, so wollte man doch mit
Überlegung den Kreis der Betrachtung auf die evangelische Kirche
beschränken, aus der Erkenntnis, „dass die evangelische Kirche
dieser Zeitnot nicht nur gegenübersteht, vielmehr als
endliche Grösse Not und Schuld ihrer Zeit und ihres Volkes an

ihrem eigenen Leib trägt, dass gerade in den evangelischen
Kirchen der Gegenwart sich diese Not bis in ihre letzten Tiefen

auswirkt, aber auch nur hier, wo das Evangelium gepredigt
und gehört wird, in ihrem letzten Grunde durchschaut werden
kann ; zuletzt die Hoffnung, dass auf dem Boden der

evangelischen Kirche Entscheidungen reifen, in denen aus letzten

Fragen auch letzte Antworten vernommen werden":). Diese

') Siehe Einleitung zu «Das Berneuchener Buch, vom Anspruch des

Evangeliums auf die Kirchen der Reformation », herausgegeben von der

Berneuchener Konferenz, Verlag Friedrich Bahn, Schwerin (Mecklenburg).
») Ebenda S. 11.



— 196 —

Hoffnung beruht, kurz gesagt, in der Erwartung, „dass für die
Kirchen der Reformation die Zeit gekommen sei, wo sie mehr
als je Kirchen des Evangeliums werden müssen und werden
dürfen1)".

Damit ist aber bereits der innere Ausgangsort angegeben.
Wäre die Kirche nicht die Gemeinde der Berufenen und

läge ihr Wesen nicht zu einem grundhaften Teil in der
Zeugungskraft des Wortes begründet, des Wortes, dem sie nicht
nur ihre einmalige und göttliche Existenz verdankt, das ihr,
der Kirche, vielmehr zur fortlaufenden Verkündigung
aufgetragen ist und das sie zugleich in erwartungsvoller Spannung
erhält, die Kirche würde die Not der Zeit nur halb so stark
empfinden. Sie käme, nur äusserlich mit diesem Wort verbunden,
kaum zum eigenen Bewusstsein der Not. Nun aber ist dieses

Wort da, ist ein Teil ihres Seins, um Sie, die Kirche, fortwährend

unter ein doppeltes Gericht zu stellen. Sie muss sich nämlich

auf die Frage hin richten lassen, wie sie dieses Wort
Gottes gegenüber der Zeit und der Welt verkündet und die

Beantwortung dieser Frage ist zugleich ihre Selbstbefragung
und ihr Selbstgericht vor und von Gott. Und hiezu kommt
ein drittes: „Eben dieses Wort macht es der Kirche, die nach
dem Evangelium genannt ist, unmöglich, sich einer irrenden
und wüsten Zeit mit dem glücklichen Besitz einer fertigen
Wahrheit gegenüberzustellen Und weil in dieser Kirche der
ungeheure Anspruch des Wortes Gottes, der Botschaft aus einer
andern Welt da ist, wreil sie das Evangelium zu predigen
berufen ist, darum sind alle Verirrungen, alle Entartungen, alle
Versäumnisse und Verschuldungen hier erschütternder,
beschämender, hässlicher als irgendwo sonst. Weil sie in dem Wort
des Evangeliums zugleich das Gerichtswort über die Welt zu

verkündigen hat, kann sie selber weniger als irgendeine andere
Erscheinung sich diesem Gerichtswort entziehen, ja sie kann
das Gericht Gottes über die menschliche Sünde gar nicht
anders verkündigen, als indem sie selber sich unter das Gericht
stellt und in ihrem eigenen Leiden und ihrer eigenen Busse
davon zeugt2)." Will und soll aber die Kirche all die gebundenen

Zeitkräfte befreien, so muss sie sich selber zuvor
befreien lassen. Die Befreiung der evangelischen Kirche aber

') Ebenda S. 11.

*) Ebenda S. 16/17.



— 197 —

liegt in dem fortwährenden Protest „gegen jede vom Menschen
her gebaute Heilsanstalt und gegen den Herrschaftsanspruch
jeder endlichen Grösse" l).

Klarer als in manch späteren Schriften wird hier in der
Aufzeigung des theologischen Ausgangsortes die innere
Verwandtschaft und Beziehung der Berneuchener Bewegung zur
dialektischen Glaubenserkenntnis sichtbar, wie denn in der

Einführung zum schon genannten Berneuchener Buch ausdrücklich

gesagt wird, „dass das Buch ohne die grundlegenden
Arbeiten anderer nicht geschrieben worden wäre" und unter
diesen „andern" Paul Althaus, Karl Barth, Friedrich Brunstaed
und Paul Tillich mit Namen nennt2).

Die theologische Verwandschaft mit der Dialektik als ihrem

Ausgangsort kommt besonders im neuen Verständnis des „Wortes"
zum Ausdruck. Das „Wort Gottes ist die den Menschen in seinem

ganzen Sein angehende, erschütternde und verpflichtende
Wirklichkeit"8); es darf nicht zu einer „verfestigten menschlichen

Ordinili0* zu einer historischen Grösse" *) oder auch zu einem

Gesetz werden, das sich leicht und ohne Gefahr bei der

Weltgestaltung als Massstab anlegen liesse im Sinne der

Verabsolutierung einzelner Forderungen des Alten oder des Neuen

Testamentes. „Der königlichen Freiheit des Wortes wird
Gewalt angetan, wenn man in einem gröberen oder feineren

Sinne so tut, als könnte jemals eine Kirche das Wort Gottes

als ihren religiösen Besitz haben und schliesslich an Stelle

der geweihten Hostie das gedruckte und säuberlich gebundene'
Bibelbuch ins Sakramentshäuschen legen, und nicht mehr sagt,

weil man es nicht mehr weiss, dass das Wort Gottes uns immer

von neuem geschenkt werden muss, und dass Gott allein aus

dem spröden Gestein des geschriebenen und gesprochenen

Menschenwortes das Wasser schlagen kann, das unsere

durstigen Seelen labt5)."
Wo aber die Freiheit des göttlichen Wortes derart

gesichert wird, da ist schon mitgesichert und vor aller mensch-

') Ebenda S. 24.

2) Natürlich ist damit nur einer der mannigfachen Berührungs- oder

Aus"-an»spunkte der Bewegung genannt. Starke Beziehungen bestanden

im Anfang zur deutschen Jugendbewegung.
3) Ebenda S. 27.

*) Ebenda S. 25.

") Ebenda S. 29.



— 198 —

liehen Verdinglichung bewahrt, Gottes freie Gnade. „Das
Zeugnis von der Rechtfertigung allein aus dem Glauben war
der radikale Protest gegen jeden Versuch, vom Menschen her
einen Weg zum Heil zu bahnen. Kein Weg der Bereitung, der
Übung, der Versenkung kann ins Land der Freiheit und des

Lebens führen. Gott nur kann in seiner freien und unergründlichen

Gnade das Wort der Vergebung sprechen, das den Sünder

zum Kinde des himmlischen Vaters macht... Dieses Wort
von der rechtfertigenden Gnade ist das Bekenntnis zu dem un-
erforsehlichen Ratschluss der göttlichen Liebe und die Befreiung

von aller Methodik kirchlicher Heilsveranstaltungen Die
Kirche kann nur den in Christus geoffenbarten Gnadenwillen
Gottes verkündigen und den Blick von aller ,selbstersonnenen
Heiligkeit' hinweg auf das ewige Licht lenken, das der Welt
einen neuen Schein gibt. Dass und wie der Blitz zündet, bleibt
Gottes Sache1)."

Die Freiheit des Wortes und der Gnade sieht der Kreis
um Berneuchen in der evangelischen Kirche von heute weithin
verraten, sei es in „Heilsmethoden" verschiedenster Art, sei es

in Verengung der christlichen Hoffnung auf die Bezirke des

innerlichen, rein seelischen Erlebens der „Frommen". „Aber
der Einengung des Gesichtskreises auf das Heil der einzelnen
Seele bricht die Kraft, den gleichen Protest gleich unmissver-
ständlich gegen den Macht- und Geltungsanspruch sozialer
Gebilde zu erheben2)." Dies Wort, vor mehr als zehn Jahren
geschrieben, hätte, wenn es von der evangelischen Kirche
Deutschlands gehört und verstanden worden wäre, die Erkenntnis

beizeiten wecken können, „dass der Staat mit seinen

Ordnungen in die menschliche Sünde verstrickt und dem Gericht
Gottes unterworfen ist8)" und dass alle Zivilisation ohne Gott
fragwürdig ist. Aber wenn Verengung der christlichen Hoffnung
und des Herrschaftsanspruches Gottes und seines Wortes zur
kirchlichen Haltung wird, „dann werden endliche Grössen und
menschliche Zwecke, Papstkirche oder Konfessionskirche, Staat
und Nation, patriarchalische oder kapitalistische Wirtschaftsform,

Menschheit oder Völkerbund zum Götzen, der Ehrfurcht
und Liebe, gläubige Hingabe und überschwengliche Hoffnung

') Ebenda S. 30/31.
') Ebenda S. 37/38.
3) Ebenda S. 38.



— 199 —

für sich fordert1)". Da beginnt schon die Dämonie des „Dinges
an sich" und wird der Mensch zum Mass alles Geschehens,

also, dass er glaubt, von sich aus Gott zu erkennen und die

einzige Gotteserkenntnis, das ist die Selbstoffenbarung Gottes,
nicht mehr im Glauben zu fassen vermag.

Um diese Selbstoffenbarung Gottes in Christus geht es aber
den Menschen um Berneuch in zentraler Weise. Die Besinnung
auf das „Wort" geschieht nicht im Sinne der „Flucht in den

Buchstaben" der Bibel, die allemal dann von der Theologie
und der Frömmigkeit vorgenommen wird, „wenn sie an der

gegenwärtigen Offenbarung Gottes verzweifelt und darauf
verzichtet, die Fülle des Lebens mit dem lebendigen Gotteswort

zu ergreifen und zu erobern, wenn sie vielmehr zu ihrer Ver-

tcidi"*un°* Grenzen ängstlich errichtet und ihren ,Wahrheits-
besitz' wahren will8)"; diese Besinnung auf das Wort Gottes

vollzieht sich vielmehr um der gläubigen Annahme und der

vollen Bereitschaft gegenüber der Selbstoffenbarung Gottes in

Christus willen.

/7. Die Selbstoffenbarung Gottes in Christus als Aufgabe in Kirche
und Welt.

Die Besinnung auf das Wesen des Wortes und der Gnade

soll jene Freiheit schaffen, in welcher der Mensch wieder willens

und fähig wird, die Selbstbezeugung Gottes unvoreingenommen

wahrzunehmen. Die deutlichste Selbstbezeugung Gottes aber

ist in der Fülle der Zeiten in Christus geschehen, in der

Menschwerdung des göttlichen Logos. Dies ist das göttliche
Geheimnis, und es ist als solches „nicht die Mitteilung
übernatürlicher Erkenntnisse; es ist nicht die Verkündigung
jenseitiger Ideen, sondern es ist die Gegenwart Gottes in
dieser Welta)". So sehr nun auch dieses nicht aufhört,
„Geheimnis zu bleiben, wenn es offenbar geworden ist" als „das

Nichtsichtbare, das Nichtsagbare, das Nichtbegreifliche, das

Unerforschliche und Unzugängliche4)," so besteht doch anderseits

die Tatsache, „dass nun dieses göttliche Geheimnis in die

') Ebenda S. 40

») Ebenda S. 92») Ebenda S. 92.

3) Wilhelm Stählin, «Vom göttlichen Geheimnis >, Heft 4 der «Kirche

ufbau » (Johannes Stauda, Verlag, Kassel, 1936), S. 10.

') Ebenda S. 7.
im Aufbau

*) Ebe



— 200 —

fortgehende Geschichte hineinwirkt, dass es seine Stätte findet
im irdischen Raum •)". Es ergreift Menschen nach freier Wahl,
um diese dem Geheimnis gegenüber gehorsam zu machen. Es
hat seine ihm eigentümliche Oikonomia (Eph. 3, 9), und so sehr
es sich jeder menschlichen Verdinglichung und Verfügbarkeit
entzieht, so macht Gott dennoch Menschen zu Verkündigern
und zu Verwaltern dieses Geheimnisses (1. Kor. 4, 1). Es will
auf Erden und in der Himmelswelt entfaltet werden.

Berneuchen möchte auf diese Entfaltung des Christus im
Irdischen und Zeitlichen eingehen, wo und wie immer sie sich
zeigen wird. In solcher Freiheit stehend, in der auf ihre Weise
auch die Reformatoren gestanden sind, soll grundsätzlich keine
andere Bindung und Verpflichtung anerkannt werden als der
Gehorsam gegen Gottes Offenbarung, so wie sie den Einzelnen
und den Gemeinsamen zuteil wird. Es ist das Wagnis des

Glaubens und die Folge des Gehorsams, wenn die Menschen
um Berneuchen dabei auf Wirklichkeiten stossen, die bis heute
in der evangelischen Kirche als solche w7enig oder gar nicht
erkannt, meist aber auch nicht anerkannt worden sind.

Es handelt sich in der Hauptsache um ein neues Verständnis

des Sakramentes, der Kirche und des Amtes nebst
den dazu gehörenden Entsprechungen im Kultus und der
Gemeinschaft des Lebens überhaupt. An diesen Orten
soll sichtbar werden, wie Selbstoffenbarung Gottes in Christus
zugleich zur Aufgabe in Kirche und Welt wird.

1. Vom Sakrament: Ausgehend von der Formulierung,
„dass uns der Leib und das Blut Christi in, mit und unter
dem Brot und Wein zu essen und zu trinken gegeben werden2)",
wird in allem Schrifttum der Berneuchener Bewegung
durchgängig der Gedanke festgehalten, „dass das Mysterium niemals
losgelöst von einem konkreten und sinnlichen Geschehen im
irdischen Raum, sozusagen in der dünnen Luft blosser
Gedanken existiert3)". Die Formel der Kon substantiation wird
räumlich als das Eingehen Gottes in diesen Zeitraum
(Inkarnation), sachlich als die Verbindung des himmlischen Ileils-
gutes mit einer irdischen Wirklichkeit ohne deren Wandlung
oder Aufhebung und schliesslich inhaltlich als eine reale

1) Ebenda S. 13.

2) Vom göttlichen Geheimnis S. 14.
3) Ebenda S. 14.



— 201 —

Vergegenwärtigung des Geheimnisses umschrieben1). Brot und
Wein sind im Abendmahl äussere, sinnliche Zeichen, gleichsam
Unterpfand für unsern schwachen Glauben, das Unfassbare zu
fassen. Das entscheidende Element ist hier wie in der Taufe
das Wort der Stiftung, so dass nach reformatorischer Lehre
(gedacht ist dabei meist an Luther) „nur die unzweifelhaft von
Christus selbst eingesetzten Handlungen forthin als Sakramente
bewahrt und gepflegt werden sollten2)". Die Beschränkung auf
Abendmahl und Taufe wird in dem genannten Kreis von
Berneuchen irgendwie der Zahl nach als eine Rückbildung
empfunden, als eine Verarmung im Vergleich zum „plurima
sacramenta" von der die Kirche in der Zeit des ersten Jahrtausends

auf jeden Fall noch wusste. Nach Stählin hat erst das Konzil

von Florenz 1439 die Siebenzahl der Sakramente zur offiziellen
Kirchenlehre erhoben 3). Die Apologie der Augsburger Konfession

(Art. XIII) spricht ausdrücklich noch von drei
Sakramenten und lässt es frei, auch andere Handlungen (Gebet,
Ordination usw.) als Sakramente zu bezeichnen. Neu verstanden

und bewertet wird auch das „ex opere operato", das von den

Reformatoren wohl kaum richtig gewürdigt worden ist, weil

ihr Blick in vielen Dingen zu sehr auf den Missbrauch und

die Verzerrung der Wahrheit als auf deren rechten Gebrauch

gerichtet war. Nach Auffassung des Berneuchener Kreises

bedeute das „opus operatum" aber, dass „nicht die Tugend oder

religiose Reife des Priesters, nicht die Würdigkeit des Emp-

fangenden sondern allein der Auftrag Christi und die Kraft
des Heiligen Geistes die Kraft des Sakramentes begründet4)".
Indessen wird aber auch hier davor gewarnt, das „opus
operatum" zur unfehlbaren Formel, die gleichsam Verfügungsrecht
über Gottes freies Tun gewähre, werden zu lassen. Diese

Gefahr lauert überall oder ist gar Wirklichkeit, wo die Epiklese
fehlt oder nur verkümmert und rudimentär verborgen
vorhanden ist.

') « Die reformatorische Theologie hat die mittelalterliche
Transsubstantiationslehre bekämpft, nicht weil sie ihr zu wunderbar erschien,
sondern weil sie darin eine rationale Auflösung des Mysteriums gewittert hat,
die dem unbegreiflichen Wunder der göttlichen Gegenwart in der irdischen
Gestalt nicht gerecht wird»; ebenda S. 16.

2) Ebenda S. 45.

3) Indessen hat schon das Konzil von Lyon (1274) die Siebenzahl klar
und deutlich als dogmatische Norm erklärt.

4) Ebenda S. 47.



— 202 —

Diese tiefere Erfassung des Sakramentes hängt innerlich
zusammen mit der schon eingangs erwähnten Wiederentdeckung
des „Wortes" als dem ursprünglichen Gefäss göttlichen Geistes.

„Wenn das göttliche Geheimnis das Geheimnis der Inkarnation
ist, dann gehört zu dieser Inkarnation auch dieses unlösbare
Geheimnis, dass der Anruf Gottes, das Angebot der Gnade,
die Enthüllung seines Ratschlusses von Anbeginn bis zum Ende
uns gegeben ist in dem Gefäss dieses geschichtlichen Wortes1)."
So sehr aber das Wort der Heiligen Schrift eine konkrete
Gestalt der Selbstmitteilung Gottes ist, so bleibt es eben doch in
der uns überlieferten Form ein menschliches Wort2). Die Ver-
balinspirationslehre vermag diesem Widerspruch ebensowenig
gerecht zu werden wie die Transsubstantiationslehre dem
Geheimnis des Sakramentes im Abendmahl. „Das Geheimnis
Gottes ist verborgen unter der menschlichen Rede, in der es

zu uns kommt3)" und „das Dogma ist der strenge Türhüter
auf der Schwelle zwischen dem Heiligen Geist Gottes und dem
menschlichen Geist; es bewahrt den christlichen Glauben vor
der Verflachung und Verfälschung in eine allgemeine
Lebensweisheit und in eine vernünftige' Weltanschauung hinein4)".

2. Von der Kirche: Die Kirche ist der „Leib Christi",
die irdische Gestalt des zur Herrlichkeit erhobenen Christus
und als solche gestaltetes Geheimnis, Schöpfung Gottes. „Sie
ist die Wirkungstätte des göttlichen Geistes in der Menschenwelt;

durch ihr Dasein bezeugt sie die Erscheinung Gottes im
Fleisch; im Raum der Welt zeugt sie von der allmächtigen
Gegenwart dessen, was nicht von dieser Welt ist6)." Ist sie
auch nach Gottesabsicht in diesen Weltenraum gesetzt und
dadurch weitgehend in ihrer Gestalt und in ihrer Wirkung
geschichtlichen Bindungen unterworfen, so gilt doch der Satz:
„dass es so etwas wie Kirche gibt, lässt sich in keiner Weise
aus den Gesetzen des menschlichen Gemeinschaftslebens, auch

1) Ebenda S. 36.

2) Um allen falschen Schlussfolgerungen zu entweichen oder gar eine
Identifikation zwischen « Wort » und dem johanneischen « Logos » zu
verhüten, müssen wir uns klar sagen, dass «Wort», wie es gemeinhin und
besonders auch in dem hier vorliegenden Schrifttum oft gebraucht wird,
noch weitgehend vom « Logos » auseinandersteht.

3) Ebenda S. 38.

<) Ebenda S. 39.

5) Ebenda S. 81.



— 203 —

nicht aus den Wirkungskräften der sogenannten Religion
ableiten ])". Ist die Kirche als „Leib Christi" selbst Geheimnis
Gottes und zugleich auch Verwalterin dieses Mysteriums, so

ist sie dies doch niemals im Sinne des Eigenbesitzes und der

Eigengehörigkeit. „Alle Bilder, die das Neue Testament
gebraucht, um das Geheimnis der Kirche zu beschreiben, haben
das Gemeinsame an sich, dass das ganze Sein und Leben der
Kirche bezogen ist auf seinen Ursprung in Christus, und zwar
so bezogen, dass eben die Kirche die „oikonomia", die Austeilung
und Auswirkung dessen ist, was mit Jesus Christus in die
Welt getreten ist. Die Kirche ist „oikonomia tou mysteriou",
Austeilung und Ausgliederung des göttlichen Geheimnisses Jesus

Christus2)." Von daher ist das Fremdsein der Kirche in dieser

Welt zu begreifen, zu verstehen aber auch, dass keine irdische
Macht mit Recht über sie zu befehlen und zu herrschen hat,
so lange, als sie selbst nicht herrscht, sondern im unbedingten
Oehorsamsverhältnis zu ihrem Herrn steht. Ihre Selbstmächtigkeit

musste notwendigerweise auch sofort ihr Geknechtetsein

durch eben die Mächte sein, über welche sie zu herrschen sich

anschickte.
3. Vom Amt:ZurAusrichtungder „oikonomia tou mysteriou"

bedarf nun aber die Kirche des verordneten Amtes,
bestimmter Ordnungen, die ihren Ursprung im „Wort" haben

und von dort her immer neu gegeben werden können. Die

geistlichen Ämter, von Gottes Geist gesetzt, sind zu ganz
bestimmten Aufgaben inmitten der Kirche und der einzelnen
Gemeinden verordnet. Solches Amt ist frei von der Person, dem

Träger frei aber auch von der Gemeinde, so sehr es auf diese

hin"-eordnct ist und so stark es den Träger gerade wegen
seines objektiven Charakters verpflichtet und mit Verantwortung

belegt. „Wer an dem Geheimnis der Kirche Anteil haben

will, ist nicht an die fromme Persönlichkeit, an den geistvollen
Prediger, an den vertrauenswürdigen Seelsorger, sondern an
das Amt gewiesen, das einen Auftrag und eine Vollmacht
empfangen hat. Die Würde des Amtes an die Reife und Tüchtigkeit

seines Trägers zu binden, heisst diesen Menschen in einer
unheimlichen Weise überfordern... Aber ebenso muss dieses Amt
unabhängig sein von der Gemeinde, in der und an der es seinen

') Ebenda S. 82.

a) Ebenda S. 85.



— 204 —

Auftrag ausübt... Es muss seinen Auftrag und seine Vollmacht
aus dem Zusammenhang der gesamten Kirche, aus der apostolischen

Sendung der Gemeinde Jesu Christi empfangen1)."
In diesem Zusammenhang muss uns die Auffassung über

die „successio apostolica" interessieren, wie sie von W. Stählin
vertreten wird. Er sieht den üblichen reformatorischen Protest
gegen die „successio apostolica" dort begründet, wo er sich

gegen „eine äusserliche und gesetzliche Weise" der Sukzessions-

auffässung wendet, eine Auffassung, welche „die Gültigkeit des
kirchlichen Handelns in einer bestimmten Kirche von dem
historischen Nachweis abhängig macht, dass die Kette nirgends
unterbrochen ist. Hier wird der sinnvolle und sachgemässe
Zusammenhang, in dem die oikonomia tou mysteriou durch die
Jahrhunderte hin sich darstellt, zu einem nachweisbaren
Sachverhalt verfälscht, der eine Bürgschaft für das göttliche
Geheimnis und für die Vollmacht der Kirche sein soll. Hier wird
geleugnet, dass, wenn die Träger des Amtes versagen, in der
Bindung an die Heilige Schrift und unter Zucht des Heiligen
Geistes der Kirche das göttlich geistige Geheimnis eines wahren
und rechten Amtes neu geschenkt werden kann ; dass, wenn
der Strom des göttlichen Geistes in seinem geordneten Lauf
durch die Jahrhunderte durch die von menschlicher Sünde und
Torheit errichteten Dämme unterbrochen wird, sich seine
unwiderstehliche Gewalt einen neuen Weg suchen und ein neues
Bett graben kann 2j." Dies sind scharfe und tiefgreifende
Einwände und Vorbehalte gegen die übliche Auffassung der
apostolischen Sukzession, die gehört werden wollen, die aber, so

begreiflich, so nötig und korrigierend sie immer sein mögen,
irgendwie doch in das Machtgebiet Gottes eingreifen, der seine
Kräfte und Gaben, in uns freilich nie verständlicher Weise,
auch an Unwürdige verteilt, wenn nicht gar verschwendet,
an Unwürdige nach unserm Verständnis und Urteil. Zu dem
oben genannten, mehr kritisch und negativen Urteil über die
apostolische Sukzession fügt Stählin dann eine positive Würdigung

der „successio apostolica", indem er sagt: „Aber dieser
notwendige und unentbehrliche Vorbehalt hebt doch den Satz
nicht auf, dass die apostolische Sukzession, der auf die Apostel
zurückgehende Zusammenhang des geistlichen Amtes, der rechte

') Ebenda S. 100/101.
2) Ebenda S. 103/104.



6

— 205 —

und fachgemässe Ausdruck für den von jeder menschlichen

Willkür und jedem Herrschaftsanspruch der Gemeinde
unabhängigen Sinn dieses Amtes selber ist. Mag durch Jahrhunderte
eine Kirche scheinbar ohne Schaden auf diese Verwurzelung
ihres Amtes in der Geschichte der gesamten Kirche verzichten ;

in Zeiten der Not, der Verwirrung und der Auflösung, wie sie

der deutsche Protestantismus in der furchtbaren
Kirchengeschichte der letzten Jahre durchleidet, rächt sich dieser
Abfall, der auch die in den Bekenntnisschriften unserer Kirche
ausgesprochenen oder vorausgesetzten Erkenntnisse verschmäht
und vergessen hat. Als unsere Kirche vom Zusammenbruch

bedroht war, hatte sie unzählige treue Pfarrer und treffliche
Verwaltungsbeamte, aber ihr fehlte fast gänzlich die Autorität
eines <**eistlichen Amtes, das gegenüber der hereinbrechenden

geistlichen Verwirrung und gegenüber dem argen Missbrauch

des Bischofsnamens den unaufgebbaren Zusammenhang und

Zusammenhalt der ganzen christlichen Kirche hätte vertreten
können1)."

Die Unabhängigkeit des Amtes muss sich nun freilich darin

bewähren, dass erstens „durch seinen Dienst Gemeinde entsteht,
und durch diesen Dienst das innere Leben der Gemeinde

genährt, gefördert und gestärkt wird2)"; zweitens darin, „dass

das geistliche Amt die Gemeinde vor Gott zu vertreten
berufen ist3)" und dies drittens doch nicht in der Besonderung,

d. h. Isolierung und Schaffung von zwei zu tiefst voneinander

ctrennten Lebensständen, Klerus und Volk, tut, vielmehr so,

dass die notwendige Verbindung von Amt und Gemeinde in

der ,Ausgliederung' des Amtes geschieht4)".

Diese Ausgliederung" des Amtes wird im Neuen Testament

(1. Kor. 12, 28 ff.; Eph. 4, 11 ff.) ersehen und im apostolischen

Amt als dem Ausgangsort des Episkopates, Diakonates,
Presbvterates, aber auch im Amt und Tun der Akolythen,
Exorzisten, im Lektorat und Ostiarierat als eine Vielzahl von
Ämtern in dem Leben der Gemeinde erkannt5). Alle diese und

andere Ämter dienen der Gemeinde und sind zugleich Ausdruck
des vorhandenen Lebens; die Amtsträger haben zumeist prak-

') Ebenda S. 104.

>) Ebenda S. 106.

3) Ebenda S. 108.

«) Ebenda S. 109.

") Ebenda S. 110 ff.

6



— 206 —

tische und gottesdienstliche Funktionen und versinnbildlichen
dadurch die Wahrheit vom allgemeinen Priestertum, ohne dieses

in falscher Verallgemeinerung inhaltlos, damit aber auch sinnlos

zu machen.

4. Vom Kultus: Er „ist die eigentliche und eigentümliche

Lebensform der Kirche. Alles andere, was die Kirche in
der Welt tut, empfängt von diesem einen Punkt, von diesem

heiligen Bezirk her sein Leben und seine Kraft; und alles muss
verkümmern und dahinsiechen, wenn das gottesdienstliche
Leben der Kirche entleert und verfälscht wird1)". Kultus ist
„Verwaltung und Austeilung der göttlichen Geheimnisse 2)". In
der Kirche lebt Form- und Gestaltungswille nicht als „Luxus",
nicht als „Verlegenhcitsweg, auf dem sie den Zugang sucht zu
ästhetisch verwöhnten Menschen, die sie mit der Predigt nicht
mehr erreicht, sondern es ist der schlichte Gehorsam gegen den

Auftrag, in dem irdischen Bereich, d. h. eben im leiblichen
Handeln, das Wort Gottes zu verkündigen. Alles Handeln der
Kirche ist ein verbun visibile, und nur sofern es das ist, ist
es ein Handeln der Kirche3)."

Bei solcher Wertschätzung des Kultus als des geformten
Wortes möchte man leicht den Einwand erheben, dass es hier
irgendwie um die Gefahr der Überwertung kultischen Handelns
gehe. Allein, es wird immer wieder betont, dass alles leibliche
Handeln immer nur ein Gleichnis sei, dass es als solches „nicht
die Aufmerksamkeit bei sich selber festhalten und an sich
binden" dürfe. „Es trägt seinen Sinn niemals in sich selber,
sondern es wird sinnerfüllt nur, indem es zum Symbol wird,
d. h. zum Hinweis des Geschöpfes auf den Schöpfer, zum
Hinweis des Irdischen und Vergänglichen auf das Jenseitige und
Kommende4)."

In einer besonderen Schriftreihe, die in verhältnismässig
kurzer Zeit entstanden ist, wird dargetan, wie die „Formkraft
des Wortes" zum Kultus treibe und ihm allein innere Begründung

als ein Handeln an, mit und in der Gemeinde gebe. Dieser
Arbeit hat sich in erster Linie Dr. Karl Bernhard Ritter, Pfarrer

<) Ebenda S. 32.

2) Ebenda S. 33.

3) Berneuchener Buch S. 100/101.

*) Ebenda S. 101.



— 207 —

an der Stadt- und Universitätskirche zu Marburg an der Lahn
unterzogen1). In seiner Schrift „Gottesdienst und Predigt" wird
die rechte Abgrenzung zwischen Wort und Kult vollzogen, den

Gottesdienst zugleich vor allem Missbrauch praktischer
Zielsetzung im Sinne der „Befriedigung menschlicher Bedürfnisse"
bewahrend. „Im Gottesdienst geht es um ein Letztes,
Unvergleichliches. Dass wir Gottesdienst halten, ist die notwendige
Folge unserer Berufung, ist der unentbehrliche Ausdruck dafür,
dass es den innersten Sinn unseres ganzen Daseins ausmacht,
von Gott gerufen und ihm zugewandt zu sein2)." Ist, um mit
Luther zu sprechen, das Evangelium nichts anderes „denn eine

Predigt und ein Geschrei von der Gnade und Barmherzigkeit
Gottes", so ist anderseits, nach Ritter, „der zentrale, im eigentlichen

Sinn des Wortes vorbildliche Kultus der christlichen
Kirche die Feier des Sakramentes im Abendmahl, in dem dieses

Geheimnis des Lebens der Kirche seine umfassende, unausschöpf-
liche Darstellung gefunden hat"8).

In „Sakrament und Gottesdienst" wird der Kultus als „eine
Leibwerdung des die Gemeinde einenden Lebensgeistes"4)
definiert, ohne „Zweckbestimmung" falscher Art und als zum
evangelischen Werk nicht im Sinn des Gegensatzes, vielmehr
der Ergänzung gedacht. Werk und Kult sollen „Zeugnis sein von
der Wirklichkeit der Kirche als einer Neuschöpfung Gottes"6).

In der kleinen Schrift „Der Altar" geht der genannte
Verfasser jener eigenartigen und tiefgreifenden Fehlentwicklung
nach nach welcher die Kommunion der Gemeinde nicht mehr
das wichtigste Stück des Messgottesdienstes bleibt. Mit Sicherheit

werden in diesem Zusammenhang auch die architektonischen

Veränderungen im Bau und Aufbau des Altares, seinem

Standort aufgezeigt, um schliesslich der Forderung zu rufen:
Der Altar muss im evangelischen Kirchen räum seinen

Charakter als Abendmahlstisch unmissverständlich zum Ausdruck
bringen6)."

') Wir nennen von ihm, aus den « Werkschriften der Berneuchener
Konferenz» (Verlag Frdr.Bahn, Schwerin, Mecklenburg): «Gottesdienst und
Predigt», «Sakrament und Gottesdienst», «Der Altar», «Das Gebet».

') S. 29.

3) S. 14/15.

*) S. 17.

") S 23.

8) S. 11.



— 208 —

5. Hier ist wohl der Ort, wo wir auf die Feier des
Herrenmahles1) (Abendmahl), wie sie sich in den

vergangenen Jahren im Kreise von Berneuch herausgebildet hat,
etwas näher eingehen müssen.

In der „Vorbereitung" bekennen Pfarrer und Gemeinde
gegenseitig ihre Sünden und leisten füreinander Fürbitte vor
Gott: „Gott erbarme sich euer und führe euch durch Vergebung
der Sünde ins ewige Leben." Es folgt der „Eingang", bestehend
in Lied oder Psalm, das „Kyrie eleison", der „Lobpreis" (Gloria).
Darauf ergeht „Die Verkündigung des Wortes" (Gruss, Kollekte,
Epistel und Evangelium mit Predigt). Der zweite Hauptteil,
„Das Herrenmahl", wird durch den „Friedensgruss" und die

„Fürbitten" eingeleitet. Zum „Opfergang", der, wenn es die
Verhältnisse gestatten, wirklich als Umgang um den Altar mit
Darbringung der Gaben vollzogen werden soll (wo dies nicht möglich

ist, ziehen die Helfer die Gaben in der versammelten
Gemeinde ein), treten die „Opferungsgebetea, und anschliessend
bekennt die Gemeinde ihren Glauben (Glaubensbekenntnis).
Das „Hochgehet" (Präfation) führt zum „Dreimalheilig". Jetzt
spricht der Liturg: „Neiget eure Häupter dem Herrn, wir beten
ihn an, der wunderbar einkehret bei den Seinen", um alsdann

„die Worte der Einsetzung" kundzumachen. Dem „Gedächtnis
der Erlösung" antwortet die Gemeinde mit dem alten Oster-
hymnus: „Christ ist erstanden von der Marter alle" oder,
je nach der Kirchenzeit, einem andern passenden Hymnus. Die
„Segnung" über Brot und Wein geschieht mit den Worten:
„Sende, Herr, Deinen heiligen Geist herab auf uns und auf diese
Gaben und lass die vergänglichen Güter der Erde geheiligt
werden zur himmlischen Speise." (Epiklese.) Über dem Brot
wird gesprochen: „Segne und heilige, o Herr, dies Brot und
mache es uns zur Gemeinschaft des Leibes unseres Herrn Jesu

Christi", über dem Kelch: „Segne und heilige, o Herr, diesen
Kelch und mache ihn zur Gemeinschaft des Blutes unseres Herrn
Jesu Christi." Gebete aus der Didache geben dem Gedanken
der Einheit und der Gemeinschaft in Christus, zugleich aber
seiner Erwartung aus dem Himmel Ausdruck. Darauf erfolgt
das „Vaterunser". Die Einladung zum „Mahl" hebt mit dem

') «Die Feier des Herrenmahlcs», Einzelordnung für die Hand der
Gemeinde, aus der Sammlung « Der Deutsche Dom » (die Ordnung für die
Hand des Pfarrers ist inzwischen erschienen).



— 209 —

Vorspruch „das Heilige den Heiligen" an; darauf kommt das

„Christe, Du Lamm Gottes". Zum Empfang des Mahles tritt die
Gemeinde in Gruppen um den Altar. Die Feier, die in
wohltuender Kürze gefasst ist, schliesst mit dem „Dank", umfassend

Gebet, Schlussevangelium (Joh. 1, 1—14) und Entlassung.
Der Eindruck dieser Feier des Herrenmahles erinnert einen

an die ersten Zeiten der Urgemeinden, in denen das Abendmahl,
dem meist ein Gemeinschaftsmahl vorausging, etwas Feierliches,
d. h. Freudiges, Festliches an sich getragen haben mag. Es ist
die Feier der Gemeinschaft mit dem erhöhten Herrn, um dessen

zweites Kommen in Herrlichkeit die versammelte Gemeinde

bittet. Dieses unseres Erachtens befreiende Element der berneu-

chischen Abendmahlsliturgie kommt zum grössten Teil durch
eine absichtliche Trennung von der Bussandacht (Beichte)
zustande. Die Beichte, auf die wir zu sprechen kommen werden,
wird als Privat- wie als Gemeindebeichto der Intention nach

eher als selbständiges Sakrament aufgefasst und geübt, ohne

dass sie förmlich als drittes Sakrament bezeichnet wäre.
In der „Ordnung der Beichte"1) wird diese Trennung

einleitend unter anderm wie folgt begründet: „Die enge Verbindung

von Beichte und Abendmahl verdunkelt den Sinn beider

Feiern. In dein Verständnis des Abendmahles verdrängt die

Versicherung der Sündenvergebung alle andern Inhalte des

Herrenmahles; die Weite und Fülle der sakramentalen Welt wird
verengt zu einem Trostmittcl für die angefochtenen Gewissen

der einzelnen Menschen. Aber eben diese Sündenvergebung ist

ja schon in der Beichte vorher ausgesprochen worden, und es

entstellt die unevangelischo Meinung, man könnte durch die in

der Beichte empfangene Absolution eine (vorübergehende!)
Würdigkeit zum Genuss des heiligen Mahles erlangen. Darum ist es

unsere ernste Forderung, dass Beichte und Abendmahl aus dieser

höchst anfechtbaren Verklammerung gelöst und beide

Handlungen — die Reformation hatte sie ursprünglich beide als Sakramente

bezeichnet — in ihrer Selbständigkeit wieder hergestellt
werden." In der hier schon angeführten Schrift „Sakrament und

Gottesdienst" führt K. B. Ritter diese Gedanken weiter aus und

sa"t : Die Feier des heiligen Abendmahles wird erst dann in der

') Zweite, neu bearbeitete, erweiterte Auflage, für die Hand des

Pfarrers; dazu eine kleine Ausgabe für die Hand der Gemeinde (beide im

Bären rei ter-Verlag, Kassel).

Internat kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1937. I4



— 210 —

evangelischen Kirche ihre gebührende Stellung wieder gewinnen,
wenn sie nicht vornehmlich im Anschluss an den Predigtgottesdienst,

sondern in besonderen liturgisch streng durchgestalteten
Feiern die Gemeinde um den Tisch des Herrn versammelt. Die
dem Wesen einer solchen Feier vorzüglich entsprechende Stunde
wird der Abend sein. Er ist ja auch sonst die Stunde festlicher
Vereinigung1)." Wertvoll dürfte in diesem Zusammenhang das

Zeugnis Adolf Schlatters sein, der eine Trennung von Busse und
Abendmahl befürwortet: „Zum Neuen, was mir Greifswald
brachte, gehörte auch die preussische Liturgie, die in Greifswald
so gehalten wurde, dass wir an jedem Sonntag zur Abendmahlsfeier

beisammenblieben. Der beständige Anblick der Feier hat
sie für mein Empfinden nicht geschädigt und hat den zentralen
Satz des Evangeliums in jeden Gottesdienst kraftvoll
hineingepflanzt Warum konnte ich mich nicht sonntäglich am
Mahl Jesu beteiligen, wie es der Vater in seiner Gemeinde tat?
Daran hinderten die Schranken, mit denen die Kirche ihre Feier
umgeben hat. Wir sollten nicht nur zur Beichte, sondern auch
zum Tisch Jesu dazu gehen, um dort die Vergebung unserer
Sünden zu empfangen. Nun ist der Anblick unserer Schuld und
Not ein nie zu entbehrender Teil unseres menschlichen, irdischen
Lebens. Wir dürfen nicht vergessen, was wir vor Gott sind,
dass wir aus der Ferne zu ihm umkehren und unser Recht vor
ihm darin besteht, dass wir von der Schuld freigesprochen sind,
und da wir dies nicht vergessen können, bedarf unser Glaube,
der das Wort von der Vergebung erfasst, immer wiederholter
Begründung, immer neuer Hilfe. Aber die nie versagende, uns
immer bewegende Spannkraft hat nicht der negative Satz, der
uns mit dem beschäftigt, was uns von Gott trennt, sondern der
positive Inhalt der Botschaft Jesu. Gottes Gerechtigkeit preisen,
die Gemeinschaft mit Jesus begehren, aus Gottes Liebe unsere
Liebe empfangen, das sind die Vorgänge, zu denen wir an jedem
Sonntag bereit sein können. Nicht das, was vor dem Kreuz
steht, unsere Schuld, sondern das, was durch das Kreuz
entstanden ist, unsere Versöhntheit mit Gott, gibt uns den in Ewigkeit

nicht endenden Gottesdienst2)."
Die in diesem Zusammenhang hier geäusserten Gedanken

dürften weit über den Kreis von Berneuch hinaus Beachtung

') S. 53 der Schrift.
2) Adolf Schlatter: «Erlebtes», II. Auflage, S. 65ff.



— 211 —

finden und geeignet sein, auch andernorts die Abendmahlspraxis
von aller Sündenverkrampfung, überhaupt vom fast einseitig
stark betonten Sündenbewusstsein zu lösen, um den freudigen
und festlichen Klang der Eucharistie als das Geschenk
Gottes an die Kirche wieder mehr aufleben zu lassen. Vielleicht,
ja nach unserer Meinung sogar sicher, würde gerade im
Vergleich zu dieser freien und höchsten Gnadengabe Gottes in

Christus, der gegenüber es niemals irgendwelche eigentliche
Würdigkeit geben kann, das Verlangen nach einer ernsten
und tieferen, selbständigen Gemeinde- und Einzelbeichte eher
erwachen.

('». In der bereits angezeigten Beichtordnung1) wird im

Vorwort zunächst an Luthers Stellung zur damaligen Beichtpraxis

in der katholischen Kirche erinnert. Luther protestierte
o*c-*en eine Beichte im Sinne der Gewissensbindung, des frommen

Werkes, womit man sich Gottes Vergebung erwerben könne.

Er selbst wollte sich die „heimliche (private) Beichte von niemand
nehmen lassen und wollte sie nicht um der ganzen Welt Schatz

geben, denn ich weiss, was Stärke und Trost sie mir gegeben
hat ¦ Ich wäre längst von dem Teufel überwunden und

erwürgt worden, wenn mich diese Beichte nicht erhalten hätte."
In der Einführung zur Einzelbeichte wird grundsätzlich

daran festgehalten, dass jeder Christ Beichte hören und ein jeder
dem andern den Trost der Absolution spenden könne. Aber um

der Wahrung des Beichtgeheimnisses willen und vor allem um
der Gewissheit willen, dass die Vergebung im Auftrag der Kirche
und der Gemeinde geschehe, wird in der Regel die Beichte des

Einzelnen vor dem bestellten Amtsträger der Gemeinde abgelegt.
Die Lossprechung erfolgt unter den Worten : „Auf Befehl unseres

Herrn Jesu Christi, als ein Diener seiner heiligen Kirche, spreche
ich dich los von der Sünde im Namen des Vaters und des Sohnes

und des Heiligen Geistes." Deutlicher wird natürlich in der
Beichte der Gemeinde, dass Bekenntnis und Lossprechung im

Raum der Kirche geschehen, „als eine Form des lebendigen
Dienstes, den die Glieder am Leibe Christi einander leisten".
Von der Gemeindebeichte wird in der entsprechenden Ein-

") Die « Ordnung der Beichte » ist in drei verschiedenen Ausgaben
erschienen: a) grosse, ausführliche Ordnung für die Hand des Pfarrers;
b) die Beichte der Gemeinde und c) die Beichte der einzelnen Christen

(alle in Hanseatische Verlagsanstalt, Hamburg, erschienen).



— 212 —

führung gesagt: „Der öffentliche ßeichtgottesdienst darf keineswegs

(wie es leider weithin, gerade in der Vorbereitung zum
Abendmahl, der Fall ist) an die Stelle der persönlichen und

privaten Einzelbeichte treten und kann diese keinesfalls
ersetzen; er hat vielmehr den seelsorgerlichen Ernst und die
eindringliche Selbstbesinnung und Bereitung in der Privatbeichte
zu seiner Voraussetzung. liier aber, in der öffentlichen Beichte,
stehen nicht die Einzelnen nach der Besondcrung ihres persönlichen

Lebens vor Gott. Das Zusammensein mit den andern
Gliedern der Gemeinde darf nicht den Sinn haben, dass dadurch
Sündenerkenntnis und Sündenbekenntnis aller Einzelnen in einer
oberflächlichen Verallgemeinerung stecken bleiben ; vielmehr
bekennt sich die Gemeinde und ein jedes ihrer Glieder dazu,
dass jede Sünde eine Versäumnis und eine Schuld am Ganzen,
eine Verletzung des Leibes Christi ist; es gibt keine
Privatsünden, mit denen nicht zugleich das Antlitz der Kirche Christi
entstellt und die Verpflichtung der gegenseitigen Liebe und
Verantwortung versäumt und vergessen wäre. Darum bedeutet auch
die Verkündigung der Gnade hier nicht so sehr die Beruhigung
jedes Einzelnen über seine persönliche Sündhaftigkeit, als
vielmehr das Wort der Verheissung über die Gemeinde und die

Versicherung und Vergewisserung jedes Einzelnen, dass er als
Glied am Leibe Christi an der vergebenden Gnade und an der
Hoffnung ewiger Vollendung teilhabe. Nicht die reuige
Betrachtung begangener Sünde, sondern die Hinwendung zu dem

ewigen Ziel und zu dem kommenden Reich ist der die ganze
Feier beherrschende Ton und Gedanke. In dem Bewusstsein

gegenseitiger und gemeinsamer Schuldvcrstrickung und in dem
Gehorsam gegen den Ruf, der uns sündige Menschen in den
Dienst an clem kommenden Reich stellt, begründet sich immer
von neuem die evangelische Gemeinde als die Gemeinde der
gerechtfertigten Sünder. Hier liegt die Bedeutung und
Notwendigkeit der öffentlichen Beichte als einer grundlegenden
Form des gottesdienstlichen Lebens der evangelischen
Gemeinde ^,"

Die Form der Gemeindebeichte ist folgende: Eingangslied,
Vorspruch, Bereitung, Verlesung der Zehngòbote und ihrer
zusammenfassenden Erfüllung im Worte des Herrn sowie ein

') Aus der Einführung in die Beichte der Gemeinde, Ausgabe für die
Hand der Gemeinde, S. 1/2.



— 213 —

zweites Gcmeindelied führen zum gegenseitigen Bekenntnis und

zur gegenseitigen Fürbitte zwischen Pfarrer und Gemeinde.

Hierauf wird eine Litanei gebetet, dem das Wort der Gnade

folgt, nachdem zuvor der Pfarrer die Anwesenden gefragt hatte:

„Beugt ihr euch bussfertigen Herzens unter Gottes Gericht?

— Begehrt ihr Vergebung eurer Sünde um Christi willen? —

Verlangt ihr danach, hinfort in der Gemeinde unserm Herrn
und Erlöser zu dienen?" und die Gemeinde solche Fragen mit „Ja"
beantwortete. Das „Wort der Gnade", das der Pfarrer der

Gemeinde verkündet, hebt mit den Worten an: „Als Diener der

Kirche, in Kraft des Auftrages, den der Herr seinen Jüngern

gegeben hat, verkündige ich dir, der Gemeinde Jesu Christi:
Dir ist deine Sünde vergeben im Namen des Vaters und des

Sohnes und des Heiligen Geistes." Es folgen einige biblische

Ileilssprüche, worauf die Gemeinde durch den Liturgen wie folgt
angeredet wird : „So kommet herzu zur Befestigung eurer
Gliedschaft in der Gemeinde Jesu Christi und empfanget den Segen!"
Nach dieser Aufforderung tritt zunächst der Pfarrer von dem

Altar herunter, kniet nieder, und ein Bruder spricht vom Altar
aus unter Handauflegung: „Der Gott des Friedens heilige dich

durch und durch, dass dein Geist ganz samt Seele und Leib
unsträflich bewahrt werde auf die Zukunft unseres Herrn Jesu

Christi. Siehe, hiermit sind deine Lippen gerühret, dass deine

Missetat von dir genommen werde und deine Sünde versöhnet

sei. Gehe nun hin und sprich zu diesem Volke: Der Gott des

Friedens heilige euch durch und durch, dass euer Geist samt

Seele und Leib unsträflich bewahrt werde auf die Zukunft

unseres Herrn Jesu Christi. Getreu ist Er, der euch ruft, Er
wird's auch tun. Gehe hin in Frieden." (Die Gemeinde ist
indessen in Gruppen vor den Altar getreten, dort niedergekniet,
wobei das letzterwähnte Gnadenwort unter Handauflegung durch

den Pfarrer ausgesprochen wurde.) Dank, Gebet, Vaterunser
und Segensspruch beschliessen die Gemeindebeicht.

7. Mit der Besprechung von Beichte und Herrenmahl haben

wir freilich noch keineswegs das ganze kultische Leben des

Berneuchener Kreises berührt. Etwas vom Besonderen dieses

Kreises liegt gerade in dem neu erfassten Gebetsleben
überhaupt, das alle Lebensverhältnisse und alle Lebenskreise

umfasst, Tag- und Nachtzeit, Sonntag und Werktag, alle Stände

und selbst das Gedenken an die seufzende Kreatur. Wenn



— 214 —

irgendwo seit Lohe und Vilmar das Wort von der „betenden
Kirche" mitten im Protestantismus wieder wahr geworden ist,
so hier bei Berneuchen J). Was wir an dem hierher gehörenden
Schrifttum schätzen, das ist die feine und zugleich kraftvolle
Sprache, die wirklich liturgisch und zugleich zeitempfunden ist
und wirkt. Auch die musikalische Gestaltung der Liturgien
(Herrenmahl, Beichte, Tagzeiten etc.) ist ernst und würdig, wobei

viel altes musikalisches Gut mit Geschick herangezogen
wurde. Anerkennenswert ist aber auch die einzelne Ausstattung
der hier angegebenen Liturgien in der Anordnung, in der
Vornehmheit der besonderen Schrifttypen, so dass man auf den
ersten Blick, auch rein äusserlich, den Eindruck gewinnt, es

geht hier um sakrales Gut. Bedenken wir, dass die Berneuchener
Bewegung von der wieder entdeckten Wirksamkeit und Freiheit
des „Wortes" her in durchaus evangelischer Haltung auch das
Positive an der biblisch gedachten Marienverehrung, an der
Askese und Meditation anerkennt und in aller Freiheit übt2),
so ist es ja wohl verständlich, dass sich dieser Kreis, wie andere,
ähnliche, gegen den Vorwurf „katholisierender Tendenzen" zu
wehren hat. Treffend geschieht dies im Vorwort zur zweiten
Auflage des Gebetes der Tageszeiten mit den Worten: „Wenn
feste Ordnung unseres Gebetslebens als ,katholisch' angegriffen
wird, so glauben wir jedenfalls Luther und alle grossen
Erzieher des evangelischen Volkes auf unserer Seite zu haben,
die wussten, dass kein Leben, auch das innerlichste und freieste
nicht, ohne Ordnung bestehen kann. Und abgesehen davon, dass

unsere evangelische Kirche in früheren Zeiten solche Ordnungen
sehr wohl kannte, bekennen wir uns freilich zu der einen
heiligen, allgemeinen (und das heisst: katholischen) christlichen
Kirche und sind der Meinung, dass die evangelische Kirche eine
ebenso berechtigte Erbin der geistlichen Erfahrung und Bildung
der alten Kirche sei wie die römische Kirche."

Es könnte nun nach dem bisher Gesagten leicht der
Eindruck erweckt werden, als ob das geistige und kultische Leben

') Wir nennen hier: «Das Gebet», von K. B. Ritter (aus den
Werkschriften der Berneuchener Konferenz, Verlag Friedrich Bahn, Schwerin);
ferner aus der Reihe «Der Deutsche Dom»: Pfarrgebete; Psalter; Gebet
der Tageszeiten; Schulgebet; Gebete für das Jahr der Kirche; Geistliche
Morgenlieder; Geistliche Abendlieder; alle im Bärenreiter-Verlag, Kassel,
erschienen.

J) Vgl. hiezu W. Stählin: Vom göttlichen Geheimnis, S. 25, 75, 73.



— 215 -
des hier genannten Lebenskreises sich stark oder gar einseitig
im Räume der Kirche bewege und den Blick auf die Welt in

ihrer Not ausser acht lasse. Diese Gefahr ist gewiss da, und

zwar nicht nur hier, sondern überall, wo man von der Dürftigkeit

und Armut des bisher Erlebten in den fast unerschöpflichen
Reichtum kultischen Lebens in Kirche und Gemeinde alter und

neuester Zeit verstösst. Aber, nach dem uns zur Besprechung
vorgelegten Schrifttum zu schliessen, möchte Berneuchen unter
keinen Umständen eine solche Verengung der Blickrichtung
vollziehen. Das „göttliche Geheimnis", die Offenbarwerdung des

„Wortes im Fleisch" drängt vielmehr auch hier mit innerer
Notwendigkeit zur Gestaltung des Wortes und seiner ewigen Kräfte
im Sinne einer Aufgabe an der Welt.

/27. Eva?igelisches Werk.

Der dritte Hauptteil des hier schon mehrfach erwähnten
Berneuchener Buches ist ganz dem evangelischen Werk
gewidmet. Es heisst dort zur Einleitung: „Das Evangelium ist keine
abstrakte Wahrheit, keine Verkündigung von dem jenseitigen
Wesen Gottes, sondern es ist das Wort Gottes, das den Menschen

hier und jetzt in seiner konkreten irdischen Lage trifft. Nicht an

Zuschauer dieses irdischen Lebens, sondern an Menschen, die

selbst in seine Notwendigkeiten und Ansprüche hineinverstrickt
sind, ergeht der Anspruch und die Verheissung Gottes. Hier und

jetzt forciert das ewige Wort Glaube und Gehorsam. Es bedeutet

den Herrschaftsanspruch Gottes über die Welt. Dass es wirklich

gehört worden ist, bewährt sich darin, dass das irdische

Werk selbst unter dies Wort gestellt wird, dass es im Glauben

getan und dadurch geheiligt wird1)."
Jede „christliche" Gesinnung, abseits von der irdischen

Bestimmung, wird abgelehnt und die „Heiligung" ebenso entschieden

von der „Heiligsprechung der natürlichen Ordnungen"
unterschieden. „Es g'01 weder heilige Bezirke noch heilige Werke,
die an sich selber irgendeinen Grad von Heiligkeit besitzen. Wo

die Sendung des Christen in die Welt in eine selbstverständliche
Zugehörigkeit zu dieser Welt verfälscht wird, da werden alle
Ordnungen des irdischen Lebens zu einer selbstherrlichen Grösse

Aber damit wird die Grundhaltung verleugnet, die aus dem

Hören des Wortes erwächst, das Gott in dem Kreuz Christi

') Berneuchener Buch. S. 135.



— 216 —

gesprochen hat. Die Welt ist nicht heilig; aber sie wird
geheiligt, wo der Glaube sie unter das Wort Gottes stellt. Darum
ist evangelisches Werk geschieden von jeder Verherrlichung
der natürlichen Lebensordnungen als solcher; der Glaube
erwartet die Erlösung des Menschen nicht aus der Erfüllung
irgendwelcher Ansprüche und Anforderungen dieses Lebens,
sondern sieht vielmehr, dass diese selber, durch die Endlichkeit
und Sündhaftigkeit verdorben, der Erlösung bedürfen. Nurwo das

Gericht, das über jedes irdische Werk ergeht, angenommen und
dieses Werk unter die Verheissung gestellt wird, nur da wird
das irdische Werk geheiligt1)."

Diese Heiligung des Werkes durch den Gehorsam des Wortes
kann indessen keineswegs sogenannte „Reichgotteszustände"
schaffen, die irgendwie dem Bau des Gottesreiches gleichkämen.
Die Unterstellung jedes Werkes und aller natürlichen Ordnungen
unter die Gefangenschaft im Wort vermag nur eines zu wirken,
sie macht die Entstellung und Verletzung der Schöpfungsordnung
erst recht spürbar, die Verlorenheit der Welt völlig offenbar.
„Das Evangelium muss immer wieder die in sich ruhende
Endlichkeit menschlicher Arbeit, die auf festen Besitz und dauerndes
Werk gerichtet ist, beunruhigen, um ihr in jedem Augenblick
die Richtung auf das überweltliche Ziel zu geben Das
tägliche Werk wird geheiligt, indem es auf den jüngsten Tag
gerichtet wird2)."

Berneuchen bezeichnet nun die Gemeinde als den Ort,
von dem aus alle Heiligung der Welt sich vollzieht. „Sie ist
die Gemeinde der aus dieser Welt Herausgerufenen, die sich
nicht mehr verlieren können an den Herrschaftsanspruch der
diesseitigen Welt; aber sie ist gleichzeitig die Gemeinde der in
diese Welt Gesandten, die in dieser Erdenwirklichkeit ein Zeugnis

von der Schöpfung, von der Erlösung, von der ewigen
Vollendung sein soll. Sie hält in sich die eschatologische Spannung
lebendig, dass sie die Welt und, was in der Welt ist, nicht lieb
hat und doch gleichzeitig das Werk, das in dieser Welt von uns
gefordert ist, unter den ungeheuren Ernst und clie letzte
Verantwortung stellt, die von dem jüngsten Tage her auf jeden
Erdentag fällt3)."

') Ebenda S. 136.

») Ebenda S. 136/137.
3) Ebenda S. 137.



— 217 —

Das evangelische Werk wirkt sich nun in der Hauptsache

in den drei grossen Lebcnskreisen des Geschleelites,
des Volkes und der Arbeit aus. Es versucht, die

genannten Lebensbezirke wieder in den innern Zusammenhang

der Schöpfungsgedanken zu bringen, wobei immer wieder beides,

die Not und Verlorenheit, wie auch die Verheissung vom Worte

her, sichtbar werden. Aber jede „Neuschöpfung" bleibt in der

Gebrochenheit, in der uns jetzt alles von Gott Gegebene
zufällt jede Erfüllung" weckt erst recht die Erkenntnis, wie weit

unsere Zuständlichkeit in jedem Lebensbereich von der letzten

und wirklichen Vollendung entfernt bleibt. Es gibt und darf
nicht geben „heilige Bezirke", keine Rückziehungen seelisch-

reli"iöser Art in den Kirchenraum; vielmehr wird auch der

Kirche jede Gabe sofort zur Aufgabe an der Welt und dadurch

zur Erkenntnis ihrer Ohnmacht. Im Berneuchener Buch sind

diese Wahrheiten immer klar und scharf formuliert, im späteren

Schrifttum, wir denken hier besonders an die Veröffentlichung
Der Sonntagsbrief"1), haben wir hin und wieder Verwischungen

der Grenzen beachtet, die allerdings höchst gefährlich sich

auswirken können und müssen. Die spätere Entwicklung der

Bewegung scheint sich nicht immer klar gewesen zu sein, wie

haarscharf hier die Grenzen der Wahrheit und der Unwahrheit,

der Wirklichkeit und der Unwirklichkeit sind.

Dass aber der Kirche, gerade wenn sie sich zum Werk

verpflichtet weiss, ein besonderer Geist der Wachsamkeit zu eigen

sein muss, der nicht minder aufmerksam sich in der Manifestierung

des Wortes in Sakrament, Amt, Kult usf. zu betätigen

hat, wird neuerdings von W. Stählin scharf betont8). Denn es

gibt auch ein „Mysterium des Antichrist", eine Vergegenwärtigung

der Macht des Widersachers in unserer, der kirchlichen

Mitte, ja eine „Transsubstantiatio in das Widergöttliche —
Teuflische (dämonische Sinnzerstörung und Sinnverkchrung) — aber

keine Konsubstantiatio im Mysterium der Bosheit, die das Gefäss

und Werkzeug bewahrt, erhält und vollendet8)." Diese Gefahr

») Gemeint ist hier in erster Linie eine Nummer, dio sich mit dem

« christlichen Stand des Soldaten » befasste.

*) Man beachte in dieser Hinsicht in «Vom göttlichen Geheimnis»

vor allem die Abschnitte über die « Zwiespältigkeit des Mysteriums », S. 17ff.;

die t Zwiespältigkeit des geistlichen Lebens», S. 77 ff.; die «Gegenkirche

und der Abfall der Kirche», S. 137ff.

») Ebenda S. 18, 20.



— 218 —

recht deutlich zu machen, sei auch hier das Wort Luthers aus
seiner Vorlesung über 1. Mose (W. A. 44, 247) wiedergegeben:
„Da nun der Teufel sah, dass Gott eine solche heilige Kirche
bauet, feiert er nicht und baut seine Kapelle dabei, grösser denn
Gottes Kirche ist, und tat ihm also: Er sah, dass Gott äusserlich

Ding nahm, als Taufe, Wort, Sakrament, Schlüssel usw.
Dadurch er seine Kirche heiligte ; wie er denn allezeit Gottes
Affe ist und will alle Ding Gott nachtun und ein besseres

machen, nahm er auch äusserliche Dinge für sich, die sollten
auch heiligen ..." So sagt Stählin in diesem Zusammenhang:
„Die Gefahr der Kirche ist, dass sie nicht mehr um das Wunder
der göttlichen Gegenwart fleht, sondern über die Kräfte Gottes

verfügt; dass sie nicht mehr in zitternder Anbetung das

Geheimnis, das kein Mund aussagen kann, verehrt, sondern die
Wahrheit Gottes einfängt in ihre Begriffe, das Gnadenwirken
handhabt wie ein Kapital, über das sie frei verfügt, und aus den

göttlichen Geheimnissen einen imponierenden Bau aufrichtet, in
dem der Mensch im Glanz seiner Machtfülle thront und von dem

aus der Mensch die Welt regiert Eine gegenchristliche
Glaubensbewegung ist nicht der Antichrist Der Antichrist
kann nirgends auftreten als in der christlichen Kirche selbst1)."

Zum evangelischen Werk aufrufen, verpflichtet heutzutage
die Kirche, dem Menschen Gelegenheit und Anleitung zu geben,
wie solches Werk verstanden und geübt sein will. Hiezu sollen
u. a. die „Freizeiten" dienen. Die Berneuchener Bewegung
möchte auch hier ergänzend wirken und liegengelassene Teil-
aufgaben wieder erfüllen, denn „indem der Protestantismus allen
Nachdruck auf das zentrale Geschehen, die persönliche
Hinwendung zu Gott im Akt der gläubigen Entscheidung legt, überlässt

er den ganzen Umkreis des seelischen und leiblichen
Lebens, den ganzen Unterbau des zentralen Lebensaktes als
bedeutungslos dem Zufall äusserer Mächte und ihrer
Einwirkung2)." In den „Freizeiten" soll der heutige Mensch wieder
die Wirklichkeit einer christlichen Lebensgemeinschaft an sich
selber erfahren. Gegenüber der Gefahr des weithin bekannten
„kirchlichen Betriebes", der immer noch anwachsenden
„Vereinsgründungen", die in Wirklichkeit eben keine Lebensgemeinschaft

') Ebenda S. 140/141.
s) K. B. Ritter in «Freizeitgestaltung und Kirche», S. 43 (aus

Werkschriften der Berneuchener Konferenz).



— 219 —

sind, noch kaum je solche werden oder vermitteln können, ruft
die Bewegung zu kürzeren oder längeren „Freizeiten" auf, wobei
im Zusammenleben, wenn immer möglich auch bei gemeinsamer
Arbeit, die Verbindung und Zusammengehörigkeit von „Gebet
und Arbeit" wieder gelernt werden kann, die Menschen selbst

sich aber als Gemeinschaftsteile erkennen können. Wie weit
und umgreifend die praktischen Auswirkungen der Bewegung
im Sinne des „Evangelischen Werkes" im übrigen gedacht sind,

zeigen neben dem schon genannten Berneuchener Buch andere

Schriften dieses Kreises1)."
Die Gedanken dieser Erneuerungsbewegung in besonderer

Weise zu verwirklichen und in Kirche und Welt bekannt zu

machen, ist vor einigen Jahren die „Evangelische Michaels-
Bruderschaft" gegründet worden. Ihre Entstehung reicht
ins Jahr 1931 zurück. Sie beruht im Gehorsam gegen Gottes

Ruf, der den Menschen in die öffentliche Verantwortung hineinstellt,

aus dem privaten Da- und PTirsichsein herausholt, um im

Werden der Kirche und im Aufbau der Gemeinde jedem die ihm
zukommende Aufgabe zuzuweisen. Diese Bruderschaft ist
Geineinschaft im Gebet und in dem Sakrament, in der Zucht der
Wahrheit, in seclsorgerlichcr Verantwortung. Die Kampffront
dieser Gemeinschaft ist in erster Linie gegen sich selbst

gerichtet. „Sie läuft quer durch die kirchlichen Fronten, ja quer
durch uns selber. Es ist der Kampf gegen unser Fleisch und

Blut, gegen alle menschliche Ehrfurcht und menschliches
Machtverlangen, gegen alles, was sich auflehnt gegen den alleinigen
Anspruch Gottes, der Kampf, in welchem jeder Gedanke

gefangen genommen wird unter den Gehorsam Christi2)." Die
Glieder der Bruderschaft verpflichten sich zu täglichem rechten
Hören des Wortes in der Schriftlektüre (gemeinsame kirchliche
Lesungen), zur Stille und zum Gebet. Unter ihnen geht eine
geordnete Seelsorge mit der Möglichkeit zur Einzelbeichte. Männer

') Wir verweisen hier auf das im 17. Jahrgang von W. Stählin im
Joh. Stauda-Verlag, Kassel, erscheinende « Gottesjahr » ; den sinnverwandten
« Neuwerk-Kalender » ; auf die Veröffentlichung «Kirche im Aufbau » (bisher

Heft 1: L. Heitmann, «Lutherisches Bekenntnis und Gemeindegestaltung»;

Heft 2: Ad. Schlatter, «Die Kirche, wie Jesus sie sah»; Heft 3:
Heinz-Dietrich Wendland: « Der Herr der Zeiten»; Heft 4: W. Stählin,
«Vom göttlichen Geheimnis»); ferner L. Heitmann, «Krisis und Neugestaltung

im Erziehungswerk.
*) «Evangelische Michaels-Bruderschaft», von Pastor Rud. Spieker

(Hamburg), S. 3.»



— 220 —

aus allen Berufen können ihr angehören. Die Kraft zum
täglichen Dienst, der Ort ihrer einsamen und gemeinsamen Sammlung

ist der Altar, die Feier des Herrenmahles. In den „Jahresbriefen

des Berneuchener Kreises" wird die nötige Verbindung
unter den entfernt wohnenden Gliedern gepflegt, werden die
Orte, wo nach berneuchischem Ritus Gottesdienste gefeiert
werden, angezeigt. „Der Sonntagsbrief" will den Pfarrern und
Helfern in den Gemeinden, aber auch weiteren Kreisen eine

Auslegung der in den „Lesungen für das Kirchenjahr" gebotenen
biblischen Texte vermitteln, um so in Predigt, Sonntagsschulen
und im Religionsunterricht eine weitgehende stoffliche und

geistige Gemeinschaft zu pflegen. Die von dem bekannten
Bärenreiter-Verlag herausgegebenen musikalischen Hefte und
Liedsammlungen sind auf jeden Fall wesentlich von dem Berneuchener

Kreis befruchtet und erstreben das Ziel, durch Pflege
alter und feinster Hausmusik, kirchlicher Kunst, sowohl die

öffentlichen, kirchlichen, wie vor allem auch die häuslichen Feiern
des Kirchenjahres neu und vor allem tiefer als bisher zu
gestalten.

Zusammenfassung: Wir versuchten eine Darstellung
der Berneuchener Bewegung zu geben, so wie sie sich uns aus
dem vorliegenden, reichlichen Schrifttum und aus einer allerdings

sehr spärlichen persönlichen Bekanntschaft zu ergeben
schien. Indem wir ihren äussern und innern, zeitbedingten und
überzeitlichen Ausgangsort in der Geschichte und in der
theologischen Erkenntnis aufzudecken versuchten, wollten wir
zugleich anschaulich machen, wo und wie sich die ewige
„Selbstoffenbarung Gottes in Christus" in und durch diese Bewegung
kundtue. Dass sie dabei Bewegung und nicht irgendwie selbst
Kirche sein will, wird für ihre letztlichc Beurteilung wichtig
sein. Wenn wir dabei noch einmal an die früheren Dikta
erinnern, „das Zeugnis der Rechtfertigung allein aus dem Glauben
war der radikale Protest gegen jeden Versuch, vom Menschen
her einen Weg zum Heil zu bahnen. Kein Weg der Bereitung,
der Übung, der Versenkung kann ins Land der Freiheit und
des Lebens fuhren. Gott nur kann in seiner freien und unergründlichen

Gnade das Wort der Vergebung sprechen, das den Sünder
zum Kinde des himmlischen Vaters macht Dieses Wort
von der rechtfertigenden Gnade ist das Bekenntnis zu dem un-
erforsehlichcn Ratschluss der göttlichen Liebe und die Befreiung



— 221 —

von aller Methodik kirchlicher Heilsveranstaltungen Die

Kirche kann nur den in Christus geoffenbarten Gnadenwillen
Gottes verkündigen und den Blick von aller ,selbstersonncnen

Heiligkeit' hinweg auf das ewige Licht lenken, das der Welt
einen neuen Schein gibt. Dass und wie der Blitz zündet, bleibt
Gottes Sache", so geschieht dies im Sinne der ernsten Prüfung
und Überlegung, die jeder kirchlichen Bewegung gestellt ist und

bleibt, ob das in ihr sich findende, in Sakrament, Kult, Amt usf.

vorliegende Heilsgut mit solchen grundhaften und unverrückbaren

Aussagen in innerer und äusserer Übereinstimmung sei. Für
die Berneuchener Bewegung dürften wir vielleicht sagen, dass das

anfängliche und neueste Schrifttum der Bewegung von dieser

sorglichen und genauen Distanzierung des Gegebenen und
Gewordenen weiss, während ein mittleres Schrifttum unter
Umständen zu unbesorgt sich der Gestaltung geoffenbarter Wahrheit

hingegeben hat. Trotzdem das uns vorliegende Schrifttum
keinen bekenntnisartigen Charakter hat und keine genaue
dogmatische Umschreibung des Wahrheitsbesitzes geben will, zu-

folgedessen also eine exakte Fixierung des kirchlich-dogmatischen

Standortes äusserst schwer und nur mit Vorbehalt
vorgenommen werden kann, möchten wir unsere Darlegungen in

folgender Zusammenfassung beschliessen:
1. Wir glauben, den innern Ausgangsort der Berneuchener

Bewegung in der Wiederentdeckung des Wortes zu
erkennen, und zwar in jener genuin reformatorischen Art, in
welcher die „Schrift" nicht gleich dem „Wort" ist, und auch so,
dass dieses „Wort" zu allen Zeiten und in allen Verhältnissen
über der Kirche und all ihren Erscheinungen und Bewegungen
als Symbol des absolut souveränen Gottes zu stehen hat.

2. Aus dieser immer wieder betonten Aussage ergeben sich
zwei Folgerungen, die der Begrifflichkeit nach zwar auseinandergehen

und dennoch sachlich durchaus zusammengeschaut sein

wollen:
a) dadurch, dass das „Wort" der Kirche gegenüber ge¬

stellt ist und bleibt, so dass diese dasselbe nie förmlich
„hat" — bleibt der Glaubende wie die Kirche, wiewohl

Träger der sichtbaren Gestaltung des „GeheimnissesGottes",
nie völlig gesichert, cl. h. es ist die Kirche samt ihren
Gliedern und all ihrem Lebenschatz — mit Ausnahme ihrer
innersten Substanz Christus — unter dem Gericht, wartend



— 222 —

auf die Ankunft des Herrn, in der gewollten Spannung
zwischen dem Jetzt und dem Dann der Erfüllung;

b) aber aus derselben Gegenüberstellung des „Wortes" wird
die Lebendigkeit dieses Gotteswortes als ein fortwährendes
„Fleischwerden des Christus" gerettet, so dass das „Wort"
immer wieder neue Gestaltung auch im Sinne der Kirch-
werdung (Sakrament, Amt, Kult usf.) sucht und auch
findet.

3. Bleibt auf solche Weise weitgehend das wirkliche Erbgut

der Reformation gesichert und bewahrt, auch das, nach
unserem Erachten, nicht hoch und ernst genug zu wertende
Anliegen der Dialektik anerkannt, so ist beiden gegenüber hier
insofern in praktischer Haltung eine Weiterführung der Wahrheit

zu erkennen, als aus der neuen Wertschätzung des völlig
an sich selbst gebundenen Wortes jene Freiheit gewonnen wird,
in der die Kirche wieder willens und auch fähig wird, Gottes
nicht beendigte Offenbarung in Christus an- und aufzunehmen.
Über die z. T. verständliche geschichtliche Gebundenheit der
Reformatoren und über die ebenso zeitgebundene, aber im

gleichen Masse auch zeitnotwendige Beschränkung der Dialektik
hinaus, wird neuerdings Stellung genommen auf dem Grund, den
allein „Apostel und Propheten" bilden (Eph. 2. 20).

4. Auf diesem Grund, dessen Eckstein (Schlusstein) Christus
ist und auf diesem allein (nicht einfach auf dem der Kirche,
denn auch diese steht zeitgeschichtlich auf demselben Grunde)
kann, wie wir in unserer Einleitung schon erklärt haben, die
Dynamik der geoffenbarten Wahrheit Prophetisches
(weitgehend entstaltete Form) und Apostolisches (weitgehend
gestaltete Form) des Lebens wirken. Ist das erstere, allerdings
nur vergleichsweise, im allgemeinen mehr im Wesen des

Protestantismus, das letztere deutlicher im Katholizismus
vorhanden, so müssen doch beide Grössen sich derart unter
Gottes Tun gestellt wissen, das hier und dort Neues erkannt
und angenommen werden kann.

5. So glauben wir in der Berneuchener Bewegung einen
jener Lebenskreise zu erkennen, da zufolge der inneren Haltung
neues Wahrheitsgut empfangen werden konnte, Wahrheitsgut,
das eine gewisse Verwandtschaft mit katholischem Denken und
Leben insofern und genau so weit an sich trägt, als dieses auch



— 223 —

seinerseits sich auf dem „Grund der Apostel und Propheten1,
und nicht etwa irgendwie in sich selbst auferbaut weiss.

6. Eine bis ins Letzte gehende Definition von Kirche, Amt,
Sakrament, ist im vorliegenden Schrifttum nirgends klar
ausgesprochen, noch wohl ausdrücklich beabsichtigt. Es wäre die

Aufgabe weiterer theologischer Besinnung und eingehender
Aussprache, diese Fragen genauer abzuklären.

Ganz persönlich gesprochen, scheint es uns wichtig zu sein,

dass die Bewegung von Berneuch mit Absicht und Bewusstsein

inmitten der Reformationskirchen verbleibt und sich dort eben

als Bewegung der Erneuerung auszuwirken sucht. Sie hat

mit ihrer wesentlichen Worterkenntnis hiezu alles reformatorische

Recht, ja mehr als das, Pflicht und Auftrag. Möge sie

bei aller ausgesprochenen Wertschätzung der apostolischen
Sukzession, wie diese in den Kirchen des Katholizismus geschichtlich

geworden, verstanden und geübt wird, auch unentwegt jene
andere Linie der Wahrheit festhalten, nach welcher Gott aus

seinem ewig schöpferischen Wort wirklich neues Amt schaffen

kann. Bei solcher grundsätzlichen Treue kann die Berneuchener

Bewegung wirkliche Erneuerungsbewegung inmitten der
Reformationskirchen sein und zugleich sich die Achtung und Freundschaft

anderer, cl. h. katholischer Kirchen erwerben.
Uns allen aber, die wir uns auferbaut wissen auf dem

„Grund der Apostel und Propheten", wobei Christus der alles
zusammenfassende Schlussstein ist, ist fortwährend jenes Wächteramt

gegen uns selbst aufgetragen, das da heisst: „Ein jeglicher
aber sehe zu, wie er daraufbaue!" (1. Kor. 3, 10.)

Zürich. Max Heinz.


	Berneuchen : eine Erneuerungsbewegung inmitten der Reformationskirchen, dargestellt auf Grund ihres Schrifttums

