Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 4

Artikel: Berneuchen : eine Erneuerungsbewegung inmitten der
Reformationskirchen, dargestellt auf Grund ihres Schrifttums

Autor: Heinz, Max

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404130

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 193 —

Berneuchen.

Eine Erneverungsbewegung inmitten der Reformationskirchen, dargestellt auf
Grund ihres Schrifttums.

Vorbemerkung: Der Ruf nach «Reformation der Reformation» ist in
den vergangenen Jahrzehnten immer wieder laut geworden. So verschieden
dabei auch Ausgangspunkte und Zielfassungen gewesen sein mogen —
und es noch heute sind —, eine Erkenntnis hat sich weithin durchgesetzt,
die Wahrheit, dass die Auswirkungen, die Folgerungen der Reformations-
periode noch keincswegs erschopft, ja nicht einmal ausgereift sind. Jedem
Versuch, die geschichtlichen Vorgiinge und Ergebnisse der reformatorischen
Bewegung des 19 und 16. Jahrhunderts als etwas Einmaliges im Sinne
des Bleibenden und Ruhenden zu verstehen und zu bewerten, muss vom
Boden der Reformationskirchen aus mit grosstem Misstrauen und entschie-
dener Ablehnung begegnet werden. Das Bewusstsein der Nichtiiberein-
stimmung von Kirche und Reich Gottes fiir dieses Zeitalter auferlegt den
reformatorischen Kirchen im teilweisen Gegensatz zum Katholizismus —
bei welehem freilich in dieser Hinsicht unter seinen Einzelerscheinungen
und Teilkirchen grosste Unterschiede wahrzunehmen sind — die Mission
der Dynamik, jener vorwiirtsstrebenden Spannungs- und Kriifiebewegung,
die erst mit dem vollen Anbruch des Gottesreiches «aufhiren», d. h. zu
« Stillstand » kommen wird, da in Gott, wie am Anfang der Schip-

jenem
fung, Ruhe eleich Bewegung und Bewegung gleich Ruhe sein wird. Es

diirfte dies dann zugleich Ort und Zeitpunkt der vollen und sichtbaren
Einheit d er Kirche sein, Zusammenfluss der verschiedenen Teilbewegungen.
Ris zu dieser Krfilllung werden vor allem die Gebilde der Reformation,
seien es solche mehr kirehlicher oder mehr formlos prophetischer Art, unter
Tod und Verheissung der stirksten Bewegtheit stehen. Unter Tod und
Verheissung, denn beides liegt in dem Wesen der Dynamik, das Sterben-
miissen wie das aus solchem Sterben kommende Lebendiirfen.

Im Laufe dieser reformatorischen Bewegtheit kann die Dynamik der
Wahrheit zweierlei wirken:

1. Es kann in Fortfithrung der Reformationszeit und ihrer geschicht-
lichen Ergebunisse eine « Entkirchlichung » im Sinne einer moglichst weit-
gehenden Entstaltung der Wahrheit werden, eine Ent-Staltung, die keines-
wegs aber ihre [ntstellung zu sein braucht. Wir denken hier vor allem
an die eine Auswirkung des allgemeinen Priestertums, wie sie sich in der
ganzen briiderischen Bewegung, angefangen bei der hussitischen Bewegung,
fortgefithrt in der hutterischen Richtung alter und neuester Zeit und auch
im Quikertum zu erkennen gibt, ausserdem schon vor der Reformation
bei Peter Waldus, bei Franziskus und der Briiderbewegung vom gemein-
samen Leben zum Durchbruch zu gelangen suchte. Verborgen und miss-
gestaltet lebte diese Wahrheit auch im Tiufertum der Reformationszeit,
gereinigter in demjenigen von heute. Gerade in den letzten Jahren ist in
reformierten Kreisen diese Seite der Wahrheit neu verstanden worden. Zu
erinnern wiire in diesem Zusammenhang auch an Blumhardt, Vater und Sohn.

9 Die Entfaltung der Wahrheitskriifte des Christus kann aber in-
mitten der Reformationsgebilde einen ganz andern Weg gehen. Sie kann
und muss in Erginzung der eben genannten «Ent-Staltung » (eine vollige

Internat. kirchl. Zeitschrift., Heft 4, 1937, 13



— 194 —

Gestaltlosigkeit der Wahrheit gibt es nur in Gott) auch zur Gestaltung
im Sinne bewusster Kirch-Werdung fithren. Solches Sichtbarwerden der
Kirche geschieht freilich nicht im Sinne der Evolution oder gar des mensch-
lichen Machens. Niemand kann Kirche machen. Es geht immer um Sicht-
barwerdung, um Verdeutlichung und Selbstgestaltung der ewigen, in
Christus seienden Kirche in dieser Zeit, wobei nichts offenbar werden und
auf Dauer bestehen und leben kann, als was in Christus an Kirche schon
vorhanden ist. Die Kraft solcher Kirchwerdung ist bekanntlich in den ein-
zelnen Erscheinungen der Reformationskirchen, denken wir hier nur an
das Luthertum, an den Calvinismus und Zwinglianismus, oder ausser-
kontinental an die englische Reformation in ihrem ganz andersartigen Ver-
lauf, verschieden stark gewesen. Aber sie ist da und wirkt, bald mit, bald
neben, bald auch gegen die oben genannte Teilkraft bis zur heutigen
Stunde. Die Entstaltung und die Gestaltung der Wahrheit sind Wir-
kungen derselben Kraft, Arme desselben Flusses und Stromes. Nirgends
diirfte uns dies in letzter Zeit deutlicher geworden sein als in der dialek-
tischen Theologie, die mit ihrer unbedingten und unbarmherzigen Objck-
tivierung der Wahrheit beides gewirkt hat und beides noch bewirken wird:
Enstaltung im Sinne der Entkirchlichung falsch verstandener Kirchlichkeit
und zugleich Gestaltung der Kirche in neuer und biblischer Weise. Nie-
mand hat grausamer das Geschichtliche, Zeitliche und Menschliche an der
Kirche und selbst an der Schrift Alten und Neuen Testamentes aufgewiesen,
um anderseits gerade durch solche Aufriumungsarbeit Raum fiir die
Kirche, fiir das Bekenntnis und das Wort zu schaffen, das aus sich selbst
Leben zu gestalten vermag. Die dialektische Theologie hat Gotzen zer-
schlagen, um Gott wieder wirksam werden zu lassen, es sei in der Gestalt
der Kirche, es sei in der Freiheit des Pneumatischen und Prophe-
tischen.

So ist es nicht von ungefiihr, wenn vielerlei Bewegungen bewusst oder
unbewusst, zu Recht oder zu Unrecht, dankbar anerkennend oder dies
auch verleugnend, ihren Ausgangsort in jener grundsitzlichen Besinnung
nehmen, die uns die dialektische Theologie gebracht hat; noch genauer
gesagt, es ist gerade dieser theologischen Bewegung zuzuschreiben, wenn
in den reformatorischen Kirchen der Weg frei wurde zum wirklichen Ver-
stiindnis der Reformatoren, der Weg aber auch, der von den Reformatoren
noch weiter zuriickfithrt zum Wort, um dieses Wort, den Logos, in der
urspriinglichen Bedeutung zeitlicher Dynamik neu zu verstehen. Damit
aber wurde beides gewonnen: die Freiheit des Geistes im Sinne des mehr
Prophetischen wie auch der Blick fiir die Selbstgestaltung desselben Wortes
in der Erscheinung der Kirche. Die urspriingliche Dynamik der Reforma-
tion ist auf weite Sicht wieder gerettet. Sie ist berufen, beides zu wirken,
Kirche, im Sinne des gestalteten Wortes, und Prophetisches, mehr im Bilde
freiester Geistesbewegung, wobei beide Male das Wort fortwiihrend neu
wird. Was diese Freilegung gottlichen Tuns fiir die Deutlichwerdung und
fiir die Einheit der Kirche Christi zu sagen hat, kann und soll hier nicht
ausgefiihrt werden. Es ist jetzt zum mindesten wieder so etwas wie eine
Sicht vorhanden, eine Kraft des Wortes, die beide Teile der Kirche, Katho-
lizismus wie Protestantismus, urtiimlich bewegt. :

Berneuchen, als eine Erneuerungshewegung inmitten der Refor-
mationskirchen, geht, so will uns scheinen, vom wiederentdeckten Wort
Gottes aus den Weg der kirchlichen Gestaltung. Wir méchten dies nun
im einzelnen anhand des uns aus dieser Bewegung vorgelegten Schrift-
tums klarzumachen versuchen.



— 195 —

1. Ausgangsort der Bewegung.

Um Berneuchen Aussenstehenden verstindlich zu
machen, ist es wohl nétig, zuvor von dem Ausgangsort im
buchstiblichen Sinn des Wortes zu reden, d. h. von seiner be-
stimmten geschichtlichen Stunde zu sprechen. Eine solche ist
da ).

Bereits im Jahre 1923 hatte sich ein Kreis von Fiihrern
der Jugend und der Kirche auf dem Rittergut Berneuchen
(in der Neumark) zusammengefunden, um gemeinsam iiber die
Hintergriinde des Zusammenbruches, wie er sich in der Kriegs-
und Nachkriegszeit in Kirche und Volk gezeigt hatte, nachzu-
denken. ‘Wohl ahnten die Versammelten schon dazumal einen
gemeinsamen letzten Zusammenhang und einen inuersten Sinn
jener erschiitternden Vorgiinge. Die befreiende Antwort blieb
indessen noch aus. Erst auf der Herbsttagung des Jahres 1924
gewannen die Konferenzteilnehmer einen einheitlichen Durch-
blick durch die wirre Zeitlage und zugleich die Aussicht auf
eine befreiende gemeinsame Arbeit in dieser Zeit in neu ver-
standener und allein von Gott und seinem Wort und Geist her
begriindeter Lebensgemeinschaft.

Man erkannte die Not der Kirche als einen Teil der all-
cemeinen Lebenskrisis, die am besten mit der ,Sinnentleerung
des Lebens“ bezeichnet wird. Und wenn auch von allem An-
fang an feststand, dass die ganze Kirche, in all ihren Tf}ilGn,
in solche Not hineingestellt sei, so wollte man doch mit Uber-
legung den Kreis der Betrachtung auf die evangelische Kirche
beschrinken, aus der Erkenntnis, ,dass die evangelische Kirche
dieser Zeitnot nicht nur gegeniibersteht, vielmehr als end-
liche Grisse Not und Schuld ihrer Zeit und ihres Volkes an
ihrem eigenen Leib triigt, dass gerade in den evangelischen
Kirchen der Gegenwart sich diese Not bis in ihre letzten Tiefen
auswirkt, aber auch nur hier, wo das Evangelium gepredigt
und gehort wird, in ihrem letzten Grunde durchschaut werden
kann; zuletzt die Hoffnung, dass auf dem Boden der evan-
gelischen Kirche Entscheidungen reifen, in denen aus letzten
Fragen auch letzte Antworten vernommen werden*®). Diese

1) Siehe Einleitung zu «Das Berneuchener Buch, vom Anspruch des
Evangeliums auf die Kirchen der Reformation», herausgegeben von der
Berneuchener Konferenz, Verlag Friedrich Bahn, Schwerin (Mecklenburg).

?) Ebenda S. 11.



— 196 —

Hoffnung beruht, kurz gesagt, in der Erwartung, ,dass fir die
Kirchen der Reformation die Zeit gekommen sei, wo sie mehr
als je Kirchen des Evangeliums werden miissen und werden
diirfen ).

Damit ist aber bereits der innere Ausgangsort angegeben.

Wiire die Kirche nicht die Gemeinde der Berufenen und
lige ihr Wesen nicht zu einem grundhaften Teil in der Zeu-
gungskraft des Wortes begriindet, des Wortes, dem sie nicht
nur ihre einmalige und goéttliche Existenz verdankt, das ihr,
der Kirche, vielmehr zur fortlaufenden Verkiindigung autf-
getragen ist und das sie zugleich in erwartungsvoller Spannung
erhilt, die Kirche wiirde die Not der Zeit nur halb so stark
empfinden. Sie kiime, nur dusserlich mit diesem Wort verbunden,
kaum zum eigenen Bewusstsein der Not. Nun aber ist dieses
Wort da, ist ein Teil ihres Seins, um Sie, die Kirche, fortwiih-
rend unter ein doppeltes Gericht zu stellen. Sie muss sich niam-
lich auf die Frage hin richten lassen, wie sie dieses Wort
Gottes gegeniiber der Zeit und der Welt verkiindet und die
Beantwortung dieser Frage ist zugleich ihre Selbstbefragung
und ihr Selbstgericht vor und von Gott. Und hiezu kommt
ein drittes: ,Eben dieses Wort macht es der Kirche, die nach
dem Evangelium genannt ist, unmoglich, sich einer irrenden
und wiisten Zeit mit dem gliicklichen Besitz einer fertigen
Wahrheit gegeniiberzustellen... Und weil in dieser Kirche der
ungeheure Anspruch des Wortes Gottes, der Botschaft aus einer
andern Welt da ist, weil sie das Evangelium zu predigen be-
rufen ist, darum sind alle Verirrungen, alle Entartungen, alle
Versiiumnisse und Verschuldungen hier erschiitternder, beschii-
mender, hiisslicher als irgendwo sonst. Weil sie in dem Wort
des Evangeliums zugleich das Gerichtswort tiher die Welt zu
verkiindigen hat, kann sie selber weniger als irgendeine andere
Erscheinung sich diesem Gerichtswort entziehen, ja sie kann
das Gericht Gottes iiber die menschliche Siinde gar nicht an-
ders verkiindigen, als indem sie selber sich unter das Gericht
stellt und in ihrem eigenen Leiden und ihrer eigenen Busse
davon zeugt?).“ Will und soll aber die Kirche all die gebun-
denen Zeitkriifte befreien, so muss sie sich selber zuvor be-
freien lassen. Die Befreiung der evangelischen Kirche aber

1) Ebenda S. 11.
7y Ebenda-S. 16/17.



— 197 —

liegt in dem fortwihrenden Protest ,gegen jede vom Menschen
her gebaute Heilsanstalt und gegen den Herrschaftsanspruch
jeder endlichen Grosse®?).

Klarer als in manch spéteren Schriften wird hier in der
Aufzeigung des theologischen Ausgangsortes die innere Ver-
wandtschaft und Beziehung der Berneuchener Bewegung zur
dialektischen Glaubenserkenntnis sichtbar, wie denn in der
Einfithrung zum schon genannten Berneuchener Buch ausdriick-
lich gesagt wird, ,dass das Buch ohne die grundlegenden Ar-
beiten anderer nicht geschrieben worden wire“ und unter
diesen ,andern“ Paul Althaus, Karl Barth, Friedrich Brunstaed
und Paul Tillich mit Namen nennt?).

Die theologische Verwandschaft mit der Dialektik als ihrem
Ausgangsort kommt besonders im neuen Verstiindnis des , Wortes*
zum Ausdruck. Das ,Wort Gottes ist die den Menschen in seinem
ganzen Sein angehende, erschiitternde und verpflichtende Wirk-
lichkeit* #); es darf nicht zu einer ,verfestigten menschlichen
Ordnung, zu einer historischen Grosse®?) oder auch zu einem
(jesetz werden, das sich leicht und ohne Gefahr bei der Welt-
gestaltung als Massstab anlegen liesse im Sinne der Verabso-
luticrung einzelner Forderungen des Alten oder des Neuen
Testamentes. ,Der koniglichen Freiheit des Wortes wird Ge-
walt angetan, wenn man in einem groberen oder feineren
Sinne so tut, als konnte jemals eine Kirche das Wort Gottes
als ihren religiosen Besitz haben und schliesslich an Stelle
der geweihten Hostie das gedruckte und séiuberlich ,gebundene’
Bibelbuch ins Sakramentshiuschen legen, und nicht mehr sagt,
weil man es nicht mehr weiss, dass das Wort Gottes uns immer
von neuem geschenkt werden muss, und dass Gott allein aus
dem sproden Gestein des geschriebenen und gesprochenen
Menschenwortes das Wasser schlagen kann, das unsere dur-
stigen Seelen labt?).“

Wo aber die Freiheit des gottlichen Wortes derart ge-
sichert wird, da ist schon mitgesichert und vor aller mensch-

1) Ebenda S. 24.
7 Natiirlich ist damit nur einer der mannigfachen Beriihrungs- oder

Ausgangspunkte der Bewegung genannt. Starke Beziechungen bestanden
im Anfang zur deutschen Jugendbewegung.

3 Ebenda S. 27.

4) Ebenda S. 25.

5) Ebenda 8. 29.



— 198 —

lichen Verdinglichung bewahrt, Gottes freie Gnade. ,Das
Zeugnis von der Rechtfertigung allein aus dem Glauben war
der radikale Protest gegen jeden Versuch, vom Menschen her
einen Weg zum Heil zu bahnen. Kein Weg der Bereitung, der
Ubung, der Versenkung kann ins Land der Freiheit und des
Lebens fithren. Gott nur kann in seiner freien und unergriind-
lichen Gnade das Wort der Vergebung sprechen, das den Siin-
der zum Kinde des himmlischen Vaters macht... Dieses Wort
von der rechtfertigenden Gnade ist das Bekenntnis zu dem un-
erforschlichen Ratschluss der gottlichen Liebe und die Befrei-
ung von aller Methodik kirchlicher Heilsveranstaltungen ... Die
Kirche kann nur den in Christus geoffenbarten Gnadenwillen
Gottes verkindigen und den Blick von aller selbstersonnenen
Heiligkeit* hinweg auf das ewige Licht lenken, das der Welt
einen neuen Schein gibt. Dass und wie der Blitz ziindet, bleibt
Gottes Sache).“

Die Freiheit des Wortes und der Gnade sieht der Kreis
um Berneuchen in der evangelischen Kirche von heute weithin
verraten, sei es in ,Heilsmethoden* verschiedenster Art, sei es
in Verengung der christlichen Hoffnung auf die Bezirke des
innerlichen, rein seelischen Erlebens der ,Frommen“. ,Aber
der Einengung des Gesichtskreises auf das Heil der einzelnen
Seele bricht die Kraft, den gleichen Protest gleich unmissver-
stindlich gegen den Macht- und Geltungsanspruch sozialer Ge-
bilde zu erheben?).“ Dies Wort, vor mehr als zehn Jahren
geschrieben, hétte, wenn es von der evangelischen Kirche
Deutschlands gehort und verstanden worden wiire, die Erkennt-
nis beizeiten wecken konnen, ,dass der Staat mit seinen Ord-
nungen in die menschliche Siinde verstrickt und dem Gericht
Gottes unterworfen ist3)“ und dass alle Zivilisation ohne Gott
fragwiirdig ist. Aber wenn Verengung der christlichen Hoffnung
und des Herrschaftsanspruches Gottes und seines Wortes zur
kirchlichen Haltung wird, ,dann werden endliche Grossen und
menschliche Zwecke, Papstkirche oder Konfessionskirche, Staat
und Nation, patriarchalische oder kapitalistische Wirtschafts-
form, Menschheit oder Vélkerbund zum Gotzen, der Ehrfurcht
und Liebe, gliubige Hingabe und tberschwengliche Hoftnung

) Ebenda S. 30/31.
1 Ebenda S. 37/38.
3) Ebenda S. 38.



— 199 —

fiir sich fordert!)“. Da beginnt schon die Dimonie des ,Dinges
an sich“ und wird der Mensch zum Mass alles (Geschehens,
also, dass er glaubt, von sich aus Gott zu erkennen und die
einzige Gotteserkenntnis, das ist die Selbstoffenbarung Gottes,
nicht mehr im Glauben zu fassen vermag.

Um diese Selbstoffenbarung Gottes in Christus geht es aber
den Menschen um Berneuch in zentraler Weise. Die Besinnung
auf das ,Wort* geschieht nicht im Sinne der ,Flucht in den
Buchstaben® der Bibel, die allemal dann von der Theologie
und der Frommigkeit vorgenommen wird, ,wenn sie an der
vecenwiirtigen Offenbarung Gottes verzweifelt und darauf ver-
zichtet, die Fille des Lebens mit dem lebendigen Gotteswort
zu ergreifen und zu erobern, wenn sie vielmehr zu ihrer Ver-
teidigung Grenzen iangstlich errichtet und ihren ,Wahrheits-
besitz wahren will®)“; diese Besinnung auf das Wort Gottes
vollzieht sich vielmehr um der gliubigen Annahme und der
vollen Bereitschaft gegeniiber der Selbstoffenbarung Gottes in

Christus willen.

II. Die Selbstoffenbarung Gottes in Christus als Aufgabe in Kirche
und Welt.

Die Besinnung auf das Wesen des Wortes und der Gnade
soll jene Freiheit schaffen, in welcher der Mensch wieder willens
und fihig wird, die Selbstbezeugung Gottes unvoreingenommen
wahrzunechmen. Die deutlichste Selbstbezeugung Gottes aber
ist in der Fiille der Zeiten in Christus geschehen, in der Mensch-
werdung des gottlichen Logos. Dies ist das gottliche Ge-
heimnis, und es ist als solches ,nicht die Mitteilung iiber-
natiirlicher Erkenntnisse; es ist nicht die Verkiindigung jen-
seitiger Ideen, sondern es ist die Gegenwart Gottes in
dieser Welt®“ So sehr nun auch dieses nicht aufhort, ,Ge-
heimnis zu bleiben, wenn es offenbar geworden ist“ als ,das
Nichtsichtbare, das Nichtsagbare, das Nichtbegreifliche, das
Unerforschliche und Unzugingliche *),“ so besteht doch ander-
seits die Tatsache, ,dass nun dieses gottliche Geheimnis in die

1) Ebenda S. 40.

3) Ebenda S. 92.

5) Wilhelm Stiihlin, « Vom géttlichen Geheimnis », Heft 4 der «Kirche
im Aufbau> (Johannes Stauda, Verlag, Kassel, 1936), S. 10.

4y Ebenda S. 7.



200 —

fortgehende Geschichte hineinwirkt, dass es seine Stitte findet
im irdischen Raum ')“. Es ergreift Menschen nach freier Wahl,
um diese dem Geheimnis gegeniiber gehorsam zu machen. Es
hat seine ihm eigentiimliche Oikonomia (Eph. 3, 9), und so sehr
es sich jeder menschlichen Verdinglichung und Verfiigbarkeit
entzieht, so macht Gott dennoch Menschen zu Verkiindigern
und zu Verwaltern dieses Geheimnisses (1. Kor. 4, 1). Es will
auf Erden und in der Himmelswelt entfaltet werden.

Berneuchen mochte auf diese Entfaltung des Christus im
[rdischen und Zeitlichen eingehen, wo und wie immer sie sich
zeigen wird. In solcher Freiheit stehend, in der auf ihre Weise
auch die Reformatoren gestanden sind, soll grundsitzlich keine
andere Bindung und Verpflichtung anerkannt werden als der
(Gehorsam gegen Gottes Offenbarung, so wie sie den Einzelnen
und den Gemeinsamen zuteil wird. Es ist das Wagnis des
Glaubens und die Folge des Gehorsams, wenn die Menschen
um Berneuchen dabei auf Wirklichkeiten stossen, die bis heute
in der evangelischen Kirche als solche wenig oder gar nicht
erkannt, meist aber auch nicht anerkannt worden sind.

Es handelt sich in der Hauptsache um ein neues Verstind-
nis des Sakramentes, der Kirche und des Amtes nebst
den dazu gehoérenden Entsprechungen im Kultus und der
Gemeinschaft des Lebens iiberhaupt. An diesen Orten
soll sichtbar werden, wie Selbstoffenbarung Gottes in Christus
zugleich zur Aufgabe in Kirche und Welt wird.

1. Vom Sakrament: Ausgehend von der Formulierung,
,dass uns der Leib und das Blut Christi in, mit und unter
dem Brot und Wein zu essen und zu trinken gegeben werden )%,
wird in allem Schrifttum der Berneuchener Bewegung durch-
gingig der Gedanke festgehalten, ,dass das Mysterium niemals
losgelost von einem konkreten und sinnlichen Geschehen im
irdischen Raum, sozusagen in der diinnen Luft blosser Ge-
danken existiert®)“. Die Formel der Konsubstantiation wird
riéumlich als das Eingehen Gottes in diesen Zeitraum (Inkar-
nation), sachlich als die Verbindung des himmlischen Heils-
gutes mit einer irdischen Wirklichkeit ohne deren Wandlung
oder Aufhebung und schliesslich inhaltlich als eine reale

) Ebenda S. 13.
?) Vom gottlichen Geheimnis S. 14.
%) Ebenda S. 14.



— 21 —

Vergegenwiirtigung des Geheimnisses umschrieben?). Brot und
Wein sind im Abendmahl édussere, sinnliche Zeichen, gleichsam
Unterpfand fiir unsern schwachen Glauben, das Unfassbare zu
fassen. Das entscheidende Element ist hier wie in der Taufe
das Wort der Stiftung, so dass nach reformatorischer Lehre
(gedacht ist dabei meist an Luther) ,nur die unzweifelhaft von
Christus selbst eingesetzten Handlungen forthin als Sakramente
bewahrt und gepflegt werden sollten?)“. Die Beschrinkung auf
Abendmahl und Taufe wird in dem genannten Kreis von Ber-
neuchen irgendwie der Zahl nach als eine Riickbildung emp-
funden, als eine Verarmung im Vergleich zum ,plurima sacra-
menta¥, von der die Kirche in der Zeit des ersten Jahrtausends
auf jeden Fall noch wusste. Nach Stihlin hat erst das Konzil
von Florenz 1439 die Siebenzahl der Sakramente zur offiziellen
Kirchenlehre erhoben ®). Die Apologie der Augsburger Konfes-
sion (Art. XIII) spricht ausdricklich noch von drei Sakra-
menten und lisst es frei, auch andere Handlungen (Gebet, Or-
dination usw.) als Sakramente zu bezeichnen. Neu verstanden
und gewertet wird auch das ,ex opere operato“, das von den
Reformatoren wohl kaum richtig gewiirdigt worden ist, weil
ihr Blick in vielen Dingen zu sehr auf den Missbrauch und
die Verzerrung der Wahrheit als auf deren rechten Gebrauch
gerichtet war. Nach Auffassung des Berneuchener Kreises be-
deute das ,opus operatum* aber, dass ,nicht die Tugend oder
reliziose Reife des Priesters, nicht die Wirdigkeit des Emp-
fangenden, sondern allein der Auftrag Christi und die Kraft
des Ileiligen Geistes die Kraft des Sakramentes begriindet*)®.
Indessen wird aber auch hier davor gewarnt, das yopus ope-
ratum® zur unfehlbaren Formel, die gleichsam Verfiigungsrecht
iiber Gottes freies Tun gewihre, werden zu lassen. Diese Ge-
fahr lauert tberall oder ist gar Wirklichkeit, wo die Epiklese
fehlt oder nur verkimmert und rudimentir verborgen vor-
handen ist.

1) «Die reformatorische Theologie hat die mittelalterliche Transsub-
stantiationslehre bekimpft, nicht weil sie ihr zu wunderbar erschien, son-
dern weil sie darin eine rationale Auflésung des Mysteriums gewittert hat,
die dem unbegreiflichen Wunder der gottlichen Gegenwart in der irdischen
Gestalt nicht gerecht wird»; ebenda 8. 16.

3 Ebenda S. 4H.

3) Indessen hat schon das Konzil von Lyon (1274) die Siebenzahl klar
und deutlich als dogmatische Norm erklirt.

Y) Ebenda S. 47.



— 202 —

Diese tiefere Erfassung des Sakramentes hingt innerlich
zusammen mit der schon eingangs erwiithnten Wiederentdeckung
des , Wortes“ als dem urspringlichen Gefiiss gottlichen Geistes.
,wenn das gottliche Geheimnis das Geheimnis der Inkarnation
ist, dann gehort zu dieser Inkarnation auch dieses unlosbare
Geheimnis, dass der Anruf Gottes, das Angebot der Gnade,
die Enthiillung seines Ratschlusses von Anbeginn bis zum Ende
uns gegeben ist in dem Gefiss dieses geschichtlichen Wortes 1).¢
So sehr aber das Wort der Heiligen Schrift eine konkrete Ge-
stalt der Selbstmitteilung Gottes ist, so bleibt es eben doch in
der uns iiberlieferten Form ein menschliches Wort 2. Die Ver-
balinspirationslehre vermag diesem Widerspruch ebensowenig
gerecht zu werden wie die Transsubstantiationslehre dem Ge-
heimnis des Sakramentes im Abendmahl. _Das Geheimnis
(Gottes ist verborgen unter der menschlichen Rede, in der es
zu uns kommt?®*“ und ,das Dogma ist der strenge Tirhiiter
auf der Schwelle zwischen dem Heiligen Geist Gottes und dem
menschlichen Geist; es bewahrt den christlichen Glauben vor
der Verflachung und Verfidlschung in eine allgemeine Lebens-
weisheit und in eine ,verniinftige’ Weltanschauung hinein4)%.

2. Von der Kirche: Die Kirche ist der ,Leib Christi¥,
die irdische Gestalt des zur Herrlichkeit erhobenen Christus
und als solche gestaltetes Geheimnis, Schopfung Gottes. ,Sie
ist die Wirkungstitte des gottlichen Geistes in der Menschen-
welt; durch ihr Dasein bezeugt sie die Erscheinung Gottes im
Fleisch; im Raum der Welt zeugt sie von der allmichtigen
Gegenwart dessen, was nicht von dieser Welt ist®).“ Ist sie
auch nach Gottesabsicht in diesen Weltenraum gesetzt und
dadurch weitgehend in ihrer Gestalt und in ihrer Wirkung
geschichtlichen Bindungen unterworfen, so gilt doch der Satz:
ndass es so etwas wie Kirche gibt, lisst sich in keiner Weise
aus den Gesetzen des menschlichen Gemeinschaftslebens, auch

) Ebenda S. 36.

) Um allen falschen Schlussfolgerungen zu entweichen oder gar eine
Identifikation zwischen «Wort»> und dem johanneischen «Logos» zu ver-
hiiten, miissen wir uns klar sagen, dass « Wort», wie es gemeinhin und
besonders auch in dem hier vorliegenden Schrifttum oft gebraucht wird,
noch weitgehend vom «Logos» auseinandersteht.

%) Ebenda S. 38.

Y) Ebenda S. 39.

%) Ebenda S. 81.



— 203 —

nicht aus den Wirkungskriften der sogenannten Religion ab-
leiten H%. Ist die Kirche als ,Leib Christi“ selbst Geheimnis
Gottes und zugleich auch Verwalterin dieses Mysteriums, so
ist sie dies doch niemals im Sinne des Eigenbesitzes und der
Eigengehorigkeit. ,Alle Bilder, die das Neue Testament ge-
braucht, um das Geheimnis der Kirche zu beschreiben, haben
das Gemeinsame an sich, dass das ganze Sein und l[.eben der
Kirche bezogen ist auf seinen Ursprung in Christus, und zwar
so bezogen, dass eben die Kirche die ,oikonomia, die Austeilung
und Auswirkung dessen ist, was mit Jesus Christus in die
Welt getreten ist. Die Kircheist ,oikonomia tou mysteriou®, Aus-
teilung und Ausgliederung des gottlichen Geheimnisses Jesus
Christus?).“ Von daher ist das Fremdsein der Kirche in dieser
Welt zu begreifen, zu verstehen aber auch, dass keine irdische
Macht mit Recht tber sie zu befehlen und zu herrschen hat,
so lange, als sie sclbst nicht herrscht, sondern im unbedingten
(Gehorsamsverhiltnis zu ihrem Herrn steht. Thre Selbstmichtig-
keit misste notwendigerweise auch sofort ihr Geknechtetsein
durch eben die Michte sein, iber welche sie zu herrschen sich
anschickte.

3. Vom Amt: Zur Ausrichtung der ,oikonomia tou mysteriou®
bedarf nun aber die Kirche des verordneten Amtes, be-
stimmter Ordnungen, die ihren Ursprung im ,Wort“ haben
und von dort her immer neu gegeben werden konnen. Die
geistlichen Amter, von Gottes Geist gesetzt, sind zu ganz be-
stimmten Aufgaben inmitten der Kirche und der einzelnen Ge-
meinden verordnet. Solches Amt ist frei von der Person, dem
Triiger, frei aber auch von der Gemeinde, so sehr es auf dicse
hingeordnet ist und so stark es den Triger gerade wegen
seines objektiven Charakters verpflichtet und mit Verantwor-
tung belegt. ,Wer an dem Geheimnis der Kirche Anteil haben
will, ist nicht an die fromme Persinlichkeit, an den geistvollen
Prediger, an den vertrauenswiirdigen Seelsorger, sondern an
das Amt gewiesen, das einen Auftrag und eine Vollmacht emp-
fangen hat. Die Wirde des Amtes an die Reife und Tiichtig-
keit seines Triigers zu binden, heisst diesen Menschen in einer
unheimlichen Weise tiberfordern... Aber ebenso muss dieses Amt
unabhingig sein von der Gemeinde, in der und an der es seinen

) ) Ebenda S. 82.
7) Ebenda S. 85.



— 204 —-

Auftrag ausiibt... Es muss seinen Auftrag und seine Vollmacht
aus dem Zusammenhang der gesamten Kirche, aus der aposto-
lischen Sendung der Gemeinde Jesu Christi empfangen?).“

In diesem Zusammenhang muss uns die Auffassung tiber
die ,successio apostolica“ interessieren, wie sie von W. Stéihlin
vertreten wird. Er sieht den tblichen reformatorischen Protest
gegen die ,successio apostolica* dort begriindet, wo er sich
gegen ,eine iusserliche und gesetzliche Weise“ der Sukzessions-
auffassung wendet, eine Auffassung, welche ,die Giiltigkeit des
kirchlichen Handelns in einer bestimmten Kirche von dem
historischen Nachweis abhéingig macht, dass die Kette nirgends
unterbrochen ist. Hier wird der sinnvolle und sachgemiisse Zu-
sammenhang, in dem die oikonomia tou mysteriou durch die
Jahrhunderte hin sich darstellt, zu einem nachweisbaren Sach-
verhalt verfillscht, der eine Biirgschaft fiir das gottliche Ge-
heimnis und fiir die Vollmacht der Kirche sein soll. Hier wird
geleugnet, dass, wenn die Triager des Amtes versagen, in der
Bindung an die Heilige Schrift und unter Zucht des Heiligen
Geistes der Kirche das gottlich geistige Geheimnis eines wahren
und rechten Amtes neu geschenkt werden kann; dass, wenn
der Strom des gottlichen Geistes in seinem geordneten Lauf
durch die Jahrhunderte durch die von menschlicher Siinde und
Torheit errichteten Dimme unterbrochen wird, sich seine un-
widerstehliche Gewalt einen neuen Weg suchen und ein neues
Bett graben kann?.“ Dies sind scharfe und tiefgreifende Ein-
winde und Vorbehalte gegen die libliche Auffassung der apo-
stolischen Sukzession, die gehort werden wollen, die aber, so
begreiflich, so notig und korrigierend sie immer sein mogen,
irgendwie doch in das Machtgebiet Gottes eingreifen, der seine
Krifte und Gaben, in uns freilich nie verstindlicher Weise,
auch an Unwiirdige verteilt, wenn nicht gar verschwendet,
an Unwirdige nach unserm Verstindnis und Urteil. Zu dem
oben genannten, mehr kritisch und negativen Urteil iiber die
apostolische Sukzession fiigt Stihlin dann eine positive Wiirdi-
gung der ,successio apostolica“, indem er sagt: ,Aber dieser
notwendige und unentbebrliche Vorbehalt hebt doch den Satz
nicht auf, dass die apostolische Sukzession, der auf die Apostel
zuriickgehende Zusammenhang des geistlichen Amtes, der rechte

1 Ebenda S. 100/101.
?) Ebenda S. 103/104.



206 —

und fachgemiisse Ausdruck fir den von jeder menschlichen
Willkiir und jedem Herrschaftsanspruch der Gemeinde unab-
hingigen Sinn dieses Amtes selber ist. Mag durch Jahrhunderte
eine Kirche scheinbar ohne Schaden auf diese Verwurzelung
ihres Amtes in der Geschichte der gesamten Kirche verzichten;
in Zeiten der Not, der Verwirrung und der Auflosung, wie sie
der deutsche Protestantismus in der furchtbaren Kirchen-
geschichte der letzten Jahre durchleidet, riicht sich dieser Ab-
fall, der auch die in den Bekenntuisschriften unscrer Kirche
ausgesprochenen oder vorausgesetzten Krkenntnisse verschmiiht
und vergessen hat. Als unsere Kirche vom Zusammenbruch
bedroht war, hatte sie unziihlige treue Pfarrer und treffliche
Verwaltungsbeamte, aber ihr fehlte fast ginzlich die Autoritiit
cines geistlichen Amtes, das gegeniiber der hereinbrechenden
geistlichen Verwirrung und gegeniiber dem argen Missbrauch
des Bischofsnamens den unaufgebbaren Zusammenhang und
7zusammenhalt der ganzen christlichen Kirche hiitte vertreten
konnen '),

Die Unabhiingigkeit des Amtes muss sich nun freilich darin
bewiithren, dass erstens ,durch seinen Dienst Gemeinde entsteht,

“und durch diesen Dienst das innere Leben der Gemeinde ge-
nihrt, gefordert und gestiirkt wird®)*; zweitens darin, ,dass
das geistliche Amt die Gemeinde vor Gott zu \crtleten be-
rufen ist*)% und dies drittens doch nicht in der Besonderung,
d. h. Isolierung und Schaffung von zwei zu tiefst voneinander
getrennten [ebensstinden, Klerus und Volk, tut, vielmehr so,
,dass die notwe endige Verbindung von Amt und Gemeinde in
dcr ,Ausgliederung’ des Amtes geschieht*)“.

Diese ,Ausgliederung® des Amtes wird im Neuen Testa-
ment (1. Kor. 12, 28 ff.; Eph. 4, 11 f.) ersehen und im aposto-
lischen Amt als dem Ausgangsort des Episkopates, Diakonates,
Presbyterates, aber auch im Amt und Tun der Akolythen,
Fixorzisten, im Lektorat und Ostiarierat als eine Vielzahl von
Amtern in dem Leben der Gemeinde erkannt?®). Alle diese und
andere Amter dienen der Gemeinde und sind zugleich Ausdruck
des vorhandenen Lebens; die Amtstriger haben zumeist prak-

1y Ebenda S. 104.
?) Ebenda S. 106.
3) Ebenda S. 108.
4) Ebenda S. 109.
5) Ebenda S. 110t



— 206 —

tische und gottesdienstliche Funktionen und versinnbildlichen
dadurch die Wahrheit vom allgemeinen Priestertum, ohne dieses
in falscher Verallgemeinerung inhaltlos, damit aber auch sinn-
los zu machen.

4. Vom Kultus: Er ,ist die eigentliche und cigentiim-
liche Lebensform der Kirche. Alles andere, was die Kirche in
der Welt tut, empfingt von diesem einen Punkt, von diesem
heiligen Bezirk her sein Leben und seine Kraft; und alles muss
verkiimmern und dahinsiechen, wenn das gottesdienstliche
L.eben der Kirche entleert und verfilscht wird Y)“, Kultus ist
,Verwaltung und Austeilung der gottlichen Geheimnisse 2)“. In
der Kirche lebt Form- und Gestaltungswille nicht als ,Luxus®,
nicht als ,Verlegenheitsweg, auf dem sie den Zugang sucht zu
dsthetisch verwohnten Menschen, die sie mit der Predigt nicht
mehr erreicht, sondern es ist der schlichte Gehorsam gegen den
Auftrag, in dem irdischen Bereich, d. h. eben im leiblichen
Handeln, das Wort Gottes zu verkiindigen. Alles Handeln der
Kirche ist ein verbun visibile, und nur sofern es das ist, ist
es ein Handeln der Kirche?®).“

Bei solcher Wertschiitzung des Kultus als des geformten
Wortes mochte man leicht den Einwand erheben, dass es hier
irgendwic um die Gefahr der Uberwertung kultischen Handelns
gehe. Allein, es wird immer wieder betont, dass alles leibliche
Handeln immer nur ein Gleichnis sei, dass es als solches ,nicht
die Aufmerksamkeit bei sich selber festhalten und an sich
binden“ diirfe. ,Es trigt seinen Sinn niemals in sich selber,
sondern es wird sinnerfiillt nur, indem es zum Symbol wird,
d. h. zum Hinweis des Geschopfes auf den Schépfer, zum Hin-
weis des Irdischen und Vergiéinglichen auf das Jenseitige und
Kommende 4).“

In einer besonderen Schriftreihe, die in verhiiltnismissig
kurzer Zeit entstanden ist, wird dargetan, wie die ,Formkraft
des Wortes® zum Kultus treibe und ihm allein innere Begriin-
dung als ein Handeln an, mit und in der Gemeinde gebe. Dieser
Arbeit hat sich in erster Linie Dr. Karl Bernhard Ritter, Pfarrer

1 Ebenda S. 32.
) Ebenda S. 33.
%) Berneuchener Buch S. 100/101.
4 Ebenda S. 101.



— 2001 —

an der Stadt- und Universititskirche zu Marburg an der Lahn
unterzogen '). In seiner Schrift | Gottesdienst und Predigt wird
die rechte Abgrenzung zwischen Wort und Kult vollzogen, den
Gottesdienst zugleich vor allem Missbrauch praktischer Ziel-
setzung im Sinne der ,Befriedigung menschlicher Bediirfnisse“
bewahrend. ,Im Gottesdienst geht es um ein Letztes, Unver-
cleichliches. Dass wir Gottesdienst halten, ist die notwendige
Folge unserer Berufung, ist der unentbehrliche Ausdruck dafiir,
dass es den innersten Sinn unseres ganzen Daseins ausmacht,
von Gott gerufen und ihm zugewandt zu sein?).“ Ist, um mit
Luther zu sprechen, das Evangelium nichts anderes ,denn eine
Predigt und ein Geschrei von der Gnade und Barmherzigkeit
(Gottes¥, so ist anderseits, nach Ritter, ,der zentrale, im eigent-
lichen Sinn des Wortes vorbildliche Kultus der christlichen
Kirche die Feier des Sakramentes im Abendmahl, in dem dieses
Geheimnis des Lebens der Kirche seine umfassende, unausschopf-
liche Darstellung gefunden hat“?®).

In ,Sakrament und Gottesdienst® wird der Kultus als ,eine
Leibwerdung des die Gemeinde einenden Lebensgeistes“*) defi-
niert, ohne .Zweckbestimmung* falscher Art und als zum
evangelischen Werk nicht im Sinn des Gegensatzes, vielmehr
der Ergiinzung gedacht. Werk und Kult sollen ,Zeugnis sein von
der Wirklichkeit der Kirche als einer Neuschiopfung Gottes*?®),

In der kleinen Schrift ,Der Altar® geht der genannte Ver-
fasser jener eigenartigen und tiefgreifenden Fehlentwicklung
nach, nach welcher die Kommunion der Gemeinde nicht mehr
das wichtigste Stiick des Messgottesdienstes bleibt. Mit Sicher-
heit werden in diesem Zusammenhang auch die architekto-
nischen Verinderungen im Bau und Aufbau des Altares, seinem
Standort aufgezeigt, um schliesslich der Forderung zu rufen:
_Der Altar muss im evangelischen Kirchenraum seinen Cha-

rakter als Abendmahlstisch unmissverstindlich zum Ausdruck

bringen ©).“

1) Wir nennen von ihm, aus den « Werkschriften der Berneuchener
Konferenz» (Verlag Frdr. Bahn, Schwerin, Mecklenburg): « Gottesdienst und
Predigt », «Sakrament und Gottesdienst», « Der Altars, «Das Gebet ».

3 S. 29.

%) S. 14/15.

4 S. 17.

3) S. 23.

6 S. 11.



— 208 —

5. Hier ist wohl der Ort, wo wir auf die Feier des
Herrenmahles!) (Abendmahl), wie sie sich in den ver-
gangenen Jahren im Kreise von Berneuch herausgebildet hat,
etwas nédher eingehen miissen.

In der ,Vorbereitung“ bekennen Pfarrer und Gemeinde
gegenseitig ihre Sinden und leisten flireinander Fiirbitte vor
Gott: ,Gott erbarme sich euer und fiithre euch durch Vergebung
der Siinde ins ewige Leben.“ Es folgt der ,Eingang, bestehend
in Lied oder Psalm, das ,Kyrie eleison“, der ,Lobpreis“ (Gloria).
Darauf ergeht ,Die Verkiindigung des Wortes“ (Gruss, Kollekte,
Epistel und Evangelium mit Predigt). Der zweite Hauptteil,
,Das Herrenmahl“, wird durch den ,Friedensgruss“ und die
,Flrbitten® eingeleitet. Zum ,Opfergang®, der, wenn es die Ver-
hiiltnisse gestatten, wirklich als Umgang um den Altar mit Dar-
bringung der Gaben vollzogen werden soll (wo dies nicht mog-
lich ist, ziehen die Helfer die Gaben in der versammelten Ge-
meinde ein), treten die ,Opferungsgebete®, und anschliessend
bekennt die Gemeinde ihren Glauben (Glaubensbekenntnis).
Das ,Hochgebet“ (Prifation) fibhrt zum ,Dreimalheilig®. Jetzt
spricht der Liturg: ,Neiget eure Hiupter dem Herrn, wir beten
ihn an, der wunderbar einkehret bei den Seinen“, um alsdann
,die Worte der Einsetzung“ kundzumachen. Dem ,Gedichtnis
der Erlosung® antwortet die Gemeinde mit dem alten Oster-
hymnus: ,Christ ist erstanden von der Marter alle* ... oder,
je nach der Kirchenzeit, einem andern passenden Hymnus. Die
»,Segnung® tiber Brot und Wein geschieht mit den Worten:
»Sende, Herr, Deinen heiligen Geist herab auf uns und auf diese
Gaben und lass die verginglichen Giter der Erde geheiligt
werden zur himmlischen Speise.“ (Epiklese.) Uber dem Brot
wird gesprochen: ,Segne und heilige, o Herr, dies Brot und
mache es uns zur Gemeinschaft des Leibes unseres Herrn Jesu
Christi“, tiber dem Kelch: ,Segne und heilige, o Herr, diesen
Kelch und mache ihn zur Gemeinschaft des Blutes unseres Herrn
Jesu Christi.“  Gebete aus der Didache geben dem Gedanken
der Einheit und der Gemeinschaft in Christus, zugleich aber
seiner Erwartung aus dem Himmel Ausdruck. Darauf erfolgt
das ,Vaterunser“. Die Einladung zum ,Mahl“ hebt mit dem

") « Die Feier des Herrenmahles », Einzelordnung fiir die Hand der
Gemeinde, aus der Sammlung «Der Deutsche Dom» (die Ordnung fiir die
Hand des Pfarrers ist inzwischen erschienen).



209 —

Vorspruch ,das Heilige den Heiligen® an; darauf komnt das
,Christe, Du Lamm Gottes®. Zum Empfang des Mahles tritt die
Gemeinde in Gruppen um den Altar. Die Feier, die in wohl-
tuender Kiirze gefasst ist, schliesst mit dem Dank®, umfassend
Gebet, Schlussevangelium (Joh. 1, 1-—14) und Entlassung.

Der Eindruck dieser Feier des Herrenmahles erinnert einen
an die ersten Zeiten der Urgemeinden, in denen das Abendmahl,
dem meist ein Gemeinschaftsmahl vorausging, etwas Feierliches,
d. h. Freudiges, Festliches an sich getragen haben mag. Es ist
die Feier der Gemeinschaft mit dem erhéhten Herrn, um dessen
zweites Kommen in Herrlichkeit die versammelte Gemeinde
bittet. Dieses unseres Erachtens befreiende Element der berneu-
chischen Abendmahlsliturgie kommt zum grossten Teil durch
eine absichtliche Trennung von der Bussandacht (Beichte) zu-
stande. Die Beichte, auf die wir zu sprechen kommen werden,
wird als Privat- wie als Gemeindebeichte der Intention nach
cher als selbstindiges Sakrament aufgefasst und geiibt, ohne
dass sie formlich als drittes Sakrament bezeichnet wiire.

In der ,Ordnung der Beichte®') wird diese Trennung ein-
leitend unter anderm wie folgt begriindet: ,Die enge Verbin-
dung von Beichte und Abendmahl verdunkelt den Sinn beider
Feiern. In dem Verstindnis des Abendmahles verdringt die
Versicherung der Sindenvergebung alle andern Inhalte des
Herrenmahles; die Weite und Fiille der sakramentalen Welt wird
verengt zu einem Trostmittel fiir die angefochtenen Gewissen
der cinzelnen Menschen. Aber eben diese Siindenvergebung ist
ja schon in der Beichte vorher ausgesprochen worden, und es
entsteht die unevangelische Meinung, man konnte durch die in
der Beichte empfangene Absolution eine (voriitbergehende!) Wiir-
digkeit zum Genuss des heiligen Mahles erlangen. Darum ist es
unsere ernste Forderung, dass Beichte und Abendmahl aus dieser
hochst anfechtbaren Verklammerung gelost und beide Iland-
lungen — die Reformation hatte sie ursprimglich beide als Sakra-
mente bezeichnet — in ihrer Selbstindigkeit wieder hergestellt
werden. In der hier schon angefiithrten Schrift ,Sakrament und
Gotresdienst® fuhrt K. B. Ritter diese Gedanken weiter aus und
sagt: ,Die Feier des heiligen Abendmahles wird erst dann in der
1y Zweite, neu bearbeitete, crweiterte Auflage, fiir die Hand des
Pfarrers; dazu eine kleine Ausgabe fiir die Hand der Gemeinde (beide im
Biirenreiter-Verlag, Kassel).

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1937. 14



evangelischen Kirche ihre gebiihrende Stellung wieder gewinnen,
wenn sie nicht vornehmlich im Anschluss an den Predigtgottes-
dienst, sondern in besonderen liturgisch streng durchgestalteten
Feiern die Gemeinde um den Tisch des Herrn versammelt. Die
dem Wesen einer solchen Feier vorziiglich entsprechende Stunde
wird der Abend sein. Erist ja auch sonst die Stunde festlicher
Vereinigung ').“ Wertvoll dirfte in diesem Zusammenhang das
Zeugnis Adolf Schlatters sein, der eine Trennung von Busse und
Abendmahl befarwortet: ,Zum Neuen, was mir Greifswald
brachte, gehorte auch die preussische Liturgie, die in Greifswald
so gehalten wurde, dass wir an jedem Sonntag zur Abendmahls-
feier beisammenblieben. Der bestindige Anblick der Feier hat
sic fir mein Empfinden nicht geschédigt und hat den zentralen
Satz des Evangeliums in jeden Gottesdienst kraftvoll hinein-
gepflanzt . .. Warum konnte ich mich nicht sonntiglich am
Mahl Jesu beteiligen, wie es der Vater in seiner Gemeinde tat?
Daran hinderten die Schranken, mit denen die Kirche ihre Feier
umgeben hat. Wir sollten nicht nur zur Beichte, sondern auch
zum Tisch Jesu dazu gehen, um dort die Vergebung unserer
Stinden zu empfangen. Nun ist der Anblick unserer Schuld und
Not ein nie zu entbehrender Teil unseres menschlichen, irdischen
Lebens. Wir dirfen nicht vergessen, was wir vor Gott sind,
dass wir aus der Ferne zu ihm umkehren und unser Recht vor
ihm darin besteht, dass wir von der Schuld freigesprochen sind,
und da wir dies nicht vergessen koénnen, bedarf unser Glaube,
der das Wort von der Vergebung erfasst, immer wiederholter
Begriindung, immer neuer Hilfe. Aber die nie versagende, uns
immer bewegende Spannkraft hat nicht der negative Satz, der
uns mit dem beschiftigt, was uns von Gott trennt, sondern der
positive Inhalt der Botschaft Jesu. Gottes Gerechtigkeit preisen,
die Gemeinschaft mit Jesus begehren, aus Gottes Liebe unsere
Liebe empfangen, das sind die Vorgiinge, zu denen wir an jedem
Sonntag bereit sein kénnen. Nicht das, was vor dem Kreuz
steht, unsere Schuld, sondern das, was durch das Kreuz ent-
standen ist, unsere Verséhntheit mit Gott, gibt uns den in Ewig-
keit nicht endenden Gottesdienst ).

Die in diesem Zusammenhang hier geiiusserten Gedanken
dirften weit tiber den Kreis von Berneuch hinaus Beachtung

1 S. 53 der Schrift.
?) Adolf Schlatter: «Erlebtes», II. Auflage, S. 65ff.



finden und geeignet sein, auch andernorts die Abendmahlspraxis
von aller Siindenverkrampfung, iiberhaupt vom fast einseitig
stark betonten Siindenbewusstsein zu losen, um den freudigen
und festlichen Klang der Eucharistie als das Geschenk
Giottes an die Kirche wieder mehr aufleben zu lassen. Vielleicht,
ja nach unserer Meinung sogar sicher, wiirde gerade im Ver-
oleich zu dieser freien und hochsten (Gnadengabe Gottes in
Christus, der gegeniiber es niemals irgendwelche eigentliche
Wiirdizkeit geben kann, das Verlangen nach einer ernsten
und tieferen, selbstiindigen Gemeinde- und Einzelbeichte eher
crwachen.

6. In der bereits angezeigten Beichtordnung!) wird im
Vorwort zuniichst an Luthers Stellung zur damaligen Beicht-
praxis in der katholischen Kirche erinnert. Luther protestierte
segen cine Beichte im Sinne der Gewissensbindung; des frommen
Werkes, womit man sich Gottes Vergebung erwerben koénne,
Er selbst wollte sich die ,heimliche (private) Beichte von niemand
nehmen lassen und wollte sie nicht um der ganzen Welt Schatz
ocben, denn ich weiss, was Stiirke und Trost sie mir gegeben
hat ... Ieh wéare lingst von dem Teufel {iberwunden und er-
wiirgt worden, wenn mich diese Beichte nicht erhalten hiitte.“

In der Einfiihrung zur Kinzelbeichte wird grundsiitzlich
daran festgehalten, dass jeder Christ Beichte horen und ein jeder
dem andern den Trost der Absolution spenden kénne. Aber um
der Wahrung des Beichtgeheimnisses willen und vor allem um
der Gewissheit willen, dass die Vergebung im Auftrag der Kirche
und der Gemeinde geschehe, wird in der Regel die Beichte des
Linzelnen vor dem bestellten Amtstriger der Gemeinde abgelegt.
Die Lossprechung erfolgt unter den Worten: , Auf Befehl unseres
Herrn Jesu Christi, als ein Diener seiner heiligen Kirche, spreche
ich dich los von der Sinde im Namen des Vaters und des Sohnes
und des Heiligen Geistes.  Deutlicher wird natiirlich in der
Beichte der Gemeinde, dass Bekenntnis und lLossprechung im
Raum der Kirche geschehen, jals eine Form des lebendigen
Dienstes, den die Glieder am Leibe Christi einander leisten®.
Von der Gemeindebeichte wird in der entsprechenden Ein-

1y Die «Ordnung der Beichle» ist in drei verschiedenen Ausgaben
erschienen: «) grosse, ausfiihrliche Ordnung fiir die Hand des Pfarrers;
b) die Beichte der Gemeinde und ¢) die Beichte der einzelnen Christen
(alle in Hanseatische Verlagsanstalt, Hamburg, erschienen).



e TP =

filhrung gesagt: ,Der offentliche Beichtgottesdienst darf keines-
wegs (wie es leider weithin, gerade in der Vorbereitung zum
Abendmahl, der Fall ist) an die Stelle der personlichen und
privaten Einzelbeichte treten und kann diese keinesfalls er-
setzen; er hat vielmehr den seelsorgerlichen Ernst und die ein-
dringliche Selbstbesinnung und Bereitung in der Privatbeichte
zu seiner Voraussetzung. Iier aber, in der oOffentlichen Beichte,
stehen nicht die Einzelnen nach der Besonderung ihres persin-
lichen Liebens vor Gott. Das Zusammensein mit den andern
Gliedern der Gemeinde darf nicht den Sinn haben, dass dadurch
Stindenerkenntnis und Stindenbekenntnis aller Einzelnen in einer
oberfliichlichen Verallgemeinerung stecken bleiben; vielmehr
bekennt sich die Gemeinde und ein jedes ihrer Glieder dazu,
dass jede Siinde eine Versiumnis und eine Schuld am Ganzen,
eine Verletzung des Leibes Christi ist; es gibt keine Privat-
siinden, mit denen nicht zugleich das Antlitz der Kirche Christi
entstellt und die Verpflichtung der gegenseitigen Liebe und Ver-
antwortung versiumt und vergessen wire. Darum bedeutet auch
die Verkiindigung der Gnade hier nicht so sehr die Beruhigung
jedes Einzelnen tiber seine personliche Siindhaftigkeit, als viel-
mehr das Wort der Verheissung iiber die Gemeinde und die
Versicherung und Vergewisserung jedes Einzelnen, dass er als
Glied am Leibe Christi an der vergebenden Gnade und an der
Hoffnung ewiger Vollendung teilhabe. Nicht die reuige Be-
trachtung begangener Siinde, sondern die Hinwendung zu dem
ewigen Ziel und zu dem kommenden Reich ist der die ganze
Feier beherrschende Ton und Gedanke. In dem Bewusstsein
gegenseitiger und gemeinsamer Schuldverstrickung und in dem
Gehorsam gegen den Ruf, der uns siindige Menschen in den
Dienst an dem kommenden Reich stellt, begriindet sich immer
von neuem die evangelische Gemeinde als dic Gemeinde der
gerechtfertigten Siinder. [ier liegt die Bedeutunz und Not-
wendigkeit der offentlichen Beichte als einer grundlegenden
Form des gottesdicnstlichen Lebens der evangelischen Ge-
meinde 1).*

Die Form der Gemeindebeichte ist folgende: Eingangslied,
Vorspruch, Bereitung, Verlesung der Zchngebote und ihrer zu-
sammenfassenden Erfiillung im Worte des Ierrn sowie ein

1) Aus der Einfithrung in die Beichte der Gemeinde, Ausgabe fiir die
Hand der Gemeinde, S. 1/2.



e 918 —

zweites Gemeindelied fithren zum gegenseitigen Bekenntnis und
zur gegenseitigen Firbitte zwischen Pfarrer und Gemeinde.
Hierauf wird eine Litanei gebetet, dem das Wort der Gnade
folgt, nachdem zuvor der Pfarrer die Anwesenden gefragt hatte:
,Beugt ihr euch bussfertigen Herzens unter Gottes Gericht?
— Begehrt ihr Vergebung eurer Siinde um Christi willen? —
Verlangt ihr danach, hinfort in der Gemeinde unserm Herrn
und Erloser zu dienen ?¢ und die Gemeinde solche Fragenmit ,Ja*
beantwortete. Das ,Wort der Gnade“, das der Pfarrer der
Gemeinde verkiindet, hebt mit den Worten an: ,Als Diener der
Kirche, in Kraft des Auftrages, den der Herr seinen Jiingern
gegeben hat, verkiindige ich dir, der Gemeinde Jesu Christi:
Dir ist deine Sinde vergeben im Namen des Vaters und des
Sohnes und des Heiligen Geistes.“ Es folgen einige biblische
Heilsspriiche, worauf die Gemeinde durch den Liturgen wie folgt
angeredet wird: ,So kommet herzu zur Befestigung eurer Glied-
schaft in der Gemeinde Jesu Christi und empfanget den Segen!“
Nach dieser Aufforderung tritt zuniichst der Pfarrer von dem
Altar herunter, kniet nieder, und cin Bruder spricht vom Altar
aus unter Handauflegung: ,Der Gott des Friedens heilige dich
durch und durch, dass dein Geist ganz samt Seele und Leib
unstrifflich bewahrt werde auf die Zukunft unseres Herrn Jesu
Christi. Siehe, hiermit sind deine Lippen geriihret, dass deine
Missetat von dir genommen werde und deine Siinde verséhnet
sei. Gtehe nun hin und sprich zu diesem Volke: Der Gott des
Friedens heilige euch durch und durch, dass euer Geist samt
Seele und Leib unstriflich bewahrt werde auf die Zukunft
unseres Herrn Jesu Christi. Getreu ist Er, der euch ruft, Er
wird’s auch tun. Gehe hin in Frieden.“ (Die Gemeinde ist in-
dessen in Gruppen vor den Altar getreten, dort niedergekniet,
wobei das letzterwithnte Gnadenwort unter Handauflegung durch
den Pfarrer ausgesprochen wurde.) Dank, Gebet, Vaterunser
und Segensspruch beschliessen die Gemeindebeicht.

7. Mit der Besprechung von Beichte und Herrenmahl haben
wir freilich noch Kkeineswegs das ganze kultische Leben des
Berneuchener Kreises beriithrt. Ktwas vom Besonderen dieses
Kreises liegt gerade in dem neu erfassten Gebetsleben iiber-
haupt, das alle Lebensverhiltnisse und alle Lebenskreise um-
tasst, Tag- und Nachtzeit, Sonntag und Werktag, alle Stande
und selbst das Gedenken an die seufzende Kreatur. Wenn



— 214 —

irgendwo seit Lohe und Vilmar das Wort von der ,betenden
Kirche® mitten im Protestantismus wieder wahr geworden ist,
so hier bei Berneuchen?!). Was wir an dem hierher gehorenden
Schrifttum schiitzen, das ist die feine und zugleich kraftvolle
Sprache, die wirklich liturgisch und zugleich zeitempfunden ist
und wirkt. Auch die musikalische Gestaltung der Liturgien
(Herrenmahl, Beichte, Tagzeiten ete.) ist ernst und wiirdig, wo-
bei viel altes musikalisches Gut mit Geschick herangezogen
wurde. Anerkennenswert ist aber auch die einzelne Ausstattung
der hier angegebenen Liturgien in der Anordnung, in der Vor-
nehmheit der besonderen Schrifttypen, so dass man auf den
ersten Blick, auch rein dusserlich, den Eindruck gewinnt, es
geht hier um sakrales Gut. Bedenken wir, dass die Berneuchener
Bewegung von der wieder entdeckten Wirksamkeit und Freiheit
des ,Wortes“ her in durchaus evangelischer Haltung auch das
Positive an der biblisch gedachten Marienverehrung, an der
Askese und Meditation anerkennt und in aller Freiheit iibt?),
80 ist es ja wohl verstindlich, dass sich dieser Kreis, wie andere,
ihnliche, gegen den Vorwurf ,katholisierender Tendenzen“ zu
wehren hat. Treffend geschieht dies im Vorwort zur zweiten
Auflage des Gebetes der Tageszeiten mit den Worten: ,Wenn
feste Ordnung unseres Gebetslebens als ,katholisch’ angegriffen
wird, so glauben wir jedenfalls Luther und alle grossen Er-
zieher des evangelischen Volkes auf unserer Seite zu haben,
die wussten, dass kein Leben, auch das innerlichste und freieste
nicht, ohne Ordnung bestehen kann. Und abgesehen davon, dass
unsere evangelische Kirche in fritheren Zeiten solche Ordnungen
sehr wohl kannte, bekennen wir uns freilich zu der einen hei-
ligen, allgemeinen (und das heisst: katholischen) christlichen
Kirche und sind der Meinung, dass die evangelische Kirche eine
ebenso berechtigte Erbin der geistlichen Erfahrung und Bildung
der alten Kirche sei wie die romische Kirche.*

Es konnte nun nach dem bisher Gesagten leicht der Ein-
druck erweckt werden, als ob das geistige und kultische L.eben

') Wir nennen hier: «Das Gebet», von K. B. Ritter (aus den Werk-
schriften der Berneuchener Konferenz, Verlag Friedrich Bahn, Schwerin);
ferner aus der Reihe «Der Deutsche Dom »: Pfarrgebete; Psalter; Gebet
der Tageszeiten; Schulgebet; Gebete fiir das Jahr der Kirche; Geistliche
Morgenlieder; Geistliche Abendlieder; alle im Biirenreiter-Verlag, Kassel,
erschienen.

?) Vel. hiezu W. Stihlin: Vom géttlichen Geheimnis, S. 25, 75, 73.



— 215

des hier genannten Lebenskreises sich stark oder gar einseitig
im Raume der Kirche bewege und den Blick auf die Welt in
ihrer Not ausser acht lasse. Diese Gefahr ist gewiss da, und
zwar nicht nur hier, sondern iiberall, wo man von der Diirftig-
keit und Armut des bisher Erlebten in den fast unerschopflichen
Reichtum kultischen Lebens in Kirche und Gemeinde alter und
neuester Zeit verstosst. Aber, nach dem uns zur Besprechung
vorgelegten Schrifttum zu schliessen, mochte Berneuchen unter
keinen Umstinden eine solche Verengung der Blickrichtung
vollzichen. Das ,gottliche Geheimnis®, die Offenbarwerdung des
. Wortes im Fleisch® driingt vielmehr auch hier mit innerer Not-
wendigkeit zur Gestaltung des Wortes und seiner ewigen Krifte
im Sinne einer Aufgabe an der Welt.

[II. Evangelisches Werk.

Der dritte Hauptteil des hier schon mehrfach erwihnten
Berneuchener Buches ist ganz dem ecvangelischen Werk ge-
widmet. Es heisst dort zur Einleitung: ,Das Evangelium ist keine
abstrakte Wahrheit, keine Verkiindigung von dem jenseitigen
Wesen Gottes, sondern es ist das Wort Gottes, das den Menschen
hier und jetzt in seiner konkreten irdischen Lage trifft. Nicht an
Zuschauer dieses irdischen Lebens, sondern an Menschen, die
selbst in seine Notwendigkeiten und Anspriiche hineinverstrickt
sind, ergeht der Anspruch und die Verheissung Gottes. Hier und
ietzt fordert das ewige Wort Glaube und Gehorsam. Es bedeutet
den Herrschaftsanspruch Gottes tiber die Welt. Dass es wirk-
lich gehort worden ist, bewihrt sich darin, dass das irdische
Werk selbst unter dies Wort gestellt wird, dass es im Glauben
cetan und dadurch geheiligt wird 1).“

Jede ,christliche® Gesinnung, abseits von der irdischen Be-
stimmung, wird abgelehnt und die ,Heiligung“ ebenso entschie-
den von der ,Heiligsprechung der natiirlichen Ordnungen“ unter-
schieden. ,Iss gibt weder heilige Bezirke noch heilige Werke,
die an sich selber irgendeinen Grad von Heiligkeit besitzen. Wo
die Sendung des Christen in die Welt in eine selbstverstindliche
Zugehorigkeit zu dieser Welt verfilscht wird, da werden alle Ord-
nungen des irdischen Lebens zu einer selbstherrlichen Grosse . . .
Aber damit wird die Grundhaltung verleugnet, die aus dem
Horen des Wortes erwiichst, das Gott in dem Kreuz Christi

1) Berneuchener Buch, S. 135.



— 216 —

gesprochen hat. Die Welt ist nicht heilig; aber sie wird ge-
heiligt, wo der Glaube sie unter das Wort Gottes stellt. Darum
ist evangelisches Werk geschieden von jeder Verherrlichung
der natiirlichen Lebensordnungen als solcher; der Glaube er-
wartet die Erlosung des Menschen nicht aus der Irfillung
irgendwelcher Anspriiche und Anforderungen dieses Lebens,
gsondern sicht vielmehr, dass diese selber, durch die IEndlichkeit
und Stundhaftigkeit verdorben, der Iirlosung bediirfen. Nur wo das
‘Gericht, das iiber jedes irdische Werk ergeht, angenommen und
dieses Werk unter die Verheissung gestellt wird, nur da wird
das irdische Werk geheiligt!).“

Diese Heiligung des Werkes durch den Gehorsam des Wortes
kann indessen keineswegs sogenannte ,Reichgotteszustinde"
schaffen, die irgendwie dem Bau des Gottesreiches gleichkiimen.
Die Unterstellung jedes Werkes und aller natiirlichen Ordnungen
unter die Gefangenschaft im Wort vermag nur eines zu wirken,
sie macht die Entstellung und Verletzung der Schopfungsordnung
erst recht spiirbar, die Verlorenheit der Welt vollig offenbar.
,Das Evangelium muss immer wieder die in sich ruhende Iind-
lichkeit menschlicher Arbeit, die auf festen Besitz und dauerndes
Werk gerichtet ist, beunruhigen, um ihr in jedem Augenblick
die Richtung auf das tberweltliche Ziel zu geben ... Das tiig-
liche Werk wird geheiligt, indem es auf den jingsten Tag ge-
richtet wird 2).“

Berneuchen bezeichnet nun die Gemeinde als den Ort,
von dem aus alle Heiligung der Welt sich vollzieht. ,Sie ist
die Gemeinde der aus dieser Welt Herausgerufenen, die sich
nicht mehr verlieren konnen an den Herrschaftsanspruch der
diesseitigen Welt; aber sie ist gleichzeitig die Gemeinde der in
diese Welt (tesandten, die in dieser Iirdenwirklichkeit ein Zeug-
nis von der Schopfung, von der Erlésung, von der ewigen Voll-
endung sein soll. Sie hiilt in sich die eschatologische Spannung
lebendig, dass sie die Welt und, was in der Welt ist, nicht lieb
hat und doch gleichzeitig das Werk, das in dieser Welt von uns
gefordert ist, unter den ungeheuren Ernst und die letzte Ver-
antwortung stellt, die von dem jiingsten Tage her auf jeden
Erdentag fillt®).“

1) Ebenda S. 136.
%) Ebenda S. 136/137.
3 Ebenda S. 137,



Das evangelische Werk wirkt sich nun in der Haupt-
sache in den drei grossen Lebenskreisen des Geschlechtes,
des Volkes und der Arbeit aus. s versucht, diec ge-
nannten Lebensbezirke wieder in den innern Zusammenhang
der Schiopfungsgedanken zu bringen, wobei immer wieder beides,
die Not und Verlorenheit, wie auch die Verheissung vom Worte
her, sichtbar werden. Aber jede ,Neuschopfung® bleibt in der
Giebrochenheit, in der uns jetzt alles von Gott Gegebene zu-
fiillt, jede ,Erfullung® weckt erst recht die Erkenntnis, wie weit
unsere Zustiindlichkeit in jedem Lebensbereich von der letzten
und wirklichen Vollendung entfernt bleibt. s gibt und darf
nicht geben ,heilige Bezirke“, keine Riickziehungen seelisch-
religioser Art in den Kirchenraum; vielmehr wird auch der
Kirche jede Gabe sofort zur Aufgabe an der Welt und dadurch
sur Erkenntnis ihrer Ohnmacht. Im Berneuchener Buch sind
diese Wahrheiten immer klar und scharf formuliert, im spateren
Schrifttum, wir denken hier besonders an die Verdffentlichung
,Der Sonntagsbrief®!), haben wir hin und wieder Verwischungen
der Grenzen beachtet, die allerdings hochst gefithrlich sich aus-
wirken konnen und miissen. Die spiitere Entwicklung der Be-
wegung scheint sich nicht immer klar gewesen zu sein, wie
haarscharf hier die Grenzen der Wahrheit und der Unwahrheit,
der Wirklichkeit und der Unwirklichkeit sind.

Dass aber der Kirche, gerade wenn sie sich zum Werk ver-
pflichtet weiss, ein besonderer Geist der Wachsamkeit zu eigen
sein muss, der nicht minder aufmerksam sich in der Manifestie-
rung des Wortes in Sakrament, Amt, Kult usf. zu betiitigen
hat, wird neuerdings von W. Stithlin scharf betont?). Denn es
gibt auch ein ,Mysterium des Antichrist*, eine Vergegenwiirti-
gung der Macht des Widersachers in unserer, der kirchlichen
Mitte, ja eine ,Transsubstantiatio in das Widergéttliche — Teuf-
lische (dimonische Sinnzerstérung und Sinnverkehrung) — aber
keine Konsubstantiatio im Mysterium der Bosheit, die das Gefiiss
und Werkzeug bewahrt, erhiilt und vollendet?®).“ Diese Gefahr

) Gemeint ist hier in erster Linie eine Nummer, die sich mit dem
<« christlichen Stand des Soldaten» befasste.

n Man beachte in dieser Hinsicht in «Vom géttlichen Geheimnis >
vor allem die Abschnitte iiber die « Zwiespiltigkeit des Mysteriums », S. 171f.;
die ‘Zwiespsutigkeit des geistlichen Lebens», S. 7T7ff.; die « Gegenkirche
und der Abfall der Kirche», S. 1371t

3) Ebenda S. 18, 20.



— 218 —

recht deutlich zu machen, sei auch hier das Wort Luthers aus
seiner Vorlesung tiber 1. Mose (W. A. 44, 247) wiedergegeben:
»Da nun der Teufel sah, dass Gott eine solche heilige Kirche
bauet, feiert er nicht und baut seine Kapelle dabei, griosser denn
tottes Kirche ist, und tat ihm also: Er sah, dass Gott fusser-
lich Ding nahm, als Taufe, Wort, Sakrament, Schliissel usw.
Dadurch er seine Kirche heiligte; wie er denn allezeit Gottes
Affe ist und will alle Ding Gott nachtun und ein besseres
machen, nahm er auch éusserliche Dinge fir sich, die sollten
auch heiligen . ..% So sagt Stiithlin in diesem Zusammenhang:
,Die Gefahr der Kirche ist, dass sie nicht mehr um das Wunder
der gottlichen Gegenwart fleht, sondern tber die Kriifte Gottes
verfiigt ; dass sie nicht mehr in zitternder Anbetung das Ge-
heimnis, das kein Mund aussagen kann, verehrt, sondern die
Wahrheit Gottes einfiingt in ihre Begriffe, das Gnadenwirken
handhabt wie ein Kapital, tiber das sie frei verfiigt, und aus den
oottlichen Geheimnissen einen imponierenden Bau aufrichtet, in
dem der Mensch im Glanz seiner Machtfiille thront und von dem

aus der Mensch die Welt regiert... Eine gegenchristliche
Glaubensbewegung ist nicht der Antichrist ... Der Antichrist

kann nirgends auftreten als in der christlichen Kirche selbst?).

Zum evangelischen Werk aufrufen, verpflichtet heutzutage
die Kirche, dem Menschen Gelegenheit und Anleitung zu geben,
wie solches Werk verstanden und geiibt sein will. Hiezu sollen
u. a. die ,Freizeiten“ dienen. Die Berneuchener Bewegung
mochte auch hier ergéiinzend wirken und liegengelassene Teil-
aufgaben wieder erfiillen, denn ,indem der Protestantismus allen
Nachdruck auf das zentrale Geschehen, die personliche Hin-
wendung zu Gott im Akt der gliubigen Entscheidung legt, iiber-
lisst er den ganzen Umkreis des seelischen und leiblichen
Lebens, den ganzen Unterbau des zentralen Lebensaktes als
bedeutungslos dem Zufall idusserer Miichte und ihrer Einwir-
kung?.“ 1In den ,Freizeiten“ soll der heutige Mensch wieder
die Wirklichkeit einer christlichen Lebensgemeinschaft an sich
selber erfahren. Gegeniiber der Gefahr des weithin bekannten
.kirchlichen Betriebes“, der immer noch anwachsenden , Vercins-
griindungen®, die in Wirklichkeit eben keine L.ebensgemeinschaft

) Ebenda S. 140/141.

) K. B. Ritter in « Freizeitgestaltung und Kirche», S. 43 (aus Werk-
schriften der Berneuchener Konferenz).



sind, noch kaum je solche werden oder vermitteln konnen, ruft
die Bewegung zu kiirzeren oder lingeren ,Freizeiten® auf, wobei
im Zusammenleben, wenn immer moglich auch bei gemeinsamer
Arbeit, die Verbindung und Zusammengehorigkeit von ,Gebet
und Arbeit® wieder gelernt werden kann, die Menschen selbst
sich aber als Gemeinschaftsteile erkennen kiénnen. Wie weit
und umgreifend die praktischen Auswirkungen der Bewegung
im Sinne des ,Evangelischen Werkes“ im tbrigen gedacht sind,
zeigen neben dem schon genannten Berneuchener Buch andere
Schriften dieses Kreises').

Die (GGedanken dieser Erneuerungsbewegung in besonderer
Weise zu verwirklichen und in Kirche und Welt bekannt zu
machen, ist vor einigen Jahren die ,Kvangelische Michaels-
Bruderschaft® gegrindet worden. Ihre Entstehung reieht
ins Jahr 1931 zuriick. Sie beruht im Gehorsam gegen Gottes
Ruf, der den Menschen in die offentliche Verantwortung hinein-
stellt, aus dem privaten Da- und Firsichsein herausholt, um im
Werden der Kirche und im Aufbau der Gemeinde jedem die ihm
zukommende Aufgabe zuzuweisen. Diese Bruderschaft ist Ge-
meinschaft im Gebet und in dem Sakrament, in der Zucht der
Wahrheit, in seelsorgerlicher Verantwortung. Die Kampffront
dieser Gemeinschaft ist in erster Linie gegen sich selbst ge-
richtet. ,Sie lauft quer durch die kirchlichen Fronten, ja quer
durch uns selber. Es ist der Kampt gegen unser Fleisch und
Blut, gegen alle menschliche Ehrfurcht und menschliches Macht-
verlangen, gegen alles, was sich auflehnt gegen den alleinigen
Anspruch Gottes, der Kampf, in welchem jeder Gedanke ge-
fangen genommen wird unter den Gehorsam Christi?).“ Die
Glieder der Bruderschaft verpflichten sich zu tiglichem rechten
Horen des Wortes in der Schriftlektiire (gemeinsame Kirchliche
Lesungen), zur Stille und zum Gebet. Unter ihnen geht eine ge-
ordnete Seelsorge mit der Moglichkeit zur Einzelbeichte. Minner

1y Wir verweisen hier auf das im 17. Jahrgang von W. Stithlin im
Joh. Stauda-Verlag, Kassel, erscheinende < Gottesjahr » ; den sinnverwandten
« Neuwerk-Kalender»; auf die Verdffentlichung « Kirche im Aufbau» (bis-
her Heft 1: L. Heitmann, «<Lutherisches Bekenntnis und Gemeindegestal-
tung »; Heft 2: Ad. Schlatter, «Die Kirche, wie Jesus sie sah»; Heft 3:
Heinz-Dietrich Wendland: « Der Herr der Zeiten»; Heft 4: W. Stihlin,
« Vom gottlichen Geheimnis»); ferner L. Heitmann, «Krisis und Neugestal-
tung im Frziehungswerk.

?) « Evangelische Michaels-Bruderschaft», von Pastor Rud. Spieker
(Hamburg), S- 3.»



— 220 —

aus allen Berufen kénnen ihr angehoren. Die Kraft zum tig-
lichen Dienst, der Ort ihrer einsamen und gemeinsamen Samm-
lung ist der Altar, die Feier des Herrenmahles. In den ,Jahres-
briefen des Berneuchener Kreises“ wird die nétige Verbindung
unter den entfernt wohnenden Gliedern gepflegt, werden die
Orte, wo nach berneuchischem Ritus Gottesdienste gefeiert
werden, angezeigt. ,Der Sonntagsbrief* will den Pfarrern und
Helfern in den Gemeinden, aber auch weiteren Kreisen cine
Auslegung der in den ,Lesungen fiir das Kirchenjahr“ gebotenen
biblischen Texte vermitteln, um so in Predigt, Sonntagsschulen
und im Religionsunterricht eine weitgehende stoffliche und
ceistige Gemeinschaft zu pflegen. Die von dem bekannten Biren-
reiter-Verlag herausgegebenen musikalischen Hefte und Lied-
sammlungen sind auf jeden Fall wesentlich von dem Berneu-
chener Kreis befruchtet und erstreben das Ziel, durch Pflege
alter und feinster Hausmusik, Kirchlicher Kunst, sowohl die
offentlichen, kirchlichen, wie vor allem auch die hiiuslichen Feiern
des Kirchenjahres neu und vor allem tiefer als bisher zu ge-
stalten.

Zusammenfassung: Wir versuchten eine Darstellung
der Berneuchener Bewegung zu geben, so wie sie sich uns aus
dem vorliegenden, reichlichen Schrifttum und aus einer aller-
dings sehr spirlichen personlichen Bekanntschaft zu ergeben
schien. Indem wir ihren #ussern und innern, zeitbedingten und
iiberzeitlichen Ausgangsort in der Geschichte und in der theo-
logischen Erkenntnis aufzudecken versuchten, wollten wir zu-
gleich anschaulich machen, wo und wie sich die ewige ,Selbst-
offenbarung Gottes in Christus* in und durch diese Bewegung
kundtue. Dass siec dabei Be wegung und nicht irgendwie selbst
Kirche sein will, wird fiir ihre letztliche Beurteilung wichtig
sein. Wenn wir dabei noch einmal an die fritheren Dikta er-
innern, ,das Zeugnis der Rechtfertigung allein aus dem Glauben
war der radikale Protest gegen jeden Versuch, vom Menschen
her einen Weg zum Heil zu bahnen. Kein Weg der Bereitung,
der Ubung, der Versenkung kann ins Land der Freiheit und
des Lebens fithren. Gott nur kann in seiner freien und unergriind-
lichen Gnade das Wort der Vergebung sprechen, das den Siinder
zum Kinde des himmlischen Vaters macht ... Dieses Wort
von der rechtfertigenden Gnade ist das Bekenntnis zu dem un-
erforschlichen Ratschluss der gottlichen Liebe und die Befreiung



— 221 —

von aller Methodik kirchlicher Heilsveranstaltungen ... Die
Kirche kann nur den in Christus geoffenbarten Gnadenwillen
Gottes verkiindigen und den Blick von aller selbstersonnenen
Heiligkeit* hinweg auf das ewige Licht lenken, das der Welt
einen neuen Schein gibt. Dass und wie der Blitz ziindet, bleibt
Gottes Sache“, so geschieht dies im Sinne der ernsten Prifung
und Uberlegung, die jeder Kirchlichen Bewegung gestellt ist und
bleibt, ob das in ihr sich findende, in Sakrament, Kalt, Amt usf.
vorliegende Heilsgut mit solchen grundhaften und unverrick-
baren Aussagen in innerer und dusserer Ubereinstimmung sei. Fiir
die Berneuchener Bewegung diirften wir vielleicht sagen, dass das
anfingliche und neueste Schrifttum der Bewegung von dieser
sorglichen und genauen Distanzierung des Gegebenen und Ge-
wordenen weiss, wihrend ein mittleres Schrifttum unter Um-
stinden zu unbesorgt sich der G estaltung geoffenbarter Wahr-
heit hingegeben hat. Trotzdem das uns vorliegende Schrifttum
keinen bekenntnisartigen Charakter hat und keine genaue dog-
matische Umschreibung des Wahrheitsbesitzes geben will, zu-
folgedessen also eine exakte Fixierung des Kkirchlich-dogma-
tischen Standortes fusserst schwer und nur mit Vorbehalt vor-
cenommen werden kann, mochten wir unsere Darlegungen in
folgender Zusammenfassung beschliessen:

1. Wir glauben, den innern Ausgangsort der Berneuchener
Bewegung in der Wiederentdeckung des Wortes zu er-
kennen, und zwar in jener genuin reformatorischen Art, in
welcher die ,Schrift® nicht gleich dem ,Wort¥ ist, und auch so,
dass dieses ,Wort® zu allen Zeiten und in allen Verhiiltnissen
iiber der Kirche und all ihren Erscheinungen und Bewegungen
als Symbol des absolut souveriinen Gottes zu stehen hat.

9. Aus dieser immer wieder betonten Aussage ergeben sich
zwei Folgerungen, die der Begrifflichkeit nach zwar auseinander-
gehen und dennoch sachlich durchaus zusammengeschaut sein
wollen:

a) dadurch, dass das ,Wort* der Kirche gegeniiber ge-
stellt ist und bleibt, so dass diese dasselbe nie formlich
Jhat¢ — bleibt der Glaubende wie die Kirche, wiewohl
Triiger der sichtbaren Gestaltung des | Geheimnisses Gottes*,
nie vollig gesichert, d. h. es ist die Kirche samt ihren
(iliedern und all ihrem Lebenschatz — mit Ausnahwe ihrer
innersten Substanz Christus — unter dem Gericht, wartend




— 222 —
auf die Ankunft des Herrn, in der gewollten Spannung
zwischen dem Jetzt und dem Dann der Erfiillung;

h) aber aus derselben G e geniiberstellung des ,Wortes* wird
die Lebendigkeit dieses Gotteswortes als ein fortwithrendes
,Fleischwerden des Christus“ gerettet, so dass das ,Wort*
immer wieder neue Gestaltung auch im Sinne der Kirch-
werdung (Sakrament, Amt, Kult usf.) sucht und auch
findet.

3. Bleibt auf solche Weise weitgehend das wirkliche Erb-
gut der Reformation gesichert und bewahrt, auch das, nach
unserem Krachten, nicht hoch und ernst genug zu wertende An-
liegen der Dialektik anerkannt, so ist beiden gegeniiber hier
insofern in praktischer Haltung eine Weiterfithrung der Wahr-
heit zu erkennen, als aus der neuen Wertschitzung des vollig
an sich selbst gebundenen Wortes jene Freiheit gewonnen wird,
in der die Kirche wieder willens und auch fihig wird, Gottes
nicht beendigte Offenbarung in Christus an- und aufzunehmen.
Uber die z. T. verstindliche geschichtliche Gebundenheit der
Reformatoren und iiber die ebenso zeitgebundene, aber im
eleichen Masse auch zeitnotwendige Beschrinkung der Dialektik
hinaus, wird neuerdings Stellung genommen auf dem Grund, den
allein ,Apostel und Propheten“ bilden (Eph. 2. 20).

4. Auf diesem Grund, dessen Eckstein (Schlusstein) Christus
ist und auf diesem allein {(nicht einfach auf dem der Kirche,
denn auch diese steht zeitgeschichtlich auf demselben Grunde)
kann, wie wir in unserer Einleitung schon erklirt haben, die
Dynamik der geoftenbarten Wahrheit Prophetisches (weit-
gehend entstaltete Form) und Apostolisches (weitgehend
gestaltete Form) des Lebens wirken. Ist das erstere, allerdings
nur vergleichsweise, im allgemeinen mehr im Wesen des
Protestantismus, das letztere deutlicher im Katholizismus vor-
handen, so missen doch beide Grossen sich derart unter
Gottes Tun gestellt wissen, das hier und dort Neues erkannt
und angenommen werden kann.

5. So glauben wir in der Berneuchener Bewegung einen
jener Lebenskreise zu erkennen, da zufolge der inneren Haltung
neues Wahrheitsgut empfangen werden konnte, Wahrheitsgut,
das eine gewisse Verwandtschaft mit katholischem Denken und
Leben insofern und genau so weit an sich triagt, als dieses auch



— 923 —

seinerseits sich auf dem ,Grund der Apostel und Propheten”
und nicht etwa irgendwie in sich selbst auferbaut weiss.

6. Eine bis ins Letzte gehende Definition von Kirche, Amt,
Sakrament, ist im vorliegenden Schrifttum nirgends klar aus-
cesprochen, noch wohl ausdricklich beabsichtigt. Es wiire die
Aufgabe weiterer theologischer Besinnung und eingehender Aus-
sprache, diese Fragen genauer abzukliren.

Ganz personlich gesprochen, scheint es uns wichtig zu sein,
dass die Bewegung von Berneuch mit Absicht und Bewusstsein
inmitten der Reformationskirchen verbleibt und sich dort eben
als Bewegung der Irneuerung auszuwirken sucht. Sie hat
mit ihrer wesentlichen Worterkenntnis hiezu alles reformato-
rische Recht, ja mehr als das, Pflicht und Auftrag. Mige sie
hei aller ausgesprochenen Wertschitzung der apostolischen Suk-
zession, wie diese in den Kirchen des Katholizismus geschicht-
lich geworden, verstanden und geiibt wird, auch unentwegt jene
andere Linie der Wahrheit festhalten, nach welcher Gott aus
seinem ewig schopferischen Wort wirklich neues Amt schaffen
kann. Beisolcher grundsitzlichen Treue kann die Berneuchener
Bewegung wirkliche Erneuerungsbewegung inmitten der Refor-
mationskirchen sein und zugleich sich die Achtung und Freund-
schaft anderer, d. h. katholischer Kirchen erwerben.

Uns allen aber, die wir uns auferbaut wissen aut dem
,Grund der Apostel und Propheten®, wobei Christus der alles
usammenfassende Schlussstein ist, ist fortwithrend jenes Wiichter-
amt gegen uns selbst aufgetragen, das da heisst: ,Ein jeglicher
aber sehe zu, wie er darauf baue!“ (1. Kor. 3, 10.)

Zirich. Max HeiNz.



	Berneuchen : eine Erneuerungsbewegung inmitten der Reformationskirchen, dargestellt auf Grund ihres Schrifttums

