
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 3

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


173 —

Kirchliche Chronik.

Rom und die orthodoxe Kirche. Die römische Kirche verfügt
gegenwärtig über eine grosse Zahl von wissenschaftlichen Instituten
und Organisationen, die im Dienste der Unterwerfung der orthodoxen
und andern Kirchen des Ostens unter den Stuhl Petri stehen. In
Rom selbst bestehen verschiedene Anstalten, so seit 1577 das
griechische Kolleg, das maronitische Kolleg seit 1584, später
eingegangen, 1891 wieder eröffnet, seit 1883 das armenische, seit 1899
das ruthenische, seit 1919 das äthiopische, seit 1937 das rumänische,
sie zählen je 20 und mehr Zöglinge. An der Spitze steht wohl das

am 14. November 1922 eröffnete orientalische Institut, das von den

Jesuiten geleitet wird und dem Studenten verschiedener Nationen
des Ostens angehören. Besondere Wichtigkeit kommt dem im Jahre

1929 ins Leben gerufenen russischen Kolleg zu, das über 60 Alumnen
aufnehmen kann. Die Leitung ist ebenfalls den Jesuiten übertragen.

Einzelne Orden haben in verschiedenen Ländern Schulen und

Organisationen geschaffen, die die Kenntnis der orthodoxen Kirche
und die Verständigung mit ihr fördern möchten, die sich aber auch

der Propaganda und der Proselytenmacherei widmen. Dabei wird
als dankbares Feld Russland betrachtet, sobald es den Kirchen

wieder zugänglich werden sollte. Seit 1924 besitzen die Jesuiten in

Albertyn an der polnischen Grenze ein Haus zur Vorbereitung junger
Leute auf das künftige Apostolat in Russland. Mit dem gleichen

Zweck unterhalten die Jesuiten in Dubno ein Seminar mit 35 Insassen,

ebenso seit 1923 in Namur in Belgien ein Konvikt, die grosse Mehrzahl

der Studenten dieser Anstalt sind orthodox. In Löwen
besteht seit 1924 ein Konvikt für russische Emigranten mit rund 100

Studenten, von denen nur 10 dem römischen Bekenntnis angehören.

Bekannt ist das Werk der Patres Unionis in Amay-sur-Meuse
in Belgien. Diese Benediktinerkongregation widmet sich seit 1925

unter Ablehnung jeder Proselytenmacherei der Verständigung mit
der orthodoxen Kirche. 1928 verurteilte die römische Kongregation

pro ecclesia orientali mit Zustimmung des Papstes ihr Werk und

entschied, die Mönche hätten ihre Arbeit auf die Russen zu

beschränken1). Ihre Zeitschrift «Irénikon» seit 1925 ist in einem

durchaus vornehmen Ton gehalten2). Wichtig ist besonders die

Chronik, die Zeitschriftenschau und die Bibliographie. Den Herausgebern

entgeht kaum ein Buch oder ein Zeitschriftartikel, der in

irgend einem Zusammenhang mit der kirchlichen Union in Ver-

"¦) Vgl. I. K. Z. 1928. S. 86.

a) Verlag Prieuré d'Amay-sur-Meuse.



— 174 —

bindung steht. Einen ganz anderen Charakter hat das Werk der
Benediktinerabtei St. Augustinus in Ramsgate in England. Sie
beschäftigen sich ebenfalls mit der Union und möchten durch ihre
Zeitschrift1) «Eastern Churches Quarterly» ¦— seit 1936 — unter
den Römisch-Katholiken das Verständnis für die orthodoxe Kirche
wecken und fordern, besonders die Orthodoxie über das Wesen der
Kirche von England aufklären und der Meinung entgegentreten,
es sei diese Kirche im Besitz der apostolischen Sukzession. Diesem
Zweck dient ein Aufsatz des Herausgebers Dom Bede Winslow:
« The Orthodox and Anglican Orders » in den beiden ersten Heften
1937. Ausserdem glauben die Mönche offenbar, eine gründliche
Kenntnis der orthodoxen Kirche unter den Anglikanern erleichtere
diesen den Weg zur römischen Kirche.

Speziell der russischen Frage widmen sich französische Dominikaner,

die in Lille eine Zentrale für russische Studien in Verbindung
mit einem Seminar ins Leben gerufen haben. Dieses « Centre Dominicain

d'Etudes russes», das den Namen «Istina» (Wahrheit) führt,
befindet sich nun in Paris2). Es gibt eine Sammlung französischer
Übersetzungen der östlichen Liturgie heraus und dokumentierte
Schriften über kirchliche und kulturelle Verhältnisse in
Sowjetrussland. Seit 1935 erscheint die Zeitschrift «Russie et Chrétienté»
als Beilage der « Vie intellectuelle », jetzt als selbständige Revue
trimestrielle in bedeutend vergrössertem Format. Sie will über die
tatsächliche Lage in Russland, über den Sinn und die Tragweite
der Geschehnisse berichten. Eine möglichst vollständige Chronik,
die sich auf Sowjetzeitschriften stützt, orientiert über die aktuellen
Vorgänge in Russland. Die Bibliographie, die sorgfältig bearbeitet
wird, ergänzt diesen Informationsdienst. Wenn die folgenden Hefte
dem ersten nicht nachstehen, wird man es mit einer wertvollen
Publikation zu tun haben. Dieses erste Heft enthält übrigens noch
eine umfangreiche Berichterstattung über den orthodoxen Theologenkongress

in Athen. Das Institut gibt ausserdem eine Zeitschrift in
russischer Sprache « Bessedy » heraus, um den Russen die Kenntnis
der römischen Kirche zu vermitteln.

In Deutschland nimmt sich der Augustinerorden auf Wunsch
der Ordensleitung der Aufgabe an, das Verständnis für die Ostkirche
und ihre Probleme zu fördern. Im Kloster zu Würzburg hat sich
eine « Arbeitsgemeinschaft zum Studium der Ostkirche » gebildet,
die sich « um die wissenschaftliche Erkenntnis » der hier in grosser
Fülle ausgebreiteten Fragen bemühen will. Dabei soll der
religionspsychologischen Forschung das besondere Augenmerk gewidmet

J) Verlag Geo E. Coldwell, 17 Red Lion Postage, Holborn, London W. C. 1.

2) Rue François-Gérard 39, Paris XVI.



— 175 —

werden. Die Leitung besorgt Prof. G. Wunderle, der die Abhandlungen

herausgibt. Bis jetzt sind zwei erschienen: Der Kirchenbegriff

bei W. Solovjeff und Aus der heiligen Welt des Athos1).
Ausserdem bemühen sich verschiedene Organisationen der

römisch katholischen Kirche um die Kenntnis der orthodoxen Kirche,
um eine Verständigung mit ihr und um ihre Missionierung. Unter
der Leitung des Bischofs Besson in Freiburg (Schweiz) arbeitet die
« Catholica Unio», die über verschiedene Länder verbreitet ist und
die ausser dem Generalsekretariat in Freiburg eine Zentrale in
München besitzt (Mandelstrasse io). Sie nennt sich « Verein zur
Wiedervereinigung des christlichen Orients mit der katholischen
Kirche». «Sie will durch Gebet und Aufklärung, aber auch durch
Heranbildung von Priestern und Missionaren für den Orient die
Herzen und Gemüter für den Gedanken und die Pflicht einer
Versöhnung und Wiedervereinigung empfänglich machen, sie will vor
allem auch in Russlancl das Christentum erhalten und neu anpflanzen
helfen. » Mitglied der « Catholica Unio » wird jeder, der täglich
betet: «Dass du alle Irrenden zur Einheit der Kirche zurückführen

mögest, wir bitten dich erhöre uns Heiliger Josaphat bitte für

uns » und einen jährlichen Beitrag von i Mark leistet. In München
wurde das « St. Andreas-Kolleg für die orientalische Mission »

gestiftet, in welchem Angehörige der orientalischen Riten studieren

und Priester und Missionare für Russland ausgebildet werden.

Der « Catholica Unio » entspricht in Italien die « L'Associazione

Cattolica Italiana per l'Oriente Cristiano », die vor fünf Jahren

gegründet worden ist und sich über ganz Italien ausdehnt. An der

Spitze steht der Kardinal und Erzbischof von Palermo und ihren
Sitz hat sie im italienisch-albanesischen Seminar in Palermo. In
einem Hirtenbrief «Azione Missionaria» auf die Fastenzeit 1937

gibt der Bischof F. M. Cipriano von Città di Castello Angaben über
das Werk und ergeht sich in optimistischen Ergüssen über dessen

Aussichten2). « Die Zeit war noch nie so günstig wie heute, um
eine grosse Aktion zum Zweck der Vereinigung aller Dissidenten,
Schismatiker und Protestanten zu bewirken. Die Welt ist müde,

hoffnungslos, verwirrt, fühlt die Notwendigkeit von mehr Licht,
Freude und einer sicheren Führung Mehr als die Lehre wird
es die Liebe sein, welche die Rückkehr der Dissidenten ermöglicht,
weil es in Wahrheit nicht die Lehre gewesen ist, die die Christenheit

getrennt hat, sondern die Sünde. Was die Sünde getrennt hat,

muss die Liebe wieder vereinen. Die Menschen können den klarsten

Argumenten widerstehn, aber der Liebe widerstehn sie nicht. »

>) Rita-Verlag Würzburg.
2) Città di Castello, Scuola Tipografica orfanelli S. Cuore, 1937.



— 176 —

Diesen offiziellen und kirchlichen Organisationen stehen freie
Gesellschaften und Werke zur Seite, die demselben Zweck dienen.
Bekannt ist das « Apostolat der hl. Cyrill und Methodius », das im
Jahre 1891 entstanden ist und das durch Innen mission mit
Betstunden, eucharistischen Kongressen, Missionen, Exerzitien,
karitativen Werken arbeitet. Um Geistliche heranzubilden wurde in
Velehrad ein Institut, ferner wurde die Academia Velehradensis
und das Apostolat Unitatis (1927) gegründet. Unionskongresse in
Velehrad werden veranstaltet. Die Orthodoxen, die jeweilen dazu
eingeladen werden, verhalten sich ablehnend. Über den letzten im
Jahre 1936 ist wenig bekannt geworden. An ihm soll ein orthodoxer
Bischof aus der neuen Welt erschienen sein. « Rom und der Orient >

ist das ständige Thema grösserer Versammlungen und Kongresse in
verschiedenen Ländern. Im Herbst 1936 fand in Bari eine Studien-
und Gebetswoche für den christlichen Orient statt. Im Mai 1937
trat im päpstlichen Bibelinstitut in Rom ein internationaler Kongress
für den christlichen Orient zusammen, der von Gelehrten aus allen
Teilen der Welt besucht war und der sich hauptsächlich mit den
Werken der Propaganda im Orient, mit der Religiosität und Kultur
des Orients und mit der Kirchenunion beschäftigte. Es wurde unter
anderem beschlossen, einen permanenten internationalen Rat pro
Oriente christiano zu schaffen, der ein Informationsblatt für die
Zeitschriften herausgeben soll, ferner wurde der Wunsch ausgesprochen,
der eucharistische Kongress möchte sich eine orientalische Sektion
angliedern. «Rom und der Orient » war das Thema der dritten
Akademikerversammlung der «österreichischen Gesellschaft für Kunst
und Wissenschaft», die vom 26. bis zum 31. Juli in Salzburg tagte.

Seit Jahren pflegen sich Angehörige der römisch-katholischen
und orthodoxen Kirche zu privater Aussprache zu treffen. So weiss
die Zeitschrift «Eastern Churches Quarterly» (1936, S. 131) von
Zusammenkünften von Studenten beider Kirchen zu berichten. Sie
finden seit 1923 regelmässig während zwei Tagen im Mai statt.
Im Jahre 1935 wurde zu Chaintréauille (S. et M.) über das Kreuz
und 1936 zu « L'Oiseau bleu » (S. et M.) über die Bibel gesprochen.
Es waren auch Protestanten anwesend. Ihnen gegenüber herrsche
zwischen Römisch-Katholiken und Orthodoxen Übereinstimmung.
Solcher Kontakt sei wünschbar nach einer Rede des Papstes im
Konsistorium, in welcher er sich für einen gegenseitigen Gedankenaustausch

(Acta ap. Sedis 1929, S. 491) ausgesprochen habe.

Im Jahre 1936 und 1937 haben sich in der Benediktinerabtei
Niederaltaich in Bayern römische und orthodoxe Theologen und
Laien zur Aussprache getroffen. Der ökumenische Pressedienst vom
17. Mai berichtet darüber:



— 177 -
Wie schon im Vorjahr fanden sich auch kürzlich wieder in der

Benediktinerabtei Niederaltaich in Bayern katholische und orthodoxe
Theologen und Laien zusammen, um in Tagen der Einkehr das

grosse Anliegen der Wiedervereinigung der Christenheit zu
überdenken und über praktische Arbeitsmöglichkeit zu beraten. Die im
Zeichen der Unionsbestrebungen der katholischen Kirche gegenüber
der Ostkirche stehenden Erörterungen sind, wie aus einem jüngst
veröffentlichten Bericht darüber eindringlich hervorgeht, ein Zeugnis
für eine echte, christliche Bereitschaft, die nichtrömische Christenheit

aus ihrem Wesen heraus zu verstehen. In dem Verlangen, dem
Unionsgedanken im Sinne des päpstlichen Schreibens vom 21. März

1924 in jeder möglichen Form zu dienen, heisst es in dem Bericht,
« richteten wir, wie es durch die Zeitverhältnisse erforderlich scheint,
den Blick auf den ganzen Bereich der christlichen Kirchen, also

auch auf die evangelische und anglikanische Kirche. Wir wollen in
diesem Sinn, wo wir können, das Interesse für die Fragen der Union
wecken und vor allein zu Gebet und Opfer für die Glaubenseinigung

anspornen». In den Fragen der Union stiess man immer wieder auf
die Bedeutung des Kirchenbegriffs, der von der östlichen und
westlichen Theologie her beleuchtet und besonders auf die Lehre des

heiligen Augustin über den Aufbau der Kirche ausgerichtet wurde.

Die Diskussion zeigte, wie verhängnisvoll Einseitigkeit im
theologischen Denken werden und andererseits wieviel ein Zurückgehen
auf die Lehre der Kirchenväter zur Verständigung zwischen Ost

und West beitragen kann. Die Ostkirche hat mit der in ihr lebendigen

Tiefe des Glaubens der Kirche des Westens in ihrer Gesamtheit

manches zu sagen, die von ihr auch für eine Reihe praktischer

Fragen der Katechese, der liturgischen Bewegung usw. richtunggebende

Weisung gewinnen kann. « In einer Nacht beteten die

Mitglieder des Klosters und die Teilnehmer an der Tagung in nächtlicher

Anbetung gemeinsam um die Erfüllung des grossen Anliegens,
dass alle eins seien. » Die letzten Zusammenkünfte und Aussprachen
standen unter dem Gedanken : « Una Sancta — die Kirche des

Evangeliums». Nicht nur die Union der Ostkirche, sondern auch

die Wiedervereinigung aller Kirchen sollte in das Gebet und die

Arbeit dieses ökumenischen Kreises katholischer und orthodoxer
Christen einbezogen werden, denn « die Einheit aller an Christus

Glaubenden muss letztlich Ziel aller Einigungsbestrebungen sein».

Von der Ostkirche her, lesen wir in dem Bericht weiter, « erschliesst

sich uns in mannigfacher Hinsicht ein besseres Verständnis der

Reformation und ihrer Gründe. Auch die gegenwärtige Lage
veranlasst uns, die evangelischen Brüder besonders in den Einigungsgedanken

einzuschliessen. Noch nie war in den Kirchen der Refor-
19

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937.



— 178 —

mation die Sehnsucht nach Einheit so gross wie jetzt. Diese Sehnsucht

wirkt sich heute schon in immer grösserer Annäherung
zwischen Ostkirche und Protestantismus aus. » Im Anschluss an die
Darlegung dieser Grundsätze wurde unter Betonung auch der
zwischen den Kirchen bestehenden theoretischen und praktischen
Grenzen ein aufschlussreicher Einblick geboten in die tatsächlichen
Begegnungen zwischen gläubigen Katholiken und Protestanten in
neuester Zeit, die einerseits die grossen Schwierigkeiten einer
Vereinigung, andererseits aber auch die Bereitschaft dazu auf allen
Seiten zeigen.

Die orthodoxe Kirche des Ostens in westlichen Zeitschriften.
Das Interesse, das im Abendland für die Kirche des Ostens in den
letzten Jahrzehnten erwacht ist, wird in einer stattlichen Reihe von
Zeitschriften besonders gepflegt, die teils von Organisationen
herausgegeben werden, teils selbständig erscheinen. Im 19. Jahrhundert
traten besonders Vertreter der anglokatholischen Richtung der Kirche
von England für die kirchliche Union ein und schenkten der
orthodoxen Kirche des Ostens ihre volle Aufmerksamkeit. Zu nennen
sind die im Jahre 1857 gegründete Association for the Promotion
of the Unity of Christendom und die Eastern Church Association
seit 1864. Diese Gesellschaft hat wertvolle Schriften und Bücher
herausgegeben1). Im Jahre 1906 erfolgte die Gründung der Anglican
and Eastern-Orthodox Churches Union, die im Verein mit andern
Herausgebern aufklärende Schriften erscheinen liess 2). Sie gab eine
Zeitschrift « Eirene » heraus, von der nur wenige Nummern erschienen
sind. Im Jahre 1914 vereinigten sich die beiden Gesellschaften zur
«The Anglican and Eastern Association >. Sie ist in fast allen
anglikanischen und in der orthodoxen Kirche verbreitet. Ihre
Zeitschrift «The Christian East» erscheint im 17. Jahrgang im Verlag
« Faith Press ». Ihr Ziel ist, die Interkommunion mit der orthodoxen
Kirche anzustreben, durch theologische Arbeiten orthodoxer
Gelehrter, Berichte aus dem Osten und Anzeigen einschlägiger Literatur

die Kenntnis über die orthodoxe Kirche zu verbreiten. Sie
berichtet besonders eingehend über gegenseitige Besuche und hat das
authentische Material über die Verhandlungen mit der orthodoxen
Kirche Rumäniens publiziert. Die Gesellschaft « Fellowship of
St. Alban and St. Sergius » widmet sich besonders den anglikanischrussischen

Beziehungen 3). Sie wurde 1927 gegründet und gibt seit
1928 eine Zeitschrift heraus: « The Journal of the Fellowship », die

') Ein Verzeichnis findet sich «Fifth Report of the Anglican and Eastern-
Orthodox Churches Union», London 1914, S. 50ff.

2) A. a. O., S. 171 f.

3) Vgl. Flury 17. Anglikanisch-iussisch-ortbodoxe Beziehungen, l.K.Z. 1936,
S. 75 ff-



- 179 —

seit kurzem unter dem Titel «Sobornost» erscheint1). Sie hat
russische und anglikanische Theologen zu Mitarbeitern.

Die « Oecumenica », Revue de Synthèse théologique trimestrielle,
die seit 1934 in französischer Sprache erscheint, bearbeitet in der
Chronik — wenn auch nicht systematisch — Vorgänge in der
orthodoxen Kirche2) und enthält Aufsätze von orthodoxen
Mitarbeitern.

Rein wissenschaftlichen Zwecken ohne jede kirchliche Tendenz
dienen einige Zeitschriften. So die von Prof. D. Fritz Lieb
herausgegebene « Orient und Occident » mit dem Untertitel « Staat —
Gesellschaft — Kirche»3). Das Märzheft 1936 hat zum Inhalt:
«Autorität und Freiheit in der russischen Kirche», das Juniheft:
«Die biblische Botschaft und Karl Marx». Die Zeitschrift gibt in

Artikeln und in der Chronik Kenntnis von den kirchlichen
Vorgängen in Russland. Die kirchliche Lage wird wohl zu optimistisch
beurteilt.

Seit dem Jahre 1936 erscheint im Osteuropa-Verlag in Königsberg

eine Vierteljahresschrift für Kirchen- und Geistesgeschichte

Osteuropas: «Kyrios», herausgegeben von Prof. Dr. Hans Koch.
Aus dem ersten Jahrgang notieren wir den instruktiven Aufsatz

von Prof. N. von Arseniew: «Anglikanismus und Ostkirche ».

Derselbe Verfasser berichtet in der Chronik des 1. Heftes 1937 unter
demselben Titel über die Anerkennung der anglikanischen Weihen

durch die rumänische orthodoxe Kirche mit neuen Gesichtspunkten.
Zahlreich sind die römisch-katholischen Zeitschriften, die sich
ausschliesslich mit der orthodoxen Kirche befassen. Ihre Tendenz ist
Grundverschieden. Den einen ist es wirklich um eine brüderliche

Aussprache zur Herbeiführung einer Verständigung zu tun, indem
sie jede Proselytenmacherei ablehnen, während die meisten in
verschiedenen Nuancen polemisch eingestellt sind und die Tendenz,
die auf eine Unterwerfung des Ostens hinausläuft, erkennen lassen.

Ausser den oben erwähnten sind zu nennen:

In Frankreich ist das Interesse für die östlichen Kirchen durch
den Krimkrieg geweckt worden, das seither fortan von dem 1856

gegründeten Oeuvre de l'Orient gepflegt wird. Von den Zeitschriften
ist die jetzt im 39. Jahrgang stehende « Echos d'Orient » in erster
Linie zu erwähnen. Sie wird von den Augustiner Assumptionisten,
die das Institut für byzantinische Studien in Konstantinopel leiten,

') Verlag Secretarial Offices: Annandale North End Road Golders Green,
London N. W. 11.

a) Verla" S. P. C. K. Northumberland Avenue London W. C. 2.

3) Seit März 1936 Neue Folge mit dem weiteren Titel : « Blätter für Theologie
und Soziologie» in Verbindung mit N. Berdjaev/. ('otthelf-Verlag, Bern-Leipzig.



— 180 —

herausgegeben J). Die Arbeiten dieses Instituts veröffentlicht sie und
führt eine systematische — nicht immer ganz tendenzlose — Chronik
über die Kirchen des Ostens. Mehr als populäres Organ erscheint
in demselben Verlag seit 1922 «L'Union des Eglises».

In Italien erscheint seit dem Jahre 1896 die periodische
Zeitschrift «Bessarione» für orientalische Studien. Die im Jahre 1910
gegründete Zeitschrift für kirchliche Union « Roma e l'Oriente » ist
1928 eingegangen. Seit 1929 hat sie im «Bollettino della Badia
Greca di Grottaferrata » eine Fortsetzung erhalten. Das päpstliche
Institut für orientalische Studien in Rom publiziert seit 1935 « Orientalia

Christiania Periodica » in zwei Doppellieferungen eines
Jahrganges2). Sie dient ausschliesslich wissenschaftlichen Zwecken mit
Aufsätzen in lateinischer und verschiedenen modernen Sprachen.
Gut ausgebaut ist die Bibliographie. Zeitereignisse behandelt die
Chronik, die im ersten Heft 1937 zum erstenmal erscheint und über
den 5. internationalen Kongress für byzantinische Studien und den

7. Kongress von Velehrad berichtet. Im zweiten Jahrgang steht
« L'Oriente Cristiano e L'Unità della Chiesa »4).

In Deutschland erscheint im Auftrag der Görresgesellschaft
« Oriens Christianus » im 33. Jahrgang mit streng wissenschaftlichem
Charakter3). Der Inhalt gliedert sich in Aufsätze, Texte und
Übersetzungen. In der dritten Abteilung sind Mitteilungen, Forschungen
und Funde, Besprechungen und Literaturberichte enthalten. « Der
christliche Orient» seit 1936 ist das Organ der Catholica Unio in
München.

Stimmen aus der römischen Kirche zur konfessionellen
Verständigung. Die Notlage, in die die Kirchen in einigen Ländern
geraten sind, führt vielfach zur Besinnung auf das gemeinsame Gut
der grossen Bekenntnisse und wenigstens zu privaten Besprechungen
über eine Annäherung der Konfessionen. In Deutschland wurde

sogar — allerdings sehr verfrüht — von einer Einheitsfront zwischen
der römisch-katholischen und evangelischen Kirche gesprochen.
Die Deutsche Ev. Korr. hat in ihrer Nummer vom 21. April 1937
eine solche Einheitsfront ganz energisch abgelehnt. Tatsache ist,
dass seit Jahren in aller Stille Zusammenkünfte von Vertretern
beider Bekenntnisse stattgefunden haben und noch stattfinden. Viel
wird darüber nicht bekannt. Doch ist die Diskussion im Fluss, sie
kann kaum mehr aufgehalten werden. Es ist doch bezeichnend,
dass ein Benediktiner, P. Albert Auer, nach der Köln. Kirchen-

') Verlag « Bonne Presse », rue Bayard 5, Paris VIII.
2) Roma, Piazza Santa Maria Maggiore 7.
3) Verlag Otto Ilarrassowitz, Leipzig.
4) Parma, Libreria editrice Frate Francesco.



— 181 —

zeitung vom 4. April Vorträge über das Thema : « Was verbindet
uns mit den Protestanten?» halten konnte. Er führte u.a. aus:
Im Verhältnis der Katholiken und Protestanten zueinander habe
sich vor allem die Fragestellung verschoben; noch vor 20 Jahren
hätte man zuerst darnach gefragt, was beide Konfessionen
voneinander trenne, während man sich heute vielmehr um die
Herausarbeitung des Verbindenden und Gemeinsamen bemühe. Der
« antirömische Affekt » früherer Zeiten sei aus weiten Kreisen des

Protestantismus verschwunden, wofür die Erkenntnis massgebend

gewesen sei, dass es in unserer Zeit um den Bestand des Christentums

überhaupt gehe. Ein führender evangelischer Gelehrter, Emil
Brunner, habe diese Wandlung mit dem Satz ausgedrückt: «Es
dreht sich nicht mehr um das Luthertum, sondern um die Wahrheit.

Auf Luthertum und sein Gegenteil stirbt man nicht. » Viele
Schriften der letzten Jahre seien ein Zeugnis dafür, dass Brücken

von hüben nach drüben führen und jedenfalls das Bewusstsein

christlicher Verbundenheit in der Diskussion zur Milderung oder

zur Zurückdrängung der Polemik leite. Im Sinne der Annäherung
wirke auch, dass ein Grossteil der protestantischen Theologie einen

völligen Bruch mit dem Geist der Aufklärung vollzogen habe,

wodurch das Gesicht der modernen protestantischen Theologie
stärkstens verändert worden sei. Man habe auf protestantischer
Seite auch begonnen, den Ring einer ausschliesslich an das Ich

gebundenen Gläubigkeit zu sprengen, und sehe in der Religiosität
wieder die Bindung an die Wirklichkeit und vor allem an das

persönliche Du Gottes. Ansatzpunkte zu einer wirklichen Gemeinschaft

im kirchlichen Sinn und für die Neuanerkennung der Kirche als

des geheimnisvollen Leibes Christi auch im protestantischen Bereich

seien vorhanden. Man nähere sich in etwa wieder dem Boden

mittelalterlichen Denkens; selbst die Gottesbeweise katholischer

Theologie werden auf protestantischer Seite heute mit ganz anderem

Ernst besprochen als vor wenigen Jahren. Auf beiden Seiten habe

man sich zu einer durchaus sachlichen Beurteilung der Reformation

durchgerungen. Dem Protestanten seien die grossen Gestalten seiner

Geschichte durchaus nicht mehr über jede Kritik erhaben, und der

Katholik übersehe nicht mehr ihren Ernst und ihr aufrichtiges
Ringen. Man entdecke, dass selbst in der Gnadenlehre die

Überzeugungen nicht so weit voneinander entfernt sind, als man früher

klaubte. Freilich bestünden die grundsätzlichen und dogmatischen
Unterschiede fort und die Annäherung werde immer wieder auch

von Stimmen aus dem Geist einer früheren Zeit bedroht. Aber im

ganzen habe sich das Verhältnis doch gebessert1). Und auf einem

') Schönere Zukunft 1937, S. 764.



— 182 —

Katholikentag in Görlitz hielt Prof. Hermann Hoffmann aus Breslau
eine Rede : « Die religiöse Einheit — die Sehnsucht aller deutschen
Katholiken ». Er begrüsste es, dass die deutsche Wende zur Folge
habe, dass die religiöse Einheit die Sehnsucht aller Deutschen
geworden ist. Aber wie soll es anders werden Es besteht heute nach
menschlichem Ermessen keine Aussicht, dass alle deutschen
Protestanten katholisch oder dass alle deutschen Katholiken protestantisch

werden oder dass alle deutschen Katholiken und Protestanten
einer neu zu gründenden dritten Kirche sich anschliessen. Keine
Überredungskunst und keine Gewalt könnte das erreichen. Jeder
Versuch, eine deutsche Nationalkirche zu gründen oder eine
arteigene Deutschreligion zu erfinden, würde nichts anderes bedeuten,
als dass neben die beiden grossen christlichen Kirchen eine neue
religiöse Gemeinschaft träte, das heisst also, dass die religiöse
Uneinigkeit Deutschlands vergrössert würde. Das Bestehen zweier
christlicher Kirchen braucht keine Veruneinigung des deutschen
Volkes zu bedeuten, das war im Kriege nicht so und ist auch in
der Gegenwart nicht so. Toleranz ist nicht das rechte, genügende
Verhalten der getrennten Christen zueinander; sie sind einander
viel mehr schuldig: Achtung und Ehre, Gerechtigkeit und
Wahrhaftigkeit, Vertrauen und Liebe. Das Bewusstsein, im Glauben an
Christus eins zu sein, das Wissen um den Kampf der Feinde des

Kreuzes gegen die Grundlagen jeden Christenglaubens, das
Zusammenarbeiten auf vielen Gebieten, besonders dem der Caritas,
das Beten um das Kommen des Reiches Gottes ist der Beitrag,
den die Christen zur Vorbereitung der Einigung aller Christen
leisten können und leisten müssen. »

Viel bemerkt wurde ein Vortrag, den Dr. W. Hoffmann in der
Vereinigung katholischer Akademiker in Berlin über die «

Liquidation des Mittelalters » gehalten hat mit der Losung « zurück zur
christlichen Frühzeit », womit natürlich eine Verständigung erleichtert

würde. Solchen Gedanken kann man auch in der liturgischen
Bewegung begegnen.

Das Thema einer evangelisch-katholischen Union wurde auch
in Ungarn eifrig besprochen. Hier gab dazu ein Artikel des Jesuitenpaters

A. Bangha Anlass, der die Ansicht äusserte, eine Annäherung

sei wünschbar und denkbar. Da für Bangha eine Union
aber doch nur eine Rückkehr zur Kirche ist, stiess er auf
protestantischer Seite auf starken Widerstand. Er äusserte sich zur Frage
noch einmal in der «Schönere Zukunft» vom 18. Juli mit dem
Ergebnis: Zusammenfassend: Kann von einer Wiedervereinigung der
Christen die Rede sein f Leider in absehbarer Zeit nicht Wohl
aber ist sie in der ferneren Zukunft zu erhoffen. Die Annäherung



— 183 —

wird nicht auf dem Wege dogmatischer Zugeständnisse oder weiterer
Glaubensstreitigkeiten erfolgen, nicht durch ein Feilschen und Handeln

um die Wahrheit, vielmehr durch zwei Dinge: durch eine

Milderung der konfessionellen Empfindlichkeit und Leidenschaft und
durch eine innere Erstarkung des Religiösen bei den Christen. Je
milder sich die konfessionelle Atmosphäre und je tiefer sich das

religiöse Leben auf beiden Seiten gestalten wird, um so wirksamer
erwacht dann in den heute noch entzweiten Herzen die Sehnsucht
nach der Erfüllung des Gebetes Christi : « Damit alle eins seien »

(Joh. 17, 21).
In England hat ein Aufruf Sir Henry Lunns zur Herbeiführung

einer Verständigung unter den Kirchen angesichts der Vorgänge in

Spanien den römisch-katholischen Erzbischof Hinsley von
Westminster zu einer Zuschrift an die « Times » vom 27. Juli 1937
veranlasst. « Pius XI. appelliert in seinem Schreiben ,Divini redemp-
toris' ausdrücklich an alle Gottgläubigen. Unter allen denen, die an

Christus als den wahren Gott und an den wahren Menschen glauben,
sollte die Liebe herrschen, das Bemühen, ihm näherzukommen und

so sich auch gegenseitig zu nähern. Dies bedeutet nicht nur
freundschaftliche Beziehungen, sondern auch gegenseitige Hilfe bei der

Verteidigung der Kultur, die auf die im Glaubensbekenntnis von
Nizäa niedergelegten Glaubenswahrheiten begründet ist Wir
wollen ganz offen sein. In der Vergangenheit gab es Missverständnisse

und Fehler auf beiden Seiten, gab es Temperamentsausbrüche
und Lieblosigkeiten in der Auseinandersetzung. Aber die Erkenntnis

einer o-emeinsamen Gefahr führt die Christen in praktischer
Sympathie zusammen. »

Über das Verhältnis zum Anglokatholizismus äussert sich die

«Vierteljahrschrift für Kontroverstheologie Catholica», Heft3, S. 125 f.:
« Es ist dem Katholiken unmöglich, die anglikanischen Bischöfe

als Nachfolger der Apostel und die Analogie zwischen der

Anglikanischen und Russischen Kirche als zu Recht bestehend

anzuerkennen. Und selbst wenn die Anglikanische Kirche eine

schismatische Kirche wäre, so wäre es doch zweifellos Pflicht des

einzelnen der sich über diese schismatische Lage seiner Kirche klar
ist diesen Zustand für sich selber zu beseitigen, soweit das eben

möglich ist. Trotzdem muss man sich hüten, die hochkirchlichen

Argumente leicht zu nehmen. » Der Verfasser hält es für wichtig
und notwendig, für die korporative Wiedervereinigung im Glauben

zu beten und zu arbeiten. A. K.


	Kirchliche Chronik

