Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)
Heft: 3
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Rom und die orthodoxe Kirche. Die romische Kirche verfiigt
gegenwartig iiber eine grosse Zahl von wissenschaftlichen Instituten
und Organisationen, die im Dienste der Unterwerfung der orthodoxen
und andern Kirchen des Ostens unter den Stuhl Petri stehen. In
Rom selbst bestehen verschiedene Anstalten, so seit 1577 das grie-
chische Kolleg, das maronitische Kolleg seit 1584, spiter einge-
gangen, 1891 wieder eroffnet, seit 1883 das armenische, seit 1899
das ruthenische, seit 1919 das athiopische, seit 1937 das ruminische,
sie zihlen je 20 und mehr Ziglinge. An der Spitze steht wohl das
am 14. November 1922 eroffnete orientalische Institut, das von den
Jesuiten geleitet wird und dem Studenten verschiedener Nationen
des Ostens angehoren. Besondere Wichtigkeit kommt dem im Jahre
1929 ins Leben gerufenen russischen Kolleg zu, das iiber 60 Alumnen
aufnehmen kann. Die Leitung ist ebenfalls den Jesuiten tbertragen.

Einzelne Orden haben in verschiedenen Landern Schulen und
Organisationen geschaffen, die die Kenntnis der orthodoxen Kirche
und die Verstindigung mit ihr fordern mochten, die sich aber auch
der Propaganda und der Proselytenmacherei widmen. Dabei wird
als dankbares Feld Russland betrachtet, sobald es den Kirchen
wieder zuginglich werden sollte. Seit 1924 besitzen die Jesuiten in
Albertyn an der polnischen Grenze ein Haus zur Vorbereitung junger
Leute auf das kiinftige Apostolat in Russland. Mit dem gleichen
7weck unterhalten die Jesuiten in Dubno ein Seminar mit 35 Insassen,
ebenso seit 1923 in Namur in Belgien ein Konvikt, die grosse Mehr-
zahl der Studenten dieser Anstalt sind orthodox. In Lowen be-
steht seit 1924 ein Konvikt fiir russische Emigranten mit rund 100
Studenten, von denen nur 10 dem romischen Bekenntnis angehoren.

Bekannt ist das Werk der Patres Unionis in Amay-sur-Meuse
" in Belgien. Diese Benediktinerkongregation widmet sich seit 1923
unter Ablehnung jeder Proselytenmacherei der Verstindigung mit
der orthodoxen Kirche. 1928 verurteilte die romische Kongregation
pro ecclesia orientali mit Zustimmung des Papstes ihr Werk und
entschied, die Monche hitten ihre Arbeit auf die Russen zu be-
schrinken?). IThre Zeitschrift «Irénikon» seit 1925 ist in einem
durchaus vornehmen Ton gehalten?). Wichtig ist besonders die
Chronik, die Zeitschriftenschau und die Bibliographie. Den Heraus-
gebern entgeht kaum ein Buch oder ein Zeitschriftartikel, der in
irgend einem Zusammenhang mit der kirchlichen Union in Ver-

1) Vgl L. K. Z. 1928. S. 86.
?) Verlag Prieuré d’Amay-sur-Meuse,



— 114 —

bindung steht. Einen ganz anderen Charakter hat das Werk der
Benediktinerabtei St. Augustinus in Ramsgate in England. Sie be-
schiftigen sich ebenfalls mit der Union und mochten durch ihre
Zeitschrift!) « Eastern Churches Quarterly » — seit 1936 — unter
den Romisch-Katholiken das Verstindnis fiir die orthodoxe Kirche
wecken und fordern, besonders die Orthodoxie liber das Wesen der
Kirche von England aufkliren und der Meinung entgegentreten,
es sei diese Kirche im Besitz der apostolischen Sukzession. Diesem
Zweck dient ein Aufsatz des Herausgebers Dom Bede Winslow:
« The Orthodox and Anglican Orders » in den beiden ersten Heften
1937. Ausserdem glauben die Moénche offenbar, eine griindliche
Kenntnis der orthodoxen Kirche unter den Anglikanern erleichtere
diesen den Weg zur romischen Kirche.

Speziell der russischen Frage widmen sich franzosische Domini-
kaner, die in Lille eine Zentrale fiir russische Studien in Verbindung
mit einem Seminar ins Leben gerufen haben. Dieses « Centre Domini-
cain d’Etudes russes», das den Namen «Istina» (Wahrheit) fiihrt,
befindet sich nun in Paris?). Es gibt eine Sammlung franzosischer
Ubersetzungen der ostlichen Liturgie heraus und dokumentierte
Schriften iiber kirchliche und kulturelle Verhiltnisse in Sowjet-
russland. Seit 1935 erscheint die Zeitschrift « Russie et Chrétienté »
- als Beilage der «Vie intellectuelle », jetzt als selbstindige Revue
trimestrielle in bedeutend vergrossertem Format. Sie will iiber die
tatsichliche Lage in Russland, iiber den Sinn und die Tragweite
der Geschehnisse berichten. Eine moglichst vollstindige Chronik,
die sich auf Sowjetzeitschriften stiitzt, orientiert iiber die aktuellen
Vorginge in Russland. Die Bibliographie, die sorgfiltig bearbeitet
wird, erginzt diesen Informationsdienst. Wenn die folgenden Hefte
dem ersten nicht nachstehen, wird man es mit einer wertvollen
Publikation zu tun haben. Dieses erste Heft enthilt iibrigens noch
eine umfangreiche Berichterstattung iiber den orthodoxen Theologen-
kongress in Athen. Das Institut gibt ausserdem eine Zeitschrift in
russischer Sprache « Bessedy » heraus, um den Russen die Kenntnis
der romischen Kirche zu vermitteln.

In Deutschland nimmt sich der Augustinerorden auf Wunsch
der Ordensleitung der Aufgabe an, das Verstindnis fiir die Ostkirche
und ihre Probleme zu fordern. Im Kloster zu Wiirzburg hat sich
eine « Arbeitsgemeinschaft zum Studium der Ostkirche » gebildet,
die sich «um die wissenschaftliche Erkenntnis » der hier in grosser
Fiille ausgebreiteten Fragen bemiihen will. Dabei soll der religions-
psychologischen Forschung das besondere Augenmerk gewidmet

1) Verlag Geo E. Coldwell, 17 Red Lion Postage, Holborn, London W. C, 1.
%) Rue Frangois-Gérard 39, Paris XVI,



— 175 —

werden. Die Leitung besorgt Prof. G. Wunderle, der die Abhand-
lungen herausgibt. Bis jetzt sind zwei erschienen: Der Kirchen-
begriff bei W. Solovjeft und Aus der heiligen Welt des Athos?).

Ausserdem bemiihen sich verschiedene Organisationen der
romisch katholischen Kirche um die Kenntnis der orthodoxen Kirche,
um eine Verstindigung mit ihr und um ihre Missionierung. Unter
der Leitung des Bischofs Besson in Freiburg (Schweiz) arbeitet die
« Catholica Unio », die iiber verschiedene Linder verbreitet ist und
die ausser dem Generalsekretariat in Freiburg eine Zentrale in
Miinchen besitzt (Mandelstrasse 10). Sie nennt sich « Verein zur
Wiedervereinigung des christlichen Orients mit der katholischen
Kirche ». «Sie will durch Gebet und Aufklirung, aber auch durch
Heranbildung von Priestern und Missionaren fiir den Orient die
Herzen und Gemiiter fiir den Gedanken und die Pflicht einer Ver-
sohnung und Wiedervereinigung empfanglich machen, sie will vor
allem auch in Russland das Christentum erhalten und neu anpflanzen
helfen.» Mitglied der «Catholica Unio» wird jeder, der taglich
betet: « Dass du alle Irrenden zur Einheit der Kirche zuriickfithren
mogest, wir bitten dich erhore uns. .. Heiliger Josaphat bitte fiir
- uns» und einen jahrlichen Beitrag von 1 Mark leistet. In Miinchen
wurde das «St. Andreas-Kolleg fiir die orientalische Mission » ge-
stiftet, in welchem Angehorige der orientalischen Riten studieren
und Priester und Missionare fiir Russland ausgebildet werden.

Der « Catholica Unio » entspricht in Italien die « .’Associazione
Cattolica Italiana per 1'Oriente Cristiano », die vor fiinf Jahren ge-
griindet worden ist und sich iiber ganz Italien ausdehnt. An der
Spitze steht der Kardinal und Erzbischof von Palermo und ihren
Sitz hat sie im italienisch-albanesischen Seminar in Palermo. In
einem Hirtenbrief « Azione Missionaria » auf die Fastenzeit 1937
gibt der Bischof F. M. Cipriano von Citta di Castello Angaben iiber
das Werk und ergeht sich in optimistischen Ergiissen liber dessen
Aussichten 2). « Die Zeit war noch nie so giinstig wie heute, um
eine grosse Aktion zum Zweck der Vereinigung aller Dissidenten,
Schismatiker und Protestanten zu bewirken. Die Welt ist miide,
hoffnungslos, verwirrt, fiihlt die Notwendigkeit von mehr Licht,
Freude und einer sicheren Fiihrung ... Mehr als die Lehre wird
es die Liebe sein, welche die Riickkehr der Dissidenten ermoglicht,
weil es in Wahrheit nicht die Lehre gewesen ist, die die Christen-
heit getrennt hat, sondern die Siinde. Was die Siinde getrennt hat,
muss die Liebe wieder vereinen. Die Menschen konnen den klarsten
Argumenten widerstehn, aber der Liebe widerstehn sie nicht. »

1) Rita-Verlag Wiirzburg.

?) Citta di Castello, Scuola Tipografica orfanelli S. Cuore, 1937.



— 176 —

Diesen offiziellen und kirchlichen Organisationen stehen freie
Gesellschaften und Werke zur Seite, die demselben Zweck dienen.
Bekannt ist das « Apostolat der hl. Cyrill und Methodius », das im
Jahre 1891 entstanden ist und das durch Innenmission mit Bet-
stunden, eucharistischen Kongressen, Missionen, Exerzitien, kari-
tativen Werken arbeitet. Um Geistliche heranzubilden wurde in
Velehrad ein Institut, ferner wurde die Academia Velehradensis
und das Apostolat Unitatis (1927) gegriindet. Unionskongresse in
Velehrad werden veranstaltet. Die Orthodoxen, die jeweilen dazu
eingeladen werden, verhalten sich ablehnend. Uber den letzten im
Jahre 1936 ist wenig bekannt geworden. An ihm soll ein orthodoxer
Bischof aus der neuen Welt erschienen sein. « Rom und der Orient »
ist das stindige Thema grosserer Versammlungen und Kongresse in
verschiedenen Landern. Im Herbst 1936 fand in Bari eine Studien-
und Gebetswoche fiir den christlichen Orient statt. Im Mai 1937
trat im pédpstlichen Bibelinstitut in Rom ein internationaler Kongress
fir den christlichen Orient zusammen, der von Gelehrten aus allen
Teilen der Welt besucht war und der sich hauptsichlich mit den
Werken der Propaganda im Orient, mit der Religiositit und Kultur
des Orients und mit der Kirchenunion beschiftigte. Es wurde unter
anderem beschlossen, einen permanenten internationalen Rat pro
Oriente christiano zu schaffen, der ein Informationsblatt fiir die Zeit-
schriften herausgeben soll, ferner wurde der Wunsch ausgesprochen,
der eucharistische Kongress mochte sich eine orientalische Sektion
angliedern. « Rom und der Orient » war das Thema der dritten Aka-
demikerversammlung der «osterreichischen Gesellschaft fiir Kunst
und Wissenschaft », die vom 26. bis zum 31. Juli in Salzburg tagte.

Seit Jahren pflegen sich Angehérige der romisch-katholischen
und orthodoxen Kirche zu privater Aussprache zu treffen. So weiss
die Zeitschrift « Eastern Churches Quarterly » (1936, S. 131) von
Zusammenkiinften von Studenten beider Kirchen zu berichten. Sie
finden seit 1923 regelmissig wahrend zwei Tagen im Mai statt.
Im Jahre 1935 wurde zu Chaintréauille (S. et M.) iiber das Kreuz
und 1936 zu « L’Oiseau bleu» (S. et M.) iiber die Bibel gesprochen.
Es waren auch Protestanten anwesend. Ilhnen gegeniiber herrsche
zwischen Romisch-Katholiken und Orthodoxen Ubereinstimmung.
Solcher Kontakt sei wiinschbar nach einer Rede des Papstes im
Konsistorium, in welcher er sich fiir einen gegenseitigen Gedanken-
austausch (Acta ap. Sedis 1929, S. 491) ausgesprochen habe.

Im Jahre 1936 und 1937 haben sich in der Benediktinerabtei
Niederaltaich in Bayern romische und orthodoxe Theologen und
Laien zur Aussprache getroffen. Der 6kumenische Pressedienst vom
17. Mai berichtet dariiber:



— 17T —

Wie schon im Vorjahr fanden sich auch kiirzlich wieder in der
Benediktinerabtei Niederaltaich in Bayern katholische und orthodoxe
Theologen und Laien zusammen, um in Tagen der Einkehr das
grosse Anliegen der Wiedervereinigung der Christenheit zu iiber-
denken und iiber praktische Arbeitsmoglichkeit zu beraten. Die im
Zeichen der Unionsbestrebungen der katholischen Kirche gegeniiber
der Ostkirche stehenden Erorterungen sind, wie aus einem jiingst
veroffentlichten Bericht dariiber eindringlich hervorgeht, ein Zeugnis
fiir eine echte, christliche Bereitschaft, die nichtromische Christen-
heit aus ihrem Wesen heraus zu verstehen. In dem Verlangen, dem
Unionsgedanken im Sinne des papstlichen Schreibens vom 21. Marz
1924 in jeder moglichen Form zu dienen, heisst es in dem Bericht,
¢ richteten wir, wie es durch die Zeitverhiltnisse erforderlich scheint,
den Blick auf den ganzen Bereich der christlichen Kirchen, also
auch auf die evangelische und anglikanische Kirche. Wir wollen in
diesem Sinn, wo wir konnen, das Interesse fiir die Fragen der Union
wecken und vor allem zu Gebet und Opfer fiir die Glaubenseinigung
anspornen ». In den Fragen der Union stiess man immer wieder auf
die Bedeutung des Kirchenbegriffs, der von der Ostlichen und west-
lichen Theologie her beleuchtet und besonders auf die Lehre des
heiligen Augustin iiber den Aufbau der Kirche ausgerichtet wurde.
Die Diskussion zeigte, wie verhdangnisvoll Einseitigkeit im theo-
logischen Denken werden und andererseits wieviel ein Zuriickgehen
auf die Lehre der Kirchenviter zur Verstindigung zwischen Ost
und West beitragen kann. Die Ostkirche hat mit der in ihr leben-
digen Tiefe des Glaubens der Kirche des Westens in ihrer Gesamt-
heit manches zu sagen. die von ihr auch fiir eine Reihe praktischer
Fragen der Katechese, der liturgischen Bewegung usw. richtung-
gebende Weisung gewinnen kann. «In einer Nacht beteten die Mit-
olieder des Klosters und die Teilnehmer an der Tagung in nicht-
licher Anbetung gemeinsam um die Erfiillung des grossen Anliegens,
dass alle eins seien. » Die letzten Zusammenkiinfte und Aussprachen
standen unter dem Gedanken: «Una Sancta — die Kirche des
Evangeliums »>. Nicht nur die Union der Ostkirche, sondern auch
die Wiedervereinigung aller Kirchen sollte in das Gebet und die
Arbeit dieses okumenischen Kreises katholischer und orthodoxer
Christen einbezogen werden, denn «die Einheit aller an Christus
Glaubenden muss letztlich Ziel aller Einigungsbestrebungen sein».
Von der Ostkirche her, lesen wir in dem Bericht weiter, «erschliesst
sich uns in mannigfacher Hinsicht ein besseres Verstindnis der
Reformation und ihrer Griinde. Auch die gegenwirtige Lage ver-
anlasst uns, die evangelischen Briider besonders in den Einigungs-
gedanken einzuschliessen. Noch nie war in den Kirchen der Refor-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937 12



— 178 —

mation die Sehnsucht nach Einheit so gross wie jetzt. Diese Sehn-
sucht wirkt sich heute schon in immer grosserer Anndherung zwi-
schen Ostkirche und Protestantismus aus.» Im Anschluss an die
Darlegung dieser Grundsitze wurde unter Betonung auch der zwi-
schen den Kirchen bestehenden theoretischen und praktischen
Grenzen ein aufschlussreicher Einblick geboten in die tatsidchlichen
Begegnungen zwischen glaubigen Katholiken und Protestanten in
neuester Zeit, die einerseits die grossen Schwierigkeiten einer Ver-
einigung, andererseits aber auch die Bereitschaft dazu auf allen
Seiten zeigen.

Die orthodoxe Kirche des Ostens in westlichen Zeitschriften.
Das Interesse, das im Abendland fiir die Kirche des Ostens in den
letzten Jahrzehnten erwacht ist, wird in einer stattlichen Reihe von
Zeitschriften besonders gepflegt, die teils von Organisationen heraus-
gegeben werden, teils selbstindig erscheinen. Im 19. Jahrhundert
traten besonders Vertreter der anglokatholischen Richtung der Kirche
von England fiir die kirchliche Union ein und schenkten der ortho-
doxen Kirche des Ostens ihre volle Aufmerksamkeit. Zu nennen
sind die im Jahre 1857 gegriindete Association for the Promotion
of the Unity of Christendom und die Eastern Church Association
seit 1864. Diese Gesellschaft hat wertvolle Schriften und Biicher
herausgegeben !). Im Jahre 1906 erfolgte die Griindung der Anglican
and Eastern-Orthodox Churches Union, die im Verein mit andern
Herausgebern aufkldarende Schriften erscheinen liess?). Sie gab eine
Zeitschrift < Eirene » heraus, von der nur wenige Nummern erschienen
sind. Im Jahre 1914 vereinigten sich die beiden Gesellschaften zur
« The Anglican and Eastern Association». Sie ist in fast allen
anglikanischen und in der orthodoxen Kirche verbreitet. lhre Zeit-
schrift « The Christian East» erscheint im 17. Jahrgang im Verlag
¢ Faith Press ». Ihr Ziel ist, die Interkommunion mit der orthodoxen
Kirche anzustreben, durch theologische Arbeiten orthodoxer Ge-
lehrter, Berichte aus dem Osten und Anzeigen einschlagiger Litera-
tur die Kenntnis tiber die orthodoxe Kirche zu verbreiten. Sie be-
richtet besonders eingehend iiber gegenseitige Besuche und hat das
authentische Material tiber die Verhandlungen mit der orthodoxen
Kirche Rumadiniens publiziert. Die Gesellschaft ¢« Fellowship of
St. Alban and St. Sergius » widmet sich besonders den anglikanisch-
russischen Beziehungen ?). Sie wurde 1927 gegriindet und gibt seit
1028 eine Zeitschrift heraus: « The Journal of the Fellowship », die

') Ein Verzeichnis findet sich «Fifth Report of the Anglican and Eastern-
Orthodox Churches Union», London 1914, S. goff.

) A.a. O, S. 1711,

3) Vgl Flury 17. Anglikanisch-russisch-orthodoxe Beziehungen, I.K.Z. 1936,
S. 75 ff.



— 179 —

seit kurzem unter dem Titel « Sobornost» erscheint?). Sie hat rus-
sische und anglikanische Theologen zu Mitarbeitern.

Die « Oecumenica », Revue de Synthese théologique trimestrielle,
die seit 1934 in franzosischer Sprache erscheint, bearbeitet in der
Chronik — wenn auch nicht systematisch — Vorginge in der
orthodoxen Kirche?) und enthilt Aufsitze von orthodoxen Mit-
arbeitern.

Rein wissenschaftlichen Zwecken ohne jede kirchliche Tendenz
dienen einige Zeitschriften. So die von Prof. D. Fritz Lieb heraus-
gegebene « Orient und Occident> mit dem Untertitel « Staat —
Gesellschaft — Kirche»?). Das Marzheft 1936 hat zum Inhalt:
« Autoritit und Freiheit in der russischen Kirche », das Juniheft:
«Die biblische Botschaft und Karl Marx». Die Zeitschrift gibt in
Artikeln und in der Chronik Kenntnis von den kirchlichen Vor-
gangen in Russland. Die kirchliche Lage wird wohl zu optimistisch
beurteilt.

Seit dem Jahre 1936 erscheint im Osteuropa-Verlag in Konigs-
berg eine Vierteljahresschrift fiir Kirchen- und Geistesgeschichte
Osteuropas: ¢« Kyrios », herausgegeben von Prof. Dr. Hans Koch.
Aus dem ersten Jahrgang notieren wir den instruktiven Aufsatz
von Prof. N. von Arseniew: « Anglikanismus und Ostkirche ». Der-
selbe Verfasser berichtet in der Chronik des I. Heftes 1937 unter
demselben Titel iiber die Anerkennung der anglikanischen Weihen
durch die rumainische orthodoxe Kirche mit neuen Gesichtspunkten.
Zahlreich sind die romisch-katholischen Zeitschriften, die sich aus-
schliesslich mit der orthodoxen Kirche befassen. Ihre Tendenz ist
grundverschieden. Den einen ist es wirklich um eine briiderliche
Aussprache zur Herbeifiihrung einer Verstindigung zu tun, indem
sie jede Proselytenmacherei ablehnen, wédhrend die meisten in ver-
schiedenen Nuancen polemisch eingestellt sind und die Tendenz,
die auf eine Unterwerfung des Ostens hinauslauft, erkennen lassen.
Ausser den oben erwiahnten sind zu nennen:

In Frankreich ist das Interesse fiir die Ostlichen Kirchen durch
den Krimkrieg geweckt worden, das seither fortan von dem 1856
gegriindeten Oecuvre de 'Orient gepflegt wird. Von den Zeitschriften
ist die jetzt im 39. Jahrgang stehende «Echos d’Orient» in erster
Linie zu erwahnen. Sie wird von den Augustiner Assumptionisten,
die das Institut fiir byzantinische Studien in Konstantinopel leiten,

1) Verlag Secretarial Offices: Annandale North End Road Golders Green,
London N. W. 11.

) Verlag S. P C. K. Northumberland Avenue lLondon W, C, 2.

3) Seit Miirz 1936 Neue Folge mit dem weiteren Titel: « Blitter fiir Theologie
und Soziologie » in Verbindung mit N. Berdjaew. Gotthelf-Verlag, Bern-Leipzig.



— 180 —

herausgegeben !). Die Arbeiten dieses Instituts veroffentlicht sie und
fiihrt eine systematische — nicht immer ganz tendenzlose — Chronik
tiber die Kirchen des Ostens. Mehr als populdres Organ erscheint
in demselben Verlag seit 1922 « L’Union des Eglises ».

In Italien erscheint seit dem Jahre 1896 die periodische Zeit-
schrift « Bessarione » fiir orientalische Studien. Die im Jahre 1910
gegriindete Zeitschrift fiir kirchliche Union «Roma e I'Oriente » ist
1928 eingegangen. Seit 1929 hat sie im « Bollettino della Badia
Greca di Grottaferrata » eine Fortsetzung erhalten. Das papstliche
Institut fiir orientalische Studien in Rom publiziert seit 1935 « Orien-
talia Christiania Periodica » in zwei Doppellieferungen eines Jahr-
ganges®). Sie dient ausschliesslich wissenschaftlichen Zwecken mit
Aufsatzen in lateinischer und verschiedenen modernen Sprachen.
Gut ausgebaut ist die Bibliographie. Zeitereignisse behandelt die
Chronik, die im ersten Heft 1937 zum erstenmal erscheint und iiber
den 5. internationalen Kongress fiir byzantinische Studien und den
7. Kongress von Velehrad berichtet. Im zweiten Jahrgang steht
«L’Oriente Cristiano e L’Unita della Chiesa »4),

In Deutschland erscheint im Auftrag der Gorresgesellschaft
« Oriens Christianus » im 33. Jahrgang mit streng wissenschaftlichem
Charakter®). Der Inhalt gliedert sich in Aufsitze, Texte und Uber-
setzungen. In der dritten Abteilung sind Mitteilungen, Forschungen
und Funde, Besprechungen und Literaturberichte enthalten. « Der
christliche Orient» seit 1936 ist das Organ der Catholica Unio in
Miinchen.

Stimmen aus der romischen Kirche zur konfessionellen
Verstindigung. Die Notlage, in die die Kirchen in einigen Lindern
geraten sind, fiihrt vielfach zur Besinnung auf das gemeinsame Gut
der grossen Bekenntnisse und wenigstens zu privaten Besprechungen
liber eine Anniaherung der Konfessionen. In Deutschland wurde
sogar — allerdings sehr verfriiht — von einer Einheitsfront zwischen
der romisch-katholischen und evangelischen Kirche gesprochen.
Die Deutsche Ev. Korr. hat in ihrer Nummer vom 21. April 1937
eine solche Einheitsfront ganz energisch abgelehnt. Tatsache ist,
dass seit Jahren in aller Stille Zusammenkiinfte von Vertretern
beider Bekenntnisse stattgefunden haben und noch stattfinden. Viel
wird dariiber nicht bekannt. Doch ist die Diskussion im Fluss, sie
kann kaum mehr aufgehalten werden. Es ist doch bezeichnend,
dass ein Benediktiner, P. Albert Auer, nach der Koln. Kirchen-

) Verlag «Bonne Presse », rue Bayard §, Paris VIIL
?) Roma, Piazza Santa Maria Maggiore 7.

%) Verlag Otto Harrassowitz, Leipzig.

%) Parma, Libreria editrice Frate Francesco.



— 181 —

zeitung vom 4. April Vortrage liber das Thema: «Was verbindet
uns mit den Protestanten?» halten konnte. Er fiihrte u. a. aus:
Im Verhiltnis der Katholiken und Protestanten zueinander habe
sich vor allem die Fragestellung verschoben; noch vor 20 Jahren
hitte man zuerst darnach gefragt, was beide Konfessionen von-
einander trenne, wiahrend man sich heute vielmehr um die Heraus-
arbeitung des Verbindenden und Gemeinsamen bemiihe. Der
« antiromische Affekt» fritherer Zeiten sei aus weiten Kreisen des
Protestantismus verschwunden, wofiir die Erkenntnis massgebend
gewesen sei, dass es in unserer Zeit um den Bestand des Christen-
tums iiberhaupt gehe. Ein fihrender evangelischer Gelehrter, Emil
Brunner, habe diese Wandlung mit dem Satz ausgedriickt: «Es
dreht sich nicht mehr um das Luthertum, sondern um die Wahr-
heit. Auf Luthertum und sein Gegenteil stirbt man nicht.» Viele
Schriften der letzten Jahre seien ein Zeugnis dafiir, dass Briicken
von hiiben nach driiben fithren und jedenfalls das Bewusstsein
christlicher Verbundenheit in der Diskussion zur Milderung oder
zur Zuriickdringung der Polemik leite. Im Sinne der Anniherung
wirke auch, dass ein Grossteil der protestantischen Theologie einen
volligen Bruch mit dem Geist der Aufklirung vollzogen habe,
wodurch das Gesicht der modernen protestantischen Theologie
stirkstens verindert worden sei. Man habe auf protestantischer
Seite auch begonnen, den Ring einer ausschliesslich an das Ich
gebundenen Gliubigkeit zu sprengen, und sehe in der Religiositat
wieder die Bindung an die Wirklichkeit und vor allem an das per-
sonliche Du Gottes. Ansatzpunkte zu einer wirklichen (Gemeinschaft
im kirchlichen Sinn und fiir die Neuanerkennung der Kirche als
des geheimnisvollen Leibes Christi auch im protestantischen Bereich
seien vorhanden. Man nihere sich in etwa wieder dem Boden
mittelalterlichen Denkens; selbst die Gottesbeweise katholischer
Theologie werden auf protestantischer Seite heute mit ganz anderem
Ernst besprochen als vor wenigen Jahren. Auf beiden Seiten habe
man sich zu einer durchaus sachlichen Beurteilung der Reformation
durchgerungen. Dem Protestanten seien die grossen (estalten seiner
Geschichte durchaus nicht mehr iber jede Kritik erhaben, und der
Katholik iibersehe nicht mehr ihren Ernst und ihr aufrichtiges
Ringen. Man entdecke, dass selbst in der Gnadenlehre die Uber-
zeugungen nicht so weit voneinander entfernt sind, als man frither
glaubte. Freilich bestiinden die grundsatzlichen und dogmatischen
Unterschiede fort und die Anniherung werde immer wieder auch
von Stimmen aus dem Geist einer friiheren Zeit bedroht. Aber im
ganzen habe sich das Verhiltnis doch gebessert?). Und auf einem

1) Schonere Zukunft 1937, S. 764.



— 182 —

Katholikentag in Gorlitz hielt Prof. Hermann Hoffimann aus Breslau
eine Rede: <« Die religiose Einheit — die Sehnsucht aller deutschen
Katholiken ». Er begriisste es, dass die deutsche Wende zur Folge
habe, dass die religiose Einheit die Sehnsucht aller Deutschen ge-
worden ist. Aber wie soll es anders werden? Es besteht heute nach
menschlichem Ermessen keine Aussicht, dass alle deutschen Prote-
stanten katholisch oder dass alle deutschen Katholiken protestan-
tisch werden oder dass alle deutschen Katholiken und Protestanten
einer neu zu griindenden dritten Kirche sich anschliessen. Keine
Uberredungskunst und keine Gewalt konnte das erreichen. Jeder
Versuch, eine deutsche Nationalkirche zu griinden oder eine art-
eigene Deutschreligion zu erfinden, wiirde nichts anderes bedeuten,
als dass neben die beiden grossen christlichen Kirchen eine neue
religiose Gemeinschaft triate, das heisst also, dass die religiose Un-
einigkeit Deutschlands vergrossert wiirde. Das Bestehen zweier
christlicher Kirchen braucht keine Veruneinigung des deutschen
Volkes zu bedeuten, das war im Kriege nicht so und ist auch in
der Gegenwart nicht so. Toleranz ist nicht das rechte, gentigende
Verhalten der getrennten Christen zueinander; sie sind einander
viel mehr schuldig: Achtung und Ehre, Gerechtigkeit und Wahr-
haftigkeit, Vertrauen und Liebe. Das Bewusstsein, im Glauben an
Christus eins zu sein, das Wissen um den Kampf der Feinde des
Kreuzes gegen die Grundlagen jeden Christenglaubens, das Zu-
sammenarbeiten auf vielen Gebieten, besonders dem der Caritas,
das Beten um das Kommen des Reiches Gottes ist der Beitrag,
den die Christen zur Vorbereitung der Einigung aller Christen
leisten konnen und leisten miissen. »

Viel bemerkt wurde ein Vortrag, den Dr. W. Hoffmann in der
Vereinigung katholischer Akademiker in Berlin iber die «Liqui-
dation des Mittelalters » gehalten hat mit der Losung «zuriick zur
christlichen Friihzeit », womit natiirlich eine Verstindigung erleich-
tert wiirde. Solchen Gedanken kann man auch in der liturgischen
Bewegung begegnen.

Das Thema einer evangelisch-katholischen Union wurde auch
in Ungarn eifrig besprochen. Hier gab dazu ein Artikel des Jesuiten-
paters A. Bangha Anlass, der die Ansicht dusserte, eine Annadhe-
rung sei wiinschbar und denkbar. Da fiir Bangha eine Union
aber doch nur eine Riickkehr zur Kirche ist, stiess er auf prote-
stantischer Seite auf starken Widerstand. Er dusserte sich zur Frage
noch einmal in der «Schonere Zukunft» vom 18. Juli mit dem
Ergebnis: Zusammenfassend: Kann von einer Wiedervereinigung der
Christen die Rede sein? Ieider in absehbarer Zeit nicht! Wohl
aber ist sie in der ferneren Zukunft zu erhoffen. Die Anndherung



— 183 —

wird nicht auf dem Wege dogmatischer Zugestindnisse oder weiterer
Glaubensstreitigkeiten erfolgen, nicht durch ein Feilschen und Han-
deln um die Wahrheit, vielmehr durch zwei Dinge: durch eine
Milderung der konfessionellen Empfindlichkeit und Leidenschaft und
durch eine innere Erstarkung des Religiosen bei den Christen. Je
milder sich die konfessionelle Atmosphire und je tiefer sich das
religiose Leben auf beiden Seiten gestalten wird, um so wirksamer
erwacht dann in den heute noch entzweiten Herzen die Sehnsucht
nach der Erfiillung des Gebetes Christi: «Damit alle eins seien »
(Joh. 17, 21).

In England hat ein Aufruf Sir Henry Lunns zur Herbeifiihrung
einer Verstindigung unter den Kirchen angesichts der Vorginge in
Spanien den romisch-katholischen Erzbischof Hinsley von West-
minster zu einer Zuschrift an die « Times» vom 27. Juli 1937 ver-
anlasst. « Pius XI. appelliert in seinem Schreiben ,Divini redemp-
toris‘ ausdriicklich an alle Gottglaubigen. Unter allen denen, die an
Christus als den wahren Gott und an den wahren Menschen glauben,
sollte die Liebe herrschen, das Bemiihen, thm naherzukommen und
so sich auch gegenseitig zu nahern. Dies bedeutet nicht nur freund-
schaftliche Beziehungen, sondern auch gegenseitige Hilfe bei der
Verteidigung der Kultur, die auf die im Glaubensbekenntnis von
Nizda niedergelegten Glaubenswahrheiten begriindet ist... Wir
wollen ganz offen sein. In der Vergangenheit gab es Missverstand-
nisse und Fehler auf beiden Seiten, gab es Temperamentsausbriiche
und Lieblosigkeiten in der Auseinandersetzung. Aber die Erkenntnis
einer gemeinsamen Gefahr fiihrt die Christen in praktischer Sym-
pathie zusammen. »

Uber das Verhiltnis zum Anglokatholizismus dussert sich die
«Vierteljahrschrift fiir Kontroverstheologie Catholica», Heft 3, S. 125 f.:

« Es ist dem Katholiken unméglich, die anglikanischen Bischofe
als Nachfolger der Apostel und die Analogie zwischen der Angli-
kanischen und Russischen Kirche als zu Recht bestehend anzu-
erkennen. Und selbst wenn die Anglikanische Kirche eine schis-
matische Kirche wire, so wire es doch zweifellos Pflicht des ein-
zelnen, der sich iiber diese schismatische Lage seiner Kirche klar
ist, diesen Zustand fiir sich selber zu beseitigen, soweit das eben
méglich ist. Trotzdem muss man sich hiiten, die hochkirchlichen
Argumente leicht zu nehmen. » Der Verfasser hilt es fiir wichtig
und notwendig, fiir die korporative Wiedervereinigung im Glauben
zu beten und zu arbeiten. A K.




	Kirchliche Chronik

