
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 3

Artikel: Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die
dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen [Schluss]

Autor: Neuhaus, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404129

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 150 —

Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927

und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen.

(Schluss.)

VI. Die Nationale Union der Reformierten Kirchen in Frankreich.

Sie lehnt jede künstliche kirchliche Vereinigung, die von
einer Autorität diktiert wird, ab. Sie will aber jede Einheit
fördern, die auf der Gemeinschaft des religiösen Erlebens beruht.
Sie ist überzeugt, dass durch ein und denselben Gehorsam gegen
Christus die Seelen der Menschen zur gleichen Wahrheit
geführt und durch die Bande der Liebe untereinander verbunden
werden.

Eine umfassende Einheit kann nicht erreicht werden, wenn
sich jede Kirche darauf versteift, die eigenen besondern Gesichtspunkte

durch eine genaue Exegese der hl. Texte zu beweisen.
Doch hat jede der Kirchen mit alter Tradition das Recht, zu
verlangen, dass die wesentlichen Prinzipien, für die sie gestritten hat,
vollständig gewahrt bleiben. So haben unter den verschiedenen
Formen des Christentums die Kirchen der kalvinischen Reform
ihre besondere Aufgabe. Sie haben die geistlichen Werte, die

zum Evangelium gehören, sorgfältig zu bewahren. Das ist wichtiger

als die Verteidigung irgend einer Position oder eines
besondern Dogmas.

Die Kirche. Ein sichtbarer Organismus sollte durch Worte
und Taten von der erlösenden Kraft des Evangeliums Zeugnis
ablegen und die geistige Einheit der Gläubigen offenbaren.
Diese Einheit zeigt sich durch Gemeinschaft mit dem Erlöser.
Alle, die durch ihn zu einem neuen Leben geboren sind,
gehören als lebendige Glieder am Leibe Christi zur Gesamtkirche.
Diese Kirche, die Mutter aller Gläubigen, hat von Gott die
Verheissung seiner Gnade empfangen. In den Sakramenten gibt
sie uns das sichtbare Zeichen jener unsichtbaren Realität. Taufe
und Kommunion können daher nicht das Monopol einer
besondern Kirche sein. Sie gehören der Gesamtkirche, von deren
Einheit sie eine künderische Darstellung geben. Solange die
Differenzen in Dogma, Ritus oder Amtsordination der
historischen Kirchen die gegenseitige Liebe oder die Einheit des

christlichen Lebens und Glaubens nicht beeinträchtigen, sollten
sie als Widerspiegelungen verschiedener Aspekte ein und der-



— 151 —

selben Wirklichkeit betrachtet werden, wenn wir auch nicht
behaupten können, dass alle Kirchen mit der gleichen Schlichtheit

oder in derselben Fülle diese göttlichen Werte darstellen,
deren Verwalter sie sind.

Das Kredo. Trotz aller hohen Bewertung der
Glaubensbekenntnisse (Apostolikum Nizänum, Luthers und Kalvins Be-

kenntnisschriften) bedeutet die hl. Schrift doch für alle Kirchen
der Reformation die höchste Inspiration des christlichen Lebens.

Das Amt. Jedes christliche Leben bestellt ein Amt zum
Dienst für Gott und die Menschen und als Weg, der den

Zugang zum Vater für die Menschen selbst und für diejenigen,
auf die das Licht des Glaubens ausgegossen ist, eröffnet. Damit
ist das allgemeine Priestertum begründet. Alle organisierten
Zweige des Christentums haben die Notwendigkeit erkannt, die

göttlichen Gaben, die Gott jedem Christen gibt, besonders

diejenigen, durch welche er die Dauer seiner Kirche und die

Wirksamkeit der von ihr empfangenen Gnade zusichert, durch
ein organisiertes Amt den Gläubigen zu übermitteln. Daher
weiht die Kirche durch Handauflegung und Gebet diejenigen,
welche sie mit der geistlichen Leitung der religiösen
Gemeinschaften, mit der Überwachung und Übermittelung der religiösen

Wahrheit, mit der Verwaltung der Sakramente, mit der

Verbreitung des evangelischen Lebens und mit dem Missionswerk

beauftragt. Das gemeinsame Gebet der Gläubigen und der

Segen, der von den Geistlichen gespendet wird, ist nicht nur
Ausdruck der unerlässlichen Realität der innern und persönlichen

Konsekration des Weihekandidaten, sondern auch der

vertrauensvollen Erwartung einer von oben gegebenen Weihe.

Nur durch den Herrn kann der Geistliche, der von der Kirche
anerkannt und aufgenommen ist, gültig eingesetzt werden. Nur
durch den hl. Geist wird er in der Ausübung seines Amtes

gestützt. Er ist nicht Diener einer Kirche, sondern allein Diener
Christi. Er leitet sein Amt vom hl. Geist ab und muss es im
Geiste fuhren. Er kann nur in Kraft des Bandes wirken, das

die Rebe mit dem Weinstock verbindet und den Glauben durch
Liebe wirksam macht. Es wäre ein Fehler, der Kirche die

äussere Form des Episkopates der apostolischen Sukzession zu

geben wenn man diese Institution von ihrer ursprünglichen

Bedeutung und Lehre loslöst. Eine Vereinigung der christlichen

Kirchen auf diesem Wege wäre eine reine Formalität und alles



— 152 —

geistigen Wertes bar. Grosse Kirchen betrachten diese
Jahrhunderte alte Tradition als Garantie der Autorität und
Fortdauer des christlichen Amtes. Wir, die wir unsere Dogmen von
ihrer Inspiration aus der hl. Schrift allein ableiten, können nicht
zugeben, dass der überlieferte Episkopat die einzige Hinterlage
jener Gnaden ist, welche das menschliche Leben heiligen und
zum gläubigen Dienste Christi führen. Die Rechtmässigkeit und
Kontinuität eines wirksamen Priestertums, das von oben gesegnet
ist, lässt sich klar unterscheiden in dem schützenden Einfluss,
den der Erlöser durch seine Diener zur Rettung der Seelen und
im Dienste des Reiches Gottes ausübt.

Unsere Kirchen halten ein Hirtenamt, das in
Übereinstimmung mit der urkirchlichen Tradition eingesetzt ist, als
ausreichend für die geistlichen Bedürfnisse der Seelen und für
die Vereinigung des Leibes Christi. Die Kraft dieses Amtes ist
durch Gottes Hand in der Bekehrung der Sünder, in der
Erbauung der Kinder Gottes und der Standhaftigkeit der Märtyrer
sichtbar geworden.

Die Sakramente. Wir massen uns nicht an, das Wesen
der geistigen, gottgegebenen Realitäten zu bestimmen, doch
sind wir überzeugt, dass die gläubige Praxis dieser geheiligten
Riten eine unfehlbare Quelle zahlloser Gnaden für die Kirche
Jesu Christi geworden ist. Da das Sakrament nicht nur geistliche

Realitäten mit einem sichtbaren Gewand umkleidet,
sondern auch solche Realitäten wirkt und in den Seelen vermittelt,
so sind Sakramente mehr als Akte des Gehorsams oder der
Erinnerung. Die äussere Handlung hat aber ohne Glauben der
Empfänger weder Sinn noch Wert, da der Christ nur durch
Glauben Gemeinschaft mit seinem Heiland haben kann.

Die Taufe war in der Kirche ein Symbol der
Lebenserneuerung derer, die zu Jesus Christus berufen waren. Das
trifft auch für die Mission zu. Die Kindertaufe würde eine
berechtigte Praxis in der Kirche sein, solange das grundlegende
Prinzip (der Wiedergeburt aus dem Wasser und hl. Geiste) noch
das nötige Gewicht besitzt. Denn der hl. Geist, nicht die
Taufhandlung bewirkt die Wiedergeburt. Die Taufe ruft die göttliche
Gnade auf das kleine Kind herab. Der Glaube der Eltern und
der Paten weiht das junge Leben dem, der der Lebensquell
und das Lebensziel ist, und ruft die reinigende Kraft des Geistes
auf eine Zukunft, die die Sünde unseres Geschlechtes bereits



— 153 —

mit ihrem Stempel gezeichnet hat. So bereiten die Eltern und
Paten, die den christlichen Unterricht versprechen, für die Zeit
vor, da das Kind den Eintritt in den Neuen Bund selbst bestätigt.

Das Herrenmahl bewirkt die Gegenwart des Herrn inmitten
der Gläubigen. Durch den Genuss des Lebensbrotes kommt der
Gläubige in Einheit mit Christus und allen seinen Heiligen und
lernt, dass, wenn er sein Leben für uns hingegeben hat, auch
wir unser Leben hingeben sollen für die Brüder. So erfährt die
christliche Kirche das Geheimnis ihrer Einheit.

Mit Rücksicht auf den biblischen Ursprung behalten Taufe
und Abendmahl den Namen Sakramente. Die Taufe als das
Sakrament der Erziehung und das Abendmahl als Familienmahl
an des Vaters Tisch reisst den einzelnen aus der Isolierung vor
Gott heraus und macht ihn zum Glied am Leibe Christi.

VII. Bund der schweizerischen protestantischen Kirchen. Die

Trennung der Kirchen wird bedauert und als Sünde erklärt,
an der wir alle teilhaben. Eine lebendige Gemeinschaft kann
schliesslich nur von Gott und seinem hl. Geist geschaffen werden.
Wir können daran mitwirken durch Zusammenarbeit auf
praktischem Gebiet nach Art der Stockholmer Bewegung und durch
theologische Besprechungen, wie sie von der Lausanner Bewegung

gefördert werden.

Die Botschaft der Kirche an die Welt ist und bleibt
das Evangelium von der Offenbarung Gottes im Leben und Sterben
und in der Verherrlichung Christi.

Die Kirche. Weder das Problem der Beziehung zwischen
sichtbarer und unsichtbarer Kirche, noch die verschiedenen

Meinungen über die Ursachen der historischen Trennungen in
den Kirchen sollten eine lebendige Gemeinschaft zwischen den

Kirchen verhindern. Die Kirche ist sichtbar und unsichtbar.
Sie ist als mystischer Leib Christi, der alle Gläubigen im Himmel
und auf Erden umfasst, unsichtbar. Sie ist sichtbar, insofern sie

in irdischen Institutionen verkörpert ist. Das wesentliche Merkmal

der Kirche ist die Annahme und Verkündigung des

göttlichen Wortes, wie es in der hl. Schrift gegeben und vom hl.

Geiste in die Herzen der Gläubigen vermittelt wird, die sich

bemühen, die Schrift mit aufrichtigem und beherrschtemVerlangen
kennen zu lernen und Gottes Wort zu hören. Wo dieses Wort
verkündet wird, schafft es eine Gemeinschaft mit dem rechten



— 154 —

Gebrauch der Sakramente und den erforderlichen Amtern, die

von Glaube und Liebe inspiriert wird.
Die Welsche Schweizer Kirche gibt einen andern Text dazu:

Die Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche ist
für die künftige Union der Kirchen von grösster Bedeutung.
Wenn wir die unsichtbare Kirche im Himmel und auf Erden
als die wahre Kirche ansehen, so anerkennen wir die Relativität
der sichtbaren Kirche, der dogmatischen, rituellen und priesterlichen

Differenzen, die bisher zu oft Ursache von Trennungen war-
Die Kredos. Praktische Bedürfnisse haben die verschiedenen

Konfessionen der sichtbaren Kirche genötigt, ausser der hl.
Schrift als Hauptnorm, andere Normen von sekundärer Bedeutung

aufzustellen. Zu ihnen gehören : a) die Verfassungen und
Réglemente, b) liturgische Riten und Formulare, c) Katechismen,
d) Kredos, als Kompendien für den katechetischen Unterricht,
als Schutz gegen falsche Lehre, als Unterscheidungsmerkmale
von andern Kirchen, oder als öffentliche Erklärungen über den

Standpunkt der Kirche, oder als Konkordienformeln zwischen
getrennten Kirchen.

Obschon diese Normen von untergeordneter Bedeutung sind,
sind sie doch praktisch unerlässlich und durch die Nöte
derzeit bedingt. Aber sie sind grundsätzlich der Autorität der Kirche
unterstellt und der Revision in ihrem Lichte unterworfen.

Dazu bemerkt die Welsche Kirche: Wir glauben, dass die
Glaubensbekenntnisse, insofern sie das apostolische Evangelium
bestätigen und entwickeln, den christlichen Glauben geschützt
und gewahrt haben.

Das Amt. Grundsätzlich sind alle Gläubigen zum Dienste
des Priestertums berufen. Praktische Bedürfnisse haben zur
Schaffung besonderer Formen des Dienstes zur Verkündigung
des Wortes, zur Kirchenverwaltung und zum praktischen Dienst
geführt. Diese Form des Amtes wurde organisiert und entwickelt,
damit den Bedürfnissen jedes Zeitabschnittes begegnet werden
konnte. Wir begrüssen die Verschmelzung getrennter Kirchen
in eine Kirche, wo die Umstände es erfordern, wie in Südindien.
Doch ist diese Lösung nicht massgeblich für alle andern Fälle.
Vielmehr muss sich jede neue Vereinigung von Kirchen in
Übereinstimmung mit den Bedürfnissen der besondern Lage befinden.

Die Sakramente. Wir glauben, dass die hl. Kommunion
folgende Elemente in sich schliesst: a) Danksagung der Gemeinde,



— 155 —

b) Fortsetzung des PMösungswerkes Jesu Christi, e) geistige
Vereinigung mit dem erhöhten Christus, d) geistige Vereinigung der
Gläubigen untereinander, e) Verpflichtung der Gläubigen zu
einem Leben der Heiligung und des Dienstes.

Einheit der Kirche und ihre gegenseitigen
Beziehungen. Zur Erzielung einer lebendigen Gemeinschaft der
Kirchen müssen a) sich die verschiedenen Kirchen gegenseitig
als Teile einer Gesamtkirche anerkennen, b) bereit sein,
entweder gesondert oder in gegenseitigen Konferenzen neue
Offenbarungen Gottes in Christo Jesu durch den hl. Geist zu
empfangen.

Welche Formen der Kredos oder Kirchenordnung diese

lebendige Gemeinschaft der Kirchen annehmen soll, dürfen wir
getrost der Leitung des hl. Geistes überlassen.

VIII. Die Waldenser Kirche. Das Amt. Die Frage des

Amtes kann vorläufig nur durch einen Bund der verschiedenen

Typen der Kirchenverfassung gelöst werden. Die Schwierigkeiten

über die Sakramente können nicht durch unklare
Phrasen überwunden werden.

IX. Die Reformierte Kirche Ungarns. Die Sache der Union

kann stark gefördert werden, wenn jede Kirche sich bemüht,
ihre dogmatische Lehre möglichst vollkommen im praktischen
Leben zu verwirklichen. So bringt sie die Wahrheit ihres

Glaubens in die engste und vollkommenste Verbindung mit dem

persönlichen Lebenseinfluss Jesu Christi, des Hauptes der Kirche.

Für die Einheit der Kirche ist es nicht der rechte Weg,

wenn jede Kirche ihre Anhänger gegen die eigenen dogmatischen

Wahrheiten gleichgültig zu machen sucht. Sie soll sich vielmehr
bemühen den Farbenreichtum und die besondern Charakteristika,
die in den Glaubensbekenntnissen mit ihren begrifflichen
Verallgemeinerungen oder dogmatischen Relativismen verborgen
sind zu ergänzen. Wir können uns dem Weg, der zur Einheit

führt, durch die innere prophetische Erfahrung im Leben der

wesentlichen Elemente unserer Glaubensbekenntnisse nähern.

Die Ungarische Kirche betont folgende Ansichten, die sie

in ihrem eigenen geistigen Leben gewonnen hat: a) In den

theologischen Wissenschaften und in der Ausbildung ihrer
Geistlichen muss bei der Darstellung der Lehren anderer Kirchen

möglichst berücksichtigt werden, nicht nur vom eigenen Standpunkt

aus die Differenzen aufzuzeigen, sondern besonders auf



— 156 —

die Ähnlichkeiten und Übereinstimmungen hinzuweisen, b) Für
die Pfarrbibliotheken sollen in diesem Geiste gemachte Veröffentlichungen

angeschafft werden, c) Die gemeinsame Front der
reformierten und lutherischen Kirche soll grundsätzlich nicht
nur in der Richtung einer gemeinsamen Kirchenordnung,
sondern auch in weltanschaulicher Richtung ausgedehnt werden.
d) Es ist wünschenswert, dass die Missionsarbeit der
reformierten und lutherischen Kirchen von diesem Gesichtspunkte
aus betrieben wird. Für gemeinsame Bewegungen müssen gemeinsame

Programme verfasst werden.
X. Presbyterianische Kirche Südafrikas (Missionskirche unter

den Bantus). Das Wesen der Kirche. Der Geist Jesu wird
nicht völlig im geschriebenen Worte ausgedrückt. Wir behaupten
nicht mehr, dass der Presbyterianismus die einzige Verfassung
ist, die in der Schrift wurzelt. Unser Ideal einer vereinigten
Kirche ist eine Kirche mit verschiedenen Verfassungen, die
sich nicht absorbieren, sondern in einer weitern Synthese
verschmelzen lassen.

Die Kredos. Wir bedienen uns des Apostolikums, hoffen
aber, dass die Zeit kommen wird, wo die Kirche unter Leitung
des hl. Geistes „Offenbarungswahrheiten in einer solchen andern
Form aussprechen muss, wie es die neuen Probleme von Zeit
zu Zeit erfordern".

Das Amt. Kein Amt kann allein apostolische oder biblische
Autorität für sich in Anspruch nehmen. Wir lehnen es ab, dass

irgendeine Bedingung für die Einheit gestellt wird, die nicht
ausdrücklich biblische Gewissheit bietet.

Wir anerkennen zwei Sakramente, die nur von denen

gespendet werden dürfen, die von der Kirche dazu beauftragt
sind.

F. Vereinigte Kirchen.

/. Die Südindische Vereinigte Kirche (SIUC). (Sie ist den
Lesern der IKZ durch die Arbeiten über das südindische
Unionsschema als typische Missions- und Kompromisskirche bekannt,
da sie aus britischen, amerikanischen und kontinentalen
kongregationalistischen und presbyterianischen Missionskirchen
entstanden ist.)

Das Wesen der Kirche. In diesen Ausführungen treten
die kongregationalistischen und presbyterianischen Anschau-



— 157 —

ungen der Gründungskirchen wieder hervor. Die „Freiheit, die

jeder unserer Kirchenversammlungen gegeben ist, sich ihre
eigenen Gesetze zu geben, sofern sie in Übereinstimmung mit
der Unionsbasis der ganzen Kirche stehen, gestattet die
Fortsetzung verschiedener Formen des Kirchenregiments. Auf einigen
Konzilien herrscht mehr, auf andern weniger Freiheit für die
einzelnen Gemeinden und für die Mitglieder, insofern sie sich

von den Amtsträgern unterscheiden. Das Kirchenkonzil hat
jedoch die Vollmacht, die Ortsgemeinden in ihren Grenzen zu
überwachen. Mit der Zeit zeigt sich die Tendenz, der
Generalversammlung als einigender Macht grössere Autorität zu
verleihen."

Zu dem Bericht der Lausanner Konferenz macht sie drei
kritische Bemerkungen :

1. Die SIUC bestreitet, dass Gott seiner Kirche, sei es durch
ökumenische Konzilien oder anderweitig, die Gewalt gegeben hat,
das Wort Gottes, wie es in der Schrift gegeben ist, unfehlbar

zu interpretieren. Auch irgendeine Tradition der Kirche bietet
keine Gewähr für unfehlbare Führung. Trotz Vertretung des

protestantischen Prinzips vom Rechte der individuellen Schrift-

erklärung betrachtet die Kirche dieses nicht als Sanktionierung
einer schrankenlosen Freiheit der Interpretation, insofern a) der

Gläubige gebunden ist, beim Studium der hl. Schrift ehrfurchtsvoll

das Zeugnis des hl. Geistes zu suchen, b) er das Urteil

jener beachten muss, die früher oder jetzt sich durch ihre

Frömmigkeit und Gelehrsamkeit als ganz besonders geeignete

Führer in dieser Sache erwiesen haben.

2. Das Leben der katholischen Kirche drückt sich in den

bestehenden Kirchen so aus:

a) Die unsichtbare Kirche ist die Gemeinschaft aller wahren

Gläubigen im Himmel und auf Erden.

b) Die sichtbare Kirche auf Erden zeigt sich in verschiedener

Gestalt. Von Zeit zu Zeit kann der hl. Geist seine Kirche

veranlassen, ihre Lehren zu verbessern oder ihre Regierungsform

zu ändern. Verschiedene Formen können den verschiedenen Zeiten

und verschiedenen Ländern angepasst sein. Es ist zu erwartenj
dass die Kirche, die sich jetzt unter Führung der westlichen

Kirche im Osten ausdehnt, vom Geiste zu neuen Organisationsformen

geführt wird.



— 158 —

c) Das eine, von Christus kommende Leben offenbart sich in
verschiedenem Masse in den verschiedenen Zweigen der
sichtbaren Kirche. Da sich der Schatz in irdischen Gefässen befindet,
so sind alle Ausdrucksformen des einen Lebens mehr oder
weniger unvollkommen. Diese Unvollkommenheit ist bei einigen
Kirchen grösser als bei andern. Doch auch dort, wo Schwäche
und Korruption am grössten gewesen sind, hat Gott die Kirche
nicht ohne Zeugnis gelassen, so dass auch sie als Teil der
katholischen Kirche betrachtet werden kann.

d) Für die Wohlfahrt der Kirche ist keine besondere Form
des Amtes nötig, aber gewisse Formen sind andern vorzuziehen.
Auch wenn man zugeben kann, dass der Episkopat die Einheit
und Kontinuität der Kirche besser ausdrückt als andere
Organisationsformen, so können diese andern Formen doch für die

Entwicklung des Lebens der gewöhnlichen Kirchenmitglieder
geeigneter sein, weil sie allen Kommunikanten Anteil am
Kirchenregiment geben.

3. Es mag wahr sein, dass keine Trennung der Christenheit
ohne Sünde entstanden ist. Damit ist aber nicht gesagt, dass,
wo eine Gemeinschaft von Christen es als notwendig empfunden
hat, sich von andern zu trennen, diese Sünde hauptsächlich bei
den ersteren ist. Das Gewissen ist das Entscheidende.
Neuorganisationen können nötig sein, wo eine Exkommunikation
erfolgt. Doch hat keiner das Recht, eine kirchliche
Sonderorganisation zu bilden, allein um seine eigenen Ideen zu
verbreiten.

Die Kredos. Wir machen keinen Gebrauch von Kredos
und ordnen sie ausdrücklich der hl. Schrift unter. Das
Bekenntnis der SIUC lautet:

1. Wir glauben an das Mysterium der hl. Dreieinigkeit,
Vater, Sohn und hl. Geist.

2. Wir glauben, dass es Gott, der sich selbst in der Schöpfung

und Vorsehung offenbart und besonders im Menschengeist
verkündigt, gefallen hat, seinen Geist und Willen zu unserm
Heile in mannigfacher Weise in zunehmender Fülle zu
offenbaren, und dass die Urkunde dieser Offenbarung, soweit es für
unser Heil notwendig ist, in den Schriften des Alten und Neuen
Testaments enthalten ist, die daher von allen ehrfürchtig zu
studieren sind. Wir anerkennen voller Ehrfurcht den hl. Geist,



— 159 —

der in der Schrift spricht, als höchste Autorität in Sachen des
Glaubens und der Sitte.

3. Wir glauben, dass alle, die nach Gottes Ebenbild
erschaffen wurden, Brüder sind.

4. Wir glauben, dass Gottvater in seiner unendlichen Liebe,
um die Menschen von Schuld und Sünde zu erlösen, seinen
eingeborenen Sohn in die Welt sandte, der allein die volle
Inkarnation Gottes ist, und durch den wir allein selig werden
können, dass der Herr Jesus Christus durch WTorte der Gnade,
durch seinen vollkommenen Gehorsam bis zum Tode am Kreuze
den Vater offenbarte und durch sein Leben, Sterben und seine
Auferstehung einen Weg bereitete, durch den die Menschen
Vergebung der Sünden und das ewige Leben erlangen können,
dass der hl. Geist, der Herr und Spender alles Lebens, uns der
Erlösung teilhaftig macht, indem er unsern Verstand erleuchtet,
uns von unserer Sündhaftigkeit überzeugt und uns eingibt, dass

wir Christus aufnehmen, der in uns Früchte der Rechtschaffenheit

wirkt.
5. Wir glauben, dass der Herr Jesus Christus zur Verwirklichung

des Reiches Gottes eine Kirche gegründet hat, in der
alle, die ihm aufrichtig nachfolgen, Glieder sind. Der Kirche
hat er die Pflicht übertragen, allen Menschen das Evangelium
des Heiles in seinem Namen zu verkündigen. Er hat auch den

Dienst am Wort und an den Sakramenten der Taufe und des

Herrenmahles eingesetzt. Wir glauben an die Auferstehung der
Toten und an ein Gericht durch Christus, in dem alle nach ihren
Taten im gegenwärtigen Leben, den guten und bösen, empfangen.

Diesem Bekenntnis sind aber zwei bezeichnende Anmerkungen

beigefügt: 1. „Da das Bekenntnis ein menschliches
Dokument ist, so versteht es sich, dass Personen, die ihm
zustimmen, sich nicht auf jedes Wort oder jeden Satz festlegen,
sondern es als Unionsbasis annehmen, die im wesentlichen die

Hauptwahrheiten, die den Vereinigungskirchen gemeinsam sind,
enthält." 2. „Die SIUC behält sich das Recht vor, ihr allgemeines
Bekenntnis zu revidieren, wenn der Konsensus der Meinungen
in der vereinigten Gemeinschaft es erfordert."

Doch hat die SIUC um der Vereinigung mit den Wesleyanern
und Anglikanern willen das apostolische und nizänische
Glaubensbekenntnis angenommen. Diese Kredos gelten aber nicht als



— 160 —

vollständig und unabänderlich. Über ihnen steht die hl. Schrift.
Auch von den Täuflingen und Konfirmanden wird keine
Erklärung verlangt, dass sie implicite an jeden Satz der Kredos
glauben. „Wir nehmen sie in der Substanz an und gebrauchen
sie wenigstens bei besondern Gelegenheiten."

Das Amt. Der Auftrag zur Ausübung des Amtes kommt
von der Kirche, doch der Ruf, die Autorität und Wirksamkeit
kommt von Christus und seinem Geist. In unserer Kirche herrscht
die Praxis der Handauflegung bei der Ordination. Doch betonen
wir nicht die Form, wie wenn wir glaubten, dass die weihende
Person vermittels der Handauflegung Wunder wirke. Keine
Sukzession, weder die bischöfliche noch die presbyterale, wird für
wesentlich zur Gültigkeit des Amtes gehalten.

Die Sakramente. Wir nehmen nur zwei Sakramente an.
In der Auffassung darüber geben wir volle Freiheit, doch herrscht
diesbezüglich weitgehende Übereinstimmung. Die Taufe ist
Zeichen und Besiegelung dafür, dass der Gläubige der Sünde
abstirbt und zu einem neuen Leben aufersteht. Auch das Abendmahl

ist ein Zeichen und eine Besiegelung, dass unser Herr
gegenwärtig ist, indem er sich selbst für uns zur Vergebung der
Sünden ciahingibt. Wir erleben durch dieses Sakrament
Vereinigung mit Gott zu unserer Heiligung und mit allen seinen
Kindern. In diesem Sakrament feiern wir das Gedächtnis seines

Erlösungstodes, den wir verkünden, und bringen das Opfer des

Lobpreises und der Danksagung dar. Die Kirche tritt für offene
Kommunion ein. Das Abendmahl ist das Mittel zur Vereinigung
aller Christen in einer Kirche.

G. Lutherische Kirchen.

/. Die Deutschen Lutherischen Kirchen, die zur Zeit der
Abfassung der Antwort auf den Bericht noch nicht einheitlich
zusammengefasst waren, drücken ihre Meinung durch ein dazu
bestelltes Komitee aus.

Die Botschaft der Kirche — das Evangelium.
Dazu wird folgendes bemerkt: Das biblische Evangelium von
der verzeihenden Gnade Gottes sollte klarer ausgedrückt werden,
als es ist. Besonders hätte mehr Nachdruck auf Glauben und
Rechtfertigung durch den Glauben und die Gnade allein gelegt
werden sollen. Dann werden einige Zusätze zum Bericht vor-



— 161 —

geschlagen, wie : „Christi Tod ist der Erlösungstod für die Sünden
der ganzen Welt und seine Auferstehung von den Toten die
Kraft der Rechtfertigung zu einem neuen Leben im Geist." „Das
Evangelium ist die Kraft Gottes zur Erlösung für alle Gläubigen,
für die ganze Menschheit von der höchsten bis zur tiefsten
Kulturstufe. Glaube ist einfach eine persönliche Hingabe an
unsern Herrn und Erlöser, ein sicheres Vertrauen, dass uns in
Christus des Vaters Liebe, Verzeihung, Rechtfertigung und

Heiligkeit durch einen reinen Akt der Gnade gegeben ist. Für
alle, die durch den Geist Jesu Christi von ihm Besitz ergriffen
haben, wirkt das Evangelium mehr als Erweckung der
Bussgesinnung. Es bewirkt auch eine Sinnesänderung, eine

Herzenserneuerung und führt zu einem neuen Leben in Wahrheit, Liebe
und Gerechtigkeit." „Das Evangelium vereinigt die Gläubigen

zu einer einzigen Gemeinschaft der Heiligen, die Gott dienen,

ihn preisen und anbeten. Es ist der Trost für die Leidenden."

Das Wesen der Kirche. Um die soziale Seite der Kirche

zu betonen, über die am leichtesten eine Verständigung möglich

ist, wird folgende Einschaltung in den Bericht vorgeschlagen:
Die Kirche wird im Kredo als Gemeinschaft der Heiligen

geschildert. Als solche ist sie erfüllt mit den Gaben des Geistes,

nimmt teil an den Gnadenschätzen ihres Herrn und Hauptes

und legt jedem ihrer Mitglieder die Verpflichtung auf, dem

Nächsten mit allen seinen Kräften und seinem Besitz, ob irdisch

oder geistig, zu dienen. Ihre soziale Einheit, ihre Gemeinschaft

der Liebe und erlösenden Gnade mit ihrem Antrieb zu

gegenseitiger Fürsorge und Selbstbeherrschung werden in dem Masse,

wie sie ihrem Herrn und Haupte nachfolgt, das gottgegebene

Werkzeu"* sein, um alle Unterschiede der Rasse und Klasse,

um Hass und Feindschaft von Volk zu Volk zu überwinden."

Das Kredo. Wir achten und schätzen die besondern

Bekenntnisse der Partikularkirchen, besonders jene, die in der

Kirchen»*eschichte als Meilensteine der Entwicklung dastehen,

und deren Einfluss sich in den unmittelbaren Kreisen ihrer
Anhänger bemerkbar gemacht hat und noch bemerkbar macht, so

die Entscheidungen der acht ökumenischen Konzilien, die

Augsburger Konfession, den Heidelberger Katechismus, die

Westminster Confession usw. Wir empfehlen alle dem Studium der

Kirchen, damit wir auch auf diesem Wege zu Einheit des Glaubens

in der Fülle Christi zusammenwachsen."

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937.



— 162 —

Die Sakramente. Es hätte in dem Bericht mehr Gewicht
auf die Vergebung der Sünden als Frucht des gläubigen
Empfanges der hl. Kommunion gelegt werden sollen.

IL Die Kirche von Norwegen. Die Botschaft der Kirche.
Im Bericht hätte die Erlösung durch das stellvertretende Leiden
und Sterben Jesu Christi klarer ausgedrückt werden sollen.

Das Wesen der Kirche. Die Kirche steht auf dem Boden
der Augustana: „Die Kirche ist eine Gemeinschaft der Heiligen
oder der wahren Gläubigen, in der das Wort recht gepredigt
wird und die Sakramente recht verwaltet werden."

Das Kredo. Die Kirche begrüsst die Annahme des Apostolikums

und Nizänums als Sammelpunktes aller Bemühungen um
kirchliche Einheit. Der Glaube an die Gottheit Christi und an
den dreieinigen Gott muss die Grundlage für die Einheit der
christlichen Kirche sein. Andere Glaubensbekenntnisse zur
Zusammenführung* der getrennten Kirchen sind vorläufig nicht
möglich. Der Zweck der Inkarnation wird in Luthers klassischer
Erklärung zum 3. Artikel des Apostolikums klar ausgedrückt:
„Ich glaube, dass Jesus Christus mein Herr ist, der mich
verlorenen und verdammten Menschen erlöst, losgekauft und von
allen Sünden, von der Macht des Todes und Teufels errettet
hat, nicht mit Gold und Silber, sondern mit seinem heiligen
kostbaren Blut und durch sein unschuldiges Leiden und Sterben,
damit ich sein eigen werden könne."

Das Amt. Die Kirche von Norwegen anerkennt jedes
Kirchenamt als gültig, das ordnungsgemäss durch die betreffende
kirchliche Gemeinschaft verliehen ist, wenn sich dadurch nichts
Äusseres, wie es auch heissen mag, zwischen den Gläubigen
und Christus selbst stellt. Sie weist auf die Augustana hin: „Für
die wahre Einheit der Kirche ist es genügend, eins zu sein in
der Verkündigung des Wortes und in der Verwaltung der
Sakramente. Aber es ist nicht nötig, dass überall dieselben menschlichen

Traditionen oder solche Formen und Zeremonien seien,
wie sie von Menschen eingeführt sind."

Die Predigt des Wortes und die Verwaltung der Sakramente

sind das einzige Amt jure divino. Denn dadurch wird
die Erlösung in Christo wirksam gemacht und das Glaubensleben

in der Seele erweckt. Eine äussere Gewalt der
Kirchenregierung ist dem Amte durch göttliche Verordnung nicht
verliehen worden. Das Amt will seiner geistigen Natur entsprechend



— 163 -
nur Seelen mit der geistlichen Kraft des Wortes Gottes leiten und
in Zucht halten.

Die Kirche von Norwegen hält dafür, dass der Bericht der
Lausanner Konferenz zu sehr von der Idee geleitet wird, die
kirchliche Einheit müsse auf einer gewissen Einförmigkeit in
der Kirchenverfassung aufgebaut sein.

Die Sakramente. Wenn auch die Kirche von Norwegen
den Sakramenten nicht den Charakter wesentlicher
Heilsbedingungen zuschreibt, so stellt sie doch nachdrücklich fest,
dass sie unter normalen Verhältnissen notwendige Mittel sind,
durch die der hl. Geist wirkt, und dass sie neben dem Wort
ihren besondern und unerlässlichen Wert haben.

Die Kirche glaubt, dass die Taufe, einschliesslich Kindertaufe,

eine reale Wirkung als Mittel der Wiedergeburt hat und
dass Jesus Christus in der hl. Kommunion wirklich mit seinem

Fleisch und Blut zur Bestätigung der Sündenvergebung* und zur
Stärkung zum christlichen Leben beim gläubigen Kommunikanten

zugegen ist. Das ist uns die wesentliche Gnadenwirkung
der hl. Kommunion. Das hindert die Kirche aber nicht, die

hl. Kommunion als eine Opferung der Gemeinde an Gott in

Gestalt einer persönlichen Hingabe in Gebet, Lobpreisung und

Danksagung anzusehen. Die römische Auffassung von Messopfer

als unblutiger Erneuerung des Kreuzesopfers wird als im Widerspruch

zum Evangelium stehend ausdrücklich abgelehnt. Wir
halten daran fest, dass die sakramentale Wirkung der hl.

Kommunion mit dem Empfange des Sakramentes verbunden ist. Die

Nichtzulassung von Christen anderer Gemeinschaften zur hl.
Kommunion ist ihr ein Stein des Anstosses.

Obschon die Kirche von Norwegen einen Unterschied

zwischen Taufe und Abendmahl einerseits und andern kirchlichen

Weihehandlungen macht, so können letztere doch als Mittel der

Verleihun"* besonderer geistlicher Segnungen unter bestimmten

Lebensbedingungen und für bestimmte Zwecke und Dienste

betrachtet werden.

Die Einheit der Kirche. Glaube vereinigt, die Frage
der Kirchenverfassung aber trennt. Man denkt zu viel an eine

organische Einheit, an eine wiedervereinigte Kirche im äussern

Sinne. Dem Gedanken an ein Bischofsamt mit apostolischer

Sukzession als Regel für alle Kirchen muss mit Vorbehalt

begegnet werden. Der norwegischen Kirche sind diese Fragen an



— 164 —

sich gleichgültig ; sie als conditio sine qua non für brüderliche
Gemeinschaft aufzustellen, lässt sich nicht mit dem Evangelium
und der christlichen Freiheit vereinigen. Die schwedische
Kirche hat Bischöfe mit apostolischer Sukzession, die norwegische

nicht, und doch halten Geistliche beider Kirchen
Gottesdienste miteinander und füreinander und haben volle
Abendmahlsgemeinschaft.

LLI. Die Kirche von Schweden. Das Wesen der Kirche.
Die Kirche ist der Leib Christi und der Tempel Gottes, der auf
den Aposteln und Propheten begründet ist, während Jesus
Christus selbst der Eckstein ist. Wie Christus selbst, so ist auch
die Kirche göttlich und menschlich, sichtbar und unsichtbar,
Geist und Leib. Die Kirche ist einerseits eine innere Gemeinschaft

in Glauben und Liebe, die in der Einheit des Geistes
alle Kinder Gottes im Himmel und auf Erden mit Gott und
untereinander verbindet. Andrerseits ist dieselbe Kirche eine
Gemeinschaft, die in wandelbaren äussern Formen zur Spendung

der Gnadenmittel organisiert ist, mit denen Christus durch
den hl. Geist die Menschen mit Gott versöhnt, indem er den
Glauben entzündet, Nachlass der Sünden gewährt und ihren
Willen zur Unterwerfung unter Gottes Herrschaft bringt, so dass

er sie in Liebe zum Dienste Gottes und der Menschen vereinigt
und sie zu Zeugen und Mitarbeitern bei der Ausbreitung seines

Reiches und seines Gesetzes auf Erden macht, bis sein Reich
in Herrlichkeit kommt. Dass sich die Kirche in drei
Hauptformen, im orthodoxen, im römischen und im evangelischen
Katholizismus mit seinen verschiedenen Abarten entwickelt hat,
ist, wie wir glauben, nicht gegen Gottes Willen, sondern in
Übereinstimmung mit seinem Plan, weil es nötig war, dass das

Christentum seine unbegrenzten Reichtümer in verschiedenen
Formen enthüllen soll. Keine der bestehenden Denominationen
ist frei von egoistischer Einseitigkeit Dieses Element der Sünde
ist die Ursache ihrer Streitigkeiten untereinander, anstatt dass
sie sich gegenseitig als Glieder desselben Leibes dienen. Das

vermag jedoch Gott in seiner Gnade nicht zu hindern, seine
Sache in der Welt trotz, ja sogar durch diese Trennungen zu
fördern.

Das Kredo. Es ist zu unterscheiden zwischen der ßdes,

qua creditur und der fides, quae creditur, dem subjektiven und dem

objektiven Glauben. Der eine kann nicht ohne den andern ver-



— 165 —

wirklicht werden. Sonst wäre er eine Form ohne Inhalt. Der
christliche Glaube (fides, qua) als das Vertrauen auf Gottes

vergebende Vaterliebe ist auf der Person und dem Werke Christi
begründet und wurde durch seinen Geist in unserm Innern
gewirkt. Auch der objektive Inhalt des Glaubens (fides, quae)
wurde von der Kirche mehr oder weniger genau in Symbolen
umschrieben. Die historisch notwendig gewordenen Symbole
sind auch historisch bedingt. Daher muss zwischen dem direkt
religiösen Inhalt der Symbole und ihrer historisch bedingten
Formulierung unterschieden werden. Doch sind das Apostolikum
und das Nizänum als Festsetzungen des christlichen Glaubens
anzusehen.

Das Amt. Die Abstufungen des Amtes sind nicht juris
divini, sondern Sache menschlicher Organisation. Kein kirchliches

Amt kann für sich ausschliesslich biblische Autorität in

Anspruch nehmen. Die Schaffung eines überall in der Welt
anerkannten Amtes, das die Sanktion der Gesamtkirche hat, ist

nicht dringend notwendig. Die Kirche von Schweden besitzt

die apostolische Sukzession, doch ist sie ihr nicht Bedingung

für die Gültigkeit des Amtes, für die sichtbare Einheit der

Kirche oder die Wirksamkeit der Sakramente, obschon wir
ihren Wert als Zeugnis des Zusammenhanges mit der alten

Kirche schätzen.
Die Sakramente. Die Gnade der Sakramente ist keine

andere als die durch das Wort verliehene Gnade. Das Sakrament

ist verbum visibile (Augustinus). Idem est effectus verbi

et sacramenti.
Die Einheit der Kirche. Der Weg zur Union führt

über die Föderation zu einem Kirchenbund mit gemeinsamer

Kirchenversammlung. Hier darf nichts übereilt werden.

IV. Die evangelisch-lutherische Kirche in Frankreich. Das
Wesen der Kirche. Zwischen der institutionellen Idee der

Kirche die als Theokratie erscheint und die Herrschaft der

Gemeinschaft über das Individuum erfordert, und der
individualistischen Idee, die sie als einfache, frei gebildete Gesellschaft

betrachtet in der die Gemeinschaft ganz dem Individuum
untergeordnet ist, existiert ein dritter Kirchenbegriff, der den

Bestrebungen und Bedürfnissen der Majorität der Christen entsprechen

kann. Das ist der Paulinische Begriff, der wieder von Luthers

Geist aufgenommen und entwickelt wurde: die organische Idee



— 166 —

der Kirchenfamilie, die das Individuum der Gemeinschaft
einverleibt. Wie die Familie, Rasse und Menschheit als „natürliche
Gesellschaften" in der natürlichen Ordnung erscheinen, so
erscheint diese Kirche als „natürliche Gesellschaft" in der
Gnadenordnung. Sie ist der Leib Christi, der gleich allen Organismen
nicht eine freie Wahl in sich schliesst, sondern eine Geburt
(Taufe), und Raum bietet für verschiedene Merkmale, Meinungen
und Werte nach den tiefen Worten des Apostels : „auch schwache
Glieder sind notwendig". Sie lebt zunächst von der Tradition,
deren wesentliche Elemente zuerst 1. die hl. Schrift und dann
die grossen Symbole und Glaubensbekenntnisse sind, 2. von
den Sakramenten, die Gnadenmittel und mystische Elemente der
Erbarmung sind. Sie sind für ihren Gottesdienst und ihr Leben
unerlässlich, weil sie die Kirche mit ihrem göttlichen Haupte
in einer Weise verbinden, die, wenn auch geheimnisvoll, so

doch eine Wirklichkeit ist. Sic ist eine in verschiedenen Zweigen,
Gliedern und individuellen Zellen.

Die Lutherische Kirche Frankreichs hält daran fest, dass
die Auslegung der hl. Schrift zunächst durch das unmittelbare
Zeugnis des hl. Geistes erfolgt. Aber auch die Tradition ist zur
Vermeidung der allzu häufigen Abweichungen der individuellen
Interpretation wertvoll. Die eine Kirche, die vom hl. Geiste

geleitet wird, kann sich selbst in verschiedenen Formen
ausdrücken. Die Kirche ist in allen bestehenden Gemeinschaften,
kollektiv genommen, zu finden. Bestimmte Formen verdienen
den Vorzug vor andern.

Manche Trennungen sind die Folge von Sünde, andere sind
einfach das Ergebnis von Meinungsverschiedenheiten zwischen
Menschen, die durch Temperament, geistige Bestrebungen und
Bedürfnisse entstanden sind.

Die Kredos. Die Kirche erklärt als höchste Autorität in
Sachen des Glaubens die hl. Schrift. Grundlage ihrer Verfassung
ist die Augsburger Konfession. Die Kredos unterstehen der
hl. Schrift. Kein geschriebener Text und keine äussere Formel
kann genügen, wenn nicht das innere, persönliche Erlebnis der
Vereinigung mit Gott in Christo hinzukommt.

Das Amt. Für die Lutherische Kirche von Frankreich
besteht zurzeit kein Bedürfnis, ihr seelsorgerischcs Amt
abzuändern. Doch hat sie nichts gegen den Episkopat einzuwenden,
sofern er nicht aufgezwungen wird. Sie opponiert gegen die



— 167 —

Thesen, die aus der Annahme oder Verwerfung des Episkopates
eine Prinzipienfrage machen. Da es sich hier nicht um Glaubenssachen

handelt, sollte grösste Freiheit herrschen.
Die Sakramente. Die Kirche erklärt: 1. Die Gegenwart

des verherrlichten Christus im hl. Abendmahle. 2. Die Gabe

der Sündenvergebung, des Lebens und der Erlösung, die durch
den Glauben im hl. Abendmahle empfangen wird. 3. Da die

Elemente nur sichtbare Zeichen der erlösenden Gnade sind, so

behalten sie ihren Wert nur während der Sakramentsfeier.
V. Die Vereinigte Ltdherische Kirche in Amerika. Die Einheit

der Kirche als Einheit des Geistes und im Geiste
besteht heute schon. Ob Gott die Vereinigung aller Christen auf
Erden in einem sichtbaren Leibe ohne Rücksicht auf Existenz
oder Nichtexistenz der geistigen Einheit will, erscheint fraglich.
Der Weg zur äusseren Vereinigung der Kirchen führt über die

innere geistige Einheit des gemeinsamen Glaubens.

Das Wesen der Kirche. Die Frage, ob die Kirche sichtbar

oder unsichtbar, oder ob sie beides ist, bedarf noch eines

gründlichen Studiums. In der Gemeinde erblicken wir die sichtbare

Kirche, zu der alle nach Christi Gebot Getauften gehören, die

Gottes Wort hören. Doch sind innerhalb der Gemeinden solche,

die durch den Glauben in Vereinigung mit Christus leben und mit
dem hl. Geiste der Verheissung besiegelt sind. Diese bilden die

unsichtbare Kirche. Vielleicht ist früher die eine Seite und jetzt
die andere Seite zu stark betont worden.

Das Kredo. Es genügt, als Merkmale der Kirche die

Predigt des Evangeliums und die Spendung der Taufe und des

Abendmahles zu bezeichnen. Unsere Kirche anerkennt die

prophetischen und apostolischen Schriften des Alten und Neuen

Testaments als einzige Glaubensregel, nach der alle Dogmen

und Lehren beurteilt werden müssen. Wir nehmen das Apostolikum

das Nizänum und das Athanasianum als wichtige Zeugnisse

an die der hl. Schrift entnommen sind, und verwerfen

alle Irrtümer, die sie verdammen. Doch muss jetzt und in
Zukunft auch auf die Lehrentwicklung* und die konfessionellen

Feststelluniren seit der Formulierung der alten Kredos Rücksicht

genommen werden. So sind in den alten Bekenntnissen wichtige

Glaubensartikel nicht eingeschlossen oder nicht genau festgestellt.

Das Amt. Im Worte „Amt" scheint der Unterschied von

Klerus und Laien zu liegen. Darüber muss in einer vereinigten



— 168 —

Kirche volle Klarheit herrschen. Uns ist der „Dienst am Wort
und an den Sakramenten" wesentlich für das Sein und
Gedeihen der Kirche. Der ordnungsgemässe Dienst am Wort und
Sakrament verlangt „ein Amt von Geistlichen".

Die Sakramente. Das Wort Gottes in der Taufe macht
sie zum gnadenvollen Wasser des Lebens. Im Altarssakrament
sind ausser dem Essen und Trinken die Worte : „Dies ist mein
Leib, der für euch dahingegeben wird" und „Dies ist das Neue
Testament in meinem Blute, das für euch vergossen wird zur
Vergebung der Sünden" die Hauptsache.

Christus ist in seinem Wort wie in seinem Sakrament. Im
verkündeten Wort tut sich Christus hörbar und für alle Zuhörer
kollektiv kund. Im Sakrament gibt er sich dem Empfänger
individuell. Zu einem würdigen und heilbringenden Empfang
ist der Glaube bei Predigt und Sakrament notwendig. Die
Fragen: Sind Sakramente nötig? WTie viele Sakramente gibt es?

Welche Segnungen verleiht ein Sakrament? können nur aus
der Schrift beantwortet werden.

H. Die Anglikanischen Gemeinschaften.

Im sogenannten Lambeth Quadrilateral wurde als Grundlage

einer Kirchenunion gefordert: Die hl. Schrift, die Kredos,
die Sakramente der Taufe und des Abendmahles und der
Episkopat. Zum Bericht von Lausanne werden einige kritische
Aussetzungen gemacht. Es wird bemängelt, dass die Sprache oft
sehr unklar und zweideutig ist. Unklar bleibt, inwiefern die
Einheit der Kirche Verfassungsabweichungen in verschiedenen
Teilen gestatten kann, 2. wie sich die verschiedenen Gesichtspunkte

über die hl. Schrift, Tradition und individuelle Erfahrung
vereinigen lassen, 3. ob nicht der Begriff der unsichtbaren Kirche
bei einigen Gemeinschaften ihren Glauben an die sichtbare
Kirche unwirksam macht oder gar aufhebt, 4. ob Christus wirklich

eine sichtbare oder erkennbare Gesellschaft gegründet hat,
in der die Mitgliedschaft zur Kirche untrennbar ist von der
Zugehörigkeit zu Christus.

Ist die Kirche auf Erden wirklich „die Gesamtheit der
Christgläubigen" Besteht der organisierte Leib Christi nur aus
solchen Getauften, die an der apostolischen Sukzession und an
den Kredos als autoritativen Glaubensbekenntnissen festhalten?
Im Bericht werden Ausdrücke, wie: „Kirche" und „Zweige der



— 169 —

Kirche" in einem Sinne gebraucht, die sich verschiedentlich
widersprechen oder sich widersprechende Begriffe verdecken.
Ein wahrer Fortschritt zu einer allgemeinen Vereinigung der

Kirchen würde erzielt werden, wenn man zu einem abschliessenden

Urteil käme, was die katholische Kirche und die
Sonderkirchen, in die sie getrennt ist, ausmacht.

Die Kredos. Nicht alle Mitglieder der Lausanner
Konferenz haben ihre volle Zustimmung zu den Kredos in ihrem

vollständigen Sinn gegeben. Die persönliche innere Erfahrung
hängt von der objektiven Offenbarung Gottes in Christo Jesu ab.

Diese sollte durch die Kredos festgestellt und geschützt werden.

Das Nizänum sollte in seiner ursprünglichen Form (ohne das

filioque) wieder hergestellt werden. Doch sollte gestattet sein,

das filioque mit Zustimmung der ganzen wiedervereinigten Kirche

zu gebrauchen.
Das Amt. Die Schaffung eines von der Gesamtkirche und

in jedem Teile der Kirche anerkannten Amtes ist eine dringende

Notwendigkeit. Nach dem Bericht soll der Episkopat seinen

angemessenen Platz im Leben der wiedervereinigten Kirche

haben". Angemessen" ist, dass der Bischof als der rechtmässige

Spender der Weihen und der Firmung und als der eigentliche

Hüter der Wahrheit, Disziplin und Verwaltungsordnung im

Gebiete seiner Jurisdiktion zu betrachten ist. Nach den Gesetzen

der Kirche von England, die wachsende Anerkennung finden,

soll der Bischof als Haupt über einem Kollegium von Presbytern,

mit dem er Rat hält, wirken, und jede Ortsgemeinde soll als

eine Art juristischer Person mit eigenen Rechten und eigenen

Pflichten für das Gesamtwohl anerkannt werden. Aber auch

Laien sollen weitmöglichst beim Unterricht und bei den

Beratungen in allem, was dem Gemeindeleben dient, herangezogen

werden.
Das bischöfliche Prinzip verlangt tatsächlich die Annahme

einer Begrenzung der Funktion und also auch des Charakters

jedes wesentlich kirchlichen Amtes. In der anglikanischen

Kirche herrschen zwei Theorien über das bischöfliche Amt:

Die eine betrachtet es als zum Wesen der Kirche, die andere

nur als zum Gedeihen der Kirche gehörig. Das letzte Wort über

die früheste Geschichte der Kirche ist noch nicht gesprochen.

Das Prinzip der Übertragung des kirchlichen Amtes durch Weihe

ist offenbar apostolischen Ursprunges. Der monarchische Epis-



— 170 —

kopat in der frühesten Kirche steht einwandfrei fest. Er ist das

Prinzip des Zusammenhanges mit der Vergangenheit und der
eigenen kirchlichen Kontinuität. Glaubensregel, Kanon der Schrift
und Episkopat standen in dieser Hinsicht Seite an Seite. Vor
dem 16. Jahrhundert hatte nur das durch bischöfliche Weihe
verliehene Amt die Sanktion der Gesamtkirche. Die
anglikanische Kirche wird dieses Prinzip nie aufgeben. Die ganze
Frage muss weiter studiert werden. Ebenso muss die Frage der
Firmung als Vorbedingung für den Empfang der hl. Kommunion
noch gründlich behandelt werden.

Die Sakramente. Wir können nicht zugeben, dass eine
Kirche das Recht fordert, die sieben von der römischen,
orthodoxen und altkatholischen Kirche „Sakramente" genannten
Riten zu verbieten. Wir unterscheiden jedoch zwischen den zwei
von Christus verordneten (Taufe und Abendmahl) und den

andern Riten. Weder Ehe, noch Priesterweihe, noch Krankenölung

sind zum Heile notwendig. Im allgemeinen kann gesagt
werden, dass es zum Heile notwendig ist, dass die Menschen
ihre Sünden mit wahrer Reue bekennen, aber in der Kirche
von England wird nicht gelehrt, dass selbst Todsünden, die nach
der Taufe begangen sind, offen oder geheim vor dem Priester
gebeichtet werden müssen, um Gottes Verzeihung und Lossprechung

zu erhalten. Doch ist es Pflicht der Kirche, dem Sünder,
der die autoritative Verkündigung der Absolution nötig hat,
Gelegenheit zur Beichte zu geben, sei es privat vor einem
Priester oder offen vor der Gemeinde. Die Regel der Kirche von
England, niemand zur hl. Kommunion zuzulassen, der nicht gefirmt
ist oder gefirmt zu werden entschlossen ist, zeigt, dass sie die

Firmung aller ihrer Mitglieder für obligatorisch hält. Sie ist
nicht zum Heile notwendig, aber die Tür zum Empfang eines

heilsnotwendigen Sakramentes. Das Ziel ist, dass die Kirche
durch ihre Zentralautorität allen denen den Empfang der Riten
ermöglicht, die sie sich zunutze machen möchten. Die Taufe
ist die göttlich verordnete Tür für die Zulassung zur sichtbaren
Kirche, so dass die recht getauften Personen „wiedergeboren"
werden.

Der Bericht hätte einen mittleren Weg zwischen den
Übertreibungen, die mit dem Begriff „ex opera operato" und „sola
fide" verbunden ist, finden sollen. Wir werden gerettet durch
Gnade und durch Glauben. In den Sakramenten begegnen sich



— 171 —

Gnade und Glauben. Gott spendet die Gnade in Beantwortung
des Gebetes der Kirche. Doch ist Gottes Tätigkeit fruchtlos,
wenn der Mensch durch Unglauben die ihm im Sakrament
dargebotene Gnade ablehnt. Doch wirkt das Individuum die Gnade
der Sakramente nicht durch seinen Glauben.

Diese Erklärungen, von denen nur die wichtigsten hier
erwähnt sind, sind von einem Komitee verfasst, deren Mitglieder
nur im eigenen Namen unterschreiben konnten. Nicht alle Sätze

sind einstimmig angenommen worden.

II. Die protestantische Bischöfliche Kirche der U. S. A. Sie

äussert sich inhaltlich in grosser Übereinstimmung mit der

Kirche von England. Erwähnenswert ist die Auffassung über
die Zahl der Sakramente. Sie kennt die sieben Riten, aber

nennt nur Taufe und Abendmahl Sakramente. Für alle sieben

hl. Riten sind Spendeformen im Allgemeinen Gebetbuch enthalten.

III. Die Kirche von Wales fordert durch ihre Kommission,

dass die Annahme des Nizänums nicht abgeschwächt werden

dürfe durch Feststellungen, dass der hl. Geist die Kirche befähigt,
die Wahrheiten der Offenbarung in solchen neuen Formen

auszudrücken, wie es durch das Auftauchen neuer Probleme von

Zeit zu Zeit erforderlich sein kann.

J. Die Altkatholischen Kirchen.

In ihrem Namen sprach die Bischofskonferenz von Utrecht

schon 1928. Da kaum zu erwarten ist, dass die bestehenden

Gegensätze in absehbarer Zeit gänzlich beseitigt werden können,

so ist die Bischofskonferenz der Meinung, dass eine völlige
äussere Vereinigung gegenwärtig gar nicht zu erstreben sei.

Als erstes Ziel solle eine möglichst umfassende Interkommunion

eingeführt werden.
Die Konferenz schlägt sodann zur weiteren Diskussion

über die Hauptpunkte des Glaubens und der Verfassung offiziell

bestellte Theologenkonferenzen der verschiedenen Kirchen vor,
die gemeinsam die Themata des Berichtes studieren und

erörtern sollen. Diese Kommissionen sollen keine glatten Formeln

ausarbeiten, sondern vielmehr Formen, die die herrschenden

Spannungen klar erkenntlich machen.

Schliesslich wird der Fortsetzungsausschuss von Lausanne

aufgefordert, von Zeit zu Zeit in Zeitschriften, die das Werk



— 172 —

der Weltkonferenz fördern, über die geleistete Arbeit Bericht
zu erstatten.

K. Die Tschechoslowakische Kirche.

Sie drückt ihre Befriedigung über das Werk von Lausanne

aus, möchte aber einstweilen ihre eigenen Ideen über die in
Lausanne behandelten Themata nicht geben, um die bestehenden

Schwierigkeiten nicht noch zu vermehren.

L. Die Orthodoxie.

Sie hat schon 1927 in Lausanne ihren Standpunkt zu den

aufgeworfenen Fragen mit der grössten Eindeutigkeit klargestellt.
Das Patriarchat von Alexandrien weist denn auch nur kurz
darauf hin, dass in der orthodoxen Kirche nur ein Glaube
herrsche. Zu einer endgültigen Antwort auf die im Bericht
gestellten Fragen ist nur die panorthodoxe Synode berechtigt,
die vom Patriarchen von Konstantinopel einzuberufen ist, aber
bis heute noch nicht tagen konnte.

Die orthodoxe Kirche in Polen erklärt, dass das nächste Ziel
die genaue Prüfung der Dogmen der ökumenischen Konzilien
und ihr Vergleich mit den Bekenntnisschriften der an Lausanne
beteiligten Kirchen sein müsse.

Eine wirkliche innere Annäherung der Kirchen in
dogmatischer Hinsicht ist bis heute noch nicht erreicht worden,
doch lässt der Geist der Brüderlichkeit, der sich auch in der
Darstellung des eigenen Standortes und in der Ablehnung anderer
Meinungen zeigt, einen erspriesslichen Fortgang des Werkes
erhoffen.

Basel. Constantin Neuhaus.


	Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen [Schluss]

