Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 3

Artikel: Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die
dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen [Schluss]

Autor: Neuhaus, Constantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404129

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404129
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 150 —

Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927

und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen.
' (Schluss.)

V1. Die Nationale Union der Reformierten Kirchen in Frank-
reich. Sie lehnt jede kiinstliche kirchliche Vereinigung, die von
einer Autoritiat diktiert wird, ab. Sie will aber jede Einheit for-
dern, die auf der Gemeinschaft des religiosen Erlebens beruht.
Sie ist iiberzeugt, dass durch ein und denselben Gehorsam gegen
Christus die Seelen der Menschen zur gleichen Wahrheit ge-
fihrt und durch die Bande der Liebe untereinander verbunden
werden,

Eine umfassende Einheit kann nicht erreicht werden, wenn
sich jede Kirche darauf versteift, die eigenen besondern Gesichts-
punkte durch eine genaue Exegese der hl. Texte zu beweisen.
Doch hat jede der Kirchen mit alter Tradition das Recht, zu ver-
langen, dass die wesentlichen Prinzipien, fiir die sie gestritten hat,
vollstiindig gewahrt bleiben. So haben unter den verschiedenen
Formen des Christentums die Kirchen der kalvinischen Reform
ihre besondere Aufgabe. Sie haben die geistlichen Werte, die
zum Evangelium gehoren, sorgfiltig zu bewahren. Das ist wich-
tiger als die Verteidigung irgend einer Position oder eines be-
sondern Dogmas.

Die Kirche. Ein sichtbarer Organismus sollte durch Worte
und Taten von der erlosenden Kraft des Evangeliums Zeugnis
ablegen und die geistige Einheit der Gldubigen offenbaren.
Diese Einheit zeigt sich durch Gemeinschaft mit dem Erléser.
Alle, die durch ihn zu einem neuen Leben geboren sind, ge-
horen als lebendige Glieder am Leibe Christi zur Gesamtkirche.
Diese Kirche, die Mutter aller Gliubigen, hat von Gott die
Verheissung seiner Gnade empfangen. In den Sakramenten gibt
sie uns das sichtbare Zeichen jener unsichtbaren Realitiit. Taufe
und Kommunion kénnen daher nicht das Monopol einer be-
sondern Kirche sein. Sie gehoren der Gesamtkirche, von deren
Einheit sie eine kiinderische Darstellung geben. Solange die
Differenzen in Dogma, Ritus oder Amtsordination der histo-
rischen Kirchen die gegenseitige Liebe oder die Einheit des
christlichen Lebens und Glaubens nicht beeintriichtigen, sollten
sie als Widerspiegelungen verschiedener Aspekte ein und der-



— 151 —

selben Wirklichkeit betrachtet werden, wenn wir auch nicht
behaupten kénnen, dass alle Kirchen mit der gleichen Schlicht-
heit oder in derselben Fiille diese gottlichen Werte darstellen,
deren Verwalter sie sind.

Das Kredo. Trotz aller hohen Bewertung der (Glaubens-
bekenntnisse (Apostolikum Nizédnum, Luthers und Kalvins Be-
kenntnisschriften) bedeutet die hl. Schrift doch fir alle Kirchen
der Reformation die hochste Inspiration des christlichen Lebens.

Das Amt. Jedes christliche Leben bestellt ein Amt zum
Dienst fiir Gott und die Menschen und als Weg, der den Zu-
gang zum Vater fir die Menschen selbst und fiir diejenigen,
auf die das Licht des Glaubens ausgegossen ist, eréffnet. Damit
ist das allgemeine Priestertum begriindet. Alle organisierten
Zweige des Christentums haben die Notwendigkeit erkannt, die
gittlichen Gaben, die Gott jedem Christen gibt, besonders die-
jenigen, durch welche er die Dauer seiner Kirche und die
Wirksamkeit der von ihr empfangenen Gnade zusichert, durch
ein organisiertes Amt den Glaubigen zu ibermitteln. Daher
weiht die Kirche durch Handauflegung und Gebet diejenigen,
welche sie mit der geistlichen Leitung der religiésen (Gemein-
schaften, mit der Uberwachung und Ubermittelung der religiosen
Wahrheit, mit der Verwaltung der Sakramente, mit der Ver-
breitung des evangelischen Lebens und mit dem Missionswerk
beauftragt. Das gemeinsame Gebet der Gliubigen und der
Segen, der von den Geistlichen gespendet wird, ist nicht nur
Ausdruck der unerliisslichen Realitit der innern und person-
lichen Konsekration des Weihekandidaten, sondern auch der
vertrauensvollen Erwartung einer von oben gegebenen Weihe.
Nur durch den Herrn kann der Geistliche, der von der Kirche
anerkannt und aufgenommen ist, giiltig eingesetzt werden. Nur
durch den hl. Geist wird er in der Ausiibung seines Amtes
gestiitzt. Er ist nicht Diener einer Kirche, sondern allein Diener
Christi. Er leitet sein Amt vom hl. Geist ab und muss es im
Geiste fithren. Er kann nur in Kraft des Bandes wirken, das
die Rebe mit dem Weinstock verbindet und den Glauben durch
Liebe wirksam macht. Es wiire ein Fehler, der Kirche die
dussere Form des Episkopates der apostolischen Sukzession zu
geben, wenn man diese Institution von ihrer urspriinglichen
Bedeutung und Lehre losldst. Kine Vereinigung der christlichen
Kirchen auf diesem Wege wiire eine reine Formalitit und alles



— 162 —

geistigen Wertes bar. Grosse Kirchen betrachten diese Jahr-
hunderte alte Tradition als Garantie der Autoritit und Fort-
dauer des christlichen Amtes. Wir, die wir unsere Dogmen von
ihrer Inspiration aus der hl. Schrift allein ableiten, kénnen nicht
zugeben, dass der Uberlieferte Episkopat die einzige Hinterlage
jener Gnaden ist, welche das menschliche Leben heiligen und
zum gliubigen Dienste Christi fiihren. Die Rechtmiissigkeit und
Kontinuitéit eines wirksamen Priestertums, das von oben gesegnet
ist, lédsst sich klar unterscheiden in dem schiitzenden Einfluss,
den der Erléser durch seine Diener zur Rettung der Seelen und
im Dienste des Reiches Gottes ausiibt.

Unsere Kirchen halten ein Hirtenamt, das in Uberein-
stimmung mit der urkirchlichen Tradition eingesetzt ist, als
ausreichend fiir die geistlichen Bediirfnisse der Seelen und fiir
die Vereinigung des Leibes Christi. Die Kraft dieses Amtes ist
durch Gottes Hand in der Bekehrung der Siinder, in der Er-
bauung der Kinder Gottes und der Standhaftigkeit der Méirtyrer
sichtbar geworden.

Die Sakramente. Wir massen uns nicht an, das Wesen
der geistigen, gottgegebenen Realititen zu bestimmen, doch
sind wir tiberzeugt, dass die glidubige Praxis dieser geheiligten
Riten eine unfehlbare Quelle zahlloser Gnaden fiir die Kirche
Jesu Christi geworden ist. Da das Sakrament nicht nur geist-
liche Realitiiten mit einem sichtbaren Gewand umkleidet, son-
dern auch solche Realitiiten wirkt und in den Seelen vermittelt,
so sind Sakramente mehr als Akte des Gehorsams oder der
Erinnerung. Die #dussere Handlung hat aber ohne Glauben der
Empféinger weder Sinn noch Wert, da der Christ nur durch
Glauben Gemeinschaft mit seinem Heiland haben kann.

Die Taufe war in der Kirche ein Symbol der Lebens-
erneuerung derer, die zu Jesus Christus berufen waren. Das
trifft auch fir die Mission zu. Die Kindertaufe wiirde eine be-
rechtigte Praxis in der Kirche sein, solange das grundlegende
Prinzip (der Wiedergeburt aus dem Wasser und hl. Geiste) noch
das notige Gewicht besitzt. Denn der hl. Geist, nicht die Tauf-
handlung bewirkt die Wiedergeburt. Die Taufe ruft die gottliche
Gnade auf das kleine Kind herab. Der Glaube der Eltern und
der Paten weiht das junge Leben dem, der der Lebensquell
und das Lebensziel ist, und ruft die reinigende Kraft des Geistes
auf eine Zukunft, die die Siinde unseres Geschlechtes bereits



— 153 —

mit ihrem Stempel gezeichnet hat. So bereiten die Eltern und
Paten, die den christlichen Unterricht versprechen, fiir die Zeit
vor, da das Kind den Eintritt in den Neuen Bund selbst bestiitigt.

Das Herrenmahl bewirkt die Gegenwart des Herrn inmitten
der Glaubigen. Durch den Genuss des Lebensbrotes kommt der
Gliubige in Einheit mit Christus und allen seinen Heiligen und
lernt, dass, wenn er sein Leben fiir uns hingegeben hat, auch
wir unser Leben hingeben sollen fiir die Briider. So erfihrt die
christliche Kirche das Geheimnis ihrer Einheit.

Mit Rucksicht auf den biblischen Ursprung behalten Taufe
und Abendmahl den Namen Sakramente. Die Taufe als das
Sakrament der Erziehung und das Abendmahl als Familienmahl
an des Vaters Tisch reisst den einzelnen aus der Isolierung vor
Gott heraus und macht ihn zum Glied am Leibe Christi.

VII. Bund der schweizerischen protestantischen Kirchen. Die
Trennung der Kirchen wird bedauert und als Sinde erklirt,
an der wir alle teilhaben. Eine lebendige Gemeinschaft kann
schliesslich nur von Gott und seinem hl. Geist geschaffen werden.
‘Wir kénnen daran mitwirken durch Zusammenarbeit auf prak-
tischem Gebiet nach Art der Stockholmer Bewegung und durch
theologische Besprechungen, wie sie von der Lausanner Bewe-
gung gefordert werden.

Die Botschaft der Kirche an die Welt ist und bleibt
das Evangelium von der Offenbarung Gottes im Leben und Sterben
und in der Verherrlichung Christi.

Die Kirche. Weder das Problem der Beziehung zwischen
sichtbarer und unsichtbarer Kirche, noch die verschiedenen
Meinungen iiber die Ursachen der historischen Trennungen in
den Kirchen sollten eine lebendige Gemeinschaft zwischen den
Kirchen verhindern. Die Kirche ist sichtbar und unsichtbar.
Sie ist als mystischer Leib Christi, der alle Gliubigen im Himmel
und auf Erden umfasst, unsichtbar. Sie ist sichtbar, insofern sie
in irdischen Institutionen verkérpert ist. Das wesentliche Merk-
mal der Kirche ist die Annahme und Verkiindigung des gott-
lichen Wortes, wie es in der hl. Schrift gegeben und vom hl
Geiste in die Herzen der Gliubigen vermittelt wird, die sich
bemiihen, die Schrift mit aufrichtigem und beherrschtemVerlangen
kennen zu lernen und Gottes Wort zu héren. Wo dieses Wort
verkiindet wird, schafft es eine Gemeinschaft mit dem rechten



— 154 —

Gebrauch der Sakramente und den erforderlichen Amtern, die
von Glaube und Liebe inspiriert wird.

Die Welsche Schweizer Kirche gibt einen andern Text dazu:
Die Unterscheidung von sichtbarer und unsichtbarer Kirche ist
fir die kunftige Union der Kirchen von grosster Bedeutung.
Wenn wir die unsichtbare Kirche im Himmel und auf Erden
als die wahre Kirche ansehen, so anerkennen wir die Relativitit
der sichtbaren Kirche, der dogmatischen, rituellen und priester-
lichen Differenzen, die bisher zu oft Ursache von Trennungen war-

Die Kredos. Praktische Bedirfnisse haben die verschiede-
nen Konfessionen der sichtbaren Kirche gendtigt, ausser der hl.
Schrift als Hauptnorm, andere Normen von sekundiirer Bedeu-
tung aufzustellen. Zu ihnen gehoren: @) die Verfassungen und
Reglemente, b) liturgische Riten und Formulare, ¢) Katechismen,
d) Kredos, als Kompendien fiir den katechetischen Unterricht,
als Schutz gegen falsche Lehre, als Unterscheidungsmerkmale
von andern Kirchen, oder als offentliche Erklirungen iiber den
Standpunkt der Kirche, oder als Konkordienformeln zwischen
getrennten Kirchen.

Obschon diese Normen von untergeordneter Bedeutung sind,
sind sie doch praktisch unerliisslich und durch die Note der
Zeit bedingt. Aber sie sind grundsiitzlich der Autoritéiit der Kirche
unterstellt und der Revision in ihrem Lichte unterworfen.

Dazu bemerkt die Welsche Kirche: Wir glauben, dass die
Glaubensbekenntnisse, insofern sie das apostolische Evangelium
bestiitigen und entwickeln, den christlichen Glauben geschiitzt
und gewahrt haben.

Das Amt. Grundsitzlich sind alle Gliubigen zum Dienste
des Priestertums berufen. Praktische Bediirfnisse haben zur
Schaffung besonderer Formen des Dienstes zur Verkiindigung
des Wortes, zur Kirchenverwaltung und zum praktischen Dienst
gefiihrt. Diese Form des Amtes wurde organisiert und entwickelt,
damit den Bediirfnissen jedes Zeitabschnittes begegnet werden
konnte. Wir begriissen die Verschmelzung getrennter Kirchen
in eine Kirche, wo die Umstiinde es erfordern, wie in Siidindien.
Doch ist diese Losung nicht massgeblich fur alle andern Fille.
Vielmehr muss sich jede neue Vereinigung von Kirchen in Uber-
einstimmung mit den Bediirfnissen der besondern Lage befinden.

Die Sakramente. Wir glauben, dass die hl. Kommunion
folgende Elemente in sich schliesst: «) Danksagung der Gemeinde,



— 15656 —

b) Fortsetzung des Erlosungswerkes Jesu Christi, ¢) geistige Ver-
einigung mit dem erhéhten Christus, d) geistige Vereinigung der
Gldaubigen untereinander, e) Verpflichtung der Gliubigen zu
einem Leben der Heiligung und des Dienstes.

Einheit der Kirche und ihre gegenseitigen Be-
ziehungen. Zur Erzielung einer lebendigen Gemeinschaft der
Kirchen miissen a) sich die verschiedenen Kirchen gegenseitig
als Teile einer Gesamtkirche anerkennen, &) bereit sein, ent-
weder gesondert oder in gegenseitigen Konferenzen neue Offen-
barungen Gottes in Christo Jesu durch den hl. Geist zu emp-
fangen.

Welche Formen der Kredos oder Kirchenordnung diese
lebendige Gemeinschaft der Kirchen annehmen soll, diirfen wir
getrost der Leitung des hl. Geistes lberlassen.

VIII. Die Waldenser Kirche. Das Amt. Die Frage des
Amtes kann vorliufig nur durch einen Bund der verschiedenen
Typen der Kirchenverfassung gelost werden. Die Schwierig-
keiten iiber die Sakramente konnen nicht durch unklare
Phrasen iiberwunden werden.

IX. Die Reformierte Kirche Ungarns. Die Sache der Union
kann stark gefordert werden, wenn jede Kirche sich bemdiiht,
ihre dogmatische Lehre moglichst vollkommen im praktischen
Leben zu verwirklichen. So bringt sie die Wahrheit ihres
Glaubens in die engste und vollkommenste Verbindung mit dem
personlichen Lebenseinfluss Jesu Christi, des Hauptes der Kirche.

Fiir die Einheit der Kirche ist es nicht der rechte Weg,
wenn jede Kirche ihre Anhiinger gegen die eigenen dogmatischen
Wahrheiten gleichgiiltig zu machen sucht. Sie soll sich vielmehr
bemiihen, den Farbenreichtum und die besondern Charakteristika,
die in den Glaubensbekenntnissen mit ihren begrifflichen Ver-
allgemeinerungen oder dogmatischen Relativismen verborgen
sind, zu ergiinzen. Wir konnen uns dem Weg, der zur Einheit
fihrt, durch die innere prophetische Erfahrung im Leben der
wesentlichen Elemente unserer Glaubensbekenntnisse néhern.

Die Ungarische Kirche betont folgende Ansichten, die sie
in ihrem eigenen geistigen Leben gewonnen hat: a) In den
theologischen Wissenschaften und in der Ausbildung ihrer Geist-
lichen muss bei der Darstellung der Lehren anderer Kirchen
moglichst beriicksichtigt werden, nicht nur vom eigenen Stand-
punkt aus die Differenzen aufzuzeigen, sondern besonders auf



— 156 —

die Ahnlichkeiten und Ubereinstimmungen hinzuweisen. b) Fiir
die Pfarrbibliotheken sollen in diesem Geiste gemachte Verosffent-
lichungen angeschafft werden. ¢) Die gemeinsame Front der
reformierten und lutherischen Kirche soll grundsiitzlich nicht
nur in der Richtung einer gemeinsamen Kirchenordnung, son-
dern auch in weltanschaulicher Richtung ausgedehnt werden.
d) Es ist wiinschenswert, dass die Missionsarbeit der refor-
mierten und lutherischen Kirchen von diesem Gesichtspunkte
aus betrieben wird. Fiir gemeinsame Bewegungen miissen gemein-
same Programme verfasst werden.

X. Presbyterianische Kirche Sidafrikas (Missionskirche unter
den Bantus). Das Wesen der Kirche. Der Geist Jesu wird
nicht vollig im geschriebenen Worte ausgedriickt. Wir behaupten
nicht mehr, dass der Presbyterianismus die einzige Verfassung
ist, die in der Schrift wurzelt. Unser Ideal einer vereinigten
Kirche ist eine Kirche mit verschiedenen Verfassungen, die
sich nicht absorbieren, sondern in einer weitern Synthese ver-
schmelzen lassen.

Die Kredos. Wir bedienen uns des Apostolikums, hoffen
aber, dass die Zeit kommen wird, wo die Kirche unter Leitung
des hl. Geistes ,Offenbarungswahrheiten in einer solchen andern
Form aussprechen muss, wie es die neuen Probleme von Zeit
zu Zeit erfordern®.

Das Amt. Kein Amt kann allein apostolische oder biblische
Autoritit fir sich in Anspruch nehmen. Wir lehnen es ab, dass
irgendeine Bedingung fiir die Einheit gestellt wird, die mcht
ausdriicklich biblische Gewissheit bietet.

Wir anerkennen zwei Sakramente, die nur von denen
gespendet werden diirfen, die von der Kirche dazu beauftragt
sind.

F. Vereinigte Kirchen.

1. Die Siidindische Vereinigte Kirche (SIUC). (Sie ist den
Lesern der IKZ durch die Arbeiten iiber das siidindische Unions-
schema als typische Missions- und Kompromisskirche bekannt,
da sie aus britischen, amerikanischen und kontinentalen kon-
gregationalistischen und presbyterianischen Missionskirchen ent-
standen ist.)

Das Wesen der Kirche. In diesen Ausfuhrunfren treten
die kongregationalistischen und presbyterianischen Anschau-



— 157 —

ungen der Griindungskirchen wieder hervor. Die ,Freiheit, die
jeder unserer Kirchenversammlungen gegeben ist, sich ihre
eigenen (lesetze zu geben, sofern sie in Ubereinstimmung mit
der Unionsbasis der ganzen Kirche stehen, gestattet die Fort-
setzung verschiedener Formen des Kirchenregiments. Auf einigen
Konzilien herrscht mehr, auf andern weniger Freiheit fiir die
einzelnen Gemeinden und fiir die Mitglieder, insofern sie sich
von den Amtstriigern unterscheiden. Das Kirchenkonzil hat
jedoch die Vollmacht, die Ortsgemeinden in ihren Grenzen zu
iiberwachen. Mit der Zeit zeigt sich die Tendenz, der General-
versammlung als einigender Macht grossere Autoritiit zu ver-
leihen.“

7u dem Bericht der Lausanner Konferenz macht sie drei

kritische Bemerkungen:

1. Die SIUC bestreitet, dass Gott seiner Kirche, sei es durch
skumenische Konzilien oder anderweitig, die Gewalt gegeben hat,
das Wort Gottes, wie es in der Schrift gegeben ist, unfehlbar
zu interpretieren. Auch irgendeine Tradition der Kirche bietet
keine (Gewiihr fiir unfehlbare Fithrung. Trotz Vertretung des
protestantischen Prinzips vom Rechte der individuellen Sehrift-
-erklirung betrachtet die Kirche dieses nicht als Sanktionierung
einer schrankenlosen Freiheit der Interpretation, insofern a) der
Gliubige gebunden ist, beim Studium der hl. Schrift ehrfurchts-
voll das Zeugnis des hl Geistes zu suchen, b) er das Urteil
jener beachten muss, die friiher oder jetzt sich durch ihre
Frommigkeit und Gelehrsamkeit als ganz besonders geeignete
Fiihrer in dieser Sache erwiesen haben.

9 Das Leben der katholischen Kirche driickt sich in den
bestehenden Kirchen so aus:

a) Die unsichtbare Kirche ist die Gemeinschaft aller wahren
Gliaubigen im Himmel und auf Erden.

b) Die sichtbare Kirche auf Erden zeigt sich in verschie-
dener Gestalt. Von Zeit zu Zeit kann der hl. Geist seine Kirche
veranlassen, ihre Lehren zu verbessern oder ihre Regierungsform
zuiindern. Verschiedene Formen kénnen den verschiedenen Zeiten
und verschiedenen Lindern angepasst sein. Es ist zu erwarten
dass die Kirche, die sich jetzt unter Fiihrung der westlichen
Kirche im Osten ausdehnt, vom Geiste zu neuen Organisations-

formen gefithrt wird.



— 158 —

¢) Das eine, von Christus kommende Leben offenbart sich in
verschiedenem Masse in den verschiedenen Zweigen der sicht-
baren Kirche. Da sich der Schatz in irdischen Gefiissen befindet,
so sind alle Ausdrucksformen des einen Lebens mehr oder
weniger unvollkommen. Diese Unvollkommenheit ist bei einigen
Kirchen grosser als bei andern. Doch auch dort, wo Schwiiche
und Korruption am grossten gewesen sind, hat Gott die Kirche
nicht ohne Zeugnis gelassen, so dass auch sie als Teil der katho-
lischen Kirche betrachtet werden kann.

d) Fir die Wohlfahrt der Kirche ist keine besondere Form
des Amtes notig, aber gewisse Formen sind andern vorzuziehen.
Auch wenn man zugeben kann, dass der Episkopat die Einheit
und Kontinuitit der Kirche besser ausdriickt als andere Orga-
nisationsformen, so konnen diese andern Formen doch fir die
Entwicklung des Lebens der gewdhnlichen Kirchenmitglieder
geeigneter sein, weil sie allen Kommunikanten Anteil am Kirchen-
regiment geben.

3. Es mag wahr sein, dass keine Trennung der Christenheit
ohne Siinde entstanden ist. Damit ist aber nicht gesagt, dass,
wo eine Gemeinschaft von Christen es als notwendig empfunden
hat, sich von andern zu trennen, diese Siinde hauptsiichlich bei
den ersteren ist. Das Gewissen ist das Entscheidende. Neu-
organisationen konnen notig sein, wo eine Exkommunikation
erfolgt. Doch hat keiner das Recht, eine kirchliche Sonder-
organisation zu bilden, allein um seine eigenen Ideen zu ver-
breiten.

Die Kredos. Wir machen keinen Gebrauch von Kredos
und ordnen sie ausdriicklich der hl. Schrift unter. Das Be-
kenntnis der SIUC lautet:

1. Wir glauben an das Mysterium der hl. Dreieinigkeit,
Vater, Sohn und hl. Geist.

2. Wir glauben, dass es Gott, der sich selbst in der Schop-
fung und Vorsehung offenbart und besonders im Menschengeist
verkiindigt, gefallen hat, seinen Geist und Willen zu unserm
Heile in mannigfacher Weise in zunehmender Fiille zu offen-
baren, und dass die Urkunde dieser Offenbarung, soweit es fiir
unser Heil notwendig ist, in den Schriften des Alten und Neuen
Testaments enthalten ist, die daher von allen ehrfiirchtig zu
studieren sind. Wir anerkennen voller Ehrfurcht den hl. Geist,



— 159 —

der in der Schrift spricht, als hochste Autoritit in Sachen des

Glaubens und der Sitte.
3. Wir glauben, dass alle, die nach Gottes Ebenbild er-

schaffen wurden, Briider sind.

4. Wir glauben, dass Gottvater in seiner unendlichen Liebe,
um die Menschen von Schuld und Siinde zu erlésen, seinen
eingeborenen Sohn in die Welt sandte, der allein die volle
Inkarnation Gottes ist, und durch den wir allein selig werden
konnen, dass der Herr Jesus Christus durch Worte der Gnade,
durch seinen vollkommenen Gehorsam bis zum Tode am Kreuze
den Vater offenbarte und durch sein Leben, Sterben und seine
Auferstehung einen Weg bereitete, durch den die Menschen
Vergebung der Siinden und das ewige Leben erlangen koénnen,
dass der hl. Geist, der Herr und Spender alles Lebens, uns der
Erlosung teilhaftig macht, indem er unsern Verstand erleuchtet,
uns von unserer Siindhaftigkeit iiberzeugt und uns eingibt, dass
wir Christus aufnehmen, der in uns Friichte der Rechtschaffen-

heit wirkt.
5. Wir glauben, dass der Herr Jesus Christus zur Verwirk-

lichung des Reiches Gottes eine Kirche gegriindet hat, in der
alle, die ihm aufrichtig nachfolgen, Glieder sind. Der Kirche
hat er die Pflicht iibertragen, allen Menschen das Evangelium
des Heiles in seinem Namen zu verkiindigen. Er hat auch den
Dienst am Wort und an den Sakramenten der Taufe und des
Herrenmahles eingesetzt. Wir glauben an die Auferstehung der
Toten und an ein Gericht durch Christus, in dem alle nach ihren
Taten im gegenwiirtigen Leben, den guten und bdsen, empfangen.

Diesem Bekenntnis sind aber zwei bezeichnende Anmer-
kungen beigefiigt: 1. ,Da das Bekenntnis ein menschliches Do-
kument ist, so versteht es sich, dass Personen, die ihm zu-
stimmen, sich nicht auf jedes Wort oder jeden Satz festlegen,
sondern es als Unionsbasis annehmen, die im wesentlichen die
Hauptwahrheiten, die den Vereinigungskirchen gemeinsam sind,
enthilt. 2. ,Die SIUC behdlt sich das Recht vor, ihr allgemeines
Bekenntnis zu revidieren, wenn der Konsensus der Meinungen
in der vereinigten Gemeinschaft es erfordert.“

Doch hat die SIUC um der Vereinigung mit den Wesleyanern
und Anglikanern willen das apostolische und nizénische Glaubens-
bekenntnis angenommen. Diese Kredos gelten aber nicht als



— 160 —

vollstindig und unabiinderlich. Uber ihnen steht die hl. Schrift.
Auch von den Tiuflingen und Konfirmanden wird keine Er-
klirung verlangt, dass sie implicite an jeden Satz der Kredos
glauben. , Wir nehmen sie in der Substanz an und gebrauchen
sie wenigstens bei besondern Gelegenheiten.”

Das Amt. Der Auftrag zur Ausiibung des Amtes kommt
von der Kirche, doch der Ruf, die Autoritit und Wirksamkeit
kommt von Christus und seinem Geist. In unserer Kirche herrscht
die Praxis der Handauflegung bei der Ordination. Doch betonen
wir nicht die Form, wie wenn wir glaubten, dass die weihende
Person vermittels der Handauflegung Wunder wirke. Keine Suk-
zession, weder die bischofliche noch die presbyterale, wird fir
wesentlich zur Giiltigkeit des Amtes gehalten.

Die Sakramente. Wir nehmen nur zwei Sakramente an.
In der Auffassung dariiber geben wir volle Freiheit, doch herrscht
diesbeziiglich weitgehende Ubereinstimmung. Die Taufe ist Zei-
chen und Besiegelung dafiir, dass der Gliubige der Siinde ab-
stirbt und zu einem neuen Leben aufersteht. Auch das Abend-
mahl ist ein Zeichen und eine Besiegelung, dass unser Herr
gegenwiirtig ist, indem er sich selbst fiir uns zur Vergebung der
Stnden dahingibt. Wir erleben durch dieses Sakrament Ver-
einigung mit Gott zu unserer Heiligung und mit allen seinen
Kindern. In diesem Sakrament feiern wir das Gedéachtnis seines
Erlosungstodes, den wir verkiinden, und bringen das Opfer des
Lobpreises und der Danksagung dar. Die Kirche tritt fiir offene
Kommunion ein. Das Abendmahl ist das Mittel zur Vereinigung
aller Christen in einer Kirche.

G. Lutherische Kirchen.

I. Die Deutschen Lutherischen Kirchen, die zur Zeit der Ab-
fassung der Antwort auf den Bericht noch nicht einheitlich
zusammengefasst waren, dricken ihre Meinung durch ein dazu
bestelltes Komitee aus.

Die Botschaft der Kirche — das Evangelium.
Dazu wird folgendes bemerkt: Das biblische Evangelium von
der verzeihenden Gnade Gottes sollte klarer ausgedriickt werden,
als es ist. Besonders hiitte mehr Nachdruck auf Glauben und
Rechtfertigung durch den Glauben und die Gnade allein gelegt
werden sollen. Dann werden einige Zusiitze zum Bericht vor-



— 161 —

geschlagen, wie: ,Christi Tod ist der Erlosungstod fiir die Siinden
der ganzen Welt und seine Auferstehung von den Toten die
Kraft der Rechtfertigung zu einem necuen Leben im Geist.“ ,Das
Evangelium ist die Kraft Gottes zur Erlosung fiir alle Gliubigen,
fiir die ganze Menschheit von der hochsten bis zur tiefsten
Kulturstufe. Glaube ist einfach eine personliche Hingabe an
unsern Herrn und Erloser, ein sicheres Vertrauen, dass uns in
Christus des Vaters Liebe, Verzeihung, Rechtfertigung und
Heiligkeit durch einen reinen Akt der Gnade gegeben ist. Fir
alle, die durch den Geist Jesu Christi von ihm Besitz ergriffen
haben, wirkt das Evangelium mehr als Erweckung der Buss-
gesinnung, Es bewirkt auch eine Sinnesiinderung, eine Herzens-.
erneuerung und fiihrt zu einem neuen Leben in Wahrheit, Liebe
und Gerechtigkeit.* ,Das Evangelium vereinigt die Gliubigen
zu einer ecinzigen Gemeinschaft der Heiligen, die Gott dienen,
ihn preisen und anbeten. Iis ist der Trost fur die Leidenden.“
Das Wesen der Kirche. Um die soziale Seite der Kirche

zu betonen, iiber die am leichtesten eine Verstindigung méglich
ist, wird folgende Kinschaltung in den Bericht vorgeschlagen:
ch Kirche wird im Kredo als Gemeinschaft der Heiligen ge-
schlldert Als solche ist sie erfiillt mit den Gaben des Geistes,
nimmt teil an den Gnadenschiitzen ihres Herrn und Hauptes
und legt jedem ihrer Mitglieder die Verpflichtung auf, dem
Niichsten mit allen seinen Kriften und seinem Besitz, ob irdisch
oder geistig, zu dienen. Ihre soziale Einheit, ihre Gemeinschaft
der Liebe und erlosenden Gnade mit ihrem Antrieb zu gegen-
seitiger Fiirsorge und Selbstbeherrschung werden in dem Masse,
wie sie ihrem Herrn und Haupte nachfolgt, das gottgegebene
Werkzeug sein, um alle Unterschiede der Rasse und Klasse,
um Hass und Feindschaft von Volk zu Volk zu tiberwinden.
Das Kredo. Wir achten und schiitzen die besondern Be-
kenntnisse der Partikularkirchen, besonders jene, die in der
Kirchengeschichte als Meilensteine der Entwicklung dastehen,
und deren Einfluss sich in den unmittelbaren Kreisen ihrer An—
hiinger bemerkbar gemacht hat und noch bemerkbar macht, so
die Entscheidungen der acht 6kumenischen Konzilien, die Augs-
burger Konfession, den Heidelberger Katechismus, die West-
minster Confession usw. Wir empfehlen alle dem Studium der
Kirchen, damit wir auch auf diesem Wege zu Einheit des Glau-

bens in der Fiille Christi AUba.IllIHGI]VV{LCthll
Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937. 11



— 162 —

Die Sakramente. Es hiitte in dem Bericht mehr Gewicht
auf die Vergebung der Siinden als Frucht des gliubigen Emp-
fanges der hl. Kommunion gelegt werden sollen.

II. Die Kirche von Norwegen. Die Botschaftder Kirche.
Im Bericht hiitte die Erlosung durch das stellvertretende Leiden
und Sterben Jesu Christi klarer ausgedriickt werden sollen.

Das Wesen der Kirche. Die Kirche steht auf dem Boden
der Augustana: ,Die Kirche ist eine Gemeinschaft der Heiligen
oder der wahren Gliubigen, in der das Wort recht gepredigt
wird und die Sakramente recht verwaltet werden.“

Das Kredo. Die Kirche begriisst die Annahme des Aposto-
likums und Nizinums als Sammelpunktes aller Bemihungen um
kirchliche Einheit. Der Glaube an die Gottheit Christi und an
den dreieinigen Gott muss die Grundlage fiir die Einheit der
christlichen Kirche sein. Andere (ilaubensbekenntnisse zur Zu-
sammenfihrung der getrennten Kirchen sind vorliufig nicht
moglich. Der Zweck der Inkarnation wird in Luthers klassischer
Erklirung zum 3. Artikel des Apostolikums klar ausgedriickt:
,Ich glaube, dass Jesus Christus mein Herr ist, der mich ver-
lorenen und verdammten Menschen erlost, losgekauft und von
allen Stinden, von der Macht des Todes und Teufels errettet
hat, nicht mit Gold und Silber, sondern mit seinem heiligen
kostbaren Blut und durch sein unschuldiges Leiden und Sterben,
damit ich sein eigen werden konne.“

Das Amt. Die Kirche von Norwegen anerkennt jedes
Kirchenamt als giiltig, das ordnungsgemiiss durch die betreffende
kirchliche Gemeinschaft verliehen ist, wenn sich dadurch nichts
Ausseres, wie es auch heissen mag, zwischen den Gliubigen
und Christus selbst stellt. Sie weist auf die Augustana hin: ,Fir
die wahre Einheit der Kirche ist es geniigend, eins zu sein in
der Verkiindigung des Wortes und in der Verwaltung der Sakra-
mente. Aber es ist nicht notig, dass tiberall dieselben mensch-
lichen Traditionen oder solche Formen und Zeremonien seien,
wie sie von Menschen eingefiihrt sind.“

Die Predigt des Wortes und die Verwaltung der Sakra-
mente sind das einzige Amt jure divino. Denn dadurch wird
die Krlosung in Christo wirksam gemacht und das Glaubens-
leben in der Seele erweckt. Eine iussere Gewalt der Kirchen-
regierung ist dem Amte durch gottliche Verordnung nicht ver-
liehen worden. Das Amt will seiner geistigen Natur entsprechend



— 163 —

nur Seelen mit der geistlichen Kraft des Wortes Gottes leiten und
in Zucht halten.

Die Kirche von Norwegen hilt dafiir, dass der Bericht der
Lausanner Konferenz zu sehr von der Idee geleitet wird, die
kirchliche Einheit miisse auf einer gewissen Einférmigkeit in
der Kirchenverfassung aufgebaut sein.

Die Sakramente. Wenn auch die Kirche von Norwegen
den Sakramenten nicht den Charakter wesentlicher Heils-
bedingungen zuschreibt, so stellt sie doch nachdriicklich fest,
dass sie unter normalen Verhiiltnissen notwendige Mittel sind,
durch die der hl. Geist wirkt, und dass sie neben dem Wort

ihren besondern und unerlisslichen Wert haben.
Die Kirche glaubt, dass die Taufe, einschliesslich Kinder-

taufe, eine reale Wirkung als Mittel der Wiedergeburt hat und
dass Jesus Christus in der hl. Kommunion wirklich mit seinem
Fleisch und Blut zur Bestitigung der Siindenvergebung und zur
Stiirkung zum christlichen Leben beim gliubigen Kommuni-
kanten zugegen ist. Das ist uns die wesentliche Gnadenwirkung
der hl. Kommunion. Das hindert die Kirche aber nicht, die
hl. Kommunion als eine Opferung der Gemeinde an Gott in
Gestalt einer personlichen Hingabe in Gebet, Lobpreisung und
Danksagung anzusehen. Die romische Auffassung von Messopfer
als unblutiger Erneuerung des Kreuzesopfers wird als im Wider-
spruch zum Evangelium stehend ausdriicklich abgelehnt. Wir
halten daran fest, dass die sakramentale Wirkung der hl. Kom-
munion mit dem Empfange des Sakramentes verbunden ist. Die
Nichtzulassung von Christen anderer Gemeinschaften zur hl.
Kommunion ist ihr ein Stein des Anstosses.

Obschon die Kirche von Norwegen einen Unterschied zwi-
schen Taufe und Abendmahl einerseits und andern Kirchlichen
Weihehandlungen macht, so konnen letztere doch als Mittel der
Verleihung besonderer geistlicher Segnungen unter bestimmten
Lebensbedingungen und fiir bestimmte Zwecke und Dienste be-
trachtet werden.

Die Einheit der Kirche. Glaube vereinigt, die Frage
der Kirchenverfassung aber trennt. Man denkt zu viel an eine
organische Einheit, an eine wiedervereinigte Kirche im dussern
Sinne. Dem Gedanken an ein Bischofsamt mit apostolischer
Sukzession als Regel fiir alle Kirchen muss mit Vorbehalt be-
gegnet werden. Der norwegischen Kirche sind diese Fragen an



— 164 —

sich gleichgiiltig; sie als conditio sine qua non fiir briiderliche
Gemeinschaft aufzustellen, liasst sich nicht mit dem Evangelium
und der christlichen Freiheit vereinigen. Die schwedische
Kirche hat Bischofe mit apostolischer Sukzession, die norwe-
gische nicht, und doch halten Geistliche beider Kirchen Gottes-
dienste miteinander und fireinander und haben volle Abend-
mahlsgemeinschaft.

III. Die Kirche von Schweden. Das Wesen der Kirche.
Die Kirche ist der Leib Christi und der Tempel Gottes, der auf
den Aposteln und Propheten begriindet ist, wihrend Jesus
Christus selbst der Eckstein ist. Wie Christus selbst, so ist auch
die Kirche gottlich und mensechlich, sichtbar und unsichtbar,
Geist und Leib. Die Kirche ist einerseits eine innere Gemein-
schaft in Glauben und Liebe, die in der Einheit des Geistes
alle Kinder Gottes im Himmel und auf Erden mit Gott und
untereinander verbindet. Andrerseits ist dieselbe Kirche eine
Gemeinschaft, die in wandelbaren iiussern Formen zur Spen-
dung der Gnadenmittel organisiert ist, mit denen Christus durch
den hl. Geist die Menschen mit Gott verséhnt, indem er den
Glauben entziindet, Nachlass der Siinden gewiihrt und ihren
Willen zur Unterwerfung unter Gottes Herrschaft bringt, so dass
er sie in Liebe zum Dienste Gottes und der Menschen vereinigt
und sie zu Zeugen und Mitarbeitern bei der Ausbreitung seines
Reiches und seines Gesetzes auf Erden macht, bis sein Reich
in Herrlichkeit kommt. Dass sich die Kirche in drei Haupt-
formen, im orthodoxen, im romischen und im evangelischen
Katholizismus mit seinen verschiedenen Abarten entwickelt hat,
ist, wie wir glauben, nicht gegen Gottes Willen, sondern in
Ubereinstimmung mit seinem Plan, weil es notig war, dass das
Christentum seine unbegrenzten Reichtiimer in verschiedenen
Formen enthiillen soll. Keine der bestehenden Denominationen
ist frei von egoistischer Einseitigkeit Dieses Element der Siinde
ist die Ursache ihrer Streitigkeiten untereinander, anstatt dass
sie sich gegenseitig als Glieder desselben Leibes dienen. Das
vermag jedoch Gott in seiner Gnade nicht zu hindern, seine
Sache in der Welt trotz, ja sogar durch diese Trennungen zu
fordern.

Das Kredo. Es ist zu unterscheiden zwischen der fides
qua creditur und der fides, quae creditur, dem subjektiven und dem
objektiven Glauben. Der eine kann nicht ohne den andern ver-



— 160 —

wirklicht werden. Sonst wiire er eine Form ohne Inhalt. Der
christliche Glaube (fides, qua) als das Vertrauen auf Gottes
vergebende Vaterliebe ist auf der Person und dem Werke Christi
begriindet und wurde durch seinen Geist in unserm Innern
gewirkt. Auch der objektive Inhalt des Glaubens (fides, quae)
wurde von der Kirche mehr oder weniger genau in Symbolen
umschrieben. Die historisch notwendig gewordenen Symbole
sind auch historisch bedingt. Daher muss zwischen dem direkt
religiosen Inhalt der Symbole und ihrer historisch bedingten
Formulierung unterschieden werden. Doch sind das Apostolikum
und das Nizinum als Festsetzungen des christlichen Glaubens
anzusehen.

Das Amt. Die Abstufungen des Amtes sind nicht juris
divini, sondern Sache menschlicher Organisation. Kein Kirch-
liches Amt kann fiir sich ausschliesslich biblische Autoritéiit in
Anspruch nehmen. Die Schaffung eines tiberall in der Welt an-
erkannten Amtes, das die Sanktion der Gesamtkirche hat, ist
nicht dringend notwendig. Die Kirche von Schweden besitzt
die apostolische Sukzession, doch ist sie ihr nicht Bedingung
fir die Giltigkeit des Amtes, fir die sichtbare Einheit der
Kirche oder die Wirksamkeit der Sakramente, obschon wir
ihren Wert als Zeugnis des Zusammenhanges mit der alten
Kirche schiitzen.

Die Sakramente. Die Gnade der Sakramente ist keine
andere als die durch das Wort verliehene Gnade. Das Sakra-
ment ist verbum visibile (Augustinus). Idem est effectus verbi

et sacramenti.
Die Einheit der Kirche. Der Weg zur Union fiihrt

iiber die Foderation zu einem Kirchenbund mit gemeinsamer
Kirchenversammlung. Hier darf nichts tibereilt werden.

IV. Die evangelisch-lutherische Kirche in Frankreich. Das
Wesen der Kirche. Zwischen der institutionellen Idee der
Kirche, die als Theokratic erscheint und die Herrschaft der
Gemeinschaft iiber das Individuum erfordert, und der indivi-
dualistischen Idee, die sie als einfache, frei gebildete Gesellschaft
betrachtet, in der die Gemeinschaft ganz dem Individuum unter-
geordnet ist, existiert ein dritter Kirchenbegriff, der den Bestre-
bungen und Bediirfnissen der Majoritit der Christen entsprechen
kann Das ist der Paulinische Begriff, der wieder von Luthers
Geist aufgenommen und entwickelt wurde: die organische Idee



— 166 —

der Kirchenfamilie, die das Individuum der Gemeinschaft ein-
verleibt. Wie die Familie, Rasse und Menschheit als ,natiirliche
Gesellschaften“ in der natiirlichen Ordnung erscheinen, so er-
scheint diese Kirche als ,natiirliche Gesellschaft“ in der Gnaden-
ordnung. Sie ist der Leib Christi, der gleich allen Organismen
nicht eine freie Wahl in sich schliesst, sondern eine Geburt
(Taufe), und Raum bietet fiir verschiedene Merkmale, Meinungen
und Werte nach den tiefen Worten des Apostels: jauch schwache
Glieder sind notwendig®“. Sie lebt zuniichst von der Tradition,
deren wesentliche Elemente zuerst 1. die hl. Schrift und dann
die grossen Symbole und Glaubensbekenntnisse sind, 2. von
den Sakramenten, die Gnadenmittel und mystische Elemente der
Erbarmung sind. Sie sind fiur ihren Gottesdienst und ihr Leben
unerlisslich, weil sie die Kirche mit ihrem gottlichen Haupte
in einer Weise verbinden, die, wenn auch geheimnisvoll, so
doch eine Wirklichkeit ist. Sie ist eine in verschiedenen Zweigen,
Gliedern und individuellen Zellen.

Die Lutherische Kirche Frankreichs hilt daran fest, dass
die Auslegung der hl. Schrift zuniichst durch das unmittelbare
Zeugnis des hl. Geistes erfolgt. Aber auch die Tradition ist zur
Vermeidung der allzu hiufigen Abweichungen der individuellen
Interpretation wertvoll. Die eine Kirche, die vom hl. Geiste
geleitet wird, kann sich selbst in verschiedenen Formen aus-
driicken. Die Kirche ist in allen bestehenden Gemeinschaften,
kollektiv genommen, zu finden. Bestimmte Formen verdienen
den Vorzug vor andern.

Manche Trennungen sind die Folge von Siinde, andere sind
einfach das Ergebnis von Meinungsverschiedenheiten zwischen
Menschen, die durch Temperament, geistige Bestrebungen und
Bediirfnisse entstanden sind.

Die Kredos. Die Kirche erklirt als hochste Autoritiit in
Sachen des Glaubens die hl. Schrift. Grundlage ihrer Verfassung
ist die Augsburger Konfession. Die Kredos unterstehen der
hl. Schrift. Kein geschriebener Text und keine #ussere Formel
kann geniigen, wenn nicht das innere, personliche Erlebnis der
Vereinigung mit Gott in Christo hinzukommt.

Das Amt. Fir die Lutherische Kirche von Frankreich
besteht zurzeit kein Bedirfnis, ihr seelsorgerischcs Amt ab-
zuéndern. Doch hat sie nichts gegen den Episkopat einzuwenden,
sofern er nicht aufgezwungen wird. Sie opponiert gegen die



— 167 —

Thesen, die aus der Annahme oder Verwerfung des Episkopates
eine Prinzipienfrage machen. Da es sich hier nicht um Glaubens-
sachen handelt, sollte grosste Freiheit herrschen.

Die Sakramente. Die Kirche erklirt: 1. Die Gegenwart
des verherrlichten Christus im hl. Abendmahle. 2. Die Gabe
der Siindenvergebung, des Lebens und der Erlésung, die durch
den Glauben im hl. Abendmahle empfangen wird. 3. Da die
Elemente nur sichtbare Zeichen der erlésenden Gnade sind, so
behalten sie ihren Wert nur wihrend der Sakramentsfeier.

V. Die Vereinigte Lutherische Kirche in Amerika. Die Ein-
heit der Kirche als Einheit des Geistes und im Geiste be-
steht heute schon. Ob Gott die Vereinigung aller Christen auf
Erden in einem sichtbaren Leibe ohne Riicksicht auf Existenz
oder Nichtexistenz der geistigen Einheit will, erscheint fraglich.
Der Weg zur iusseren Vereinigung der Kirchen fithrt tiber die
innere geistige Einheit des gemeinsamen Glaubens.

Das Wesen der Kirche. Die Frage, ob die Kirche sicht-
bar oder unsichtbar, oder ob sie beides ist, bedarf noch eines
oriindlichen Studiums. In der Gemeinde erblicken wir die sicht-
bare Kirche, zu der alle nach Christi Gebot Getauften gehoren, die
Gottes Wort horen. Doch sind innerhalb der Gemeinden solche,
die durch den Glauben in Vereinigung mit Christus leben und mit
dem hl. Geiste der Verheissung besiegelt sind. Diese bilden die
unsichtbare Kirche. Vielleicht ist frither die eine Seite und jetzt
die andere Seite zu stark betont worden.

Das Kredo. Es gentigt, als Merkmale der Kirche die
. Predigt des Evangeliums und die Spendung der Taufe und des
Abendmahles zu bezeichnen. Unsere Kirche anerkennt die pro-
phetischen und apostolischen Schriften des Alten und Neuen
Testaments als einzige Glaubensregel, nach der alle Dogmen
und Lehren beurteilt werden miissen. Wir nehmen das Aposto-
likum, das Nizinum und das Athanasianum als wichtige Zeug-
nisse an, die der hl. Schrift entnommen sind, und verwerfen
alle Irrtimer, die sie verdammen. Doch muss jetzt und in Zu-
kunft auch auf die Lehrentwicklung und die konfessionellen
Feststellungen scit der Formulierung der alten Kredos Riicksicht
senommen werden. So sind in den alten Bekenntnissen wichtige
Glaubensartikel nicht eingeschlossen oder nicht genau festgestellt.

Das Amt Im Worte ,Amt* scheint der Unterschied von
Klerus und Laien zu liegen. Dariiber muss in einer vereinigten



— 168 —

Kirche volle Klarheit herrschen. Uns ist der ,Dienst am Wort
und an den Sakramenten“ wesentlich fir das Sein und Ge-
deihen der Kirche. Der ordnungsgemisse Dienst am Wort und
Sakrament verlangt ,ein Amt von Geistlichen*.

Die Sakramente. Das Wort Gottes in der Taufe macht
sie zum gnadenvollen Wasser des Lebens. Im Altarssakrament
sind ausser dem Essen und Trinken die Worte: ,Dies ist mein
Leib, der fiir euch dahingegeben wird“ und ,Dies ist das Neue
Testament in meinem Blute, das fiir euch vergossen wird zur
Vergebung der Siinden“ die Hauptsache.

Christus ist in seinem Wort wie in seinem Sakrament. Im
verkiindeten Wort tut sich Christus hérbar und fiir alle Zuhérer
kollektiv kund. Im Sakrament gibt er sich dem Empfinger
individuell. Zu einem wiirdigen und heilbringenden Empfang
ist der Glaube bei Predigt und Sakrament notwendig. Die
Fragen: Sind Sakramente notig? Wie viele Sakramente gibt es?
Welche Segnungen verleiht ein Sakrament? koénnen nur aus
der Schrift beantwortet werden.

H. Die Anglikanischen Gemeinschaften.

Im sogenannten Lambeth Quadrilateral wurde als Grund-
lage einer Kirchenunion gefordert: Die hl. Schrift, die Kredos,
die Sakramente der Taufe und des Abendmahles und der Epis-
kopat. Zum Bericht von Lausanne werden cinige kritische Aus-
setzungen gemacht. Es wird bemiingelt, dass die Sprache oft
sehr unklar und zweideutig ist. Unklar bleibt, inwiefern die
Einheit der Kirche Verfassungsabweichungen in verschiedenen
Teilen gestatten kann, 2. wie sich die verschiedenen Gesichts-
punkte iiber die hl. Schrift, Tradition und individuelle Erfahrung
vereinigen lassen, 3. ob nicht der Begriff der unsichtbaren Kirche
bei einigen Gemeinschaften ihren Glauben an die sichtbare
Kirche unwirksam macht oder gar aufhebt, 4. ob Christus wirk-
lich eine sichtbare oder erkennbare Gesellschaft gegriindet hat,
in der die Mitgliedschaft zur Kirche untrennbar ist von der
Zugehorigkeit zu Christus.

Ist die Kirche auf Erden wirklich ,die Gesamtheit der
Christgliubigen“? Besteht der organisierte Leib Christi nur aus
solchen Getauften, die an der apostolischen Sukzession und an
den Kredos als autoritativen Glaubensbekenntnissen festhalten ?
Im Bericht werden Ausdriicke, wie: ,Kirche* und ,Zweige der



— 169 —

Kirche“ in einem Sinne gebraucht, die sich verschiedentlich
widersprechen oder sich widersprechende Begriffe verdecken.
Ein wahrer Fortschritt zu einer allgemeinen Vereinigung der
Kirchen wiirde erzielt werden, wenn man zu einem abschlies-
senden Urteil kiime, was die katholische Kirche und die Sonder-
kirchen, in die sie getrennt ist, ausmacht.

Die Kredos. Nicht alle Mitglieder der Lausanner Kon-
ferenz haben ihre volle Zustimmung zu den Kredos in ihrem
vollstindigen Sinn gegeben. Die personliche innere Erfahrung
hiingt von der objektiven Offenbarung Gottes in Christo Jesu ab.
Diese sollte durch die Kredos festgestellt und geschiitzt werden.

Das Niziinum sollte in seiner urspriinglichen Form (ohne das
filioque) wieder hergestellt werden. Doch sollte gestattet sein,
das filioque mit Zustimmung der ganzen wiedervereinigten Kirche
zu gebrauchen.

Das Amt. Die Schaffung eines von der Gesamtkirche und
in jedem Teile der Kirche anerkannten Amtes ist eine dringende
Notwendigkeit. Nach dem Bericht soll der Epi'slffopat St'zinen
,angemessenen Platz im Leben der wiedervereinigten Klrc:he
haben*. ,Angemessen* ist, dass der Bischof als der rechtmiissige
Spender der Weihen und der Firmung und als der ecigentliche
Hiiter der Wahrheit, Disziplin und Verwaltungsordnung im Ge-
hiete seiner Jurisdiktion zu betrachten ist. Nach den Gesetzen
der Kirche von England, die wachsende Anerkennung finden,
soll der Bischof als Haupt iiber einem Kollegium von Presbytern,
mit dem er Rat hiilt, wirken, und jede Ortsgemeinde soll als
eine Art juristischer Person mit eigenen Rechten und eigenen
Pflichten fiir das Gesamtwohl anerkannt werden. Aber auch
Laien sollen weitmoglichst beim Unterricht und bei den Bera-
tungen in allem, was dem (iemeindeleben dient, herangezogen
werden.

Das bischofliche Prinzip verlangt tatséichlich die Annahme
einer Begrenzung der Funktion und also auch des Charakters
jedes wesentlich kirchlichen Amtes. In der anglikanischen
Kirche herrschen zwei Theorien iiber das bischofliche Amt:
Die eine betrachtet es als zum Wesen der Kirche, die andere
nur als zum Gedeihen der Kirche gehorig. Das letzte Wort liber
die friiheste Geschichte der Kirche ist noch nicht gesprochen.
Das Prinzip der Ubertragung des kirchlichen Amtes durch Weihe
ist offenbar apostolischen Ursprunges. Der monarchische Epis-



— 170 —

kopat in der friihesten Kirche steht einwandfrei fest. Er ist das
Prinzip des Zusammenhanges mit der Vergangenheit und der
eigenen kirchlichen Kontinuitiit. Glaubensregel, Kanon der Schrift
und Episkopat standen in dieser Hinsicht Seite an Seite. Vor
dem 16. Jahrhundert hatte nur das durch bischdfliche Weihe
verliehene Amt die Sanktion der Gesamtkirche. Die angli-
kanische Kirche wird dieses Prinzip nie aufgeben. Die ganze
Frage muss weiter studiert werden. Ebenso muss die Frage der
Firmung als Vorbedingung fiir den Empfang der hl. Kommunion
noch griindlich behandelt werden.

Die Sakramente. Wir konnen nicht zugeben, dass eine
Kirche das Recht fordert, die sieben von der rémischen, ortho-
doxen und altkatholischen Kirche ,Sakramente“ genannten
Riten zu verbieten. Wir unterscheiden jedoch zwischen den zwei
von Christus verordneten (Taufe und Abendmahl) und den
andern Riten. Weder Ehe, noch Priesterweihe, noch Kranken-
olung sind zum Heile notwendig. Im allgemeinen kann gesagt
werden, dass es zum Heile notwendig ist, dass die Menschen
ihre Stinden mit wahrer Reue bekennen, aber in der Kirche
von England wird nicht gelehrt, dass selbst Todsiinden, die nach
der Taufe begangen sind, offen oder geheim vor dem Priester
gebeichtet werden miissen, um Gottes Verzeihung und Losspre-
chung zu erhalten. Doch ist es Pflicht der Kirche, dem Siinder,
der die autoritative Verkiindigung der Absolution nétig hat,
Gelegenheit zur Beichte zu geben, sei es privat vor einem
Priester oder offen vor der Gemeinde. Die Regel der Kirche von
England, niemand zur hl. Kommunion zuzulassen, der nicht gefirmt
ist oder gefirmt zu werden entschlossen ist, zeigt, dass sie die
Firmung aller ihrer Mitglieder fiir obligatorisch hilt. Sie ist
nicht zum Heile notwendig, aber die Tir zum Empfang eines
heilsnotwendigen Sakramentes. Das Ziel ist, dass die Kirche
durch ihre Zentralautoritiit allen denen den Empfang der Riten
ermoglicht, die sie sich zunutze machen mochten. Die Taufe
ist die gottlich verordnete Tir fiir die Zulassung zur sichtbaren
Kirche, so dass die recht getauften Personen ,wiedergeboren*
werden.

Der Bericht hitte einen mittleren Weg zwischen den Uber-
treibungen, die mit dem Begriff ,ex opera operato“ und ,sola
fide“ verbunden ist, finden sollen. Wir werden gerettet durch
Gnade und durch Glauben. In den Sakramenten begegnen sich



— 171 —

Gnade und Glauben. Gott spendet die Gnade in Beantwortung
des Gebetes der Kirche. Doch ist Gottes Titigkeit fruchtlos,
wenn der Mensch durch Unglauben die ihm im Sakrament dar-
gebotene Gnade ablehnt. Doch wirkt das Individuum die Gnade
der Sakramente nicht durch seinen Glauben.

Diese Erklirungen, von denen nur die wichtigsten hier
erwiihnt sind, sind von einem Komitee verfasst, deren Mitglieder
nur im eigenen Namen unterschreiben konnten. Nicht alle Siitze
sind einstimmig angenommen worden.

II. Die protestantische Bischifliche Kirche der U.S.A. Sie
jussert sich inhaltlich in grosser Ubereinstimmung mit der
Kirche von England. Erwithnenswert ist die Auffassung tiber
die Zahl der Sakramente. Sie kennt die sieben Riten, aber
nennt nur Taufe und Abendmahl Sakramente. Fiir alle sieben
hl. Riten sind Spendeformen im Allgemeinen Gebetbuch enthalten.

IIL. Die Kirche von Wales fordert durch ihre Kommission,
dass die Annahme des Niziinums nicht abgeschwiicht werden
diirfe durch Feststellungen, dass der hl. Geist die Kirche befihigt,
die Wahrheiten der Offenbarung in solchen neuen Formen aus-
zudriicken, wie es durch das Auftauchen neuer Probleme von

Zeit zu Zeit erforderlich sein kann.

J. Die Altkatholischen Kirchen.

In ihrem Namen sprach die Bischofskonferenz von Utrecht
schon 1928. Da kaum zu erwarten ist, dass die bestehenden
Gegensiitze in absehbarer Zeit giinzlich beseitigt werden konnen,
so ist die Bischofskonferenz der Meinung, dass eine vollige
dussere Vereinigung gegenwiirtig gar nicht zu erstreben sei.
Als erstes Ziel solle eine moglichst umfassende Interkommunion
eingefithrt werden.

Die Konferenz schligt sodann zur weiteren Diskussion
{iber die Hauptpunkte des Glaubens und der Verfassung offiziell
bestellte Theologenkonferenzen der verschiedenen Kirchen vor,
die gemeinsam die Themata des Berichtes studieren und er-
ortern sollen. Diese Kommissionen sollen keine glatten Formeln
ausarbeiten, sondern vielmehr Formen, die die herrschenden
Spannungen klar erkenntlich machen.

Schliesslich wird der Fortsetzungsausschuss von Lausanne
aufgefordert, von Zeit zu Zeit in Zeitschriften, die das Werk



— 172 —

der Weltkonferenz fordern, lber die geleistete Arbeit Bericht
zu erstatten.

K. Die Tschechoslowakische Kirche.

Sie driickt ihre Befriedigung tiber das Werk von Lausanne
aus, mochte aber einstweilen ihre eigenen Ideen {iber die in
Lausanne behandelten Themata nicht geben, um die bestehenden
Schwierigkeiten nicht noch zu vermehren.

L. Die Orthodoxie.

Sie hat schon 1927 in Lausanne ihren Standpunkt zu den
aufgeworfenen Fragen mit der grossten Eindeutigkeit klargestellt.
Das Patriarchat von Alexandrien weist denn auch nur kurz
darauf hin, dass in der orthodoxen Kirche nur ein Glaube
herrsche. Zu einer endgiltigen Antwort auf die im Bericht
gestellten Fragen ist nur die panorthodoxe Synode berechtigt,
die vom Patriarchen von Konstantinopel einzuberufen ist, aber
bis heute noch nicht tagen konnte.

Die orthodoxe Kirche in Polen erklirt, dass das nichste Ziel
die genaue Priifung der Dogmen der okumenischen Konzilien
und ihr Vergleich mit den Bekenntnisschriften der an Lausanne
beteiligten Kirchen sein miisse.

Eine wirkliche innere Annidherung der Kirchen in dog-
matischer Hinsicht ist bis heute noch nicht erreicht worden,
doch lisst der Geist der Briiderlichkeit, der sich auch in der
Darstellung des eigenen Standortes und in der Ablehnung anderer
Meinungen zeigt, einen erspriesslichen Fortgang des Werkes
erhoffen.

Basel. CONSTANTIN NEUHAUS.




	Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen [Schluss]

