
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 3

Artikel: Der erste Kongress der orthodoxen Theologen

Autor: Zankow, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404128

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129

Der erste Kongress der orthodoxen Theologen.

(Athen, 29. November bis 4. Dezember 1936).

Vorbereitung, Arbeit, Bedeutung.

I.

Wir besitzen noch keine wissenschaftliche Darstellung der
Geschichte der ganzen orthodoxen Theologie. Abgesehen von
Darstellungen der klassischen — patristischen — Theologie des
orthodoxen Ostens und von monographischen Darstellungen der
Theologie einzelner mittelalterlicher (meistens griechischer)
Theologen, ist die sog. neuere orthodoxe Theologie nur stück-
weise untersucht und dargestellt worden. Es kann eigentlich
nur von der Theologie Russlands und Griechenlands gesprochen
werden: Russlands, weil, dank des längeren und freieren
Bestehens und der Entwicklung dieses grossen orthodoxen Landes
und der Begegnung des westlichen, römisch-katholischen mit
dem östlichen, orthodoxen Christentum in Süd-Westrussland
durch die Beherrschung oder den Einfluss Polens über Klcin-
russland, günstigere Verhältnisse für clie Entstehung und eine

gewisse Entwicklung einer Theologie vorhanden waren; Griechenlands,

welches bald nach seiner Befreiung von der türkisch-
mohammedanischen Herrschaft mit der Eröffnung der Universität
von Athen zugleich auch die theologische Fakultät in ihr
eröffnet (1837), also eine Stätte theologischer Arbeit geschaffen
hatte. Eigentlich war die russische Theologie vom XVI. bis zum
XVIII. Jahrhundert eine mehr patristisch arbeitende Theologie.
Eine im neueren Sinne des Wortes (sagen wir einfach, eine

Schul-) Theologie hat Russland erst seit dem Ende des XVIII. und

Anfang des XIX. Jahrhunderts, d. h. seit der Zeit, als theologische
Schulen, insbesondere die geistlichen Akademien, eröffnet und

stabilisiert waren. Den gleichen Charakter hat auch die neuere
griechische Theologie in der Zeitperiode der letzten hundert
Jahre. Die theologische Arbeit unter den Rumänen, Serben und

Bulgaren beginnt erst in den letzten Dezennien, seit der
Befreiung der Länder dieser orthodoxen Völker und der Eröffnung
von theologischen Schulen und Fakultäten. Aber es fehlen, wie

gesagt, wissenschaftliche Darstellungen dieser orthodoxen Theo-

Intern&t. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937. 9



— 130 —

logie als ganzes, wie auch nach einzelnen Ländern oder Kirchengebieten

genommen. Erst in ganz neuester Zeit sind einige
Versuche der Darstellung der orthodoxen Theologie nach den einzelnen

orthodoxen Ländern untersucht und veröffentlicht worden.
Über die russische Theologie z. B., von Tarasij Kùrganski (die
ältere) und N. N. Glubokowski (die neuere). Dieser Tage ist (in Paris,
Y.M.C.A.-Press) eine grossangelegte vollständige Darstellung der
Geschichte der russischen orthodoxen Theologie (von Georg Flo-
rowski, Professor des russischen theologischen Institutes in Paris,
unter dem Namen „Die Wege der russischen Theologie")
erschienen. Unter den Griechen und über die neuere orthodoxe
Theologie in Griechenland sind einige fragmentarische
Untersuchungen veröffentlicht worden (z. B. von D. Balanos, Franz
Gavin). Ähnlichen Charakter tragen auch einige Darstellungen
von westlichen (protestantischen, in allerletzter Zeit sehr eifrig
von römisch-katholischen) Theologen.

Der Umstand, dass entsprechende Darstellungen der
orthodoxen Theologie fehlen, wie auch der, dass die meisten der
vorhandenen orthodoxen Darstellungen in der Muttersprache
des Autors, russisch, griechisch etc., veröffentlicht worden sind,
ist eine der Ursachen gewesen, warum die orthodoxen Theologen
entweder gar nicht oder mehr dem Namen — nicht der gründlichen

Bekanntschaft mit ihren theologischen Leistungen — nach
untereinander bekannt gewesen sind. Die durch Übersetzungen
ihnen zugänglich gewordenen wenigen fremden orthodoxen
Werke (hauptsächlich dogmatischen und teilweise kirchenrechtlichen

Charakters) berücksichtigend, kamen viele der orthodoxen
Theologen mehr oder weniger unter den Einfluss der
Westtheologie, nicht nur in methodologischer Hinsicht, sondern auch,
was den Inhalt anbelangt. In älterer Zeit (schon seit dem XVI. und
XVII. Jahrhundert, und zwar mehr im Kampfe gegen das
Eindringen des römisch-katholischen Geistes in die orthodoxen
Länder) war sowohl in Russland wie auch im griechischen
Osten die literarische orthodoxe (theologische oder kirchliche)
Arbeit ziemlich stark von der römischen Theologie und Doktrin
beeinflusst. Das wurde auch dadurch begünstigt, dass manches
in der Lehre der orthodoxen Kirche der Lehre der
römischkatholischen Kirche nahestand. Parallel dazu machten sich
auf die orthodoxe Theologie aber auch protestantische und
westliche religionsphilosophische Einflüsse geltend, die begünstigt



— 131 —

wurden, vielleicht nicht nur durch das Anfängertum der neuen
orthodoxen Theologie, sondern auch dadurch, dass viele der
orthodoxen Theologen nach den freien protestantischen Ländern—
hauptsächlich nach Deutschland — in die Lehre oder zu SpezialStudien

gingen und hauptsächlich der deutschen Sprache mächtig
waren. Endlich arbeitete, im Unterschiede zu der älteren
orthodoxen Theologie, die hauptsächlich patristisch orientiert war,
die neuere nicht so sehr durch ein gründliches und allerorts
gepflegtes Studium der Theologie der alten Väter des orthodoxen
Ostens und durch eine entsprechende Anlehnung an sie.

Noch lange vor dem Weltkriege waren sich viele der
orthodoxen Theologen dieser und ähnlicher Mängel ihrer Arbeit
bewusst, und es war schon vielerorts der Ruf zu vernehmen*:
Zurück zu der Theologie der alten Väter des orthodoxen Ostens
und Befreiung von dem westlichen theologisch-kirchlichen
Einflüsse, wenigstens in all dem, was nicht im Einklänge mit der
Lehre der alten orthodoxen und ökumenischen Kirche und mit
dem patristischen Geiste stand. Zu gleicher Zeit sind auch in
der orthodoxen Theologie ganz wichtige oder neuzeitliche
Probleme entstanden, wie z. B. das Problem, worin die wesentlichen

Merkmale der Orthodoxie bestehen im Vergleiche zu
den übrigen grossen christlichen Konfessionen oder Kirchen;
die ökumenische Bewegung und die Beteiligung der orthodoxen
Kirchen und Theologie an dieser Bewegung; die auch im
orthodoxen Osten aktuell werdenden sozial-ethischen Fragen und

Nöte; die engere Zusammenfassung und Umordnung aller
orthodoxen Kirchen, auch die Vorbereitung und Einberufung eines

ökumenischen Konzils usw.
Es war schon allen orthodoxen Theologen klar, dass diese so

wichtigen und schweren Probleme innerhalb der Orthodoxie und
der orthodoxen Theologie nur durch eine organische Zusammenarbeit

in der orthodoxen Theologie versucht und allmählich gelöst
werden können. Viel haben dazu die ökumenische Bewegung und
die ökumenischen Tagungen beigetragen.Wirverdanken die ersten
Zusammenkünfte der orthodoxen Theologen, erstens der Enzyklika

des ökumenischen Patriarchates von Konstantinopel gleich
nach dem Weltkriege (1920) an alle christlichen Kirchen für die

Bildung eines Kirchenbundes zur gemeinsamen Arbeit in wichtigen
allgemeinen christlichen Angelegenheiten, und zweitens der
dadurch erleichterten Beteiligung der orthodoxen Kirchen an der



— 132 —

ökumenischen Bewegung überhaupt und an allen ökumenischen
Konferenzen. Die erste Begegnung der orthodoxen Theologen
fand auf der ersten vorbereitenden Weltkirchenkonferenz für
„Glauben und Verfassung" in Genf im Jahre 1920 statt. Hier
waren, unter anderen orthodoxen Delegierten, erschienen und
traten in Kontakt und ins Gespräch über die allgemeine Lage
der orthodoxen Kirche und Theologie: vom ökumenischen
Patriarchate Metropolit Germanos Strinopulos, Rektor der
geistlichen Akademie in Chalki bei Konstantinopel, vom
Patriarchate in Alexandrien der Metropolit von Nubien, Nicolaus
Evangelidis, jetzt Patriarch von Alexandrien, und Professor
Lukaras, von der Kirche in Griechenland Archimandrit
Chrysostomus Papadopulos, damals Professor an der theologischen
Fakultät in Athen, jetzt Erzbischof von Athen, und der Professor
der genannten Fakultät, HamilkarAlivisatos, von der rumänischen
Kirche Dragomir Demetresku, Professor an der theologischen
Fakultät in Bukarest, von der russischen Emigrationskirche
Metropolit Eulogius, gewesener Rektor geistlicher Akademie in
Russland, von der serbischen Kirche Bischof Irinei Tschiritsch,
jetzt von Novisad, langjähriger Professor an der theologischen
Schule in Sr. Karlovtzi, und, jetzt Bischof, Emilian Piperkowitsch,
Professor des geistlichen Seminars in Belgrad, und von der
bulgarischen Kirche Archimandrit, jetzt Metropolit von Sofia,

Stephan Georgiew, gewesener Professor am bulgarischen
geistlichen Seminar in Konstantinopel, und der Verfasser dies.

Hier in Genf, auf ökumenischem Boden, fanden die ersten
interorthodoxen Zusammenkünfte statt, an welchen sowohl die inneren
theologisch-kirchlichen Fragen der Orthodoxie wie auch das
Auftreten der orthodoxen Delegierten an der Weltkirchenkonferenz

in Genf besprochen wurden ; über die grundlegenden
Prinzipien einer ökumenischen Zusammenarbeit der Kirchen
haben sich damals in dem Plenum der Weltkirchenkonferenz
Metropolit Germanos, H. Alivisatos, Lukaras, Chrysostom
Papadopulos, Stephan Georgiew und Stefan Zankow geäussert. Es
ist schon damals für diese orthodoxen Theologen eine
Selbstverständlichkeit gewesen, dass, wenn sie schon an einer
internationalen Kirchenkonferenz erschienen —ja, von ihren Kirchen
dafür delegiert waren und für eine interkirchliche, ökumenische
Zusammenarbeit eingetreten waren, sie sich dann um so mehr
für eine interorthodoxe kirchliche und theologische Zusammen-



— 133 —

arbeit einsetzen mussten. Doch ist man damals nicht darüber
hinausgekommen.

Erst nach zwei Jahren, wiederum auf ökumenischem Boden,
auf dem Kongresse des „Weltbundes für internationale
Freundschaftsarbeit durch die Kirchen" 1922, 5.—11. August, in Kopenhagen,

haben die auf diesem Kongresse als Delegierte erschienenen

orthodoxen Theologen, Metropolit Germanos Strinopulos
Konstantinopel, die Theologieprofessoren in Athen H. Alivisatos,
K. Diovuniotis und D. Balanos, die Theologieprofessoren in
Bukarest D. Demetresku und V. Ispir, der Theologieprofessor
in Belgrad V. Janitsch und Stephan Georgiew und Stefan Zankow
aus Sofia, die spezielle Frage des Zusammenschlusses der
orthodoxen Theologen und die Einberufung von regelmässigen
Kongressen der orthodoxen Theologen durchbesprochen und im
bejahenden Sinn entschieden. Angesichts der damaligen schweren

Lage des ökumenischen Patriarchates wurde davon abgesehen,
den ersten dieser Kongresse in Konstantinopel einzuberufen, aber
in Anbetracht der geschichtlichen Rolle der griechischen Kirche
und Nation im Leben der orthodoxen Kirche, und da von den
bestehenden orthodoxen theologischen Fakultäten die älteste
diejenige von Athen war, die älteren russischen geistlichen Akademien

waren von den Sowjetbehörden schon geschlossen, hat die

Versammlung die Kollegen von Athen mit der Vorbereitung der

Einberufung des I. Kongresses der orthodoxen Theologen
beauftragt. Es zeigten sich für unsere Athener Freunde in den

darauffolgenden drei Jahren technische Schwierigkeiten für die

Einberufung des Kongresses. Deswegen wurde an der nächsten
Zusammenkunft der orthodoxen Theologen, am Kongresse des

„Weltbundes für internationale Freundschaftsarbeit durch die

Kirchen" und an der I. Weltkirchenkonferenz für praktisches
Christentum in Stockholm, August 1925, der Auftrag der
Einberufung des Kongresses von den rumänischen Freunden in
Bukarest übernommen. Aber auch sie konnten in den nächsten
Jahren die Schwierigkeiten dieser Einberufung nicht überwinden,
trotz den erneuten Besprechungen anlässlich der ökumenischen
Konferenzen 1927 in Lausanne und 1928 in Prag. Auf der neuen
Zusammenkunft in Cambridge, 1931 vom 1. bis zum 5. September,
anlässlich des Kongresses des genannten Weltbundes, übernahmen
die griechischen Kollegen von Athen von neuem die Sorge der

Einberufung des Kongresses. Inzwischen hatte auf eigene Initia-



— 134 —

tive der Metropolit von Warschau und Dekan der dortigen
orthodoxen theologischen Fakultät, Dionys, die Einberufung des

Kongresses in Warschau übernommen, jedoch ebenfalls erfolglos.
Erst an der ökumenischen Konferenz in Chamby sur Montreux,
im August 1935, konnten die dort erschienenen orthodoxen
Theologen — Erzbischof von Warschau, Dionys, Prof. H. Alivisatos
Athen, Prof. V. Ispir Bukarest, Prof. N. Arsenieff Warschau,
Prof. Stefan Zankow Sofia — über die Frage einen endgültigen
Beschluss fassen, in dem Sinne, dass der erste Kongress 1936
in Athen einberufen werden sollte. Es sollte vorerst ein
vorbereitendes Komitee aus je einem Vertreter jeder orthodoxen
theologischen Fakultät in Bukarest einberufen werden, mit der
Aufgabe, die genaue Zeit, das Programm, die Geschäftsordnung
etc. des Kongresses aufzustellen. Dieses Komitee — bestehend

aus dem Professor und derzeitigen Dekan der theologischen
Fakultät in Bukarest, I. Mihaltschesku, und dem Professor V. Ispir,
Bukarest, in Anwesenheit der übrigen Kollegen von der
theologischen Fakultät in Bukarest, und ferner den Professoren Cotos,
Czernowitz; Savin, Kischinew; Alivisatos, Athen; L.Mirkowitsch,
Belgrad ; Stefan Zankow, Sofia ; A. Kartascheff, Paris ; Kisel-
Kisilevskij, Warschau — hat die ihm übergebene Aufgabe in
Bukarest vom 16. bis zum 19. Januar 1936 auf das bestmöglichste
gelöst: Die Zeit bestimmt (vom 22. November 1936 an), den Ort
(Athen), die Teilnehmer, das Programm und die Geschäftsordnung.
Die Weiterführung der Vorbereitung und die Abhaltung des

Kongresses hat das Komitee der theologischen Fakutät von
Athen übertragen. Zur Erklärung des Charakters und der Arbeit
des Kongresses in Athen wollen wir einiges über zwei Punkte
der Beschlüsse des vorbereitenden Komitees in Bukarest sagen.
Erstens über die Teilnehmer: Es wurde beschlossen, zum
Kongresse nur diejenigen Theologen zuzulassen, die Professoren
an einer orthodoxen theologischen Fakultät sind oder an einer
orthodoxen theologischen Hochschule, welche den Erforderungen
einer theologischen Fakultät entspricht. Dadurch wurden die
Professoren der bestehenden theologischen Akademien von der
Teilnahme am Kongresse ausgeschlossen. Es wurden aber die
Professoren am orthodoxen russischen Institute in Paris zum
Kongresse eingeladen, sowohl wegen ihrer hohen wissenschaftlichen
Leistungen als auch damit wenigstens diese russische theologische
Hochschule an den wissenschaftlichen Arbeiten des Kongresses



— 135 —

vertreten sei — von der russischen orthodoxen theologischen
Fakultät in Charbin, Mandschurei, wusste man damals wenig
Genaues. Man wollte durch diesen Beschluss das Niveau des
wissenschaftlichen Charakters der Arbeit des Kongresses sichern.
Und zweitens über das Programm. Man ist auf ihre Feststellung
s. z. s. auf das Ganze gegangen: Es sollte nicht so sehr versucht
werden, die Fragen integral zu lösen, als vielmehr sie in ihrer
Bedeutung feststellen, die Fragen, welche die gegenwärtige
orthodoxe Theologie am meisten und tiefsten beschäftigen.
Dadurch sollte gewissermassen der Weg der Arbeit der zukünftigen
orthodoxen theologischen Kongresse und überhaupt der
orthodoxen Fachtheologie aufgezeichnet werden. In der Auswahl
dieser Fragen wurden zwei Kategorien von Problemen in das

Programm aufgenommen: die erste Kategorie ist rein
wissenschaftlich-theologischen Charakters, die zweite Kategorie hat
mehr praktisch-kirchlichen Charakter. In dieser ganzen Zeit
des Reifens und der Vorbereitung der Verwirklichung der Idee
des Zusammenschlusses und der Mitarbeit der orthodoxen
Theologen und der Einberufung von regelmässigen orthodoxen
theologischen Kongressen hat der Verfasser dies in seinen
ökumenischen Reisen als Bindeglied zwischen den einzelnen
orthodoxen theologischen Fakultäten und als Fürsprecher vor
den obersten Kirchenbehörden der einzelnen orthodoxen Kirchen
gewirkt, und aus dieser seiner Arbeit weiss er nicht nur, wie
viel Schwierigkeiten im allgemeinen für die Durchsetzung der
Initiative zu überwinden waren, sondern wie viel dem Erzbischof
von Athen, Metropolit Chrysostom, der theologischen Fakultät
von Athen und insbesondere dem einen der treuen und unermüdlichen

Apostel dieser Initiative, Prof. IL Alivisatos, für die
Vorbereitung und für die Abhaltung des Kongresses in Athen zu
verdanken ist.

II.
Die Beteiligung am Kongresse in Athen war nicht

gerade sehr gross, aber doch zufriedenstellend. Athen liegt
geographisch für die heutige orthodoxe Welt etwas abseits, und seine

Erreichung war für viele Theologen unmöglich. Aus noch
andern verschiedenen Gründen konnten leider manche führende
orthodoxe Theologen nicht daran teilnehmen, so z. B. der seit
14 Jahren an der theologischen Fakultät in Sofia wirkende und

vor zwei Monaten verstorbene grosse russische Theologe N. N.



— 136 —

Glubokowski, krankheitshalber der rumänische Theologe an der
Fakultät in Bukarest, Ivan Michalesku, der zu jener Zeit
Bischof und Vikar des rumänischen Patriarchen geworden war,
keiner von den Theologen in Czernowitz und nur wenige aus

Kischinew, Belgrad, Sofia und Warschau. Anwesend waren 14

der theologischen Fakultät in Athen, Erzbischof von Athen,
Chrysostom, gewesener Professor und jetzt Honorarprofessor
der theologischen Fakultät in Athen, Johann Messoloras, Gregor
Papapomichail, Hamilkar Alivisatos, Konst. Diovuniotis, Demeter
Balanos, Vasil Stephanides, Nicola Luvaris, Georg Sotiriu, Pan.
Bratsiotis, Vasil Vellas, Evangelos Antoniadis, Leonid Philippidis
und Demeter Moraitis, fünf der theologischen Fakultät in Bukarest,

V. G. Ispir, Scherban Jonesku, Theodor M. Popesku, P. Vin-
tilesku und G. Kristesku, zwei der theologischen Fakultät in
Kischinew, Julius Skriban und Iwan Savin, drei der theologischen
Fakultät in Belgrad, Steva Dimitriewitsch, Demeter Stephano-
witsch und Philaret Granitsch, drei der theologischen Fakultät
in Sofia, Stefan Zankow, G. St. Pascheff und Iwan Goschew,
zwei der theologischen Fakultät in Warschau, Nikolai Arseniew
und Hilarion Vasdekas und vier des russisch-theologischen
Institutes in Paris, Sergei Bulgakow, Georg Florowski, A. Kar-
tascheff und V. Zenkowski, somit im ganzen 33. Es waren auch
als „wohlwollende Beobachter" und Gäste einige Römisch-Katholiken,

ein Anglikaner, ein Schweizer Theologieprofessor, Fritz
Lieb, Basel, und ein deutscher Theologieprofessor, Hans Koch,
Königsberg, anwesend. Fast alle der Beteiligten hielten Referate
über Fragen des Programms.

Die Eröffnung und die Tagung des Kongresses fand in den
Universitätssälen statt. Der Eröffnung ging Sonntag, den 29.

November, vormittags, eine feierliche Messe in der alten, aus dem
12. Jahrhundert stammenden byzantinischen, jetzt Universitätskirche

Kapnikarea voran, zelebriert vom Erzbischof Chrysostom,
unter der Assistenz einiger Kongressmitglieder. Das Evangelium
wurde in griechischer, kirchenslawischer und rumänischer
Sprache und das Credo, inmitten der Kirche, vom Rektor der
Universität in Athen, Professor der theologischen Fakultät
G. Papamichail, gelesen, und nachher war noch ein kurzes
Tedeum. Es waren alle Kongressmitglieder und Spitzen der
Behörden und der Gesellschaft in Athen anwesend. Die eigentliche

Eröffnung des Kongresses in der grossen Aula der Uni-



— 137 —

ver8ität war ein feierlicher Akt, der allen Anwesenden der
überfüllten Aula einen tiefen und zugleich erhabenen Eindruck
gemacht hat. Anwesend waren der König von Griechenland,
Georg IL, die Spitzen der kirchlichen und weltlichen Behörden
und die Elite der Gesellschaft von Athen. Präsident des

Kongresses war Professor Harn. Alivisatos, als Dekan der
theologischen Fakultät in Athen im vergangenen Schuljahr und als
solcher Präsident des griechischen Fakultätskomitees für die

Vorbereitung und Durchführung des Kongresses. In seiner
Eröffnungsrede hat er mit starken Worten auf die traurige Lage
der orthodoxen Kirche nach der Eroberung* Konstantinopels,
aber auch auf die Lage, wie sie vor dieser, und zwar seit der
Zeit der Bilderstürmer und des Schismas, bestand, hingewiesen.

„Zwischen den verschiedenen Gebietsteilen der Orthodoxie", führte

er unter anderm aus, „sind hohe Mauern entstanden, welche
durch die nationalen Unterschiede der verschiedenen
Volksstämme und die Unkenntnis der Sprachen der diversen orthodoxen

Völker nur noch dicker und unnahbarer wurden, und so

kam es, dass Völker, die derselben Mutterkirche angehörten,
einander aufs feindlichste gesinnt waren, während ihre Kirchen,
von einem unbewussten Nationalismus getrieben, einander scheel

ansahen und, innerhalb ihrer eigenen Grenzen zurückgezogen,
fast jeden geistigen Verkehr miteinander einstellten, um in einer

geradezu erstickenden Vereinsamung zu verharren". In einer

ähnlichen Lage der Vereinsamung befindet sich auch die orthodoxe

theologische Wissenschaft im vorigen Jahrhundert bis

zum Schlüsse des Weltkrieges. Und mit Recht hob er hervor,
dass dieser Zustand der Vereinsamung der orthodoxen Kirchen
und der theologischen Wissenschaft erst durch die Mitarbeit der

beiden an der ökumenischen Bewegung allmählich erschüttert
wurde und unter den Theologen, die an den ökumenischen

Tagungen beteiligt waren, die Idee der Einberufung von

Kongressen der orthodoxen Theologie entstanden ist, bis sie jetzt
verwirklicht werden konnte. Ferner verwies der Redner auf
die Bedeutung der Theologie überhaupt und der theologischen
Arbeit und Mitarbeit auch an den theologischen Kongressen
für die Erfüllung der hohen Mission der orthodoxen Kirche
wie auch auf den Zweck dieser Arbeit in der Gegenwart, indem

er anhand der auf das Programm des Kongresses gestellten
Probleme diese Bedeutung und diesen Zweck illustrierte. Er



— 138 —

schloss seine Rede mit dem Ruf nach einer „vollständigen
Rückkehr zu den kirchenväterlichen Überlieferungen" und nach
der „Schöpfung eines wirklich echten und rein orthodoxen
Bewusstseins". Es folgte darauf die kurze Eröffnungsrede des

Königs, der das Patronat über den Kongress wohlwollend
übernommen hatte und der an einem der späteren Tage alle
Mitglieder des Kongresses in spezieller Audienz in seinem Palais
empfangen hatte; es folgten Begrüssungsreden des Unterrichtsministers,

des Rektors der Universität, des Erzbischofs von
Athen, Chrysostom, eines Prälaten von allgemeinem hohen
Ansehen, der zugleich, als Kircheilgeschichtsforscher, mit seinen
wissenschaftlichen, wertvollen Leistungen seine engen
Beziehungen mit der orthodoxen Theologie und der theologischen
Fakultät in Athen aufrechterhalten hat, des Apokrisiarchen,
Legaten des ökumenischen Patriarchen von Konstantinopel in
Athen, Chrysant, Metropolit von Trapezunt, eines hochgebildeten,
auch wissenschaftlich tätigen Kirchenwürdenträgers edelster
Gesinnung, der auch die Begrüssung* des Patriarchen von
Alexandrien verlas, der Vertreter der Patriarchen von
Antiochien und Jerusalem wie auch die Vertreter der Patriarchen
von Rumänien und Jugoslawien und der heiligen Synoden der
orthodoxen Kirchen von Bulgarien und Polen.

Die Arbeit des Kongresses begann am nächsten Tag, Montag,

den 30. November, und dauerte bis zum 4. Dezember:
Referate und darauf kurze Diskussionen.

Wir enthalten uns hier einer längeren oder kritischen
Besprechung dieser Arbeit. Die theologische Fakultät von Athen
hat die Verpflichtung übernommen, die Akten des Kongresses
im Laufe dieses Jahres voll zu veröffentlichen: alle Reden,
alle Referate, Diskussionen und die Resolutionen des Kongresses.
Erst nach dieser Veröffentlichung kann man über die Arbeit
des Kongresses eine genau begründete Besprechung und
Beurteilung versuchen.

Zur Charakteristik des äusseren Verlaufes dieser Arbeit
wollen wir einige Bemerkungen vorausschicken. Wie wir schon
erwähnten, war das Programm des Kongresses sehr umfangreich
und auf den Sitzungen des Vorbereitungskomitees in Bukarest
bestimmt worden. Dieser Umstand erlaubte es nicht, obwohl
der Kongress sechs Tage dauerte, dass alle Referate in ihrem
vollen Umfange vorgetragen wurden, und noch weniger, dass



— 139 —

über sie erschöpfend diskutiert wurde. Aus demselben Grunde

war es nicht möglich, die Arbeit des Kongresses auf Sektionen
zu verteilen. Man begnügte sich mit der Einsetzung einer
Kommission zur Ausarbeitung der allgemeinen Beschlüsse des

Kongresses, bestehend aus dem Präsidenten des Kongresses,
Alivisatos, Diovuniotis und den Tagespräsidenten des Kongresses,
Balanos, Ispir, Dimitriewitsch, Zankow, Bulgakow. Es war auch

recht, angenommen zu haben, dass es bei dieser ersten Zusammenkunft

der orthodoxen Theologen nicht sehr klug gewesen wäre,
sich in eingehende Diskussionen einlassen zu wollen.

Über die Frage der„ Feststellung der grundlegenden Prinzipien
der Orthodoxie" haben ihre Referate S. Bulgakow und Bratsiotis
vorgelesen. Es wurden als solche bestimmt: die Gottheit Christi,
die Menschwerdung, die Einheit von Gott und Mensch, von
Jenseits und Diesseits, Autorität und Freiheit, die Vergottung
des Menschen, die Allumfassende Fülle Gottes, die Heilige Kirche
als mystischer, gottmenschlicher Leib Christi und ihr organisch-
katholischer, konzilianter, gemeinschaftlicher, soborer Charakter,
das Prinzip der sogenannten Sobornostj und die heilige, kirchliche

Tradition. In der Diskussion wurde klar, welche hohe

Bedeutung der Tradition beizumessen ist, aber zugleich welche

theologische und kirchliche Unklarheit darüber noch besteht

und wie notwendig es ist, dass die orthodoxe Theologie auf

dieses Problem ihre dringende Aufmerksamkeit lenkt. Es

entspann sich eine längere und lebhafte Debatte über den katho-

lisch-„soborenu Charakter der Kirche. Die Slawen, die Russen

Bulgakow, Florowski, der Bulgare Zankow und andere hoben

hervor dass die Kirche, als organisches Ganzes und als

höchste Autorität, katholisch, „soborna", eine Gemeinschaft des

Glaubens in der Liebe ist, indem hier das ganze Kirchenvolk
mit inbegriffen ist. Gegen diese Auffassung der Kirche, gegen
die hervorgehobene Bedeutung und wahre Teilnahme des

Kirchenvolkcs am Leben der Kirche wurden seitens einiger
rumänischer Theologen Einwände vorgebracht, mehr
praktischvorübergehenden als theoretisch-konstitutiven Charakters. In
dieser wie in manchen andern theologischen Fragen steht ein

Teil der Theologen des alten rumänischen Königreiches unter

einem °*ewisscn Einflüsse römisch-katholischer Auffassungen.

Viel freier sind in dieser Beziehung die rumänischen Theologen

von Transsylvanien, in dem Gebiete der Kirche von Sibiu



— 140 —

(Hermannstadt), wo das Kirchenvolk seit Jahrhunderten aktiv
am Kirchenleben teilgenommen hatte. Diese Geistesrichtung
spiegelte sich auch wieder in der Feststellung der Statuten der
nach dem Weltkriege vereinigten rumänischen Kirche. Von
diesem Teile der rumänischen Kirche waren aber keine Theologen

am Kongresse anwesend. Die griechischen Theologen,
obwohl sie der ganzen Richtung ihrer theologischen Tradition
nach den von den slawischen Theologen verteidigten Prinzipien
in Kirche und Theologie nicht fernestehen, verhielten sich in
den darüber entstandenen Diskussionen still, vielleicht auch
deswegen, weil in Neugriechenland das Gemeinschaftsprinzip
der Kirche praktisch bis jetzt schwach entwickelt werden konnte.

Über die Frage „Wissenschaftliche Arbeit in der Theologie
und die kirchliche Autorität" haben B. Vellas, Ev. Antoniadis,
G. Bulgakow und A. Kartascheff ihre Referate vorgetragen, und
es entwickelten sich von neuem längere und sehr lebhafte
Diskussionen. Es traten in den Vordergrund die Probleme der
kritischen Erforschung der Bibel und — wiederum — der Tradition
und der Autorität der Kirche, worin oder wo diese Autorität
bestehe. Es ist ohne weiteres angenommen worden, dass die
Hüterin der hl. Schrift und der hl. Tradition die Kirche ist, der
die Offenbarung anvertraut wurde und aus der die hl. Schrift
kommt und in welcher Schrift und Tradition aufbewahrt werden.
Da wir aber den Urtext der hl. Schrift nicht haben und auch
die hl. Tradition — die nicht, wie die hl. Schrift, aufgezeichnet
ist — im Laufe der Zeit nicht immer von allen genau von der
übrigen Tradition der Kirche unterschieden wurde, so kommt
der theologischen Wissenschaft die Aufgabe zu, über den Urtext
der Bibel wie über die Echtheit und den Umfang der hl.
Tradition mit kritischen Forschungen der Kirche zu dienen. Es
wurde auch das Problem der Inspiration — inwiefern eine
Gesamtinspiration anzunehmen ist — besprochen. In diesem
Zusammenhange wurde auch im allgemeinen über das Problem
der freien Forschung der Theologie und über die dabei
entstehenden Konflikte mit der „Kirche" und der kirchlichen
„Autorität" sehr lebhaft diskutiert, und zwar besonders darüber,
ob eine äussere, genauer gesagt, eine bloss bischöfliche
Lehrautorität in der orthodoxen Kirche bestehe, was von den meisten
Rednern rundweg abgelehnt und die sogenannte innere Autorität

des gesamten Körpers der Kirche Christi, auf Grund der



— 141 —

hl. Schrift — I. Tim. 3, 15 — und der gesamten Sprache
der Kirchengeschichte betont wurde. Ein Redner wollte zwar
in der Frage der Tradition einige im Mittelalter verfassten

„Orthodoxen Konfessionen", besonders derjenigen von Peter
Mogilas, als „symbolische Bücher" der orthodoxen Kirche
hinstellen, es wurde aber mit Recht ganz energisch russischer-
seits von G. Florowski demgegenüber ausgeführt, dass die orthodoxe

ökumenische Kirche keine symbolischen Bücher habe,

wenigstens nicht im westlichen Sinne dieses Wortes, und dass

gerade die als solche von manchen orthodoxen Theologen
betrachteten Bücher voll fremdkonfessioncllen, hauptsächlich
römisch-katholischen Einflusses sind. Für alle Fälle einigte man
sich dass letzten Endes den Schlüssel der Entscheidung die

Kirche selbst besitzt, und es wurde wiederum der Ruf erhoben :

Rückkehr zu den hl. ökumenischen Vätern der alten Kirche.

Berichte über die Frage „Äussere — römisch-katholische,

protestantische und philosophische — Einflüsse auf die orthodoxe

Theologie besonders nach dem Falle Konstantinopels" wurden

vom Erzbischof Chrysostom, Konst.Diovuniotis und G. Florowski

mit entschiedener Offenheit und Unbefangenheit vorgetragen.
Ihre Berichte bezogen sich hauptsächlich auf die Periode nach

dem Falle Konstantinopels, insbesondere auf das 16. und 17.

Jahrhundert leider ohne die Zeit des Einbruches der römischen

Scholastik, des lateinischen Reiches der Kreuzritter und der

Unionspolitik im spätbyzantinischen Reiche zu berühren.

Insbesondere wurden die lateinischen Einflüsse, auch die römische

Abendmahlslehre der Transsubstantiation, festgestellt und

abgelehnt. Bezüglich der protestantischen Einflüsse wurde über

die dem Patriarchen von Konstantinopel, Kyrill Lukaris, richtig
oder fälschlich zugeschriebenen calvinisierenden „Bekenntnisse11

des Jahres 1629 nichts Neues gesagt.

Über die Frage der „Neuen orthodoxen Theologie in ihrem

Verhältnis zu der patristischen Theologie und den neuen

Auffassungen der theologischen Methode — die Tradition im

allgemeinen" haben D. Balanos und G. Florowski berichtet. Beides

eifrige Patristiker, schlössen sie ihre interessanten Ausführungen

noch stärker mit dem Rufe: „Zurück zu den Vätern" mit

allgemeiner Zustimmung des Kongresses.

St, Dimitriewitsch berichtete darüber, welches „Die Mission

der theologischen Wissenschaft zur Aufklärung des Kirchen-

n



— 142 —

bewusstseins" sei. An konkreten Beispielen aus dem Gebiete
des liturgischen und des Frömmigkeitslebens des Kirchenvolkes
zeichnete er Wege für die Aufklärungs- und Erbauungsarbeit
der Theologie.

Es kamen dann die Fragen des zweiten Teiles des

Programms, „Theologische Voraussetzungen kirchlicher Fragen",
zur Sprache. An erster Stelle stand die in der letzten Zeit sehr
aktuell gewordene und viel besprochene Frage der „Einberufung
eines ökumenischen Konzils". Die grosse theologische und
praktische Bedeutung dieser Frage ist ohne weitere Ausführungen
klar. Deswegen meldeten sich mehrere Referenten an — Stefan
Zankow, H. Alivisatos, D. Balanos, F. Granitsch und V. Schessan.

Theoretisch umfassend und ausführlich referierte über dieses

Problem St. Zankow. Er behandelte in seinem Referate die

Fragen: Begriff und Merkmale eines ökumenischen Konzils,
kann ein panorthodoxes Konzil schon ein ökumenisches sein?;
Zusammensetzung eines ökumenischen Konzils nur aus Bischöfen,
und zwar aus welchen oder auch aus Klerikern nichtbischöflichen

Grades und aus Laien ; das Recht der Einberufung, die

Kompetenz und das Programm eines ökumenischen Konzils;
Zeit und Ort der Abhaltung; Geschäftsordnung, Präsidium,
Abstimmungsrecht ; Bestätigung der Beschlüsse des Konzils ; die

Autorität eines ökumenischen Konzils, ist das Konzil an und für
sich oder ist die ganze Kirche die höchste Autorität in der
Kirche in bezug auf Fragen des Glaubens?; der Grundsatz der
Rezeption. Der Referent schloss seine Ausführungen mit den Sätzen:
Richtig und klug wäre es, erstens: nicht die Einberufung und
die Abhaltung eines ökumenischen, wahrhaft katholischen Konzils,

sondern einer allgemein orthodoxen — panorthodoxen —
Synode anzustreben; zweitens: das Programm dieser Synode
sollte mehr aus Fragen bestehen, welche direkt die inneren und
die unaufschiebbaren allgemeinen Angelegenheiten der
orthodoxen Kirche betreffen ; und drittens : die Vorbereitung dieser
allgemeinen orthodoxen Synode sollte mit dem vollen Einsatz
der hierarchischen, theologischen usw. Kräfte aller orthodoxen
Kirchen organisiert und systematisch durchgeführt werden.

Die vier anderen Referenten behandelten die Frage mehr
vom Standpunkte der bestehenden praktischen Schwierigkeit
der Einberufung eines solchen Konzils: Die jetzige schwierige
Lage der russischen Kirche ; keine grundlegenden dogmatischen



— 143 —

Fragen, die die Gemüter aufwühlten und Spaltungen
hervorgerufen hätten; keine erforderliche Vorbereitung unter
Geistlichen und Kirchenvolk für die Einberufung und die erspriess-
liche Arbeit eines ökumenischen Konzils und dergleichen.

Da die Einberufung eines ökumenischen Konzils auf solche

Schwierigkeiten stösst, referierte Professor H. Alivisatos über
die Frage der „Art und Weise positiver Einverständnisse der
verschiedenen orthodoxen Kirchen und ihrer Entschlüsse über
allgemeinere und dringende Fragen, z.B. Kalender, Ehe der
Geistlichen, Fasten, Musik usw., im Falle der Verschiebung der
Einberufung eines ökumenischen Konzils". Er besprach bezüglich
der Möglichkeit dieser Kirchenarbeit die bekannten Arten der
Verständigung der alten Kirchenpraxis, die briefliche
Auseinandersetzung und gegenseitige Zustimmung der Kirchen und

die nachherige Approbation eines ökumenischen Konzils. Die

Frage, ob es rechtlich zulässig sei, auf diesem Weg förmliche
Gebote oder Verbote früherer ökumenischer Konzilien aufzuheben,

blieb offen. Es wurde im Resumé das Referat des Professors

der theologischen Fakultät in Czernowitz, V. Gheorghiu, der am

Erscheinen verhindert war, „über die Reform des Kalenders"

mitgeteilt. Ferner trug H. Alivisatos den Bericht „über die

Vorbereitung der Kodifizierung des orthodoxen kanonischen Rechtes"

vor. In der gleichen Linie referierten H. Alivisatos und Iwan
Goschew über eine „Kritische Ausgabe der alten liturgischen
Texte der orthodoxen Kirche". Sie begründeten die Notwendigkeit
und die Bedeutung dieser Arbeit. Der Schlussgedanke aller
dieser Darlegungen war, es sei die höchste Zeit, dass sich alle
orthodoxen Kirchen über diese so hochwichtigen und aktuellen

Fragen, wie ökumenisches Konzil, Kodifizierung des kanonischen

Rechtes und Kritische Ausgabe der alten liturgischen Texte,
ins Einvernehmen setzen, die entsprechenden Vorbereitungskommissionen

bilden, wobei die orthodoxen Theologen ihre

Bereitwilligkeit für eine wissenschaftliche Mitarbeit auszusprechen

hätten.
Es folgten die Referate über die „Innere und äussere Mission

der orthodoxen Kirche", ein Gebiet, auf welchem die orthodoxe

Kirche in den letzten Jahrhunderten infolge ihrer schwer
bedrückten Lage ihre alte missionarische Kraft nicht entwickeln

konnte, die russische Kirche ausgenommen, auf das sie aber

in den letzten Dezennien von neuem ihre grosse Aufmerksamkeit



— 144 —

lenkt und von neuem ihre Aufgabe zu erfüllen bestrebt ist.
Islam und monophysitische Kirchen, altes Heidentum im Fernosten
und neue heidnische Tendenzen, säkularistischer Geist, die innere
Kirchenmission usw. sind Probleme, die im Osten von Tag zu
Tag an Bedeutung und Aktualität gewinnen. Darüber referierten
H. Alivisatos, der mehr über die äussere Mission, und V. Ispir
und D. Moraitis, die über die innere Mission, besonders unter
der Jugend und über das katechetische Werk interessante
Gedanken entwickelten und auf hoffnungsvolle Aussichten
hinwiesen. N. Arseniew sprach mit warmen Worten in seinem
Referate über „die Ausstrahlung der missionaren Kraft der
orthodoxen Kirche im christlichen Westen", im Zusammenhang
mit der Mitarbeit der orthodoxen Kirche am ökumenischen Werke.
Als Beispiel wies er auf das erhöhte Interesse in der westlichen
Christenheit für manche fundamentale Prinzipien der orthodoxen
Kirche, wie für die patristisehe Tradition, für die Inkarnationslehre,

für die sakramentalen Auffassungen, für die Kirchlichkeit
usf. hin.

Es folgten endlich die Referate über die Orthodoxie und die
gegenwärtigen Probleme des Lebens: „Kirche und Kultur, Kirche
und Staat, Kirche und soziale Fragen".

Über „Kirche und Kultur" berichteten Th. Popesku mehr
theologisch und V. Zenkowski mehr religions-philosophisch, indem
alle beide die Möglichkeit und die Notwendigkeit einer positiven
Arbeit der orthodoxen Kirche der Kultur gegenüber darlegten
und die Art der inneren, geistigen Durchdringung und die äussere

Ausgestaltung durch die religiös-ethischen Prinzipien des
Evangeliums und die schöpferischen Kräfte der Kirche beleuchteten.
Über die Frage „Kirche und Staat" sprach zuerst H. Alivisatos,
der, auf das altbyzantinische, justinianische System des
Verhältnisses von Staat und Kirche zurückblickend, für einen

„frommen Cäsaropapismus" eintrat und für Zeiten des
antievangelischen und offenen Kampfes des Staates mit der Kirche das
Ausharren in „Gebet und Geduld" anempfahl. In seinem
darauffolgenden Referate über die gleiche Frage begründete Stefan
Zankow eine fast entgegengesetzte These. Er führte aus, dass
die orthodoxe Kirche kein ökumenisch aufgestelltes kanonisches
System von Beziehungen zwischen Staat und Kirche habe und
dass alle historischen Formen von Beziehungen von Staat und
Kirche im orthodoxen Osten, auch das sog. Byzantinische



— 145 —

System nur geschichtliche Versuche der Herstellung von für
die damaligen Verhältnisse möglichen Beziehungen zwischen

Staat und Kirche seien; dass auch der byzantinisch-justinianische
„fromme Cäsaropapismus" verwerflich sei, weil er ein
Cäsaropapismus sei und die Kirche ihrer Grundverschiedenheit und

ihrer evangelischen Freiheit vom Staate im Prinzip beraube.

Der Referent versuchte ferner auf Grund der hl. Schrift
und der besten Tradition der orthodoxen Kirche klarzumachen,
was der Staat und was die Kirche an sich seien, ihr Wesen,

ihre Aufgaben, Grenzen der Kompetenz, die Antinomie der

Staatsgewalt und um ihre rechten Beziehungen zu gewinnen
und die Aufgabe der Kirche dem Staate gegenüber zu zeigen.
Unter fast allgemeiner Billigung der Kongressmitglieder schloss

er seine Ausführungen mit der Begründung des Prinzipes: „In
Zeiten antievangelischer Verfolgung der Kirche ist allerdings
zunächst ,Gebct und Geduld' zu üben, aber auch Handeln!

Wenn notwendig, durch passives Handeln, d. h. durch

Verweigerung unkirchlichen Tuns, im übrigen aber durch die

Aktivität und Tat." Über die letzte Frage „Die Kirche und die

sozialen Fragen" haben Scherban Jonescu, G. S. Paschew und

H. Alivisatos ihre Referate vorgetragen. Der erstere betonte die

Beeinflussung des sozialen Lebens seitens der Kirche durch die

individuelle Kraft des Glaubens; der letztere — durch die

Wohltätigkeit der Kirche — und der zweite — durch die

gesellschaftliche Tätigkeit der Kirche — für eine sozial-christliche

Gerechtigkeit im Leben.

Am Ende dieser sachlichen Arbeit des Kongresses besprach

Stefan Zankow die ökumenische Bewegung und die Bedeutung

der aktiven Mitarbeit der orthodoxen Kirchen und Theologen

an dieser Bewegung. Er schlug vor, dass der Kongress sich

dahin aussprechen möge, dass er mit dieser Arbeit voll
sympathisiere und dass die orthodoxen Theologen gerne bereit seien,

im Geiste der Orthodoxie der Bewegung ihre aufrichtige
Unterstützung zu geben. Dem Vorschlage stimmte der Kongress

einmütig zu.

Der Verlauf der Arbeit des Kongresses zeichnete auch die

We»*e oder das Programm des zukünftigen II. Kongresses der

orthodoxen Theologie. In der Schlusssitzung wurden die von der

oben genannten Redaktionskommission einmütig ausgearbeiteten

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937 10



— 146 —

Resolutionen („Wünsche") zur allgemeinen Kenntnis vorgebracht
und vom Kongresse, nach kurzer Besprechung, einmütig
angenommen. Sie lauten:

1. Indem der Kongress seine Zufriedenheit mit der von
ihm aufgenommenen Aufstellung der wichtigen Fragen, die den
orthodoxen Gedanken beschäftigen, zum Ausdruck bringt, spricht
er seine feste Hoffnung aus, dass die hier geleistete Arbeit, die
in einem Sammelbande bald erscheinen wird, als Grundlage für
die weitere Behandlung dieser Probleme auf dem zukünftigen
theologischen Kongress dienen wird.

2. Indem der Kongress die Notwendigkeit der Kodifizierung
der Kanones anerkennt, spricht er den heiligen orthodoxen Kirchen
den Wunsch aus, eine Kommission von Kanonisten der
theologischen Fakultäten durch das ökumenische Patriarchat
einzusetzen, die sich mit der Bearbeitung dieser Kodifizierung
beschäftigen wird, die dann den heiligen Kirchen zur
Sanktionierung vorgelegt werden soll.

3. Indem der Kongress die Zweckmässigkeit einer neuen
einheitlichen Redaktion des Textes der liturgischen Bücher
anerkennt, spricht er den heiligen orthodoxen Kirchen den
Wunsch aus, eine Kommission von Professoren der theologischen
Fakultäten durch das ökumenische Patriarchat einzusetzen, die
sich mit der Bearbeitung der liturgischen Bücher beschäftigen
wird, die dann den heiligen Kirchen zur Sanktionierung
vorgelegt werden soll.

4. Indem der Kongress die Notwendigkeit der Herausgabe
einer orthodoxen wissenschaftlichen theologischen Zeitschrift
anerkennt, drückt er, auf Grund angebotener Gabe für diesen
Zweck Sr. Exzellenz des Metropoliten von Czernowitz (Rumänien),

den heiligen orthodoxen Kirchen den Wunsch aus, der
Redaktion dieser Zeitschrift die notwendigen finanziellen Beiträge
zur Verfügung zu stellen zur Verwirklichung dieses Planes zum
Dienste der Kirche und der Theologie.

5. Zuletzt spricht der Kongress seinen Wunsch aus, es möge
unter einzelnen orthodoxen theologischen Fakultäten ein enger
Kontakt bestehen, der auch durch gegenseitigen Austausch von
Gastvorträgen der Professoren der theologischen Fakultäten
und eventuell auch von Studenten zum Ausdruck gebracht wird.

6. Für die Erhaltung und den Aufbau der christlichen
brüderlichen Gemeinschaft bestimmt der Kongress den Tag der



— 147 —

drei grossen ökumenischen Lehrer Basilius des Grossen, Gregorius
des Theologen und Johannes Chrysostomus als den Tag des

gemeinsamen Gebetes und des Dankes an allen theologischen
Fakultäten.

7. Indem der Kongress in der ökumenischen Bewegung für
die Einheit der Kirche und für praktisches Christentum einen
erfreulichen Ausdruck der gegenwärtigen Erneuerung des

allgemeinen Interesses für Kirche und Theologie sieht, begrüsst er
diese Bewegung und spricht seine Bereitwilligkeit, in dieser

Bewegung im orthodoxen Geiste mitzuwirken, aus.

8. Der I. Kongress der orthodoxen Theologie spricht seine

tiefste Sympathie für die verfolgte Märtyrerkirche Russlands aus,
wie auch für diejenigen, die für den christlichen Glauben in
der neuen Zeit ein Märtyrerzeugnis abgeben, und drückt seine

Überzeugung aus, dass die Kirche siegreich aus dem Kampfe

hervorgehen wird.
9. Der I. Kongress der orthodoxen Theologie bestimmt, dass

der II. Kongress der orthodoxen Theologie im Jahre 1939

stattfinden soll und dass die Stadt Bukarest der Sitz des Kongresses

sein wird.
Der I. Kongress stellt folgende Themata für den II.

Kongress fest :

I. Die Quellen des orthodoxen Glaubens:

a) Hl. Schrift,
b) Hl. Tradition.

IL Die soziale Aufgabe der Kirche.

Andere Themata, die für die Initiative eines Professors

vorgeschlagen werden, werden eventuell im Kongresse auch

besprochen, wenn die betreffenden Referate drei Monate vor
der Einberufung des Kongresses in das Exekutivkomitee

eingegangen sind, welches das Recht hat, darüber zu entscheiden.

IV.

Bevor wir diesen Bericht über den Kongress abschliessen,

wollen wir auf den Geist des vollen gegenseitigen Vertrauens

und der von Herzen gewünschten gegenseitigen Mitarbeit

zwischen der orthodoxen Kirche (resp. ihrer höchsten

hierarchischen Stellen) und der orthodoxen Theologie (resp. des

einberufenen und tagenden I. Theologenkongresses) hinweisen. Wir

persönlich sind aus allen, auf unseren ökumenischen Reisen



— 148 —

geführten vorbereitenden Gesprächen mit den Vorstehern und
den besten Hierarchen der orthodoxen Kirchen in Rumänien,
Jugoslawien, Griechenland, Polen und Bulgarien Zeuge davon,
mit welch grosser Liebe, Interesse, Hoffnung und Bereitwilligkeit
jeglicher Unterstützung diese geistlichen Führer der Kirche
die Initiative und die Bemühungen der Einberufung des Kongresses
aufnahmen, wie auch die Theologieprofessoren selbst dies ihr
Unternehmen, mit dem Einverständnis und dem Segen der
orthodoxen Kirchen und zum Dienste der orthodoxen Kirche,
verstanden und gewollt haben. Das bestätigten alle Kirchen
durch ihre warmen Begrüssungen des Kongresses, und das gleiche
wurde immer wieder auf dem Kongresse auch von allen seinen

Mitgliedern — in Referaten, Reden, Diskussionen und auch in den

Resolutionen — klar zum Ausdruck gebracht. Dieser Geist war so

offenkundig, dass er auch von allen „wohlwollenden Beobachtern"
und Gästen des Kongresses sowohl protestantischer- als auch
römisch-katholischerseits in ihren bis jetzt veröffentlichten Berichten

hervorgehoben wurde. Das entsprach auch voll der
altbewährten Richtung der orthodoxen Theologie als des spirituellen
wissenschaftlichen Diakonats der Kirche. Eine herzliche Gemeinschaft

der Liebe und der Achtung war, trotz dem ersten Zusammenkommen,

trotz der vielen Verschiedenheiten der Richtung, der
Heimattraditionen und der Temperamente, auch die Zusammenarbeit

der auf dem Kongresse vereinigten Theologen. Alle fühlten
darin die Gnade Gottes und den Segen der Kirche. Das ist auch
die Kraft der Hoffnung für die weitere erfolgreiche Arbeit der
orthodoxen Theologen und Theologie. Auch die griechischen
Kollegen wie die Kirche und die Regierung von Griechenland
haben dazu durch die von ihnen gastfreundlich und
ausgezeichnet veranstalteten Zusammenkünfte, Essen, Exkursionen
und dergleichen sehr viel beigetragen, und der Unterzeichnete
hat am Schlüsse des Kongresses und im Namen aller ausländischen
Delegationen dem Präsidenten des Kongresses, der theologischen
Fakultät und der Universität zu Athen, der Kirche und dem
Staate von Griechenland die aufrichtige Anerkennung und den
verbindlichsten Dank ausgesprochen. Diese brüderliche Stimmung
und der Herzenswunsch nach einer Gemeinschaft des Gebetes
und der Liebe wurden in der Resolution des Kongresses zum
Ausdruck gebracht, dass nämlich jedes Jahr, am Tage der grossen
ökumenischen Lehrer Basilius des Grossen, Gregorius des Theo-



— 149 —

logen und Johannes Chrysostomus, in allen orthodoxen
theologischen Fakultäten der Gemeinschaft der orthodoxen Theologen
in Gebet und Fürsprache gedacht und gefeiert werden soll.
Wenn wir zuletzt von den Erfolgen des Kongresses noch ein
Wort sagen sollten, so sagen wir einfach, dass der erste und

grösste Erfolg dieser ist, dass überhaupt der Kongress zustande

gekommen ist und in brüderlicher Atmosphäre seine bescheidene

wissenschaftliche gemeinsame Arbeit vollführen konnte. Das ist
ein Erfolg der ganzen orthodoxen Kirche, weil er ein Zeichen
einer neuen hoffnungsvollen Periode im Leben und Schaffen

dieser Kirche ist. Er ist zugleich auch ein Erfolg der gesamten
Christenheit — der Theologie und der Kirche und ihres
ökumenischen Werkes.

Sofia, im Mai 1937. Stefan Zankow.


	Der erste Kongress der orthodoxen Theologen

