Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 3

Artikel: Der erste Kongress der orthodoxen Theologen
Autor: Zankow, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404128

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404128
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Der erste Kongress der orthodoxen Theologen.
(Athen, 29. November bis 4. Dezember 1936).

Vorbereitung, Arbeit, Bedeutung.

L.

Wir besitzen noch keine wissenschaftliche Darstellung der
(reschichte der ganzen orthodoxen Theologie. Abgesehen von
Darstellungen der klassischen — patristischen — Theologie des
orthodoxen Ostens und von monographischen Darstellungen der
Theologie ecinzelner mittelalterlicher (meistens griechischer)
Theologen, ist die sog. neuere orthodoxe Theologie nur stiick-
weise untersucht und dargestellt worden. Es kann eigentlich
nur von der Theologie Russlands und Griechenlands gesprochen
werden: Russlands, weil, dank des lingeren und freieren Be-
stehens und der Entwicklung dieses grossen orthodoxen Landes
und der Begegnung des westlichen, romisch-katholischen mit
dem ostlichen, orthodoxen Christentum in Sid-Westrussland
durch die Beherrschung oder den Einfluss Polens tber Klein-
russland, giinstigere Verhiltnisse fir die Entstehung und eine
gewisse IIntwicklung einer Theologie vorhanden waren; Griechen-
lands, welches bald nach seiner Befreiung von der tirkisch-
mohammedanischen Herrschaft mit der Eroffnung der Universitiit
von Athen zugleich auch die theologische Fakultit in ihr er-
offnet (1837), also eine Stiitte theologischer Arbeit geschaffen
hatte. Eigentlich war die russische Theologie vom XVI. bis zum
XVIIL Jahrhundert eine mehr patristisch arbeitende Theologie.
Eine im neueren Sinne des Wortes (sagen wir einfach, eine
Schul-) Theologie hat Russland erst seit dem Ende des XVIII. und
Anfang des XIX. Jahrhunderts, d. h. seit der Zeit, als theologische
Schulen, insbesondere die geistlichen Akademien, eréffnet und
stabilisiert waren. Den gleichen Charakter hat auch die neuere
griechische Theologie in der Zeitperiode der letzten hundert
Jahre. Die theologische Arbeit unter den Rumiinen, Serben und
Bulgaren beginnt erst in den letzten Dezennien, seit der Be-
freiung der Linder dieser orthodoxen Voilker und der Iroffnung
von theologischen Schulen und Fakultiten. Aber es fehlen, wie
gesagt, wissenschaftliche Darstellungen dieser orthodoxen Theo-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1937, 9



— 130 —

logie als ganzes, wie auch nach einzelnen Liindern oder Kirchen-
gebieten genommen. Erst in ganz neuester Zeit sind einige Ver-
suche der Darstellung der orthodoxen Theologie nach den einzel-
nen orthodoxen Lindern untersucht und verdsffentlicht worden.
Uber die russische Theologie z. B., von Tarasij Kurganski (die
iltere)und N.N. Glubokowski (die neuere). Dieser Tage ist (in Paris,
Y.M.C. A.-Press) eine grossangelegte vollstindige Darstellung der
Geschichte der russischen orthodoxen Theologie (von Georg Flo-
rowski, Professor des russischen theologischen Institutes in Paris,
unter dem Namen ,Die Wege der russischen Theologie) er-
schienen. Unter den Griechen und iiber die neuere orthodoxe
Theologie in Griechenland sind einige fragmentarische Unter-
suchungen veroffentlicht worden (z. B. von D. Balanos, Franz
Gavin). Ahnlichen Charakter tragen auch einige Darstellungen
von westlichen (protestantischen, in allerletzter Zeit sehr eifrig
von romisch-katholischen) Theologen.

Der Umstand, dass entsprechende Darstellungen der ortho-
doxen Theologie fehlen, wie auch der, dass die meisten der
vorhandenen orthodoxen Darstellungen in der Muttersprache
des Autors, russisch, griechisch ete., verdtfentlicht worden sind,
ist eine der Ursachen gewesen, warum die orthodoxen Theologen
entweder gar nicht oder mehr dem Namen — nicht der griind-
lichen Bekanntschaft mit ihren theologischen Leistungen — nach
untereinander bekannt gewesen sind. Die durch Ubersetzungen
ihnen zugiinglich gewordenen wenigen fremden orthodoxen
Werke (hauptsiichlich dogmatischen und teilweise kirchenrecht-
lichen Charakters) beriicksichtigend, kamen viele der orthodoxen
Theologen mehr oder weniger unter den Einfluss der West-
theologie, nicht nur in methodologischer Hinsicht, sondern auch,
was den Inhalt anbelangt. In élterer Zeit (schon seit dem XVI. und
XVII. Jahrhundert, und zwar mehr im Kampfe gegen das Ein-
dringen des romisch-katholischen Geistes in die orthodoxen
Lénder) war sowohl in Russland wie auch im griechischen
Osten die literarische orthodoxe (theologische oder kirchliche)
Arbeit ziemlich stark von der rémischen Theologie und Doktrin
beeinflusst. Das wurde auch dadurch begiinstigt, dass manches
in der Lehre der orthodoxen Kirche der Lehre der romisch-
katholischen Kirche nahestand. Parallel dazu machten sich
auf die orthodoxe Theologie aber auch protestantische und
westliche religionsphilosophische Einfliisse geltend, die begiinstigt



— 131 —

wurden, vielleicht nicht nur durch das Anfingertum der neuen
orthodoxen Theologie, sondern auch dadurch, dass viele der
orthodoxen Theologennach den freien protestantischen Lindern—
hauptsichlich nach Deutschland — in die Lehre oder zu Spezial-
studien gingen und hauptsichlich der deutschen Sprache méchtig
waren. Endlich arbeitete, im Unterschiede zu der ilteren ortho-
doxen Theologie, die hauptsiichlich patristisch orientiert war,
die neuere nicht so sehr durch ein griindliches und allerorts
gepflegtes Studium der Theologie der alten Viiter des orthodoxen
Ostens und durch eine entsprechende Anlehnung an sie.

Noch lange vor dem Weltkriege waren sich viele der
orthodoxen Theologen dieser und ihnlicher Miingel ihrer Arbeit
bewusst, und es war schon vielerorts der Ruf zu vernehmen:
Zuriick zu der Theologie der alten Viiter des orthodoxen Ostens
und Befreiung von dem westlichen theologisch-kirchlichen Ein-
flusse, wenigstens in all dem, was nicht im Einklange mit der
Lehre der alten orthodoxen und dkumenischen Kirche und mit
dem patristischen Geiste stand. Zu gleicher Zeit sind auch in
der orthodoxen Theologie ganz wichtige oder neuzeitliche
Probleme entstanden, wie z. B. das Problem, worin die wesent-
lichen Merkmale der Orthodoxie bestehen im Vergleiche zu
den iibrigen grossen christlichen Konfessionen oder Kirchen;
die 6kumenische Bewegung und die Beteiligung der orthodoxen
Kirchen und Theologie an dieser Bewegung; die auch im ortho-
doxen Osten aktuell werdenden sozial-ethischen Fragen und
Note; die engere Zusammenfassung und Umordnung aller ortho-
doxen Kirchen, auch die Vorbereitung und Einberufung eines
okumenischen Konzils usw.

Es war schon allen orthodoxen Theologen klar, dass diese so
wichtigen und schweren Probleme innerhalb der Orthodoxie und
der orthodoxen Theologie nur durch eine organische Zusammen-
arbeit in der orthodoxen Theologie versucht und allmiéhlich gelost
werden konnen. Viel haben dazu die 6kumenische Bewegung und
die 6kumenischen Tagungen beigetragen. Wir verdanken die ersten
Zusammenkiinfte der orthodoxen Theologen, erstens der Enzy-
klika des skumenischen Patriarchates von Konstantinopel gleich
nach dem Weltkriege (1920) an alle christlichen Kirchen fiir die
Bildung eines Kirchenbundes zur gemeinsamen Arbeit in wichtigen
allgemeinen christlichen Angelegenheiten, und zweitens der
dadurch erleichterten Beteiligung der orthodoxen Kirchen an der



— 132 —

okumenischen Bewegung iiberhaupt und an allen 6kumenischen
Konferenzen. Die erste Begegnung der orthodoxen Theologen
fand auf der ersten vorbereitenden Weltkirchenkonferenz fiir
»,Glauben und Verfassung® in Genf im Jahre 1920 statt. Hier
waren, unter anderen orthodoxen Delegierten, erschienen und
traten in Kontakt und ins Gesprich tiber die allgemeine Lage
der orthodoxen Kirche und Theologie: vom 6kumenischen
Patriarchate Metropolit Germanos Strinopulos, Rektor der
geistlichen Akademie in Chalki bei Konstantinopel, vom
Patriarchate in Alexandrien der Metropolit von Nubien, Nicolaus
Evangelidis, jetzt Patriarch von Alexandrien, und Professor
Lukaras, von der Kirche in Griechenland Archimandrit Chry-
sostomus Papadopulos, damals Professor an der theologischen
Fakultiit in Athen, jetzt Erzbischof von Athen, und der Professor
der genannten Fakultit, Hamilkar Alivisatos, von der ruméinischen
Kirche Dragomir Demetresku, Professor an der theologischen
Fakultit in Bukarest, von der russischen KEmigrationskirche
Metropolit Kulogius, gewesener Rektor geistlicher Akademie in
Russland, von der serbischen Kirche Bischof Irinei Tschiritsch,
jetzt von Novisad, langjihriger Professor an der theologischen
Schule in Sr. Karlovtzi, und, jetzt Bischof, Emilian Piperkowitsch,
Professor des geistlichen Seminars in Belgrad, und von der
bulgarischen Kirche Archimandrit, jetzt Metropolit von Sofia,
Stephan Georgiew, gewesener Professor am bulgarischen
geistlichen Seminar in Konstantinopel, und der Verfasser dies.
Hier in Genf, auf ckumenischem Boden, fanden die ersten inter-
orthodoxen Zusammenkiinfte statt, an welchen sowohl die inneren
theologisch-kirchlichen Fragen der Orthodoxie wie auch das
Auftreten der orthodoxen Delegierten an der Weltkirchen-
konferenz in Genf besprochen wurden; tiber die grundlegenden
Prinzipien einer okumenischen Zusammenarbeit der Kirchen
haben sich damals in dem Plenum der Weltkirchenkonferenz
Metropolit Germanos, H. Alivisatos, Lukaras, Chrysostom Papa-
dopulos, Stephan Georgiew und Stefan Zankow geiussert. Es
ist schon damals fir diese orthodoxen Theologen eine Selbst-
verstiindlichkeit gewesen, dass, wenn sie schon an einer inter-
nationalen Kirchenkonferenz erschienen — ja, von ihren Kirchen
dafiir delegiert waren und fiir eine interkirchliche, 6kumenische
Zusammenarbeit eingetreten waren, sie sich dann um so mehr
fiir eine interorthodoxe kirchliche und theologische Zusammen-



— 133 —

arbeit einsetzen miissten. Doch ist man damals nicht dariiber
hinausgekommen.

Erst nach zwei Jahren, wiederum auf 6kumenischem Boden,
auf dem Kongresse des , Weltbundes fiir internationale Freund-
schaftsarbeit durch die Kirchen® 1922, 5.—11. August, in Kopen-
hagen, haben die auf diesem Kongresse als Delegierte erschie-
nenen orthodoxen Theologen, Metropolit Germanos Strinopulos
Konstantinopel, die Theologieprofessoren in Athen H. Alivisatos,
K. Diovuniotis und D. Balanos, die Theologieprofessoren in
Bukarest D. Demetresku und V. Ispir, der Theologieprofessor
in Belgrad V. Janitsch und Stephan Georgiew und Stefan Zankow
aus Sofia, die spezielle Frage des Zusammenschlusses der
orthodoxen Theologen und die Einberufung von regelmiissigen
Kongressen der orthodoxen Theologen durchbesprochen und im
bejahenden Sinn entschieden. Angesichts der damaligen schweren
Lage des skumenischen Patriarchates wurde davon abgesehen,
den ersten dieser Kongresse in Konstantinopel einzuberufen, aber
in Anbetracht der geschichtlichen Rolle der griechischen Kirche
und Nation im Leben der orthodoxen Kirche, und da von den be-
stehenden orthodoxen theologischen Fakultiiten die élteste die-
jenige von Athen war, die ilteren russischen geistlichen Akade-
mien waren von den Sowjetbehorden schon geschlossen, hat die
Versammlung die Kollegen von Athen mit der Vorbereitung der
Einberufung des I. Kongresses der orthodoxen Theologen be-
auftragt. Es zeigten sich fiir unsere Athener Freunde in den
darauffolgenden drei Jahren technische Schwierigkeiten fiir die
Einberufung des Kongresses. Deswegen wurde an der néchsten
Zusammenkunft der orthodoxen Theologen, am Kongresse des
»Weltbundes fiir internationale Freundschaftsarbeit durch die
Kirchen“ und an der I. Weltkirchenkonferenz fiir praktisches
Christentum in Stockholm, August 1925, der Auftrag der Ein-
berufung des Kongresses von den ruménischen Freunden in
Bukarest iibernommen. Aber auch sie konnten in den niichsten
Jahren die Schwierigkeiten dieser Einberufung nicht {iberwinden,
trotz den erneuten Besprechungen anlisslich der 6kumenischen
Konferenzen 1927 in Lausanne und 1928 in Prag. Auf der neuen
Zusammenkunft in Cambridge, 1931 vom 1. bis zum 5. September,
anliisslich des Kongresses des genannten Weltbundes, (ibernahmen
die griechischen Kollegen von Athen von neuem die Sorge der
Einberufung des Kongresses. Inzwischen hatte auf eigene Initia-



— 134 —

tive der Metropolit von Warschau und Dekan der dortigen
orthodoxen theologischen Fakultit, Dionys, die Einberufung des
Kongresses in Warschau tibernommen, jedoch ebenfalls erfolglos.
Erst an der cékumenischen Konferenz in Chamby sur Montreux,
im August 1935, konnten die dort erschienenen orthodoxen
Theologen — Erzbischof von Warschau, Dionys, Prof. H. Alivisatos
Athen, Prof. V. Ispir Bukarest, Prof. N. Arsenieff Warschau,
Prof. Stefan Zankow Sofia — tiber die Frage einen endgiiltigen
Beschluss fassen, in dem Sinne, dass der erste Kongress 1936
in Athen einberufen werden sollte. Es sollte vorerst ein vor-
bereitendes Komitee aus je einem Vertreter jeder orthodoxen
theologischen Fakultit in Bukarest einberufen werden, mit der
Aufgabe, die genaue Zeit, das Programm, die Geschiiftsordnung
etc. des Kongresses aufzustellen. Dieses Komitee — bestehend
aus dem Professor und derzeitigen Dekan der theologischen
Fakultiit in Bukarest, I. Mihaltschesku, und dem Professor V. Ispir,
Bukarest, in Anwesenheit der tibrigen Kollegen von der theo-
logischen Fakultiit in Bukarest, und ferner den Professoren Cotos,
Czernowitz; Savin, Kischinew; Alivisatos, Athen; L.. Mirkowitsch,
Belgrad; Stefan Zankow, Sofia; A. Kartascheff, Paris; Kisel-
Kisilevskij, Warschau — hat die ihm {ibergebene Aufgabe in
Bukarest vom 16. bis zum 19. Januar 1936 auf das bestmoglichste
gelost: Die Zeit bestimmt (vom 22. November 1936 an), den Ort
(Athen), die Teilnehmer, das Programm und die Geschéftsordnung.
Die Weiterfithrung der Vorbereitung und die Abhaltung des
Kongresses hat das Komitee der theologischen Fakutit von
Athen tbertragen. Zur Erkléirung des Charakters und der Arbeit
des Kongresses in Athen wollen wir einiges iiber zwei Punkte
der Beschliisse des vorbereitenden Komitees in Bukarest sagen.
Erstens iiber die Teilnehmer: Es wurde beschlossen, zum
Kongresse nur diejenigen Theologen zuzulassen, die Professoren
an einer orthodoxen theologischen Fakultit sind oder an einer
orthodoxen theologischen Hochschule, welche den Erforderungen
einer theologischen Fakultiit entspricht. Dadurch wurden die Pro-
fessoren der bestehenden theologischen Akademien von der Teil-
nahme am Kongresse ausgeschlossen. Es wurden aber die Pro-
fessoren am orthodoxen russischen Institute in Paris zum Kon-
gresse eingeladen, sowohl wegen ihrer hohen wissenschaftlichen
Leistungen als auch damit wenigstens diese russische theologische
Hochschule an den wissenschaftlichen Arbeiten des Kongresses



— 135 —

vertreten sei — von der russischen orthodoxen theologischen
Fakultit in Charbin, Mandschurei, wusste man damals wenig
Genaues. Man wollte durch diesen Beschluss das Niveau des
wissenschaftlichen Charakters der Arbeit des Kongresses sichern.
Und zweitens tiber das Programm. Man ist auf ihre Feststellung
s. z. s. auf das Ganze gegangen: KEs sollte nicht so sehr versucht
werden, die Fragen integral zu losen, als vielmehr sie in ihrer
Bedeutung feststellen, die Fragen, welche die gegenwiirtige
orthodoxe Theologie am meisten und tiefsten beschiifticen. Da-
durch sollte gewissermassen der Weg der Arbeit der zukiinftigen
orthodoxen theologischen Kongresse und iiberhaupt der ortho-
doxen Fachtheologie aufgezeichnet werden. In der Auswahl
dieser Fragen wurden zwei Kategorien von Problemen in das
Programm aufgenommen: die erste Kategorie ist rein wissen-
schaftlich-theologischen Charakters, die zweite Kategorie hat
mehr praktisch-kirchlichen Charakter. In dieser ganzen Zeit
des Reifens und der Vorbereitung der Verwirklichung der Idee
des Zusammenschlusses und der DMitarbeit der orthodoxen
Theologen und der Einberufung von regelmiissigen orthodoxen
theologischen Kongressen hat der Verfasser dies in seinen
okumenischen Reisen als Bindeglied zwischen den einzelnen
orthodoxen theologischen Fakultiten und als Fiirsprecher vor
den obersten Kirchenbehorden der einzelnen orthodoxen Kirchen
gewirkt, und aus dieser seiner Arbeit weiss er nicht nur, wie
viel Schwierigkeiten im allgemeinen fiir die Durchsetzung der
Initiative zu iberwinden waren, sondern wie viel dem Erzbischof
von Athen, Metropolit Chrysostom, der theologischen Fakultit
von Athen und insbesondere dem einen der treuen und unermiid-
lichen Apostel dieser Initiative, Prof. II. Alivisatos, fiir die Vor-
bereitung und fir die Abhaltung des Kongresses in Athen zu

verdanken ist.
11.

Die Beteiligung am Kongresse in Athen war nicht ge-
rade sehr gross, aber doch zufriedenstellend. Athen liegt geo-
graphisch fiir die heutige orthodoxe Welt etwas abseits, und seine
Erreichung war fiir viele Theologen unmdoglich. Aus noch an-
dern verschiedenen Griinden konnten leider manche fiihrende
orthodoxe Theologen nicht daran teilnehmen, so z. B. der seit
14 Jahren an der theologischen Fakultit in Sofia wirkende und
vor zwei Monaten verstorbene grosse russische Theologe N.N.



— 136 —

Glubokowski, krankheitshalber der ruméinische Theologe an der
Fakultit in Bukarest, Ivan Michalesku, der zu jener Zeit
Bischof und Vikar des ruménischen Patriarchen geworden war,
keiner von den Theologen in Czernowitz und nur wenige aus
Kischinew, Belgrad, Sofia und Warschau. Anwesend waren 14
der theologischen Fakultit in Athen, Erzbischof von Athen,
Chrysostom, gewesener Professor und jetzt Honorarprofessor
der theologischen Fakultiit in Athen, Johann Messoloras, Gregor
Papapomichail, Hamilkar Alivisatos, Konst. Diovuniotis, Demeter
Balanos, Vasil Stephanides, Nicola Luvaris, Georg Sotiriu, Pan.
Bratsiotis, Vasil Vellas, Evangelos Antoniadis, Leonid Philippidis
und Demeter Moraitis, funt der theologischen Fakultéit in Buka-
rest, V. G. Ispir, Scherban Jonesku, Theodor M. Popesku, P. Vin-
tilesku und G. Kristesku, zwei der theologischen Fakultit in
Kischinew, Julius Skriban und Iwan Savin, drei der theologischen
Fakultiit in Belgrad, Steva Dimitriewitsch, Demeter Stephano-
witsch und Philaret Granitsch, drei der theologischen Fakultiit
in Sofia, Stefan Zankow, G. St. Pascheff und Iwan Goschew,
zwei der theologischen Fakultit in Warschau, Nikolai Arseniew
und Hilarion Vasdekas und vier des russisch-theologischen
Institutes in Paris, Sergei Bulgakow, Georg Florowski, A. Kar-
tascheff und V. Zenkowski, somit im ganzen 33. Es waren auch
als ,wohlwollende Beobachter* und Giiste einige Romisch-Ka-
tholiken, ein Anglikaner, ein Schweizer Theologieprofessor, Fritz
Lieb, Basel, und ein deutscher Theologieprofessor, Hans Koch,
Konigsberg, anwesend. Fast alle der Beteiligten hielten Referate
iiber Fragen des Programms.

Die Eroffnung und die Tagung des Kongresses fand in den
Universitiitssilen statt. Der Ersffnung ging Sonntag, den 29. No-
vember, vormittags, eine feierliche Messe in der alten, aus dem
12, Jahrhundert stammenden byzantinischen, jetzt Universitiits-
kirche Kapnikarea voran, zelebriert vom Erzbischof Chrysostom,
unter der Assistenz einiger Kongressmitglieder. Das Evangelium
wurde in griechischer, kirchenslawischer und rumiinischer
Sprache und das Credo, inmitten der Kirche, vom Rektor der
Universitat in Athen, Professor der theologischen Fakultiit
G. Papamichail, gelesen, und nachher war noch ein kurzes
Tedeum. Es waren alle Kongressmitglieder und Spitzen der
Behorden und der Gesellschaft in Athen anwesend. Die eigent-
liche Eroffnung des Kongresses in der grossen Aula der Uni-



— 137 —

versitit war ein feierlicher Akt, der allen Anwesenden der
iberfiillten Aula einen tiefen und zugleich erhabenen Eindruck
gemacht hat. Anwesend waren der Konig von Griechenland,
Georg II., die Spitzen der Kirchlichen und weltlichen Behorden
und die Elite der Gesellschaft von Athen. Priisident des Kon-
gresses war Professor Ham. Alivisatos, als Dekan der theolo-
gischen Fakultiit in Athen im vergangenen Schuljahr und als
solcher Priisident des griechischen Fakultiitskomitees fir die
Vorbereitung und Durchfiihrung des Kongresses. In seiner Er-
offnungsrede hat er mit starken Worten auf die traurige Lage
der orthodoxen Kirche nach der Eroberung Konstantinopels,
aber auch auf die Lage, wie sie vor dieser, und zwar seit der
Zeit der Bilderstiirmer und des Schismas, bestand, hingewiesen,
»Zwischen denverschiedenen Grebietsteilen der Orthodoxie*, fithrte
er unter anderm aus, ,sind hohe Mauern entstanden, welche
durch die nationalen Unterschiede der verschiedenen Volks-
stimme und die Unkenntnis der Sprachen der diversen ortho-
doxen Volker nur noch dicker und unnahbarer wurden, und so
kam es, dass Volker, die derselben Mutterkirche angehorten,
einander aufs feindlichste gesinnt waren, wiihrend ihre Kirchen,
von einem unbewussten Nationalismus getrieben, einander scheel
ansahen und, innerhalb ihrer eigenen Grenzen zuriickgezogen,
fast jeden geistigen Verkehr miteinander einstellten, um in einer
geradezu erstickenden Vereinsamung zu verharren®. In einer
ihnlichen Lage der Vereinsamung befindet sich auch die ortho-
doxe theologische Wissenschaft im vorigen Jahrhundert bis
zum Schlusse des Weltkrieges. Und mit Recht hob er hervor,
dass dieser Zustand der Vereinsamung der orthodoxen Kirchen
und der theologischen Wissenschaft erst durch die Mitarbeit der
beiden an der okumenischen Bewegung allmiihlich erschiittert
wurde und unter den Theologen, die an den O6kumenischen
Tagungen beteiligt waren, die Idee der Einberufung von Kon-
gressen der orthodoxen Theologie entstanden ist, bis sie jetzt
verwirklicht werden konnte. Ferner verwies der Redner auf
die Bedeutung der Theologie Gberhaupt und der theologischen
Arbeit und Mitarbeit auch an den theologischen Kongressen
fir die Erfillung der hohen Mission der orthodoxen Kirche
wie auch auf den Zweck dieser Arbeit in der Gegenwart, indem
er anhand der auf das Programm des Kongresses gestellten
Probleme diese Bedeutung und diesen Zweck illustrierte. Er



— 138 —

schloss seine Rede mit dem Ruf nach einer ,vollstindigen
Riickkehr zu den kirchenviiterlichen Uberlieferungen und nach
der ,Schopfung eines wirklich echten und rein orthodoxen Be-
wusstseins“. Is folgte darauf die kurze Eroffnungsrede des
Konigs, der das Patronat {iber den Kongress wohlwollend tiber-
nommen hatte und der an einem der spiiteren Tage alle Mit-
glieder des Kongresses in spezieller Audienz in seinem Palais
empfangen hatte; es folgten Begriissungsreden des Unterrichts-
ministers, des Rektors der Universitit, des Erzbischofs von
Athen, Chrysostom, eines Prilaten von allgemeinem hohen
Ansehen, der zugleich, als Kirchengeschichtsforscher, mit seinen
wissenschaftlichen, wertvollen Leistungen seine engen Bezie-
hungen mit der orthodoxen Theologie und der theologischen
Fakultit in Athen aufrechterhalten hat, des Apokrisiarchen,
Legaten des okumenischen Patriarchen von Konstantinopel in
Athen, Chrysant, Metropolit von Trapezunt, eines hochgebildeten,
auch wissenschaftlich titigen Kirchenwiirdentriigers edelster
Gesinnung, der auch die Begriissung des Patriarchen von
Alexandrien verlas, der Vertreter der Patriarchen von Anti-
ochien und Jerusalem wie auch die Vertreter der Patriarchen
von Ruménien und Jugoslawien und der heiligen Synoden der
orthodoxen Kirchen von Bulgarien und Polen.

Die Arbeit des Kongresses begann am nichsten Tag, Mon-
tag, den 30. November, und dauerte bis zum 4. Dezember:
Referate und darauf kurze Diskussionen.

Wir enthalten uns hier einer lingeren oder kritischen Be-
sprechung dieser Arbeit. Die theologische Fakultit von Athen
hat die Verpflichtung iibernommen, die Akten des Kongresses
im Laufe dieses Jahres voll zu veréffentlichen: alle Reden,
alle Referate, Diskussionen und die Resolutionen des Kongresses.
Erst nach dieser Veroffentlichung kann man {lber die Arbeit
des Kongresses eine genau begriindete Besprechung und Be-
urteilung versuchen.

Zur Charakteristik des #usseren Verlaufes dieser Arbeit
wollen wir einige Bemerkungen vorausschicken. Wie wir schon
erwithnten, war das Programm des Kongresses sehr umfangreich
und auf den Sitzungen des Vorbereitungskomitees in Bukarest
bestimmt worden. Dieser Umstand erlaubte es nicht, obwohl
der Kongress sechs Tage dauerte, dass alle Referate in ihrem
vollen Umfange vorgetragen wurden, und noch weniger, dass



— 139 —

iiber sie erschopfend diskutiert wurde. Aus demselben Grunde
war es nicht moglich, die Arbeit des Kongresses auf Sektionen
zu verteilen. Man begniigte sich mit der Einsetzung einer Kom-
mission zur Ausarbeitung der allgemeinen Beschliisse des Kon-
gresses, bestehend aus dem Priisidenten des Kongresses, Ali-
visatos, Diovuniotis und den Tagespriisidenten des Kongresses,
Balanos, Ispir, Dimitriewitsch, Zankow, Bulgakow. Es war auch
recht, angenommen zu haben, dass es bei dieser ersten Zusammen-
kunft der orthodoxen Theologen nicht sehr klug gewesen wiire,
sich in eingehende Diskussionen einlassen zu wollen.

Uber die Frage der,Feststellung der grundlegenden Prinzipien
der Orthodoxie“ haben ihre Referate S. Bulgakow und Bratsiotis
vorgelesen. Es wurden als solche bestimmt: die Gottheit Christi,
die Menschwerdung, die Einheit von Gott und Mensch, von
Jenseits und Diesseits, Autoritit und Freiheit, die Vergottung
des Menschen, die Allumfassende Fiille Gottes, die Heilige Kirche
als mystischer, gottmenschlicher Leib Christi und ihr organisch-
katholischer, konzilianter, gemeinschaftlicher, soborer Charakter,
das Prinzip der sogenannten Sobornostj und die heilige, kirch-
liche Tradition. In der Diskussion wurde Kklar, welche hohe
Bedeutung der Tradition beizumessen ist, aber zugleich welche
theologische und kirchliche Unklarheit dariiber noch besteht
und wie notwendig es ist, dass die orthodoxe Theologie auf
dieses Problem ihre dringende Aufmerksamkeit lenkt. Is ent-
spann sich eine lingere und lebhafte Debatte iiber den katho-
lisch-,soboren“ Charakter der Kirche. Die Slawen, die Russen
Bulgakow, Florowski, der Bulgare Zankow und andere hoben
hervor, dass die Kirche, als organisches Ganzes und als
hochste Autoritiit, Katholisch, ,soborna®, eine Gemeinschaft des
Glaubens in der Liebe ist, indem hier das ganze Kirchenvolk
mit inbegriffen ist. Gegen diese Auffassung der Kirche, gegen
die hervorgehobene Bedeutung und wahre Teilnahme des
Kirchenvolkes am Leben der Kirche wurden seitens einiger
rumiinischer Theologen Einwinde vorgebracht, mehr praktisch-
voriibergehenden als theoretisch-konstitutiven Charakters. In
dieser, wie in manchen andern theologischen Fragen steht ein
Teil der Theologen des alten rumiinischen Konigreiches unter
einem gewissen Einflusse rémisch-katholischer Auffassungen.
Viel freier sind in dieser Beziehung die rumiinischen Theologen
von Transsylvanien, in dem Gebiete der Kirche von Sibiu



— 140 —

(Hermannstadt), wo das Kirchenvolk seit Jahrhunderten aktiv
am Kirchenleben teilgenommen hatte. Diese Geistesrichtung
spiegelte sich auch wieder in der Feststellung der Statuten der
nach dem Weltkriege vereinigten ruminischen Kirche. Von
diesem Teile der ruménischen Kirche waren aber keine Theo-
logen am Kongresse anwesend. Die griechischen Theologen,
obwohl sie der ganzen Richtung ihrer theologischen Tradition
nach den von den slawischen Theologen verteidigten Prinzipien
in Kirche und Theologie nicht fernestehen, verhielten sich in
den dariiber entstandenen Diskussionen still, vielleicht auch
deswegen, weil in Neugriechenland das Gemeinschaftsprinzip
der Kirche praktisch bis jetzt schwach entwickelt werden konnte.

Uber die Frage ,Wissenschaftliche Arbeit in der Theologie
und die kirchliche Autoritit* haben B. Vellas, Ev. Antoniadis,
G. Bulgakow und A. Kartascheff ihre Referate vorgetragen, und
es entwickelten sich von neuem lingere und sehr lebhafte Dis-
kussionen. Es traten in den Vordergrund die Probleme der kri-
tischen Erforschung der Bibel und — wiederum — der Tradition
und der Autoritiit der Kirche, worin oder wo diese Autoritiit
bestehe. Es ist ohne weiteres angenommen worden, dass die
Hiiterin der hl. Schrift und der hl. Tradition die Kirche ist, der
die Offenbarung anvertraut wurde und aus der die hl. Schrift
kommt und in welcher Schrift und Tradition aufbewahrt werden.
Da wir aber den Urtext der hl. Schrift nicht haben und auch
die hl. Tradition — die nicht, wie die hl. Schrift, aufgezeichnet
ist — im Laufe der Zeit nicht immer von allen genau von der
tibrigen Tradition der Kirche unterschieden wurde, so kommt
der theologischen Wissenschaft die Aufgabe zu, tiber den Urtext
der Bibel wie iiber die Kchtheit und den Umfang der hl. Tra-
dition mit Kkritischen Forschungen der Kirche zu dienen. Es

wurde auch das Problem der Inspiration — inwiefern eine
Gesamtinspiration anzunehmen ist — besprochen. In diesem

Zusammenhange wurde auch im allgemeinen iiber das Problem
der freien Forschung der Theologie und iiber die dabei ent-
stehenden Konflikte mit der ,Kirche* und der kirchlichen
wAutoritit® sehr lebhaft diskutiert, und zwar besonders dariiber,
ob eine dussere, genauer gesagt, eine bloss bischéfliche Lehr-
autoritiit in der orthodoxen Kirche bestehe, was von den meisten
Rednern rundweg abgelehnt und die sogenannte innere Auto-
ritiit des gesamten Korpers der Kirche Christi, auf Grund der



— 141 —

hl. Schrift — I. Tim. 3, 15 — und der gesamten Sprache
der Kirchengeschichte betont wurde. Ein Redner wollte zwar
in der Frage der Tradition einige im Mittelalter verfassten
,Orthodoxen Konfessionen®, besonders derjenigen von Peter
Mogilas, als ,symbolische Bucher® der orthodoxen Kirche hin-
stellen, es wurde aber mit Recht ganz energisch russischer-
seits von (3. Florowski demgegeniiber ausgefiihrt, dass die ortho-
doxe oOkumenische Kirche keine symbolischen Biicher habe,
wenigstens nicht im westlichen Sinne dieses Wortes, und dass
cerade die als solche von manchen orthodoxen Theologen
betrachteten Biicher voll fremdkonfessionellen, hauptsichlich
romisch-katholischen Einflusses sind. Fir alle Fille einigte man
sich, dass letzten I'ndes den Schliissel der Entscheidung die
Kirche selbst besitzt, und es wurde wiederum der Ruf erhoben:
Riickkehr zu den hl. komenischen Viitern der alten Kirche.

Berichte iiber die Frage ,Aussere — romisch-katholische,
protestantische und philosophische — Einfitsse auf die orthodoxe
Theologie, besonders nach dem Falle Konstantinopels“ wurden
vom Erzbischof Chrysostom, Konst. Diovuniotis und G. Florowski
mit entschiedener Offenheit und Unbefangenheit vorgetragen.
Ihre Berichte bezogen sich hauptsiichlich auf die Periode nach
dem Falle Konstantinopels, insbesondere auf das 16.und 17. Jahr-
hundert, leider ohne die Zeit des Einbruches der romischen
Scholastik, des lateinischen Reiches der Kreuzritter und der
Unionspolitik im spitbyzantinischen Reiche zu beriihren. Ins-
besondere wurden die lateinischen Einfliisse, auch die romische
Abendmahlslehre der Transsubstantiation, festgestellt und ab-
gelehnt. Beziiglich der protestantischen Einfliisse wurde {ber
die dem Patriarchen von Konstantinopel, Kyrill Lukaris, richtig
oder filschlich zugeschriebenen calvinisierenden ,Bekenntnisse®
des Jahres 1629 nichts Neues gesagt.

Uber die Frage der ,Neuen orthodoxen Theologie in ihrem
Verhiiltnis zu der patristischen Theologie und den neuen Auf-
fassungen der theologischen Methode — die Tradition im all-
gemeinen* — haben D. Balanos und G. Florowski berichtet. Beides
eifrige Patristiker, schlossen sie ihre interessanten Ausfithrungen
noch stirker mit dem Rufe: ,Zuriick zu den Viitern® mit all-
cemeiner Zustimmung des Kongresses.

St. Dimitriewitsch berichtete dariiber, welches ,Die Mission
der theologischen Wissenschaft zur Aufklirung des Kirchen-



— 142 —

bewusstseins“ sei. An konkreten Beispielen aus dem Gebiete
des liturgischen und des Frommigkeitslebens des Kirchenvolkes
zeichnete er Wege fiir die Aufklirungs- und Erbauungsarbeit
der Theologie.

Es kamen dann die Fragen des zweiten Teiles des Pro-
gramms, ,Theologische Voraussetzungen Kkirchlicher Fragen,
zur Sprache. An erster Stelle stand die in der letzten Zeit sehr
aktuell gewordene und viel besprochene Frage der ,Einberufung
eines 6kumenischen Konzils“. Die grosse theologische und prak-
tische Bedeutung dieser Frage ist ohne weitere Ausfiihrungen
klar. Deswegen meldeten sich mehrere Referenten an — Stefan
Zankow, H. Alivisatos, D.Balanos, F.Granitsch und V. Schessan.

Theoretisch umfassend und ausfithrlich referierte liber dieses
Problem St. Zankow. Er behandelte in seinem Referate die
Fragen: Begriff und Merkmale eines okumenischen Konzils,
kann ein panorthodoxes Konzil schon ein d6kumenisches sein?;
Zusammensetzung eines 6kumenischen Konzils nur aus Bischoéfen,
und zwar aus welchen? oder auch aus Klerikern nichtbischof-
lichen Grades und aus Laien?; das Recht der Einberufung, die
Kompetenz und das Programm eines dkumenischen Konzils;
Zeit und Ort der Abhaltung; Geschiiftsordnung, Priisidium,
Abstimmungsrecht; Bestéitigung der Beschlisse des Konzils; die
Autoritiit eines ¢kumenischen Konzils, ist das Konzil an und fiir
sich oder ist die ganze Kirche die hochste Autoritit in der
Kirche in bezug auf Fragen des Glaubens ?; der Grundsatz der Re-
zeption. Der Referent schloss seine Ausfithrungen mit den Sitzen:
Richtig und klug wire es, erstens: nicht die Einberufung und
die Abhaltung eines 6kumenischen, wahrhaft katholischen Kon-
zils, sondern einer allgemein orthodoxen — panorthodoxen —
Synode anzustreben; zweitens: das Programm dieser Synode
sollte mehr aus Fragen bestehen, welche direkt die inneren und
die unaufschiebbaren allgemeinen Angelegenheiten der ortho-
doxen Kirche betreffen; und drittens: die Vorbereitung dieser
allgemeinen orthodoxen Synode sollte mit dem vollen Einsatz
der hierarchischen, theologischen usw. Kriifte aller orthodoxen
Kirchen organisiert und systematisch durchgefithrt werden.

Die vier anderen Referenten behandelten die Frage mehr
vom Standpunkte der bestehenden praktischen Schwierigkeit
der Einberufung eines solchen Konzils: Die jetzige schwierige
Lage der russischen Kirche; keine grundlegenden dogmatischen



— 143 —

Fragen, die die Gemiiter aufwiihlten und Spaltungen hervor-
gerufen hiitten; keine erforderliche Vorbereitung unter Geist-
lichen und Kirchenvolk fiir die Einberufung und die erspriess-
liche Arbeit eines okumenischen Konzils und dergleichen.

Da die Einberufung eines 6kumenischen Konzils auf solche
Schwierigkeiten stosst, referierte Professor H. Alivisatos tiber
die Frage der ,Art und Weise positiver Einverstindnisse der
verschiedenen orthodoxen Kirchen und ihrer Entschliisse iiber
allgemeinere und dringende Fragen, z. B. Kalender, Ehe der Geist-
lichen, Fasten, Musik usw., im Falle der Verschiebung der Ein-
berufung eines okumenischen Konzils“. Er besprach beziiglich
der Moglichkeit dieser Kirchenarbeit die bekannten Arten der
Verstindigung der alten Kirchenpraxis, die briefliche Ausein-
andersetzung und gegenseitige Zustimmung der Kirchen und
die nachherige Approbation eines Okumenischen Konzils. Die
Frage, ob es rechtlich zuliissig sei, auf diesem Weg formliche
Gebote oder Verbote fritherer 6kumenischer Konzilien aufzuheben,
blieb offen. Fs wurde im Resumé das Referat des Professors
der theologischen Fakultiit in Czernowitz, V. Gheorghiu, der am
Erscheinen verhindert war, ,iber die Reform des Kalenders®
mitgeteilt. Ferner trug H. Alivisatos den Bericht ,iiber die Vor-
bereitung der Kodifizierung des orthodoxen kanonischen Rechtes“
vor. In der gleichen Linie referierten H. Alivisatos und Iwan
Goschew iiber eine ,Kritische Ausgabe der alten liturgischen
Texte der orthodoxen Kirche“. Sie begriindeten die Notwendigkeit
und die Bedeutung dieser Arbeit. Der Schlussgedanke aller
dieser Darlegungen war, es sei die hochste Zeit, dass sich alle
orthodoxen Kirchen iiber diese so hochwichtigen und aktuellen
Fragen, wie skumenisches Konzil, Kodifizierung des kanonischen
Rechtes und Kritische Ausgabe der alten liturgischen Texte,
ins Kinvernehmen setzen, die entsprechenden Vorbereitungs-
kommissionen bilden, wobei die orthodoxen Theologen ihre
Bereitwilligkeit fir eine wissenschaftliche Mitarbeit auszuspre-
chen hiitten.

Es folgten die Referate iiber die ,Innere und éussere Mission
der orthodoxen Kirche“, ein Gebiet, auf welchem die orthodoxe
Kirche in den letzten Jahrhunderten infolge ihrer schwer be-
driickten Lage ihre alte missionarische Kraft nicht entwickeln
konnte, die russische Kirche ausgenommen, auf das sie aber
in den letzten Dezennien von neuem ihre grosse Aufmerksamkeit



— 144 —

lenkt und von neuem ihre Aufgabe zu erfiillen bestrebt ist.
Islam und monophysitische Kirchen, altes Heidentum im Fernosten
und neue heidnische Tendenzen, siikularistischer Geist, die innere
Kirchenmission usw. sind Probleme, die im Osten von Tag zu
Tag an Bedeutung und Aktualitiit gewinnen. Dariiber referierten
H. Alivisatos, der mehr tiber die dussere Mission, und V. Ispir
und D. Moraitis, die tliber die innere Mission, besonders unter
der Jugend und iiber das katechetische Werk interessante Ge-
danken entwickelten und auf hoffnungsvolle Aussichten hin-
wiesen. N. Arseniew sprach mit warmen Worten in seinem
Referate iiber ,die Ausstrahlung der missionaren Kraft der
orthodoxen Kirche im christlichen Westen“, im Zusammenhang
mit der Mitarbeit der orthodoxen Kirche am 6kumenischen Werke.
Als Beispiel wies er auf das erhohte Interesse in der westlichen
Christenheit fiilr manche fundamentale Prinzipien der orthodoxen
Kirche, wie fiir die patristische Tradition, fiir die Inkarnations-
lehre, fir die sakramentalen Auffassungen, fiir die Kirchlichkeit
usf, hin.

Es folgten endlich die Referate tiber die Orthodoxie und die
gegenwiirtigen Probleme des Lebens:  Kirche und Kultur, Kirche
und Staat, Kirche und soziale Fragen¥.

Uber ,Kirche und Kultur* berichteten Th. Popesku mehr
theologisch und V. Zenkowski mehr religions-philosophisch, indem
alle beide die Moglichkeit und die Notwendigkeit einer positiven
Arbeit der orthodoxen Kirche der Kultur gegeniiber darlegten
und die Art der inneren, geistigen Durchdringung und die dussere
Ausgestaltung durch die religios-ethischen Prinzipien des Evan-
geliums und die schopferischen Kriifte der Kirche beleuchteten.
Uber die Frage ,Kirche und Staat* sprach zuerst I. Alivisatos,
der, auf das altbyzantinische, justinianische System des Ver-
héltnisses von Staat und Kirche zuriickblickend, fiir einen
ofrommen Cisaropapismus“ eintrat und fiir Zeiten des antievan-
gelischen und offenen Kampfes des Staates mit der Kirche das
Ausharren in ,Gebet und Geduld“ anempfahl. In seinem daraut-
folgenden Referate iiber die gleiche Frage begriindete Stefan
Zankow eine fast entgegengesetzte These. Er fithrte aus, dass
die orthodoxe Kirche kein ékumenisch aufgestelltes kanonisches
System von Beziehungen zwischen Staat und Kirche habe und
dass alle historischen Formen von Beziehungen von Staat und
Kirche im orthodoxen Osten, auch das sog. Byzantinische



— 145 —

System nur geschichtliche Versuche der Herstellung von fur
die damaligen Verhéltnisse moglichen Beziehungen zwischen
Staat und Kirche seien; dass auch der byzantinisch-justinianische
ofromme Ciisaropapismus® verwerflich sei, weil er ein Cisaro-
papismus sei und die Kirche ihrer Grundverschiedenheit und
ihrer evangelischen Freiheit vom Staate im Prinzip beraube.
Der Referent versuchte ferner auf Grund der hl. Schrift
und der besten Tradition der orthodoxen Kirche klarzumachen,
was der Staat und was die Kirche an sich seien, ihr Wesen,
ihre Aufgaben, Grenzen der Kompetenz, die Antinomie der
Staatsgewalt und um ihre rechten Beziehungen zu gewinnen
und die Aufgabe der Kirche dem Staate gegeniiber zu zeigen.
Unter fast allgemeiner Billigung der Kongressmitglieder schloss
er seine Ausfiihrungen mit der Begrindung des Prinzipes: ,In
Zeiten antievangelischer Verfolgung der Kirche ist allerdings
zuniichst ,Gebet und Geduld® zu iiben, aber auch IHandeln!
Wenn notwendig, durch passives Handeln, d. h. durch Ver-
weigerung unklr(,hhchen Tuns, im tbrigen aber durch die
Aktivitit und Tat.* Uber die letzte Frage ,Die Kirche und die
sozialen Fragen® haben Scherban Jonescu, G.S. Paschew und
H. Alivisatos ihre Referate vorgetragen. Der erstere betonte die
Beeinflussung des sozialen Lebens seitens der Kirche durch die

individuelle Kraft des Glaubens; der letztere — durch die
Wohltiitigkeit der Kirche — und der zweite — durch die ge-
sellschaftliche Titigkeit der Kirche — fir eine sozial-christ-

liche Geerechtigkeit im Leben.
Am Ende dieser sachlichen Arbeit des Kongresses besprach

Stefan Zankow die okumenische Bewegung und die Bedeutung
der aktiven Mitarbeit der orthodoxen Kirchen und Theologen
an dieser Bewegung. Er schlug vor, dass der Kongress sich
dahin aussprechen moge, dass er mit dieser Arbeit voll sym-
pathisiere und dass die orthodoxen Theologen gerne bereit seien,
im Geiste der Orthodoxie der Bewegung ihre aufrichtige Unter-

stiitzung zu geben. Dem Vorschlage stimmte der Kongress

einmiitig zu.
I1I.

Der Verlauf der Arbeit des Kongresses zeichnete auch die
Wege oder das Programm des zukiinftigen II. Kongresses der
orthodoxen Theologie. In der Schlusssitzung wurden die von der

oben genannten Redaktionskommission einmiitig ausgearbeiteten

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 8, 1037 10



— 146 —

Resolutionen (,, Wiinsche“) zur allgemeinen Kenntnis vorgebracht
und vom Kongresse, nach kurzer Besprechung, einmiitig an-

genommen. Sie lauten:
1. Indem der Kongress seine Zufriedenheit mit der wvon

ihm aufgenommenen Aufstellung der wichtigen Fragen, die den
orthodoxen Gedanken beschiftigen, zum Ausdruck bringt, spricht
er seine feste Hoffnung aus, dass die hier geleistete Arbeit, die
in einem Sammelbande bald erscheinen wird, als Grundlage fiir
die weitere Behandlung dieser Probleme auf dem zukiinftigen
theologischen Kongress dienen wird.

2. Indem der Kongress die Notwendigkeit der Kodifizierung
der Kanones anerkennt, spricht er den heiligen orthodoxen Kirchen
den Wunsch aus, eine Kommission von Kanonisten der theo-
logischen Fakultiten durch das okumenische Patriarchat ein-
zusetzen, die sich mit der Bearbeitung dieser Kodifizierung
beschiftigen wird, die dann den heiligen Kirchen zur Sank-
tionierung vorgelegt werden soll.

3. Indem der Kongress die Zweckmiissigkeit einer neuen
einheitlichen Redaktion des Textes der liturgischen Biicher
anerkennt, spricht er den heiligen orthodoxen Kirchen den
Wunsch aus, eine Kommission von Professoren der theologischen
Fakultiten durch das 6kumenische Patriarchat einzusetzen, die
sich mit der Bearbeitung der liturgischen Biicher beschiiftigen
wird, die dann den heiligen Kirchen zur Sanktionierung vor-
gelegt werden soll.

4, Indem der Kongress die Notwendigkeit der Herausgabe
einer orthodoxen wissenschaftlichen theologischen Zeitschrift
anerkennt, driickt er, auf Grund angebotener Gabe fiir diesen
Zweck Sr. Exzellenz des Metropoliten von Czernowitz (Rumii-
nien), den heiligen orthodoxen Kirchen den Wunsch aus, der
Redaktion dieser Zeitschrift die notwendigen finanziellen Beitrige
zur Verfiigung zu stellen zur Verwirklichung dieses Planes zum
Dienste der Kirche und der Theologie.

5. Zuletzt spricht der Kongress seinen Wunsch aus, es moge
unter einzelnen orthodoxen theologischen Fakultiten ein enger
Kontakt bestehen, der auch durch gegenseitigen Austausch von
Gastvortrigen der Professoren der theologischen Fakultiiten
und eventuell auch von Studenten zum Ausdruck gebracht wird,

6. Fir die Erhaltung und den Aufbau der christlichen
briiderlichen Gemeinschaft bestimmt der Kongress den Tag der



— 147 —

drei grossen okumenischen Lehrer Basilius des Grossen, Gregorius
des Theologen und Johannes Chrysostomus als den Tag des
gemeinsamen Gebetes und des Dankes an allen theologischen
Fakultiiten.

7. Indem der Kongress in der 6kumenischen Bewegung fiir
die Einheit der Kirche und fiir praktisches Christentum einen
erfreulichen Ausdruck der gegenwiirtigen Erneuerung des all-
gemeinen Interesses fiir Kirche und Theologie sieht, begriisst er
diese Bewegung und spricht seine Bereitwilligkeit, in dieser
Bewegung im orthodoxen Geiste mitzuwirken, aus.

8. Der I. Kongress der orthodoxen Theologie spricht seine
tiefste Sympathie fiir die verfolgte Mirtyrerkirche Russlands aus,
wie auch fir diejenigen, die fir den christlichen Glauben in
der neuen Zeit ein Mirtyrerzeugnis abgeben, und driickt seine
Uberzeugung aus, dass die Kirche siegreich aus dem Kampfe
hervorgehen wird.

9. Der I. Kongress der orthodoxen Theologie bestimmt, dass
der II. Kongress der orthodoxen Theologie im Jahre 1939 statt-
finden soll und dass die Stadt Bukarest der Sitz des Kongresses

sein wird.
Der I. Kongress stellt folgende Themata fiir den II. Kon-

gress fest:
I. Die Quellen des orthodoxen Glaubens:

a) HI. Schrift,

b Hl. Tradition.
II. Die soziale Aufgabe der Kirche.
Andere Themata, die fir die Initiative eines Professors

vorgeschlagen werden, werden eventuell im Kongresse auch
besprochen, wenn die betreffenden Referate drei Monate vor
der EKinberufung des Kongresses in das Exekutivkomitee ein-
gegangen sind, welches das Recht hat, dariiber zu entscheiden.

IV.

Bevor wir diesen Bericht iiber den Kongress abschliessen,
wollen wir auf den Geist des vollen gegenseitigen Vertrauens
und der von Herzen gewiinschten gegenseitigen Mitarbeit
zwischen der orthodoxen Kirche (resp. ihrer hdochsten hier-
archischen Stellen) und der orthodoxen Theologie (resp. des ein-
berufenen und tagenden 1. Theologenkongresses) hinweisen. Wir
personlich sind aus allen, auf unseren okumenischen Reisen



— 148 —

gefiihrten vorbereitenden Gesprichen mit den Vorstehern und
den besten Hierarchen der orthodoxen Kirchen in Ruménien,
Jugoslawien, Griechenland, Polen und Bulgarien Zeuge davon,
mit welch grosser Liebe, Interesse, Hoffnung und Bereitwilligkeit
jeglicher Unterstiitzung diese geistlichen Flhrer der Kirche
die Initiative und die Bemiihungen der Einberufung des Kongresses
aufnahmen, wie auch die Theologieprofessoren selbst dies ihr
Unternehmen, mit dem Einverstindnis und dem Segen der
orthodoxen Kirchen und zum Dienste der orthodoxen Kirche,
verstanden und gewollt haben. Das bestitigten alle Kirchen
durch ihre warmen Begriissungen des Kongresses, und das gleiche
wurde immer wieder auf dem Kongresse auch von allen seinen
Mitgliedern — in Referaten, Reden, Diskussionen und auch in den
Resolutionen — klar zum Ausdruck gebracht. Dieser Geist war so
offenkundig, dass er auch von allen ,wohlwollenden Beobachtern*
und Giisten des Kongresses sowohl protestantischer- als auch
romisch-katholischerseitsin ihren bis jetzt veroffentlichten Berich-
ten hervorgehoben wurde. Das entsprach auch voll der alt-
bewihrten Richtung der orthodoxen Theologie als des spirituellen
wissenschaftlichen Diakonats der Kirche. Eine herzliche Gemein-
schaftder Liebe und der Achtung war, trotz dem ersten Zusammen-
kommen, trotz der vielen Verschiedenheiten der Richtung, der
Heimattraditionen und der Temperamente, auch die Zusammen-
arbeit der auf dem Kongresse vereinigten Theologen. Alle fithlten
darin die Gnade Gottes und den Segen der Kirche. Das ist auch
die Kraft der Hoffnung fiir die weitere erfolgreiche Arbeit der
orthodoxen Theologen und Theologie. Auch die griechischen
Kollegen wie die Kirche und die Regierung von Griechenland
haben dazu durch die von ihnen gastfreundlich und aus-
gezeichnet veranstalteten Zusammenkiinfte, Essen, Exkursionen
und dergleichen sehr viel beigetragen, und der Unterzeichnete
hat am Schlusse des Kongresses und im Namen aller auslindischen
Delegationen dem Prisidenten des Kongresses, der theologischen
Fakultit und der Universitiit zu Athen, der Kirche und dem
Staate von Griechenland die aufrichtige Anerkennung und den
verbindlichsten Dank ausgesprochen. Diese briiderliche Stimmung
und der Herzenswunsch nach einer Gemeinschaft des Gebetes
und der Liebe wurden in der.Resolution des Kongresses zum
Ausdruck gebracht, dass nimlich jedes Jahr, am Tage der grossen
okumenischen Lehrer Basilius des (Grossen, Gregorius des Theo-



— 149 —

logen und Johannes Chrysostomus, in allen orthodoxen theo-
logischen Fakultiiten der Gemeinschaft der orthodoxen Theologen
in Gebet und Firsprache gedacht und gefeiert werden soll.
Wenn wir zuletzt von den Erfolgen des Kongresses noch ein
Wort sagen sollten, so sagen wir einfach, dass der erste und
grosste Erfolg dieser ist, dass liberhaupt der Kongress zustande
gekommen ist und in briiderlicher Atmosphire seine bescheidene
wissenschaftliche gemeinsame Arbeit vollfithren konnte. Das ist
ein Erfolg der ganzen orthodoxen Kirche, weil er ein Zeichen
einer neuen hoffnungsvollen Periode im Leben und Schaffen
dieser Kirche ist. Er ist zugleich auch ein Erfolg der gesamten
Christenheit — der Theologie und der Kirche und ihres 6kume-

nischen Werkes.
Sofia, im Mai 1937. STEFAN ZANKOW.




	Der erste Kongress der orthodoxen Theologen

