
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 2

Artikel: Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die
dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen

Autor: Neuhaus, Constantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404126

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

— 92 —

Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927

und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen.

Die Lausanner Weltkonferenz vom August 1927, an der
sich 110 kirchliche Gemeinschaften beteiligten, behandelte
folgende Themata : I. Den Ruf zur Einheit. IL Die Botschaft der
Kirche an die Welt — das Evangelium. III. Das Wesen der
Kirche. IV. Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche.
V. Das kirchliche Amt. VI. Die Sakramente. VII. Die Einheit
des Christentums und die Beziehung der bestehenden Kirchen
hierzu. Die unter den Kirchentypen herrschenden Übereinstimmungen

und Meinungsverschiedenheiten kamen deutlich zum
Vorschein. Die Ergebnisse der Verhandlungen wurden in einem
Bericht (Report) zusammengefasst, der dann den Verhandlungskirchen

zugeschickt wurde. Zu diesem Bericht hatten sich die
Kirchen zu äussern. Eine Auswahl der Antworten ist durch den
Generalsekretär der Lausanner Bewegung, Dr. Hodgson, in
Verbindung mit zwei Mitarbeitern, herausgegeben *). Sie geben
uns einen interessanten Einblick in das Glaubensleben und die
Verfassungen der Kirchen, zeigen aber auch die ungeheuren
Schwierigkeiten auf, die bis zur Erreichung des Hochzieles einer
organisierten Vereinigung aller getrennten Kirchen noch zu
überwinden sind. Was die theologische Aussprache erschwert,
ist das Fehlen einer einheitlichen Terminologie. Die gleichen
Ausdrücke bedeuten in den verschiedenen Kirchen nicht immer
das Gleiche. Auch leidet der Bericht vielfach an einer gewissen
Unklarheit des Ausdruckes.

Als Einleitung dient ein Bericht des Strassburger Theologieprofessors

Dr. Fernand Ménégoz an das Oberkonsistorium der
elsass-lothringischen Kirche Augsburger Konfession über die
Lausanner Konferenz, der sich durch grosse Objektivität
auszeichnet. Er führt darin aus: „Die durch Christus während
seines Erdenwallens vorbereitete Kirche wurde nach seiner
Auferstehung konkrete Wirklichkeit. Die Kirche existierte, bevor
die N. T.-Schriften verfasst wurden. Sie wurden durch die
Kirche gesammelt und uns überliefert. Die Evangelisten ver-

>) Convictions, a Selection from the Réponses of the Churches to the
Beport of the World Conference on Faith and Order held at Lausanne
in 1927. London W. C. 1, Student Christian Movement Press. 1937, 256 S.



— 93 —

fassten ihre Schriften in der Kirche und für die Kirche. Zum
richtigen Verständnis dieser Schriften gehört Kenntnis der
urkirchlichen Verhältnisse. Die Kirche vor der Verfassung der
N. T.-Schriften und nach der Darstellung im N. T. ist eine

geistige und sichtbare Realität. Geistig ist sie, indem sie aus
Menschen bestand, die vom Geiste Christi ergriffen und berufen
waren, am künftigen „Gottesreiche" teilzunehmen. In diesem

geistlichen Sinne ist sie die una sancta. Sie ist sichtbar, insofern
die durch den Geist Gottes ergriffenen Menschen in Ortsgemeinden

gruppiert und in die Welt des Fleisches, des Irrtums und
der Sünde versetzt waren. Als sichtbarer „Leib" des ewigen
Herrn, der vom heiligen Geiste belebt ist, ist die Kirche
grundsätzlich nicht mehr von Christus zu trennen, wie Christus nicht
von Gott zu trennen ist. Für die Christen des apostolischen
und nachapostolischen Zeitalters vereinigen sich die verschiedenen

„Charismata" in vollkommener Harmonie zur geistlichen
Einheit der Gemeinschaft der Jesusjünger. In ihren Augen ist
das Zeugnis der Kirche nicht vom Zeugnis Jesu und vom Zeugnisse

Gottes selbst zu unterscheiden. Gott, der Vater, Jesus

Christus, der Sohn, und die Kirche, das Organ des Heiligen
Geistes : das ist schon im N. T. die lebendige Darstellung des

späteren Trinitätsbegriffes. Das N. T. ist die Stiftungsurkunde
der einen, ungeteilten Kirche Jesu Christi.

In der Geschichte hat sich diese Idee der Kirche gänzlich
geändert. Das grösste Unglück war, dass die Kirche im
Katholizismus überschätzt und im Protestantismus unterschätzt wurde.
Bis zum heutigen Tage hat niemand in beiden Lagern das feine
Gleichgewicht der Kräfte wiederhergestellt, das in der ersten
Zeit die Kirche als den Leib Christi bildete, der gleichzeitig
eins und vielfältig war.

Nach katholischer Auffassung wird die Kirche in praxi dem
Reiche Gottes gleichgesetzt. Ja, die Autorität der Kirche, die
eine menschliche Gesellschaft ist, wird so eng mit der Autorität
des transzendenten Gottes verbunden, dass kirchliche Lehren
und Einrichtungen schliesslich an der Infallibilität und Irre-
formabilität des absoluten Wesens selbst teilnehmen. Dazu wird
verlangt, dass die Geschichte dieser Lehren und Einrichtungen,
die den Erfordernissen des irdischen Lebens entnommen sind,
kritiklos als ständiges und anbetungswürdiges Mirakel
angenommen wird. Nach dieser Auffassung hört die Kirche auf,



— 94 —

Mittel zum Zw*ecke zu sein, und wird Selbstzweck. Über dem,
was die Kirche mit Gott eint, wird ganz vergessen, was sie

von Gott trennt.
Im Gegensatz hierzu ist der Protestantismus ins andere

Extrem gefallen. Die Reformation des 16. Jahrhunderts war
ursprünglich eine Kritik an der kirchlichen Tradition, eine Kritik,
die im Namen des N. T. als des Zeugnisses für die älteste und
authentischste Tradition ausgesprochen wurde. Obschon Luther
und Kalvin gläubig an ihrer „Mutter", der Kirche, hingen, die
den Gläubigen Leben gibt, so konzentrierten die Protestanten
doch ihre Aufmerksamkeit mehr und mehr auf die individuelle,
persönliche, durch unverdienten Sündennachlass erworbene
Heilsgewissheit, die durch direkte Verbindung mit Christus
erlebt wurde. So kam im Protestantismus das verhängnisvolle
Abgleiten von der Idee der Kirche zu einer niedern Lebensund

Geistesstufe. Sie hörte auf, „Leib Christi" und Gestalt einer
geistigen, konkreten Gemeinschaft zu sein. Die Kirche war
entweder nur das Ideal, die „unsichtbare" Gemeinschaft der wahren
Gläubigen, die über die ganze Erde zerstreut sind und die sich

nirgends örtlich oder zeitlich begrenzten, oder die „sichtbare",
rein menschliche, profane Gemeinschaft, eine rein verwaltungs-
mässige Organisation für ein religiöses lieben, welche sich selbst
ihre stets dem Wandel unterworfene administrative Gestalt gab.
So kam der Zusammenbruch der wahren Idee von der Kirche
in ihrem Innersten. Daher kamen beim Triumphe des kollektiven

Geistes im Katholizismus die entgegengesetzten
Übertreibungen des Individualismus im Protestantismus. Und da die
vielen und mannigfaltigen kirchlichen Verwaltungsbehörden
keine Ehrfurcht vor der kirchlichen Einheit und kein Erlebnis
dieser Einheit erwecken konnten, so ging der Sinn für kirchliches

Leben bei den meisten Protestanten verloren. Bei uns
ist es nicht mehr bekannt, dass die Kirche etwas anderes und
mehr ist als „eine freie Vereinigung", dass sie vielmehr ein
Geschenk Gottes ist, wie Christus selbst, dass sie Gnade ist, da
sie überall existiert, wo Menschen selbst sich zugleich vom
Geiste Gottes berührt, ergriffen und geformt wissen. Wir sind
uns dessen nicht mehr bewusst, dass die Kirche im Grunde,
ihrem tiefsten Wesen nach eine (una) ist, da das Ergriffensein
von Christus überall das nämliche ist. Wir sind uns dessen
nicht mehr bewusst, dass gegenüber dieser zentralen und ent-



— 95 —

scheidenden Tatsache alle Unterschiede in Lehre und Verwaltung

sekundärer Natur sind. Während die Kirche im
Katholizismus statt Mittel zum Zweck Endzweck geworden ist, hat
sie in weiten Gebieten des Protestantismus, wenn sie auch im
Kalvinismus in der Form mehr oder weniger autonomer
Gemeinden noch fortlebte, sogar die Würde eines Mittels zum
Zweck verloren. Die protestantischen Gruppen haben schliesslich

infolge der Betonung des Unterschiedes zwischen Kirche
und Reich Gottes sogar den Blick für das, was sie einigt,
verloren. Es ist im religiösen Leben nicht möglich, eine Ausnahme
von der Regel zu machen, dass das Individuum in der Gesellschaft

gebildet werden muss. Auch der Geist Christi kann in
der Welt sein Werk ohne das Werkzeug der Kirche, und zwar
einer geistig geeinigten Kirche, nicht vollbringen. Tatsächlich
steht in der protestantischen Gemeinschaft der Begriff „Kirche"
nicht in hoher Gunst. Im Protestantismus bleibt die Kirche ein

Problem, das weder die Augsburger Konfession noch die kal-
vinische Theokratie gelöst hat.

Die Genfer Vorkonferenz von 1920 sah sich bald grossen
Schwierigkeiten gegenüber. Sofort traten sich zwei Richtungen
entgegen, die institutionellen Christen katholischer Mentalität
und die „pneumatischen" Christen protestantischer Mentalität.
Die einen hielten an ihrem überlieferten Erbe als etwas
Absolutem und Sakrosanktem fest, die andern beriefen sich auf
ihre persönlichen Heilserfahrungen und schrieben den
überlieferten Lehren und Einrichtungen einen nur relativen Wert
zu. In Lausanne wurde 1927 gleich in den ersten Tagen und
noch mehr im Laufe zweier Sektionssitzungen von Lutheranern
die Unzulänglichkeit der amerikanischen Auffassung über den

Ursprung der Kirchenspaltungen erkannt. Die endlosen
Wiederholungen, dass sie alle durch „die Sünde" entstanden sind,
führten von der geschichtlichen Wahrheit ab und glitten
allmählich zu der römischen Auffassung über die Ursache der
Trennung und über den Hcilungsprozess hinüber. Lutheraner
und Kalviner konnten auf keinen Fall zugeben, dass die
Reformation des 16. Jahrhunderts Sünde sei. Auch die Orthodoxen
des Morgenlandes würden niemals eine solche Erklärung über
ihren uralten Widerstand gegen die Aufsaugung durch die
römische Papstkirche abgegeben haben. Daher entstand ein

zwar brüderlicher, aber doch starker Protest gegen die Über-



— 96 —

treibungen der amerikanischen These. Es wurde denn auch
anerkannt, dass, abgesehen von den Zwiespältigkeiten, die durch
den Geist des Bösen entstehen, berechtigte und notwendige
Trennungen zu unterscheiden sind. Denn die Glieder der
Gesamtkirche besitzen verschiedene Gnadengaben, die sich im
gemeinsamen Dienste an Jesus Christus erfüllen müssen. Dieser
Gedanke, der natürlich nicht verhindern darf, dass wir das

Eindringen von Irrtum und Sünde in allen Entwicklungsstufen
des kirchlichen Lebens anerkennen, wurde denn auch im
ersten Paragraphen der Schlussresolution über das Wesen der
Kirche zum Ausdruck gebracht.

Nachdem nun einmal die Wirklichkeit und Berechtigung
eines abweichenden Ausdruckes des christlichen Denkens und
Lebens anerkannt war, konnte man nicht mehr starr an der
alten Methode festhalten, die eine Uniformität der Kirche in
Sachen des Glaubens und der Verfassung herstellen wollte. Die
alte Gefahr, eine zwischenkirchliche Union auf Grund
zweideutiger Formeln zu konstruieren, indem man einen Kompromiss
theologisch unvereinbarer Theoremen fabrizierte, die niemand
befriedigen konnte, wurde oft genug, besonders in den
vertraulichen Sitzungen der Sektionen und Untersektionen empfunden.

Es war „die Versuchung" von Lausanne, die die Konferenz
zum Selbstmord geführt hätte, aber durch das Pflichtbewusst-
sein der Teilnehmer glücklich überwunden wurde. Die Pflicht
diktierte, jeden Versuch zu einem Kompromiss aufzugeben und
eine bessere Methode, den Aufbau auf dem Boden der
prosaischen Wirklichkeit, anzunehmen.

Wenn auch der Kriegszustand zwischen den einzelnen
Kirchen aufgehört hat, so geht doch der edle Wettstreit der
verschiedenen Denominationen in der Bewunderung der eigenen
Charismata fröhlich weiter. Bei der Konferenz von Lausanne
hatte man den Eindruck, dass sich die Delegierten, wenn sie

an die Kirche der Zukunft dachten, einen geistigen Bau
vorstellten, zu dem jede Gemeinschaft wetteifern musste, ihr eigenes
Baumaterial in möglichst starkem Ausmasse zu liefern.

Die Tatsache, dass die Konferenz die Prüfung des Themas

„Die Botschaft der Kirche an die Welt" vom Studium des Themas

„Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche" getrennt
hatte, verdient Beachtung. In Lausanne konnte sich niemand
dazu verstehen, die Identität von „Gegenstand des Glaubens"



— 97 —

und „Dogma" zu verfechten und der unseligen Nachkriegswelt
zu sagen : „Die Botschaft der Kirche ist das nizänische
Glaubensbekenntnis." Ja, noch mehr: In der Erklärung, dass die
Botschaft der Kirche dasselbe sei wie das Evangelium, und in der
Beschreibung des Evangeliums als Ausdruckes der Erlösungskraft

Christi selber, die für die individuelle wie kollektive
religiöse Erfahrung jederzeit offen stehe, eignete sich die Konferenz
zur eigenen geistigen Erbauung mit voller Klarheit eine Wahrheit

an, die von der Theologie der Reformationskirchen schon
mehr als 100 Jahre betont wurde, dass man nämlich
unterscheiden müsse zwischen religiösem Glauben, wie er gelebt
wird, und zwischen theologischen Formulierungen. Gelebter
Glaube ist ursprünglich, unveränderlich und verbindet. Theologische

Formulierungen sind abgeleitet, veränderlich und wirken
trennend. Die Resolution der Lausanner Konferenz über die
Botschaft der Kirche an die Welt entthront grundsätzlich und
faktisch den alten Dogmatismus, der die Christen seit
Jahrhunderten trennt, die aber nichtsdestoweniger tatsächlich dazu
geschaffen seien, um sich miteinander zu vereinigen. Das
bedeutet den Triumph der göttlichen, ewigen und geistigen Wahrheit,

die durch Schleiermacher und Vinet bekannt gemacht
wurde, über die zähe Unwissenheit und Widersetzlichkeit des

menschlichen Herzens, ein Triumph, der um so grösser ist, als
diese Wahrheit unbewusst innerhalb und ausserhalb des

Protestantismus angenommen wurde. Die Erfassung dieser Wahrheit

kann allein die Christen zusammenführen.

Trotzdem beabsichtigten die Protestanten ebensowenig wie
die Orthodoxen oder die Anglokatholiken, als sie das Band
zwischen Evangelium und Glaubensbekenntnis theoretisch lösten,
zur Erhöhung der Sola-fides-Lehre die unbestreibare Bedeutung
der Kirchenlehre zu schwächen. Es handelte sich um die
Herstellung eines lebendigen Gleichgewichtes, das weder in der
Richtung eines starren Dogmatismus noch in der Richtung einer
intellektuell glatten, sentimentalen Religiosität gestört werden
durfte. Wenn die Theologie sich demütig um das bemüht, was
Gottes ist, so tut sie damit wirklich ein gesegnetes Werk in der
Welt. Man sagt ihr zwar, wenn sie Erfolg hat, nach, sie sei

destruktiv. Ohne es ausdrücklich zu sagen, hat jedoch Lausanne
ihre lange und geduldige Arbeit geehrt.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1937. 7



— 98 —

Die Diskussionen warfen auf den tiefen Organismus der
Gesamtkirche ein helles Licht. In diesem Licht zeichneten sich
deutlich zwei Typen religiösen Denkens und Fühlens ab, in die
die Christenheit infolge elementarer Notwendigkeit zerfällt. Sie
haben sich Jahrhunderte hindurch gegenseitig abgestossen.
Während der eine das Bestreben hat, das Göttliche im
Sichtbaren örtlich zu binden, ja sogar die sakramentalen Elemente
und das kirchliche Amt zu vergotten, betont der andere den
Unterschied zwischen Gott oder Christus, die Geist sind, und

jedem materiellen Ausdruck ihrer Gegenwart. Er geht hier so

weit, dass er manchmal einen Teil der unveräusserlichen
Substanz der Hl. Schrift, der Sakramente und des Hirtenamtes,
aufgibt. Während katholische Einstellung religiöse Menschen

veranlasst, sich hauptsächlich von der Durchdringung des

Menschlichen durch das Göttliche und von der Teilnahme an
diesem Menschlich-Göttlichen ergreifen zu lassen, ist die
protestantische Mentalität mehr darum besorgt, auf die Gefahren
hinzuweisen, die durch diese Vermengung entsteht. Sie erinnert
daran, dass die Wirklichkeit der Welt des Geistes grundsätzlich

souverän und unabhängig in ihren Beziehungen zu ihrer
stets unvollkommenen Materialisation bleibt. Trotzdem sahen
die Mitglieder der Konferenz bei voller Erkenntnis dieser beiden
entgegengesetzten Auffassungen in tiefer seelischer Verbundenheit

ein, dass diese beiden Wege nicht dazu bestimmt seien,
sich gegenseitig aufzuheben, sondern zu erfüllen und zu
berichtigen.

Drei Dinge erkannten die Teilnehmer der Konferenz ganz
deutlich: 1. die überraschende Leichtigkeit, mit der christliche
Seelen sich in der Sphäre des gelebten Glaubens untereinander
verstanden und vereinigten ; 2. die ausserordentlichen Hindernisse,

die auftauchten, sobald man versuchte, die verschiedenen
kirchlichen Lehren und Verfassungen, die klar, deutlich und
aufrichtig der Konferenz dargelegt wurden, miteinander in
Einklang zu bringen ; 3. das glühende Verlangen aller, die diese

Erfahrung gemacht hatten, trotz aller Hindernisse die Eintracht
der Seelen zu bewahren und zu vertiefen und nach einer jetzt
nur dunkel empfundenen Einheit der Kirchen Jesu Christi zu
streben, deren Anfänge sich in gemeinsamen Gottesdiensten
zeigen müssen."



— 99 —

Dieser Bericht ist eine ganz vorzügliche Einführung in den
Stand der Dinge, wie er in Lausanne offenkundig geworden
ist. Wie sehr der gute Wille zur Verständigung vorhanden ist,
beweisen die Antworten der Kirchen auf den Lausanner
Bericht, die wir in stark verkürzten Auszügen geben. Sie tragen
fast alle autoritativen Charakter.

Wir beginnen mit jener Gemeinschaft, die am wenigsten
auf theologische Formulierungen und kirchliche Formen gibt,
mit den „Freunden" oder Quäkern.

A. Quäker.

/. Die amerikanischen Quäker erklären: Mitgliedschaft
am Leibe Christi. „Wir erblicken das echte Band der christlichen

Einheit nicht in einem gemeinsamen Glaubensbekenntnis,

so genau es auch ausgedrückt sein mag und so lebendig
auch die Entwicklung der Lehre sein kann, nicht in einem
uniformen kirchlichen Verfassungssystem oder in einem Ritus,
an dem alle teilnehmen. Wir erblicken es vielmehr in der
Teilnahme am gemeinsamen innern Leben, das von der Vereinigung

der menschlichen Seele mit Gott ausgeht und sich im
täglichen Leben derer bekundet, welche diese Erfahrung gemacht
haben. Wir befinden uns in Gemeinschaft mit allen, die unserm
Herrn Jesus Christus treu nachfolgen und ihr Leben der
Ausbreitung des Gottesreiches der Wahrheit und Rechtschaffenheit
weihen, wie immer sie sonst vom Geiste geführt werden mögen.

Wir glauben, dass die christliche Religion wesentlich geistig
ist und dass jeder ihrer Bekenner direkte persönliche Verbindung

mit Gott durch Wirkung des Hl. Geistes auf die Seele
haben sollte und haben kann. Daher sind unsere Methoden der
Gottesverehrung, unsere Stellung gegenüber äussern Riten,
unsere Haltung bei den gottesdienstlichen Zusammenkünften so

eingerichtet, dass diese Auffassung über Religion immer im
Vordergrunde steht und dass Männer und Frauen zur vollen
Ausübung ihrer Privilegien als Gotteskinder angeleitet werden.

Die Versammlung von Gläubigen, die christlich leben und
die Gemeinschaft mit Christus erlebt haben, ist unabhängig von
jedem äussern Ritus, ist in sich beständige Erinnerung an diese

Grundwahrheit. Wir wünschen in dieser Beziehung für alle die
vollste Freiheit. Wir können zwar nicht erwarten, dass Christen
im allgemeinen ohne solche Riten fertig werden, aber wir wün-



— 100 —

sehen eine Kirche, die voll und ganz anerkennt, dass die

Mitgliedschaft am Leibe Christi und die Gemeinschaft mit ihm
ihrem Wesen nach geistig ist.

In der „Botschaft der Kirche an die Welt" sollte
das beständige Wirken des Geistes auf das Leben der Menschen
stärker betont werden. Die Botschaft der Kirche ist Gott, wie
er sich in Jesus Christus geoffenbart hat. Sie wird fortgesetzt
in dem Masse erneuert, wie ihre Glieder die Lehren Jesu auf
immer weitere Gebiete des Dienstes hinaustragen. Jesus beruft
seine Diener, in ihm eins zu werden.

Über die Kirche lehren die amerikanischen Quäker,
class sie aus allen besteht, die Jesus Christus lieben und
danach trachten, in seinem Geiste zu leben. Wesentlich ist die

Vereinigung von Personen, die durch ihre Bekehrung zu Jesus
Christus durch den Hl. Geist umgewandelt worden sind und ihm
nachfolgen. Die Anerkennung des Wertes des Christentums,
auch wenn es sich von dem ihrigen unterscheidet, sei wichtiger
und nützlicher, als jede organisatorische Einheit. Wenn diese

Anerkennung allgemein erfolgte, dann wird eine äussere Einheit

sich von selbst ergeben.
Die Stellung zu den Glaubensbekenntnissen wird

dahin umschrieben, dass der historische Wert der Kredos als
Ausdruckes der damals von der Kirche festgehaltenen Wahrheiten

anerkannt wird, ohne indessen alle Feststellungen wörtlich

als bindend anzunehmen. Sie glauben, class geistiges
Erleben und die Wahrheit der Schrift sich gegenseitig bestätigen.
Lehren, Kredos und Theologie erklären diese Wahrheiten, stehen
aber unter der reichen Realität dieser Wahrheit selber. Die
Quäker haben kein Kredo, weil sie glauben, dass kein Kredo
eine endgültige und adäquate Feststellung sein kann.

Sie anerkennen die Gültigkeit der kirchlichen Ämter
aller Christen, doch treten sie für die Wiederherstellung des

prophetischen Amtes ein, das in der apostolischen Kirche
bestand, bevor Bischöfe, Diakone und Presbyter deutlich hervortraten.

Es ist in der Geschichte der Kirche bis auf den heutigen
Tag immer wieder erschienen. Durch den Verfall des Prophetenamtes

hat die Kirche einen schweren Verlust erlitten. Das geistliche

Amt der Quäker wird definiert als „ein Amt, das im
geistlich-frischen Leben und in der Autorität des Hl. Geistes ausgeübt
wird". Das prophetische Amt bedarf keiner Ordination. Der



— 101 —

Wert einer solchen soll im übrigen nicht verkannt werden.
Die Quäker haben neben ihren Geistlichen (ministers) „Älteste"
und „Aufseher" (episkopoi). Sie wirken in Gruppen oder
Kommissionen in jeder Gemeinde zusammen. Die Ältesten kümmern
sich um das geistliche Leben in der Gemeinde. Sie beraten,
kontrollieren und ermuntern die Geistlichen. Die Aufseher üben
das Hirtenamt und die Kirchenzucht in den Gemeinden aus.
Sie beaufsichtigen auch die praktischen Gemeindeangelegenheiten.

Nach ihrer Auffassung kann der Hl. Geist jeden Gläubigen

ohne Unterschied des Geschlechtes und ohne Ordination
zum seelsorgerischen Dienst und zur Predigt berufen.

Die Stellung der Quäker zu den Sakramenten ist
besonders eigenartig. Unter Berufung auf Luk. 3, 16, erblicken
sie als natürlichen Verlauf der kirchlichen Entwicklung die
Abnahme äusserer Symbole und die Zunahme der Beziehung
der Menschen zu Gott durch den Hl. Geist. Wesentlich ist ihnen
die Geistestaufe, der gegenüber der äussere Taufritus nur ein
Schatten ist. Wer die Ausgiessung des Hl. Geistes empfangen
hat, der bedarf keines äussern Symboles mehr. In der Erneuerung

des Hl. Geistes empfängt er immer wieder die Taufe. Bei
aller Hochschätzung des sakramentalen Prinzips brauchten sie

keine äussern Riten, sondern glauben, dass alle geistigen Gaben
durch unmittelbare Berührung mit Gott durch den Hl. Geist

gespendet werden. Das Abendmahl feiern sie daher nicht, weil
die Seele ihre notwendige Nahrung durch das lebendige Brot
empfängt und keine materiellen Elemente benötigt. „Ohne
Ritual sehen sie sich befähigt, im Geist und in der Wahrheit
anzubeten. Ohne Taufwasser werden sie durch die Geistestaufe

gereinigt. Ohne Abendmahl halten sie doch Gemeinschaft mit
Christus. Wenn sie auch jede äussere Form ablehnen, so fühlen
sie sich doch auf jeden Fall in Demut und Vertrauen von der
inneren, geistigen Gnade ergriffen."

Es besteht nach ihrer Auffassung eine tiefe Beziehung
zwischen ihrem Mystizismus und dem katholischen Sakramentalismus,

insofern die innere geistige Gnade der katholischen
Sakramente mit den Erlebnissen ihres Mystizismus eine grosse
Ähnlichkeit hat.

77. Die Erklärung derenglischenQuäker deckt sich im
wesentlichen mit der Stellungnahme ihrer amerikanischen
Brüder. An dem Bericht über „die Botschaft der Kirche"



— 102 —

haben sie zu bemängeln, dass er zu sehr auf Theologen und
zu wenig auf die Laien zugeschnitten sei. Sie vermissen eine
genügende Betonung der Wirkungen des lebendigen Christus
durch den Hl. Geist auf die Seelen, die sie als wesentlichen
Teil des Evangeliums betrachten. Ihnen ist zu wenig über die
Persönlichkeit Christi und seinen Eindruck auf seine
Zeitgenossen und den modernen Menschen gesagt. Die Botschaft
vom Reiche Gottes, die dem modernen Menschen neue Hoffnung
bringe, sei zu wenig unterstrichen worden.

Über die Kirche bemerken sie, dass sich geistiges Leben
zwar eine Organisation schaffen müsse, doch sei diese Organisation

nur Mittel zum Zweck, nicht aber Endzweck. Diese
Organisation ist nicht der einzige Kanal des Lebens. Die geschichtliche

Kirche habe so viele menschliche Schwächen und
Verfallserscheinungen gezeigt, dass man Bedenken tragen müsse,
sie als „durch Gottes Willen gebildet" anzusehen. Ihnen ist die
wahre Kirche die Gemeinschaft aller aufrichtigen Jünger Jesu,
der mit ihnen im Leben und im Erleben seiner fortwährenden
Gegenwart als Hl. Geist vereinigt ist, vorzüglich um ihnen zu
helfen, sein Reich in der Welt zu errichten und sein Leben
in ihren Seelen durch gemeinsamen Gottesdienst zu erhalten.
Das geistige Leben verlange so wenig wie das physische einen
gleichförmigen Organisationstyp.

Zu den Kredos wird gesagt, dass kein Bekenntnis das

Wesen der Offenbarung Christi in seinem Leben adäquat
ausdrücken und daher nie endgültige Feststellung sein könne. Kein
Kredo kann den Menschen vom sündigen Menschen zum Leben
aus Gott erlösen. Die Hauptgefahr des Gebrauches der Kredos
sei, dass das Volk dieselben als endgültige Erfassung der Wahrheit

betrachte und keinen Raum mehr für weitere Erleuchtungen
lasse. So könne der Glaube erweckt werden, dass das Heil
von der Rechtgläubigkeit komme.

B. Die Methodisten.

I. Die methodistische Bischöfliche Kirche der U.S.A. Die
Kirche ist ihr göttliche Stiftung. Durch sie sucht Gott die
Erlösung hinauszutragen. Ihre äussere Organisation ist nicht
statisch, sondern kann sich unter Leitung des Hl. Geistes in
den verschiedenen Zeiten unter veränderten Verhältnissen



— 103 —

ändern. Die wahre Kirche ist kein Mechanismus, sondern eine
geistige Gemeinschaft.

Die Bischöfliche Methodistenkirche glaubt an den Wert der
Kredos und Konfessionen; denn die Kirche bedarf der Annahme
von fundamentalen evangelischen Wahrheiten. Die Bekenntnisse

sind nicht das letzte Wort und besitzen nur über das

Autorität, was sie festsetzen. Sie sind der Widerschein der
kirchlichen Entwicklung in ihrer zeitbedingten Auffassung über die
Wahrheit des Evangeliums. Bei aller Anerkennung dessen, was
Wissenschaft, Vernunft und Erfahrung zum Verständnis der
Wahrheit beitragen können, darf sich doch jedes
Glaubensbekenntnis nur auf die Schrift stützen, wie sie vom Geiste
Gottes interpretiert wird. Kein Glaubensbekenntnis kann für
die Kirche je endgültig sein; denn die höchste Funktion des

Hl. Geistes ist die Offenbarung der Wahrheit des Evangeliums
in seinem sich stets erweiternden Bereiche.

Die Einheit der Kirche muss auf einem von allen Zweigen
der Kirche als gültig anerkannten Amte beruhen. Das Problem
des kirchlichen Amtes bedarf unter Leitung des Hl. Geistes im
Geiste der Toleranz noch eines gründlichen Studiums in den

an der Weltkonferenz beteiligten Kirchen.

Die Methodistenkirche erkennt die Taufe und das Abendmahl

als Sakramente an und macht sich die diesbezüglichen
Erklärungen des Berichtes zu eigen. Sie hält es für notwendig,
dass über die Abendmahlslehre und über den Taufritus eine

Einigung zustande kommt. Auch hier bedarf es noch eines

gründlichen Studiums.

Die Methodistenkirche begrüsst die Zusammenarbeit
verschiedener Kirchen in den Missionsgebieten und in Verbindung*
mit der Konferenz Life and Work. Aber nichts darf erzwungen
werden, sondern muss der natürlichen Entwicklung überlassen
bleiben. Sie sagt ihre volle Mitarbeit zu.

IL Die englische Methodistenkonferenz, die aus drei jetzt
vereinigten Kirchen bestand (Primitive Methodistenkirche,
Vereinigte Methodistenkirche und Wesleyanische Methodistenkonferenz),

gibt noch drei getrennte Erklärungen ab.

a. Die Primitive Methodistenkirche nimmt bezüglich

der Glaubensbekenntnisse dieselbe Stellung ein wie
die Bischöfliche Schwesterkirche in Amerika. Das Recht der



— 104 —

Interpretation der Kredos und, wenn nötig, neuer Feststellungen
in modernen Ausdrücken ist das Vorrecht der lebendigen, vom
Geiste Gottes geleiteten Kirche.

Die Kirche ist die Gemeinschaft der Christgläubigen.
Sie ist heilig, katholisch und apostolisch. Diese Begriffe müssen
aller sektenhaften Begrenzung entkleidet sein.

Die Kirche besteht aus allen, die durch den Glauben in die
erlösende Beziehung zu Christus gekommen sind. Diese Beziehung

wird auf verschiedenen Wegen erlebt. Der eine kann in
Beziehung zu Christus innerhalb der Kirche durch deren
geistliches Amt kommen. Andere können sie persönlich und privatim

finden, und wenn sie Christus gefunden haben, so suchen
sie Gemeinschaft mit seinem Volke. Wesentlich ist das
Heilserlebnis, ganz gleich wie es erzielt wird. Trotz allem persönlichen

Erlebnis wird Wert darauf gelegt, dass das Erlebnis der
Gemeinschaft anvertraut wird. Sie betont die himmelwärts
gerichtete Lehre der Kirche als Leib und Braut Christi und
betrachtet das Leben und Zeugnis einer Gemeinschaft als
sicherere Gewähr echter Zugehörigkeit zur Kirche als irgendeine
Form kirchlicher Verfassung. Ordnung und Verfassung sind
nicht unwichtig, aber doch nur sekundärer Natur. Sie haben
dem Leben zu dienen und es auszudrücken. Ob die Verfassung
bischöflich oder anders ist, gehört nicht zum esse der Kirche.
Der Prüfstein einer Form, so altüberliefert sie sein mag, findet
sich in ihrer Fähigkeit, das Gedeihen der Kirche sicherzustellen,
und in ihrer Elastizität, ihre Fähigkeiten in den verschiedenen
Teilen so zu entfalten, wie es sein soll.

Das Amt der Kirche. Die gegenwärtigen kirchlichen
Typen — der bischöfliche, presbyterale und kongregationalistische

— haben alle einer vereinigten Kirche der Zukunft
etwas zu geben. Bei einer Weihe für diese Kirche dürfen die
Kandidaten, die in ihren Kirchen bisher rechtmässig amtierten,
nicht gezwungen werden, ihre bisherige Ordination als ungültig
zu erklären. Zur Bereicherung des Lebens der Kirche und zur
Ausbreitung des Gottesreiches können auch Laien als Prediger
und Leiter von Gottesdiensten beitragen.

Die Sakramente. Diese Kirche anerkennt zwei
Sakramente, Taufe und Abendmahl. Sie sind göttlicher Einsetzung.
Die sakramentale Gnade wird durch den Hl. Geist vermittelt,
der sich der von Christus verordneten Formen bedient und sie



— 105 —

durch den Glauben auf die Seele überträgt. Doch ist Gottes
Gnade nicht an die Sakramente gebunden. Manche Seelen
finden die Gnade auf andern nicht minder wirksamen Wegen
(Quäker). Die Gültigkeit eines Sakramentes als Gnadenmittels
hängt nicht von bestimmten Spendungsbedingungen ab.

b. Die vereinigte Methodistenkirche weist in der
Frage über das Wesen der Kirche darauf hin, dass
Begriffe wie „eine, heilige, katholische und apostolische Kirche",
„Amt", „Sakramente", „Verwaltung der Sakramente" nicht
überall im gleichen Sinne verstanden werden. Hier sollte man
zunächst zu einer Abklärung der Begriffe kommen und nur
dort eine gewisse Zweideutigkeit bestehen lassen, wo man
absichtlich eine freie Auslegung wünscht. Man soll sich tunlichst
an die biblische Sprache halten. Uniformität der Kirche ist
nicht nötig. Diversitas in unitate sei das Ideal.

Zum gemeinsamen Glaubensbekenntnis der
Kirche wird bemerkt: 1. Objekt des Glaubens ist nicht irgendeine

Feststellung über Christus, sondern der Herr Jesus Christus
selbst. 2. Kredos haben mehr die negative Funktion, Irrtümer
auszuschliessen, als die positive Funktion, die Wahrheit zu
definieren. 3. Die Vollmacht, ihre Kredos zu interpretieren und,
wenn nötig, die christliche Wahrheit in moderneren Ausdrücken
von neuem zu erklären, kommt der lebendigen, geistgeleiteten
Kirche zu.

Das Kirchen a m t. Die Meinungsverschiedenheiten
darüber sind so gross und scheinbar unvereinbar, dass sie eine

wirkliche Schranke für die Einigung darstellen, wenn nicht
eine grössere Übereinkunft darüber erzielt werden kann Mie
bisher. Der Episkopat gehört zum bene esse, nicht zum
esse der Kirche.

Die Sakramente. Volle Vereinigung ist nur möglich,
wenn grosse Freiheit in der Auslegung über die Sakramente

zugebilligt wird.
c. Die Wesleyaner unterstreichen mit Rücksicht auf

die Mission des Methodismus im Leben der einen Kirche Gottes
die Wirklichkeit eines unmittelbaren Verkehrs zwischen Seele
und Gott. Jedermann kann der Abnahme durch Jesus Christus
und der Teilnahme an den Früchten des Geistes gewiss sein,
doch haben alle, die von ihm erlöst sind, das Privileg und die

Pflicht, sich einer korporativen Gemeinschaft in Christo Jesu



— 106 —

anzuschliessen. Die Wesleyaner erwarten unter Leitung des

Hl. Geistes eine wachsende Einheitlichkeit in den Fragen, in
denen jetzt noch erhebliche Differenzen bestehen. Sie wenden
sich gegen die Forderung der Orthodoxen und einiger Zweige
der westlichen Kirche über die ausschliessliche Wirksamkeit
des Episkopates und erklären ihren Standpunkt, der dem der
erwähnten methodistischen Gemeinschaften entspricht. Den
gleichen Standpunkt nehmen sie in der Frage der Sakramente

ein.

III. Die evangelische Methodistenkirche Frankreichs. Sie würde
statt „Einheit" der Kirche lieber „Kirchenunion" oder „Kirchenbund"

setzen.

Das Wesen der Kirche. Sie schlägt vor, dass im
Bericht „die unsichtbare Kirche als Gemeinschaft der wahren
Gläubigen bezeichnet wird, die Gott allein kennt. Sie sind in
allen Kirchen und ausserhalb derselben über die ganze Erde
zerstreut. Zu ihr gehören auch die bereits bei Gott im Himmel
lebenden Seelen (ecclesia triumphans). Die sichtbare Kirche
bilden die Gemeinden der in der Welt zerstreuten Gläubigen,
die durch die Predigt des Wortes Gottes, durch die Verwaltung
der von Christus eingesetzten Sakramente und durch ihr Zeugnis

für die Wirkung des Hl. Geistes in ihren Herzen an der
Bildung des Leibes Christi und am Kommen des Reiches Gottes
auf Erden mitarbeiten."

Das Amt. In einer eventuellen Organisation der künftigen
vereinigten Kirchen sollten die drei biblisch begründeten
Systeme (das episkopale, presbyterale und kongregationalistische)
zugelassen werden. Die wahre apostolische Sukzession wird
durch die Wirkung des Hl. Geistes erteilt.

Die Sakramente. Die beiden Sakramente Taufe und
Abendmahl können auch von solchen verwaltet werden, die
nicht bischöflich geweiht sind. „Wir glauben an die geistige
Gegenwart des Herrn bei der Feier des Hl. Abendmahles, aber
wir verwerfen jede Idee, seine Gegenwart zu materialisieren,
wie auch die Anbetung des Sakramentes. Toleranz und Brüderlichkeit

sollte Interkommunion in allen evangelischen Kirchen
möglich machen."

Einheit der Kirche und das Verhältnis der
bestehenden Kirchen. Die Einheit sollte sich unter verschie-



— 107 —

denen Formen zeigen können unter der Bedingung, dass die
wesentlichen Dinge, die ihre fundamentale Einheit sicherstellen,
gewahrt bleiben. Die künftige Union der Kirchen wird sich
zuerst in Gestalt eines Bundes zeigen, ohne die endgültige Form
zu präjudizieren.

IV. Die Wesleyanische Kirche Südafrikas sieht eine volle
Union der christlichen Kirchen noch in weiter Ferne und hält
sie nicht einmal für wünschenswert. Zunächst sollen sich die
Kirchen zusammenschliessen, die in Lehre und Verfassung am
nächsten verwandt sind. Das Wachstum des Gottesreiches wird
besser durch freundliche Zusammenarbeit gefördert als durch
eine organische Vereinigung.

C. Kongregationalisten und Baptisten.

/. Die Kongregationalistische Vereinigung von England und
Wales. Das Wesen der Kirche. Tradition umfasst das Leben
und Denken der Kirche in allen ihren Zweigen, in allen
Ländern, zu allen Zeiten unter Führung des Hl. Geistes. Die
unsichtbare Kirche ist nicht gänzlich im Himmel. Sie umschliesst
alle wahren Gläubigen auf Erden, ob sie nun einer kirchlichen
Organisation angehören oder nicht. Die eine Kirche kann sich
unter Leitung des Hl. Geistes in verschiedenen Formen
ausdrücken. Die sichtbare Kirche besteht nicht aus einer einzigen,
sondern aus allen bestehenden Kirchen zusammen. Eine
gewisse Organisation ist notwendig. Eine solche verdient den

Vorzug, die der Kirche aller Orten und Zeiten unter Leitung
des Hl. Geistes eine möglichst freie Entwicklung gestattet.

Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche.
Die Annahme eines Kredos als Bedingung der kirchlichen
Mitgliedschaft oder für die Zulassung zu einem kirchlichen
Amt kann nicht verlangt werden. Zu diesem Glauben seien
sie durch den Hl. Geist geleitet. Von Zeit zu Zeit kann es sich
aber als notwendig erweisen, öffentlich festzustellen, was mit
ziemlicher Sicherheit von ihnen geglaubt wird. Einige
Wahrheiten, wie die erlösende Bedeutung des Kreuzes und die
Missionsaufgabe der Kirche, finden in den Kredos keine Erwähnung.

Durch die Annahme der ökumenischen Kredos als eines
Teiles der Reunionsgrundlage, wozu sich ein Teil ihrer
Mitglieder um der Sache willen entschliessen könnte, möchten sie



— 108 —

ihre Loyalität gegenüber dem Wesentlichen des christlichen
Glaubens, insofern er darin seinen Ausdruck findet, bekunden.
Sie nehmen jedoch die Freiheit der Interpretation der
Feststellungen für sich in Anspruch und ordnen die Kredos den

formloseren, aber mehr durch Erfahrung bestätigten Ausdrücken
des christlichen Glaubens in der Hl. Schrift unter.

Das Amt. Für die Kirche als Gemeinschaft der Gläubigen
ist ein Amt streng genommen nicht nötig. Gott gibt ihren
Mitgliedern durch seinen Geist Gaben des Dienstes, die für die
verschiedenen Funktionen nötig sind, wie die Organe für den
Leib. So darf das besondere Amt als Gabe Gottes an seine
Kirche betrachtet werden, das nicht für ihr Sein, aber für ihr
Gedeihen und für ihre Wirksamkeit in der Welt als organisierte

korporative Gemeinschaft wesentlich ist. „Wir anerkennen
ein Amt, zu dem Gott beruft und befähigt und das als solches

vom Hl. Geiste, der der Kirche innewohnt, anerkannt und

angenommen wird. So wird dieses Amt beständig von Christus
in seinem Geiste autorisiert und wirksam gestaltet." „Wir
betrachten die Funktion, die im kirchlichen Amte ausgeübt wird,
nicht als etwas, was ausschliesslich von Amtsträgern ausgeübt
werden darf. Die Leitung und Disziplin der Kirche ist der
Kirche anvertraut, für die das Amt ermächtigt werden kann
und oft ermächtigt wird, stellvertretend zu handeln. Männer,
die für den geistlichen Dienst befähigt, durch den Hl. Geist
berufen und von der Kirche angenommen sind, werden bei

uns im allgemeinen durch einen Ordinationsakt unter Gebet

ausgesondert, um die geistlichen Funktionen auszuüben. Die
Praxis der Handauflegung durch Laien, die bei uns üblich ist,
wird nicht als obligatorisch betrachtet. Wir stimmen dem
Gedanken zu, dass die Schaffung eines in allen Teilen der Kirche
anerkannten Amtes, weil es die Sanktion der Kirche besitzt,
eine dringliche Notwendigkeit ist." „Wir anerkennen, dass das
Amt einer vereinigten Kirche von der ganzen Kirche durch
ihre Vertreter ermächtigt sein muss. Diese Zustimmung sollte
in einer Ordinationsform erfolgen, die Anerkennung und
Gutheissung des Rufes Gottes zum Amt und Beauftragung des nach
einer entsprechenden Vorbereitung Berufenen für einen
bestimmten Wirkungskreis bedeutet. Die bischöfliche Weihe
können wir nicht als wesentlich ansehen, um das Amt in einer
vereinigten Kirche auszuüben, an der wir als Kongregationa-



— 109 -
listen teilnehmen könnten. Die Theorie, dass ein Amt nur durch
Handauflegung eines Bischofs gültig sein kann, geht gegen
unsere tiefsten Überzeugungen. Wenn das bischöfliche Amt in
einer vereinigten Kirche beibehalten werden sollte, so sind
wir damit einverstanden, falls es ein reines Wahlamt und rein
repräsentativ wird. Wir möchten sogar den Gebrauch dieses
historischen Titels vermeiden, der, gerade weil er historisch ist,
nicht verfehlen würde, Gedanken über Autorität und
Gnadenvermittlung zu suggerieren und zu verewigen, von denen wir
durchaus abweichen."

Zu den Sakramenten können sich die Kongregationalisten

nicht äussern, da hierüber in den eigenen Reihen erhebliche

Meinungsverschiedenheiten herrschen. Sie lehnen aber
die Siebenzahl der Sakramente ab und können solche Christen
nicht als unkirchlich bezeichnen, die überhaupt vom Gebrauche
äusserer sakramentaler Zeichen absehen. Sie selbst haben nur
zwei Sakramente, Taufe und Abendmahl. Taufe ist ihnen eine

symbolische Weihe des Täuflings zum besondern Eigentume
Gottes und zur Mitgliedschaft in seiner Kirche. Bei Kindern
wird sie eine Hingabe an Gott durch die Eltern des Kindes in
der Kirche Christi. Sie schliesst eine Annahme durch die Kirche
mit der ganzen Verantwortung für die geistige Ernährung des

Kindes in sich. In solchen Fällen wird die göttliche Gnade von
den frühsten Kinclerjahrcn durch Belehrung und religiöse Übung
in Haus und Kirche vermittelt. „WTas das Abendmahl betrifft,
so können wir annehmen, solange dessen Wirksamkeit als
wesentlich unabhängig von irgendeiner besondern Art der Spendung

und lediglich als Empfänglichkeit und Bereitschaft zur
Hingabe in Glaube, Hoffnung und Liebe betrachtet wird, dass

unser Herr in der Hl. Kommunion gegenwärtig ist, dass wir mit
Gott, dem Vater, in Jesus Christus, seinem Sohn, unserm lebendigen

Herrn, Gemeinschaft haben, der unser einziges Brot ist,
das für das Leben der Welt dahingegeben ist, und dass wir
Gemeinschaft mit allen haben, die sich mit ihm vereinigen.
Wir stimmen darin überein, dass das Sakrament des Abendmahles

der Kirche heiligste gottesdienstliche Handlung ist,
bei der der Erlösungstod Christi in Erinnerung gerufen und

verkündet wird, und dass diese Feier ein Opfer des

Lobpreises und der Danksagung und ein Akt der Selbsthingabe
ist."



— 110 —

Der Bericht über die Einheit der Kirche wird
abgelehnt. Sie verlangen die weitgehendste Freiheit in der
Auslegung des Wesens der sakramentalen Gnade, der Amtswreihe
und der kirchlichen Autorität. Life and Work und Faith and
Order sollten in engste Verbindung miteinander gebrachtwerden.
Praktische Zusammenarbeit in den Missionsgebieten und
gemeinsame Abendmahlsfeiern als Ausdruck christlicher Gemeinschaft

seien wünschenswert. Uniformität in Kredo, Ritual und
Verfassung wird abgelehnt.

II. Die nördliche Baptistenkonvention der U. S. A. Einheit ist
ihnen Einheit des Geistes. Förmliche Bindungen würden die
Freiheit des individuellen Gewissens oder des Rechtes des
Privaturteils fesseln und sind daher zu verwerfen. Die unsichtbare

Kirche allein ist „heilig, katholisch und apostolisch". Sie
besteht aus allen Gläubigen im Himmel und auf Erden. Für
die Verfassung sollte allein die Praxis des N. T. massgebend
sein. Die gegenwärtigen Spaltungen der Christenheit sind durchaus

nicht immer „Sünde". Der Satz des Berichtes: „Die Kirche
ist Gottes erwähltes Werkzeug, mit dem Christus durch den
Hl. Geist die Menschen mit Gott durch den Glauben versöhnt"
darf nicht so ausgelegt werden, als ob die Zuständigkeit jedes
Individuums, Gott ohne Vermittlung irgendeiner Institution zu
suchen und zu finden, geleugnet oder verdunkelt werden darf.
Christen, die sich keiner äussern rituellen Zeichen bedienen,
dürfen nicht als ausserhalb der Kirche stehend betrachtet
werden. Alle Gläubigen sind Priester Gottes. Das Amt verleiht
keinen besondern Stand in der Kirche. Jedes Mitglied der Kirche
kann Seelsorge treiben, das Wort verkünden und die Sakramente

spenden.

Das Kredo. Das N. T. ist eine ausreichende Richtschnur
für Glaube und Praxis. Zusätzliche Kredos zum Zeugnis oder
zur Sicherung des Glaubens sind nicht notwendig, doch wird
die Annahme eines gemeinsamen Kredos, das den historischen
Glauben des Christentums oder das, was allgemein geglaubt
wird, zeigt, um die geistige Einheit der Jünger Jesu zu festigen,
nicht abgelehnt. Doch darf ein solches Kredo nicht autoritativ

für das individuelle Gewissen sein oder als Beweis für
die Zugehörigkeit zur kirchlichen Gemeinschaft betrachtet
werden und nicht gottesdienstliches Gebet sein. Das aposto-



— Ill —

lische und nizänische Glaubensbekenntnis wird inhaltlich
allgemein angenommen, drückt den christlichen Glauben aber
nicht hinreichend aus, weil sie sich nur mit besondern aus der
Kirchengeschichte verständlichen Tatsachen befassen und nichts
über das praktische Leben aussagen.

Grosse Schwierigkeiten bereitet ihnen die Frage über das
kirchliche Amt und die Sakramente. Eine Einigung
hierüber scheint ihnen nach den Erfahrungen von Lausanne in
absehbarer Zeit unmöglich. Der katholische und evangelische
Standpunkt kann nicht gleichzeitig wahr sein.

III. Die Generalkonferenz der Baptisten vom siebten Tage,
U.S.A. Das Kredo. „Wir nehmen den christlichen Glauben,
wie er in der Hl. Schrift geoffenbart ist, an." Mehr ist dazu nicht
zu sagen.

In der Frage über das Wesen der Kirche kann sie

wegen der tiefen Gegensätze zwischen katholischer und
evangelischer Auffassung nur um Licht bitten. Sie vermisst in den
Kredos einen Platz für den Sabbath.

Das Kirchen am t. Sie legt auf formelle Ordination kein
Gewicht.

Die Sakramente. Die Praxis der Kindertaufe hat die
ursprüngliche Bedeutung der Taufe als eines Sakramentes der
Kirche nach den Erfahrungen vieler Gemeinschaften zerstört.
Ihre Bedeutung als Sakrament kann nur auf dem gleichen Boden

diskutiert werden wie das Abendmahl, wenn man beide in ihren
Beziehungen zum Glauben jener betrachtet, die persönlich ihren
geistigen Nutzen erlebt haben.

IV. Baptistenunion von Grossbritannien und Irland. Die
Baptisten halten untereinander Gemeinschaft. Die baptistische
Weltallianz mit ihren mehr als 10 Millionen Bekennern sucht
Gemeinschaft mit andern Christen, die sich in Glaube und
Verfassung von ihnen unterscheiden.

Das Wesen der Kirche. Wir stimmen dem nicht zu,
dass das Amt, wie es gewöhnlich verstanden wird, für die
Existenz einer wahren christlichen Kirche wesentlich ist, doch
glauben wir, dass ein Amt für ihre höchste Wirksamkeit
notwendig ist. Die Funktion des Amtes zeigt sich mehr im Begriff'
der Führerschaft als in der Regierung und der Disziplin.

Kredo. Die Baptistenunion braucht beim Gottesdienst kein
Kredo. Doch hält sie an den Tatsachen der Kirchengeschichte



— 112 —

und an der Erfahrung fest, die in den Bekenntnissen
ausgedrückt sind.

Das Amt. Die Verwaltung der Sakramente wird nicht
auf ordinierte Geistliche beschränkt und erfordert keine
Handauflegung. Die Erklärung, dass die Verwaltung der Sakramente
durch den Glauben des Empfängers wirksam gemacht werden
muss, verträgt sich nicht mit der Praxis, die Taufe andern, als
Gläubigen (Kindern) zu spenden. Eine übereinstimmende Theorie
über das Amt braucht nicht überall angenommen zu werden.
Die Theorie der orthodoxen Kirche über das Amt wird
abgelehnt. Es gibt keine starre Form der Kirchenverfassung.

Die Sakramente. Wir ziehen das Wort „Riten" dem
Worte „Sakramente" vor. Bedingung für die Wirksamkeit der
Sakramente ist der Glaube des Empfängers.

Einheit der Kirche. Jede Gemeinschaft sollte sich
bemühen, Glaube und Verfassung der andern Gemeinschaften
kennen zu lernen. Wir haben uns bemüht, die Stellung der
bischöflichen Kirchen zu studieren, haben aber den Eindruck,
dass die unsrige nicht in gleicher Weise gewürdigt ist. Der
Bericht über die Mechelner Besprechungen hat uns mit
Besorgnis erfüllt. Wir stellen ganz offen fest, dass wir eine Union
mit der römischen Kirche nicht ins Auge fassen können, solange
sie ihre jetzige Verfassung und ihre Ansprüche aufrecht erhält.
Wir wünschen auf sozialem, evangelistischem und andern
Gebieten, besonders im Missionsgebiet, eine bessere Zusammenarbeit,

da die Verweltlichung der ganzen Lebensauffassung uns
alle auf den Plan rufen musste.

D. Jünger und Kirchen Christi.

/. Die Jünger Christi in Amerika. Ihnen erscheinen die
Differenzen der protestantischen Kirchen in Amerika verhältnismässig

unbedeutend im Vergleich zu den fundamentalen
Unterschieden zwischen den katholischen und protestantischen
Kirchenbegriffen mit ihren Ämtern und Sakramenten.

IL Die Kirchen Christi in Grossbritannien und Lrland. Das
Wesen der Kirche. Die Lehre von der unsichtbaren Kirche
in dem Sinne, als ob Christus beabsichtigt habe, eine endgültige,
sichtbare Organisation auf Erden zu schaffen, ist im N. T. nicht
zu finden und erst in neuern Zeiten als Lehre der geschieht-



— 113 —

lichen Kirche aufgekommen. Sie ist eine Wortklauberei, die

uns nicht von den Schwierigkeiten des bestehenden Zustandes
der Trennungen im Christentum befreien kann. Im N. T. wird
berichtet, dass die Erlösung einer bestimmten korporativen
Gesellschaft mit sichtbaren, einer Gemeinschaft verliehenen
äussern Institutionen, wie Taufe, Abendmahl, Disziplin etc.
zugeschrieben wird. Die Zweigtheorie, wonach die verschiedenen
Denominationen als Zweige an dem einen Weinstock betrachtet
werden, ist eine unhaltbare Exegese von Joh. XV. Sektentum ist
Sünde, w o immer es sich offenbart. Es behindert die Ausbreitung
des Reiches Gottes, obschon wir zugeben können, dass die göttliche
Providenz über die menschlichen Willen herrscht und dass

Gott sogar durch die bestehenden Trennungen seine Sache in
der Welt gefördert hat. Die Einheit der Kirche findet ihren
Ausdruck in der apostolischen Kirche: ein Glaube, die Riten
der Taufe und des Abendmahles und das göttlich verordnete
Amt. Die kirchliche Organisation muss auf ein Minimum
beschränkt werden, soviel wie nötig ist, um die kirchliche Einheit

auszudrücken. Sie muss vor allem auf einer freien
Liebesgemeinschaft beruhen.

Das K r e d o. Die alten Kredos sind Zeugnisse und
Bürgschaften des Glaubens. Sie erlauben der Kirche, die Wahrheit
der Offenbarung so auszudrücken, wie es jedes Zeitalter
erfordert. Die Kirchen Christi sind wenig geneigt, den christlichen

Glauben in Form von Kredos oder geschriebenen
Bekenntnissen zusammenzufassen. Sie haben sich stets nach dem

Geiste Christi gerichtet. Ihn zu erkennen, haben sie sich immer
auf das N. T. berufen, das Norm und Urkunde des Wesens des

Christentums ist. Das N. T. ist im echten historischen Geiste
7Ai deuten. Die Jüngerschaft Jesu beginnt nicht mit der
Annahme starrer Dogmen, die in intellektualistischer Form
dargeboten werden, nicht durch den Glauben an die Taten Gottes
und Theorien über Gott und Christus, sondern in der praktischen
Betätigung des Glaubens an Christus als den Herrn und Erlöser
des Lebens. Glaube ist nicht eine verstandesmässige Zustimmung

zu Dogmen, sondern eine Hingabe des Willens und der
Persönlichkeit an den einen, der einer solchen Hingabe würdig
ist. Glaube ist Vertrauen zu einer Person und Treue zu ihr.
Die Kirchen Christi befürworten daher die Rückkehr zu den

einfachen Taufkredos der N.-T.-Kirche, wie: Ich glaube an

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1037.
8



— 114 —

Jesum, den Herrn, oder: Ich glaube an Jesum, den Sohn des

lebendigen Gottes. Es sollte keine andere Verpflichtung als bei
der Taufe auferlegt werden. Die Kirche muss immer ein
gewisses Glaubenssystem haben, das das Wesentliche des christlichen

Glaubens enthält. Der Glaube muss definiert werden,
da die Kirchen wissen müssen, auf welcher Grundlage sie sich
vereinigen sollen, doch haben sich solche Definitionen auf ein
Minimum zu beschränken. Bekenntnisse, wie sie im 16.
Jahrhundert entstanden sind, wie die 39 Artikel, die irischen
Artikel, die Westminsterkonfession, die Augsburger Konfession, die
helvetische Konfession, die Konkordienformeln etc. sollten von
allen Kirchen aufgegeben werden. Das Apostolikum würde
vollauf genügen. Es könnten sogar noch einige Änderungen

vorgenommen werden, wie Ausmerzung des „abgestiegen zur
Hölle", wie das die bischöfliche Methodistenkirche von Amerika
schon getan hat.

Das Amt ist von Gott durch die Kirche verliehen, um
die Regierung und Disziplin in der Kirche im Ganzen oder in
ihren Teilen auszuüben. Die Kirchen Christi haben versucht,
die ständigen Elemente des neutestamentlichen Amtes
wiederherzustellen. Als solche betrachten sie das Hirtenamt und Lehramt

der Bischöfe (Presbyter) und Diakone in den Ortsgemeinden,

und ein Evangelistenamt (Missionare) mit einer erweiterten
Kommission, um das Reich Gottes in der Heimat und auswärts
auszubreiten und um das Evangelium zu predigen und dadurch
der Gesamtkirche zu dienen. Sie haben auch Laien, die unter
Aufsicht der Bischöfe lehren und predigen. Das Kirchenamt ist
ein heiliges Amt, ist aber nicht von einer andern beruflichen
Tätigkeit behindert. Der Unterschied zwischen Bischöfen und
Diakonen einerseits und Laien andrerseits berücksichtigt nicht,
wie man seinen Lebensunterhalt verdient. Ein Bischof darf
ganz oder zum Teil von der Gemeinde unterhalten werden. In
der Vereinigten Kirche sollte es ein Amt geben, das
nebenberuflich und hauptberuflich durch Bischöfe, Diakone und
Evangelisten ausgeübt wird.

Die Sakramente. Den Kirchen Christi ist die Taufe
nicht ein reines Symbol ohne Gnadenwirkungen. Die Tauffragen
(Wer, wie wird getauft? Was bewirkt die Taufe?) können nur
durch Rückkehr zur apostolischen Taufpraxis gelöst werden.
Die Gültigkeit der Taufe hängt nicht nur von Materie und Form,



— 115 —

sondern letzthin vom Glauben und der Busse des Empfängers
ab. Daher können unmündige Kinder nicht gültig getauft
werden. Die Kindertaufe kam erst im 2. Jahrhundert auf und
wurde erst im 5. Jahrhundert allgemein. Bei ihnen werden zur
Taufe nur bussfertige Gläubige zugelassen. Die Lehre von der
Erbsünde ist heute für die Masse des Volkes nicht mehr
annehmbar. Sie ist ein vom Kirchenvolk vergessenes Dogma. Die
Kirchen Christi treten für die Taufe durch Untertauchen ein.
Ihnen erscheint dieser Taufritus als wesentlich für eine geeinigte
Kirche, weil darin der Taufsymbolismus allein richtig zum
Ausdruck kommt. Die Taufe ist das geistige Mittel zur
Einverleibung in die Kirche.

Das Abendmahl war in der apostolischen Kirche Mittelpunkt

des Gottesdienstes. Es war Erinnerung an Christi Tod.
Die Kirche brachte in ihrem Gottesdienste das Opfer der
Lobpreisung und Danksagung als einen feierlichen Akt der
Selbsthingabe dar, sie erneuerte ihre Gelübde und nährte sich geistig
von clem einen Opfer, der Hingabe ihres fleischgewordenen Herrn.

Bei den Kirchen Christi ist das Hl. Abendmahl der Wesenszug

des sonntäglichen Hauptgottesdienstes. Taufe, rechtschaffenes

Leben und Selbstprüfung sind schriftgemässe Verordnungen

für alle Zelebranten und Teilnehmer. Grosses Gewicht
wird auf das Herrenmahl als Akt der Anbetung und auf den

priesterlichen Charakter der ganzen Kirche gelegt. Diese Feier
wird charakterisiert durch vier Hauptbestandteile: Verlesung
der Evangelien und apostolischen Schriften, gewöhnlich von
einer Unterweisung in Form einer Predigt begleitet, die
Darbringung der Gaben, Gebete und „Brotbrechen". Dazu kommt
die Lobpreisung. „Wir kommen zusammen, nicht nur um Gnade

vom Herrn zu empfangen, sondern um ihm durch die Verdienste
•lesu Christi in seinem Opfer, das wir in dem Gottesdienste
darstellen, Anbetung darzubringen. Die vereinigte Kirche sollte
zu dieser Form des sakramentalen Gottesdienstes zurückkehren.
Übersinnliche Theorien über die Art der Gegenwart Christi im
Sakrament sollten ausser Betracht gezogen werden. Doch es

musste anerkannt werden, dass durch die Gedächtnisfeier Gnade

verliehen wird und dass diese Gnade mit dem Genüsse der

geheiligten Gaben verbunden ist."

Einheit der Kirche. In der vereinigten Kirche der
Zukunft muss in allem Wesentlichen des Glaubens, der Ver-



— 116 —

fassung und des Gottesdienstes Einheit herrschen. In allem aber,
was nicht zum Wesen der Kirche gehört, wie sie von Christus
und den Aposteln begründet ist, sollte die weitgehendste Freiheit

gelten. Die Kirche ist göttlicher Einsetzung. Sie ruht auf
den Aposteln und den Propheten. Ihr Eckstein ist Christus.
Dieser eine Leib muss sich in der vereinigten Kirche offenbaren,
nicht aber irgendeine Neuschöpfung. Rückkehr zur apostolischen
Kirche ist auch hier nötig. Zum Wesen der Kirche gehört nur
ein Minimum von dogmatischem Glauben, nämlich das, was die
Kirche nicht aufgeben kann, ohne sich selbst aufzugeben. Sonst
aber muss so viel Freiheit gewährt werden, dass die ganze Fülle
des religiösen Lebens und Erlebens zum Ausdruck kommt. Im
Gottesdienst, der im Hl. Abendmahl seinen Mittelpunkt findet,
muss eine dogmatische Grundlage geschaffen werden.

E. Reformierte und Presbyterianische Kirchen.

/. Die presbyterianische Kirche in den U. S. A. Die
Presbyterianer halten es für schwierig, in Union mit Kirchen zu treten,
die die Annahme des Episkopates als historischer Institution in
dem Sinne verlangen, dass er direkt auf die Apostel zurückgeführt

werden muss, und die einen solchen Episkopat für die
Kirche Jesu Christi als wesentlich betrachten oder ihn als
notwendig für ihr bene esse erklären. Doch sehen sie in der
bischöflichen Form der Kirchenverwaltung keine unüberwindliche

Schwierigkeit, wenn sie keine Ungleichheit der bischöflichen

und presbyteralen Stellung in sich schliesst und nicht
die Gültigkeit der Ordination der Presbyter leugnet.

Bezüglich der Sakramente vertreten sie die Ansicht,
dass durch sie keine andere Gnade verliehen wird als durch
das Lesen und Verkündigen des göttlichen Wortes. Doch
bezeichnen und besiegeln sie den gläubigen Empfänger mit der
erlösenden und heiligenden Gnade Jesu Christi und verkündigen
seinem Volke des Herrn Gegenwart, bis er kommt. Die
Erfahrung lehrt, wie leicht die Menschen zu abergläubischen,
materialistischen Gnadenbegriffen verleitet werden, wenn die
Sakramente als Träger wirksamer Kräfte durch priesterliche
Vermittlung angesehen werden.

Die Konferenz der Presbyter sieht sich ausserstande, den
Bericht über die Einheit der Kirche anzunehmen und lässt
ihn durch ein Subkomitee prüfen. Für die zweite Weltkonferenz



i-1

— 117 —

schlägt clie Presbyterianische Kirche vor, dass insbesondere die

Themata „Gnade und Kirchenamt" und „Gnade und Sakramente"
geprüft werden. Ohne Studium dieser Probleme gebe es keine
Interkommunion und keinen Kanzelaustausch unter den Kirchen,
die gegenseitig anerkennen, dass sich der Hl. Geist offensichtlich

reichlich in ihnen auswirkt durch Erleuchtung der Welt,
Bekehnvng der Sünder und Heiligung ihrer Mitglieder.

II Die Vereinigte Presbyterianerkirche von Nordamerika. Sie

empfiehlt dem Fortsetzungsausschuss, einen Plan auszuarbeiten,
dass das Amt der verschiedenen Denominationen allgemein
anerkannt werden kann, indem die bischöfliche, presbyterale und
kongregationalistische Form der Kirchenregierung in diesem

Amt ihren Ausdruck findet. Hier liegt der Schlüssel zur
Beilegung der Differenzen über die Verwaltung der Sakramente.

III. Die Kirche von Schottland. Das Wesen der Kirche.
Die Kirche besitzt verschiedene Merkmale, wodurch sie von
den Menschen erkannt werden kann: 1. Die Annahme der
Hl. Schrift als Gotteswort; 2. das Bekenntnis des Glaubens an
die Inkarnation ; 3. die Vollziehung des Auftrages, das

Evangelium zu verkündigen; 4. den Gebrauch der Sakramente;
5. das hl. Amt; 6. Gemeinschaft in Gottesdienst und Leben.

Das Kredo. Bei aller Weitherzigkeit in Sachen des

Glaubens muss doch ein Kern allgemein angenommener Wahrheiten

als Grundlage für das Leben und Wirken der Kirche
vorhanden sein. Wenn dieser Kern der Lehre so ist, dass er
vernünftige Zustimmung verlangen kann, so muss er auch

sprachlich formuliert werden können. Die Lehrgrundlage einer

vereinigten Kirche muss der katholische Glaube sein.

Das Amt. Die Presbyterianer glauben, dass das apostolische

Amt übertragbar sei und durch ordnungsgemäss zu diesem

Zwecke versammelte Presbyter übertragen wird. Sie hatten
bereits zum Bericht von Lausanne folgende Bemerkungen
gemacht: Mit Rücksicht 1. auf die Stellung, die der Episkopat,
der Rat der Presbyter und die Gemeinde der Gläubigen in der

Verfassung der Frühkirche eingenommen hat, 2. auf die

Tatsache, dass das bischöfliche, presbyterale und kongregationalistische

System des Kirchenregimes heute und seit
Jahrhunderten in grossen Gemeinschaften des Christentums
angenommen ist, und 3. auf die Tatsache, dass das bischöfliche,

presbyterale und kongregationalistische System nach dem



— 118 —

Glauben vieler für eine gute Ordnung in der Kirche wesentlich

ist, sind wir der Überzeugung, dass diese verschiedenen
Elemente alle unter Bedingungen, die noch einer weiteren
Prüfung bedürfen, einen besondern Platz in der Verfassung einer
wiedervereinigten Kirche einzunehmen haben. Jede
Sondergemeinschaft sollte in Erinnerung an den reichen Segen Gottes,
der ihrem Amte in der Vergangenheit gewährt wurde, froh ihre
eigenen geistigen Schätze zum gemeinsamen Leben der
vereinigten Kirche beitragen.

Dieser Passus kann in einem zweifachen Sinne verstanden
werden: 1. Das System der Ordination zu einem allgemein
anerkannten Amte muss mit der Anerkennung der drei Elemente
vereinbar sein. Auch wenn es vielleicht Elemente enthält, die

einigen nicht als wesentlich erscheinen mögen, muss es doch
das Element enthalten, welches jedes einzelne System für
wesentlich hält. 2. Teile der Kirche, die nur auf das eine oder
andere Element Wert legen, sollten ihrer eigenen Norm folgen.
Das so bestellte Amt sollte, obwohl unter verschiedenen Systemen
verliehen, als ein allgemein gültiges Amt betrachtet werden.
Die letztere Auffassung hatte mehr Beifall bei den Mitgliedern
solcher Kirchen gefunden, denen das Problem mit seinen

Schwierigkeiten neu war. Bei protestantischen Kirchen ausserhalb

des anglo-saxonischen Kreises ist die Frage des Episkopates

nur eine Frage verwaltungstechnischer Natur, die nicht
mit Theorien über eine gültige Sukzession im Amte verbunden
ist. Jedenfalls eröffnet die zweite Interpretation wenig
Aussicht, ein allgemein als regulär und gültig anerkanntes Amt in
der vereinigten Kirche der Zukunft zu schaffen.

Nach der Lehre der Kirche von Schottland wird die Weihegnade

auf die Kandidaten übertragen, die vom Hl. Geiste zum
Dienste des Wortes und der Sakramente und durch
Handauflegung ähnlich ordinierter Geistlicher berufen sind, die sich
gesetzlich zu dieser heiligen Weihehandlung vereinigen. So sehr
die Kirche daran festhält, so kann doch die Anregung, andere
als wesentlich betrachtete Elemente hinzuzunehmen, nicht ohne

gründlicheres Studium genauerer Vorschläge abgelehnt werden.
Die Sakramente. Der Bericht beschäftigt sich nur mit

Taufe und Abendmahl. Durch die Taufe werden wir zur
Vergebung der Sünden durch einen Geist in eine Gemeinschaft
hineingetaucht. In der hl. Kommunion ist der Herr gegenwärtig,



— 119 —

und der Kommunikant tritt in Gemeinschaft mit Gott, dem Vater
in Jesus Christus, seinem Sohne, und mit allen, die mit ihm
vereinigt sind. Dieses Sakrament ist der heiligste Akt des

Gottesdienstes, in dem an den erlösenden Tod des Herrn
erinnert wird, der verkündet wird. Sie ist ein Opfer des Lobes
und der Danksagung und ein Akt feierlicher Selbsthingabe.
Nach der Kirche von Schottland ist der Dienst an den
Sakramenten den gültig geweihten Dienern der Kirche anvertraut,
durch die sie allein rechtmässig gespendet werden können.
Über die Gültigkeit oder Wirksamkeit der Riten, die in
Gemeinschaften anderer Lehrauffassungen anders gespendet werden,
urteilt die Kirche von Schottland nicht.

IV. Die Presbyterianische Kirche von Wales hält die
Differenzen über das Amt nicht für wesentlich, weil sie der
Auffassung ist, dass es keine göttlich eingesetzte Form des Amtes
gebe. Die Kirchengeschichte beweise, dass unter Leitung des

Hl. Geistes der Kirche verschiedene Einrichtungen anvertraut
seien. So dürfen wir auf die Weisheit der Kirche vertrauen,
dass sie das Amt recht regelt. Bezüglich der Sakramente
glaubt sie, dass trotz der verschiedenen Meinungen über deren

Bedeutung oder Form der Spendung kein genügender Grund
bestände, eine Kirchenunion zu verhindern oder die verschiedenen

Kirchen abzuhalten, bis zur Erreichung dieses Zieles zur
Interkommunion zu schreiten.

Einheit der Kirche. Um den Weg zur allgemeinen
Union vorzubereiten, werden folgende Mittel vorgeschlagen :

a. Ortskirchen verschiedener Denominationen sollen sich in
sozialen und charitativen Werken, in der äussern Mission, auf
Konferenzen und öffentlichen Versammlungen, die gemeinsames
Interesse besitzen, zusammenschliessen. b. Zusammenarbeit auf
Konferenzen zur Behandlung von Themata über christliches
Leben und Wirken, c. Engere Zusammenarbeit zwischen
Denominationen und Kirchen des eigenen oder anderer Länder, die
in Lehre und Verfassung nahe verwandt sind. d. Zusammenwirken

der in Lausanne zusammengetretenen Kirchen, um die

förmliche und sichtbare Vereinigung in Zukunft durch
Konferenzen zu fördern.

V. Vereinigung der reformierten evangelischen Kirchen Frankreichs.

Wesen der Kirche. Die Kirche, der mystische Leib



— 120 —

Christi, umfasst alle, die auf Erden durch ihren christlichen
Glauben und ihr Leben wirkliche Glieder dieses Leibes und
mit den verherrlichten Gliedern dieses Leibes im Himmel
vereinigt sind. Daher ist die Kirche in einem gewissen Sinne
unsichtbar, weil Gott allein diejenigen kennt, die hier auf Erden
wirkliche Mitglieder sind. Vom menschlichen Standpunkte aus
ist die Kirche sichtbar. Dies wird an verschiedenen
unterscheidenden Merkmalen erkannt: an der reinen Verkündigung
des Wortes, an der gläubigen Verwaltung der Sakramente, an
dem christlichen Leben und an ihrer Wirksamkeit.

Die Kirche ist eine, da es nur einen Leib Christi gibt.
Diese Einheit ist Einheit in Glaube, Hoffnung und Liebe und
darf nicht mit äusserer Einförmigkeit oder äusserer Organisation

verwechselt werden.
Christus hat seine Kirche gegründet, aber er hat sie nicht

organisiert. Unter der Leitung des Hl. Geistes kann sich die
Kirche in verschiedenen Formen offenbaren, in geistigen Familien,

die im Wesentlichen (Glaubensbekenntnis und Entwicklung
des Lebens in Liebe) einig sind, aber sich im Sekundären (kirchliche

Verfassung, Form des Gottesdienstes, disziplinare Gesetze,
Lehrpunkte, die die Ganzheit der Heilsbotschaft nicht gefährden)
unterscheiden dürfen. Keine dieser geistigen Familien, was
immer ihre früheren Leistungen gewesen sein mögen, kann von
sich behaupten, die einzig wahre Kirche zu sein. Wo immer
die wesentlichen Grundlagen des Glaubens bestehen, ist die
Kirche Christi begründet trotz aller Unvollkommenheiten, Fehler,
Irrtümer, die ihr Licht verdunkeln; denn wo Christus ist, da
ist die Kirche.

Daraus folgt, class eine Trennung rechtmässig, ja notwendig
sein kann, wenn die charakteristischen Merkmale ausgelöscht
werden oder wenn unter dem Anspruch, die äussere Einheit
aufrechtzuerhalten, eine unerträgliche geistige Tyrannei herrscht.
In andern Fällen ist Trennung ein Fehler oder sogar Sünde.
In der Trennung des 16. Jahrhunderts erblicken wir eine Revolte
des Gewissens und eine Rückkehr zum Evangelium. Wir
verdammen indessen den sektiererischen Geist, das Ergebnis von
einem übertriebenen Individualismus, der die Rechte der Gesellschaft

übersieht und auf religiösem Gebiete vergisst, dass die
Kirche „die Mutter der Gläubigen" ist, deren Vater Gott ist.
Sektentum ist eine freiwillige Vereinigung, die sich nach dem



— 121 —

Willen ihrer Anhänger bilden oder auflösen kann. Eine wahre
christliche, Einheit kann auf dem Boden des Evangeliums bei
aller Achtung vor berechtigter Verschiedenheit durch eine
Föderativunion aller auf diesem Boden stehenden Kirchen, die
demselben Glaubensbekenntnis anhangen, sichergestellt werden.

Ohne die Bedeutung und den Wert der Tradition zu
verkennen, können wir derselben nicht die höchste Autorität
zusprechen, die allein der Hl. Schrift zukommt. Diese muss gewiss
im Lichte der Tradition interpretiert werden, aber in erster
Linie nach Analogie des Glaubens (der wechselseitigen
Übereinstimmung der biblischen Texte). Die Hl. Schrift trägt ihre
Beglaubigung in sich und trägt durch „das inwendige Zeugnis
des Hl. Geistes" unmittelbar in das Herz des Gläubigen „die
Gewissheit, die sie verdient" (Kalvin).

Das Amt der Kirche. Die in Lausanne freimütig
anerkannten Abweichungen über das Amt sind zahlreich und
scheinbar unvereinbar. Es hat keinen Zweck, dieselben
Ausdrücke zu gebrauchen, wenn man damit nicht denselben Sinn

verbindet. Aussicht auf Einigung besteht nur bei Rückkehr zum
christlichen Amt der Urkirche. Mehr ist nicht nötig, um sich
die Hand zur Gemeinschaft zu reichen und sich um den Tisch
des Herrn zu scharen. Wenn im N. T. schon ein Unterschied
zwischen Diakon und Presbyter zu erkennen ist, so wird
zwischen Presbyter und Bischof kein Unterschied erkennbar.
Beide Ausdrücke wechseln ständig für das gleiche Amt. Wir
glauben daher, dass unsere Pastoren mit demselben Recht für
sich die in der Urkirche festgelegte Ordnung und folglich auch
die apostolische Sukzession beanspruchen können.

Unsere Kirche, die aus Treue zum göttlichen Wort
genötigt war, sich ohne Bischöfe und oft gegen sie zu organisieren,
verdankt ihre Erhaltung durch die göttliche Gnade den

ungezählten Leiden für ihre gläubige Ausübung des Hirtenamtes,
die oft genug mit dem Blute ihrer Märtyrer besiegelt wurde.
Es ist durch seine Opfer und die Früchte seiner Wirksamkeit
gerechtfertigt.

Die Sakramente. Das Sakrament ist nicht Menschenwerk,

sondern Gottes Gabe. Es fasst in sichtbarer Weise die

Botschaft von der Gnade zusammen. Das Sakrament ist mehr
als ein Symbol. Es ist wirklich Mittel der göttlichen Gnade.

Die Wirksamkeit der Gnade ist nicht auf die Sakramente be-



— 122 —

schränkt, aber die Sakramente sind besonders wirksame Mittel
des göttlichen Wirkens.

Ohne die geistige Bedeutung zu übersehen, die in der
Hl. Schrift solchen Handlungen, wie Ehe, Firmung oder Weihe,
zugeschrieben werden, erkennt die Synode der reformierten
evangelischen Kirche Frankreichs keine andern Sakramente
an als Taufe und Kommunion, weil diese beiden Sakramente
allein auf der positiven Einrichtung Christi begründet sind. Die
Taufe ist das Zeichen der empfänglich machenden Gnade Gottes.
Das Kind soll von Geburt an in die Kirche, den Leib Christi,
eingegliedert werden, damit es mit den Segnungen der christlichen

Erziehung, die ihm die Eltern geben sollen, fähig werde,
später persönlich die Taufgelübde zu bestätigen, und die daraus
hervorquellenden Segnungen empfange.

Die hl. Kommunion ist ein Mahl zum Gedächtnis des Er-
lösungstodes Jesu Christi. Sie ist aber auch Teilnahme an den
Früchten seiner Erlösung. Sie ist eine reale Vereinigung mit
dem verklärten Herrn. Sie ist Brudermahl, das die Jünger
Jesu zu einem Leibe vereinigt. Über die Art der Gegenwart
im Sakrament können die Gläubigen verschiedener Meinung
sein, nicht aber über die Tatsache der Gegenwart. Sie ist eine
reale Gegenwart dem Geiste nach und unzertrennbar von den

Elementen der hl. Kommunion beim Akte der Zelebration.
Das allgemeine Priestertum der Gläubigen berechtigt jeden

Jünger Jesu zur Feier des hl. Abendmahles, doch ist es im
Interesse einer guten Ordnung geboten, dass die Zelebration
grundsätzlich den Geistlichen vorbehalten bleibt. Die
reformierte Kirche Frankreichs erklärt sich bereit, mit allen an der
Lausanner Bewegung beteiligten Kirchen in Interkommunion
zu treten. (Schluss folgt.)

Basel. Constantin Neuhaus.


	Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen

