Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 2

Artikel: Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die
dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen

Autor: Neuhaus, Constantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404126

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404126
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 92

Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927
und die dogmatische Einstellung der befeiligten Kirchen.

Die Lausanner Weltkonferenz vom August 1927, an der
sich 110 kirchliche Gemeinschaften beteiligten, behandelte fol-
gende Themata: I. Den Ruf zur Einheit. II. Die Botschaft der
Kirche an die Welt — das Evangelium. III. Das Wesen der
Kirche. IV. Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche.
V. Das kirchliche Amt. VI. Die Sakramente. VII. Die Einheit
des Christentums und die Beziehung der bestehenden Kirchen
hierzu. Die unter den Kirchentypen herrschenden Ubereinstim-
mungen und Meinungsverschiedenheiten kamen deutlich zum
Vorschein. Die Ergebnisse der Verhandlungen wurden in einem
Bericht (Report) zusammengefasst, der dann den Verhandlungs-
kirchen zugeschickt wurde. Zu diesem Bericht hatten sich die
Kirchen zu dussern. Eine Auswahl der Antworten ist durch den
Generalsekretir der Lausanner Bewegung, Dr. Hodgson, in
Verbindung mit zwei Mitarbeitern, herausgegeben?). Sie geben
uns einen interessanten Einblick in das Glaubensleben und die
Verfassungen der Kirchen, zeigen aber auch die ungeheuren
Schwierigkeiten auf, die bis zur Erreichung des Hochzieles einer
organisierten Vereinigung aller getrennten Kirchen noch zu
liberwinden sind. Was die theologische Aussprache erschwert,
ist das Fehlen einer einheitlichen Terminologie. Die gleichen
Ausdriicke bedeuten in den verschiedenen Kirchen nicht immer
das Gleiche. Auch leidet der Bericht vielfach an einer gewissen
Unklarheit des Ausdruckes.

Als Einleitung dient ein Bericht des Strassburger Theologie-
professors Dr. Fernand Ménégoz an das Oberkonsistorium der
elsass-lothringischen Kirche Augsburger Konfession tiber die
Lausanner Konferenz, der sich durch grosse Objektivitit aus-
zeichnet. Er fithrt darin aus: ,Die durch Christus wihrend
seines Erdenwallens vorbereitete Kirche wurde nach seiner Auf-
erstehung konkrete Wirklichkeit. Die Kirche existierte, bevor
die N. T.-Schriften verfasst wurden. Sie wurden durch die
Kirche gesammelt und uns iiberliefert. Die Evangelisten ver-

1) Convictions, a Selection from the Reponses of the Churches to the
Report of the World Conference on Faith and Order held at Lausanne
in 1927. London W. C. 1, Student Christian Movement Press, 1937, 256 S.



= O

fassten ihre Schriften in der Kirche und fur die Kirche. Zum
richtigen Verstindnis dieser Schriften gehért Kenntnis der ur-
kirchlichen Verhiltnisse. Die Kirche vor der Verfassung der
N. T.-Schriften und nach der Darstellung im N. T. ist eine
geistige und sichtbare Realitit. Geistig ist sie, indem sie aus
Menschen bestand, die vom Geiste Christi ergriffen und berufen
waren, am Kkiinftigen ,Gottesreiche“ teilzunehmen. In diesem
geistlichen Sinne ist sie die una sancta. Sie ist sichtbar, insofern
die durch den Geist Gottes ergriffenen Menschen in Ortsgemein-
den gruppiert und in die Welt des Fleisches, des Irrtums und
der Siinde versetzt waren. Als sichtbarer ,Leib“ des ewigen
Herrn, der vom heiligen Geiste belebt ist, ist die Kirche grund-
siitzlich nicht mehr von Christus zu trennen, wie Christus nicht
von Gott zu trennen ist. Fir die Christen des apostolischen
und nachapostolischen Zeitalters vereinigen sich die verschie-
denen ,Charismata“ in vollkommener Harmonie zur geistlichen
Einheit der Gemeinschaft der Jesusjiinger. In ihren Augen ist
das Zeugnis der Kirche nicht vom Zeugnis Jesu und vom Zeug-
nisse Gottes selbst zu unterscheiden. Gott, der Vater, Jesus
Christus, der Sohn, und die Kirche, das Organ des Heiligen
Geistes: das ist schon im N. T. die lebendige Darstellung des
spiteren Trinititsbegriffes. Das N. T. ist die Stiftungsurkunde
der einen, ungeteilten Kirche Jesu Christi.

In der Geschichte hat sich diese Idee der Kirche giinzlich
geiindert. Das grosste Unglick war, dass die Kirche im Katho-
lizismus iiberschiitzt und im Protestantismus unterschétzt wurde.
Bis zum heutigen Tage hat niemand in beiden Lagern das feine
Gleichgewicht der Kriifte wiederhergestellt, das in der ersten
Zeit die Kirche als den Leib Christi bildete, der gleichzeitig
eins und vielfiltig war.

Nach katholischer Auffassung wird die Kirche in praxi dem
Reiche Gottes gleichgesetzt. Ja, die Autoritit der Kirche, die
eine menschliche Gesellschaft ist, wird so eng mit der Autoritiit
des transzendenten Gottes verbunden, dass kirchliche Lehren
und Einrichtungen schliesslich an der Infallibilitit und Irre-
formabilitiit des absoluten Wesens selbst teilnehmen. Dazu wird
verlangt, dass die Geschichte dieser Lehren und Einrichtungen,
die den Erfordernissen des irdischen Lebens entnommen sind,
kritiklos als stindiges und anbetungswiirdiges Mirakel an-
genommen wird. Nach dieser Auffassung hort die Kirche auf,



— 94 —

Mittel zum Zwecke zu sein, und wird Selbstzweck. Uber dem,
was die Kirche mit Gott eint, wird ganz vergessen, was sie
von Gott trennt.

Im Gegensatz hierzu ist der Protestantismus ins andere
Extrem gefallen. Die Reformation des 16. Jahrhunderts war ur-
spriinglich eine Kritik an der kirchlichen Tradition, eine Kritik,
die im Namen des N. T. als des Zeugnisses fiir die ilteste und
authentischste Tradition ausgesprochen wurde. Obschon Luther
und Kalvin gliubig an ihrer ,Mutter, der Kirche, hingen, die
den Glidubigen Leben gibt, so konzentrierten die Protestanten
doch ihre Aufmerksamkeit mehr und mehr auf die individuelle,
personliche, durch unverdienten Siindennachlass erworbene
Heilsgewissheit, die durch direkte Verbindung mit Christus er-
lebt wurde. So kam im Protestantismus das verhingnisvolle
Abgleiten von der Idee der Kirche zu einer niedern Lebens-
und Geistesstufe. Sie horte auf, ,Leib Christi* und Gestalt einer
geistigen, konkreten Gemeinschaft zu sein. Die Kirche war ent-
weder nur das Ideal, die ,unsichtbare* Gemeinschaft der wahren
Glaubigen, die tiber die ganze Erde zerstreut sind und die sich
nirgends ortlich oder zeitlich begrenzten, oder die ,sichtbare",
rein menschliche, profane Gemeinschaft, eine rein verwaltungs-
miissige Organisation fiir ein religitses Leben, welche sich selbst
ihre stets dem Wandel unterworfene administrative Gestalt gab.
So kam der Zusammenbruch der wahren Ideec von der Kirche
in ihrem Innersten. Daher kamen beim Triumphe des kollek-
tiven Geistes im Katholizismus die entgegengesetzten Uber-
treibungen des Individualismus im Protestantismus. Und da die
vielen und mannigfaltigen kirchlichen Verwaltungshbehérden
keine Ehrfureht vor der kirchlichen Einheit und kein Erlebnis
dieser Einheit erwecken konnten, so ging der Sinn fiir kirch-
liches L.eben bei den meisten Protestanten verloren. Bei uns
ist es nicht mehr bekannt, dass die Kirche etwas anderes und
mehr ist als ,eine freie Vereinigung“, dass sie vielmehr ein
Gieschenk Gottes ist, wie Christus selbst, dass sie Gnade ist, da
sie tiberall existiert, wo Menschen selbst sich zugleich vom
Geiste Gottes beriihrt, ergriffen und geformt wissen. Wir sind
uns dessen nicht mehr bewusst, dass die Kirche im Grunde,
ihrem tiefsten Wesen nach eine (una) ist, da das Ergriffensein
von Christus iiberall das ndmliche ist. Wir sind uns dessen
nicht mehr bewusst, dass gegeniiber dieser zentralen und ent-



scheidenden Tatsache alle Unterschiede in Lehre und Verwal-
tung sekundirer Natur sind. Wiihrend die Kirche im Katho-
lizismus statt Mittel zum Zweck Endzweck geworden ist, hat
sie in weiten Gebieten des Protestantismus, wenn sie auch im
Kalvinismus in der Form mehr oder weniger autonomer Ge-
meinden noch fortlebte, sogar die Wiirde eines Mittels zum
Zweck verloren. Die protestantischen Gruppen haben schliess-
lich infolge der Betonung des Unterschiedes zwischen Kirche
und Reich Gottes sogar den Blick fir das, was sie einigt, ver-
loren. Es ist im religiosen Leben nicht moglich, eine Ausnahme
von der Regel zu machen, dass das Individuum in der Gesell-
schaft gebildet werden muss. Auch der Geist Christi kann in
der Welt sein Werk ohne das Werkzeug der Kirche, und zwar
einer geistig geeinigten Kirche, nicht vollbringen. Tatsiichlich
steht in der protestantischen Gemeinschaft der Begrift ,Kirche
nicht in hoher Gunst. Im Protestantismus bleibt die Kirche ecin
Problem, das weder die Augsburger Konfession noch die kal-
vinische Theokratie gelost hat.

Die Genfer Vorkonferenz von 1920 sah sich bald grossen
Schwierigkeiten gegeniiber. Sofort traten sich zwei Richtungen
entgegen, die institutionellen Christen katholischer Mentalitiit
und die ,pneumatischen” Christen protestantischer Mentalitiit.
Die einen hielten an ihrem iiberlieferten Erbe als etwas Ab-
solutem und Sakrosanktem fest, die andern beriefen sich auf
ihre personlichen Heilserfahrungen und schrieben den iiber-
lieferten Lehren und Einrichtungen einen nur relativen Wert
zu. In Lausanne wurde 1927 gleich in den ersten Tagen und
noch mehr im Laufe zweier Sektionssitzungen von Lutheranern
die Unzulinglichkeit der amerikanischen Auffassung iiber den
Ursprung der Kirchenspaltungen erkannt. Die endlosen Wieder-
holungen, dass sie alle durch ,die Sinde“ entstanden sind,
fiihrten von der geschichtlichen Wahrheit ab und glitten all-
miihlich zu der romischen Auffassung iiber die Ursache der
Trennung und iiber den Heilungsprozess hiniiber. Lutheraner
und Kalviner konnten auf keinen Fall zugeben, dass die Refor-
mation des 16. Jahrhunderts Stinde sei. Auch die Orthodoxen
des Morgenlandes wiirden niemals eine solche Erklirung tiber
ihren uralten Widerstand gegen die Aufsaugung durch die
rémische Papstkirche abgegeben haben. Daher entstand ein
zwar briiderlicher, aber doch starker Protest gegen die Uber-



— 96 —

treibungen der amerikanischen These. Es wurde denn auch an-
erkannt, dass, abgesehen von den Zwiespiltigkeiten, die durch
den Geist des Bosen entstehen, berechtigte und notwendige
Trennungen zu unterscheiden sind. Denn die Glieder der Ge-
samtkirche besitzen verschiedene Gnadengaben, die sich im ge-
meinsamen Dienste an Jesus Christus erfilllen miissen. Dieser
Gedanke, der natirlich nicht verhindern darf, dass wir das
Eindringen von Irrtum und Siinde in allen Entwicklungsstufen
des kirchlichen Lebens anerkennen, wurde denn auch im
ersten Paragraphen der Schlussresolution tiber das Wesen der
Kirche zum Ausdruck gebracht.

Nachdem nun einmal die Wirklichkeit und Berechtigung
eines abweichenden Ausdruckes des christlichen Denkens und
Lebens anerkannt war, konnte man nicht mehr starr an der
alten Methode festhalten, die eine Uniformitéit der Kirche in
Sachen des Glaubens und der Verfassung herstellen wollte. Die
alte Gefahr, eine zwischenkirchliche Union auf Grund zwei-
deutiger Formeln zu konstruieren, indem man einen Kompromiss
theologisch unvereinbarer Theoremen fabrizierte, die niemand
befriedigen konnte, wurde oft genug, besonders in den ver-
traulichen Sitzungen der Sektionen und Untersektionen empfun-
den. Es war ,die Versuchung“ von Lausanne, die die Konferenz
zum Selbstmord gefiihrt hiitte, aber durch das Pflichtbewusst-
sein der Teilnehmer gliicklich tiberwunden wurde. Die Pflicht
diktierte, jeden Versuch zu einem Kompromiss aufzugeben und
eine bessere Methode, den Aufbau auf dem Boden der prosa-
ischen Wirklichkeit, anzunehmen.

Wenn auch der Kriegszustand zwischen den einzelnen
Kirchen aufgehort hat, so geht doch der edle Wettstreit der
verschiedenen Denominationen in der Bewunderung der eigenen
Charismata frohlich weiter. Bei der Konferenz von Lausanne
hatte man den Eindruck, dass sich die Delegierten, wenn sie
an die Kirche der Zukunft dachten, einen geistigen Bau vor-
stellten, zu dem jede Gemeinschaft wetteifern miisste, ihr eigenes
Baumaterial in moglichst starkem Ausmasse zu liefern.

Die Tatsache, dass die Konferenz die Priifung des Themas
»Die Botschaft der Kirche an die Welt“ vom Studium des Themas
,Das gemeinsame Glaubensbekenntnis der Kirche* getrennt
hatte, verdient Beachtung. In Lausanne konnte sich niemand
dazu verstehen, die Identitiit von ,Gegenstand des Glaubens®



und ,Dogma“ zu verfechten und der unseligen Nachkriegswelt
zu sagen: ,Die Botschaft der Kirche ist das nizinische Glaubens-
bekenntnis.“ Ja, noch mehr: In der Erklirung, dass die Bot-
schaft der Kirche dasselbe sei wie das Evangelium, und in der
Beschreibung des Evangeliums als Ausdruckes der Erlosungs-
kraft Christi selber, die fiir die individuelle wie kollektive reli-
giose Erfahrung jederzeit offen stehe, eignete sich die Konferenz
zur eigenen geistigen Erbauung mit voller Klarheit eine Wahr-
heit an, die von der Theologie der Reformationskirchen schon
mehr als 100 Jahre betont wurde, dass man ndmlich unter-
scheiden miisse zwischen religivsem Glauben, wie er gelebt
wird, und zwischen theologischen Formulierungen. Gelebter
Glaube ist urspriinglich, unveriinderlich und verbindet. Theolo-
gische Formulierungen sind abgeleitet, verinderlich und wirken
trennend. Die Resolution der Lausanner Konferenz iiber die
Botschaft der Kirche an die Welt entthront grundsiitzlich und
faktisch den alten Dogmatismus, der die Christen seit Jahr-
hunderten trennt, die aber nichtsdestoweniger tatsiichlich dazu
geschaffen seien, um sich miteinander zu vereinigen. Das be-
deutet den Triumph der gottlichen, ewigen und geistigen Wahr-
heit, die durch Schleiermacher und Vinet bekannt gemacht
wurde, iiber die zihe Unwissenheit und Widersetzlichkeit des
menschlichen Herzens, ein Triumph, der um so grosser ist, als
dicse Wahrheit unbewusst innerhalb und ausserhalb des Pro-
testantismus angenommen wurde. Die Erfassung dieser Wahr-
heit kann allein die Christen zusammenfiihren.

Trotzdem beabsichtigten die Protestanten ebensowenig wie
die Orthodoxen oder die Anglokatholiken, als sie das Band
zwischen Evangelium und Glaubensbekenntnis theoretisch losten,
zur I'rhohung der Sola-fides-Lehre die unbestreibare Bedeutung
der Kirchenlehre zu schwiichen. Es handelte sich um die Her-
stellung eines lebendigen Gleichgewichtes, das weder in der
Richtung eines starren Dogmatismus noch in der Richtung einer
intellektuell glatten, sentimentalen Religiositiit gestort werden
durfte. Wenn die Theologie sich demiitig um das bemiiht, was
Gottes ist, so tut sie damit wirklich ein gesegnetes Werk in der
Welt. Man sagt ihr zwar, wenn sic Erfolg hat, nach, sie sei
destruktiv. Ohne es ausdriicklich zu sagen, hat jedoch Lausanne
ihre lange und geduldige Arbeit geehrt.

Internat, kirchl, Zeitschrift, Heft 2, 1937,



Die Diskussionen warfen auf den tiefen Organismus der
Gesamtkirche ein helles Licht. In diesem Licht zeichneten sich
deutlich zwei Typen religiosen Denkens und Fiihlens ab, in die
die Christenheit infolge elementarer Notwendigkeit zerfillt. Sie
haben sich Jahrhunderte hindurch gegenseitig abgestossen.
Wihrend der eine das Bestreben hat, das Gottliche im Sicht-
baren ortlich zu binden, ja sogar die sakramentalen Elemente
und das kirchliche Amt zu vergotten, betont der andere den
Unterschied zwischen Gott oder Christus, die Geist sind, und
jedem materiellen Ausdruck ihrer Gegenwart. Er geht hier so
weit, dass er manchmal einen Teil der unveréusserlichen
Substanz der HI. Schrift, der Sakramente und des Hirtenamtes,
aufgibt. Wihrend katholische Einstellung religiése Menschen
veranlasst, sich hauptsdchlich von der Durchdringung des
Menschlichen durch das Géttliche und von der Teilnahme an
diesem Menschlich-Gottlichen ergreifen zu lassen, ist die pro-
testantische Mentalitit mehr darum besorgt, auf die Gefahren
hinzuweisen, die durch diese Vermengung entsteht. Sie erinnert
daran, dass die Wirklichkeit der Welt des Geistes grundsitz-
lich souverdn und unabhéngig in ihren Beziehungen zu ihrer
stets unvollkommenen Materialisation bleibt. Trotzdem sahen
die Mitglieder der Konferenz bei voller Erkenntnis dieser beiden
entgegengesetzten Auffassungen in tiefer seelischer Verbunden-
heit ein, dass diese beiden Wege nicht dazu bestimmt seien,
sich gegenseitig aufzuheben, sondern zu erfiillen und zu be-
richtigen.

Drei Dinge erkannten die Teilnehmer der Konferenz ganz
deutlich: 1. die tiberraschende Leichtigkeit, mit der christliche
Seelen sich in der Sphiire des gelebten Glaubens untereinander
verstanden und vereinigten; 2. die ausserordentlichen Hinder-
nisse, die auftauchten, sobald man versuchte, die verschiedenen
kirchlichen Lehren und Verfassungen, die klar, deutlich und
aufrichtig der Konferenz dargelegt wurden, miteinander in Ein-
klang zu bringen; 3. das glilhende Verlangen aller, die diese
Erfahrung gemacht hatten, trotz aller Hindernisse die Eintracht
der Seelen zu bewahren und zu vertiefen und nach einer jetzt
nur dunkel empfundenen Einheit der Kirchen Jesu Christi zu
streben, deren Anfidnge sich in gemeinsamen Gottesdiensten
zeigen miissen.”



99 _

Dieser Bericht ist eine ganz vorziigliche Einfiithrung in den
Stand der Dinge, wie er in Lausanne offenkundig geworden
ist. Wie sehr der gute Wille zur Verstindigung vorhanden ist,
beweisen die Antworten der Kirchen auf den Lausanner Be-
richt, die wir in stark verkiirzten Ausziigen geben. Sie tragen
fast alle autoritativen Charakter.

Wir beginnen mit jener Gemeinschaft, die am wenigsten
auf theologische Formulierungen und kirchliche Formen gibt,
mit den ,Freunden“ oder Quikern.

A. Quiker.

L. Die amerikanischen Qudker erklaren: Mitgliedschaft
am Leibe Christi. ,Wir erblicken das echte Band der christ-
lichen Einheit nicht in einem gemeinsamen Glaubensbekennt-
nis, so genau es auch ausgedrickt sein mag und so lebendig
auch die Entwicklung der Lehre sein kann, nicht in einem
uniformen kirchlichen Verfassungssystem oder in einem Ritus,
an dem alle teilnehmen. Wir erblicken es vielmehr in der Teil-
nahme am gemeinsamen innern Leben, das von der Vereini-
gung der menschlichen Seele mit Gott ausgeht und sich im téig-
lichen Leben derer bekundet, welche diese Erfahrung gemacht
haben. Wir befinden uns in Gemeinschaft mit allen, die unserm
Herrn Jesus Christus treu nachfolgen und ihr Leben der Aus-
breitung des Gottesreiches der Wahrheit und Rechtschaffenheit
weihen, wie immer sie sonst vom Geiste gefiihrt werden mogen.

Wir glauben, dass die christliche Religion wesentlich geistig
ist und dass jeder ihrer Bekenner direkte persénliche Verbin-
dung mit Gott durch Wirkung des Hl. Geistes auf die Seele
haben sollte und haben kann. Daher sind unsere Methoden der
Gottesverehrung, unsere Stellung gegeniiber Hussern Riten,
unsere Haltung bei den gottesdienstlichen Zusammenkiinften so
eingerichtet, dass diese Auffassung tiber Religion immer im Vor-
dergrunde steht und dass Minner und Frauen zur vollen Aus-
ibung ihrer Privilegien als Gotteskinder angeleitet werden.

Die Versammlung von Gliubigen, die christlich leben und
die Gemeinschaft mit Christus erlebt haben, ist unabhingig von
jedem iussern Ritus, ist in sich bestindige Erinnerung an diese
Grundwahrheit. Wir winschen in dieser Beziehung fiir alle die
vollste Freiheit. Wir kénnen zwar nicht erwarten, dass Christen
im allgemeinen ohne solche Riten fertig werden, aber wir wiin-



— 100 —

schen eine Kirche, die voll und ganz anerkennt, dass die Mit-
gliedschaft am Leibe Christi und die Gemeinschaft mit ihm
ihrem Wesen nach geistig ist.

In der ,Botschaft der Kirche an die Welt* sollte
das bestindige Wirken des Geistes auf das L.eben der Menschen
stiirker betont werden. Die Botschaft der Kirche ist Gott, wie
er sich in Jesus Christus geoffenbart hat. Sie wird fortgesetzt
in dem Masse erneuert, wie ihre Glieder die Lehren Jesu auf
immer weitere Gebiete des Dienstes hinaustragen. Jesus beruft
seine Diener, in ihm eins zu werden.

Uber die Kirche lehren die amerikanischen Quiiker,
dass sie aus allen besteht, die Jesus Christus lieben und da-
nach trachten, in seinem Geiste zu leben. Wesentlich ist die
Vereinigung von Personen, die durch ihre Bekehrung zu Jesus
Christus durch den HI. Geist umgewandelt worden sind und ihm
nachfolgen. Die Anerkennung des Wertes des Christentums,
auch wenn es sich von dem ihrigen unterscheidet, sei wichtiger
und niitzlicher, als jede organisatorische Finheit. Wenn diese
Anerkennung allgemein erfolgte, dann wird eine éussere Ein-
heit sich von selbst ergeben.

Die Stellung zu den Glaubensbekenntnissen wird
dahin umschrieben, dass der historische Wert der Kredos als
Ausdruckes der damals von der Kirche festgehaltenen Wahr-
heiten anerkannt wird, ohne indessen alle Feststellungen wort-
lich als bindend anzunehmen. Sie glauben, dass geistiges Er-
leben und die Wahrheit der Schrift sich gegenseitig bestiitigen.
Lehren, Kredos und Theologie erkliren diese Wahrheiten, stehen
aber unter der reichen Realitiit dieser Wahrheit selber. Die
Quéker haben kein Kredo, weil sie glauben, dass kein Kredo
eine endgiltige und adiiquate Feststellung sein kann.

Sie anerkennen die Giiltigkeit der kirchlichen Amter
aller Christen, doch treten sie fiir die Wiederherstellung des
prophetischen Amtes ein, das in der apostolischen Kirche be-
stand, bevor Bischéfe, Diakone und Presbyter deutlich hervor-
traten. Es ist in der Geschichte der Kirche bis auf den heutigen
Tag immer wieder erschienen. Durch den Verfall des Propheten-
amtes hat die Kirche einen schweren Verlust erlitten. Das geist-
liche Amt der Quiikker wird definiert als ,ein Amt, das im geist-
lich-frischen Leben und in der Autoritiit des Hl. Geistes ausgeiibt
wird“. Das prophetische Amt bedarf keiner Ordination. Der



— 101 —

Wert einer solchen goll im iibrigen nicht verkannt werden.
Die Quiiker haben neben ihren Geistlichen (ministers) , Alteste“
und ,Aufseher“ (episkopoi). Sie wirken in Gruppen oder Kom-
missionen in jeder Gemeinde zusammen. Die Altesten kiimmern
sich um das geistliche L.eben in der Gemeinde. Sie beraten,
kontrollieren und ermuntern die Geistlichen. Die Aufseher iiben
das Hirtenamt und die Kirchenzucht in den Gemeinden aus.
Sie beaufsichtigen auch die praktischen Gemeindeangelegen-
heiten. Nach ihrer Auffassung kann der HI. Geist jeden Gliu-
bigen ohne Unterschied des Geschlechtes und ohne Ordination
zum seelsorgerischen Dienst und zur Predigt berufen.

Die Stellung der Quiker zu den Sakramenten ist be-
sonders eigenartig. Unter Berufung auf Luk. 3, 16, erblicken
sie als natiirlichen Verlaut der kirchlichen Entwicklung die
Abnahme #usserer Symbole und die Zunahme der Beziehung
der Menschen zu Gott durch den HI. Geist. Wesentlich ist ihnen
die Geistestaufe, der gegeniiber der iussere Taufritus nur ein
Schatten ist. Wer die Ausgiessung des HI. Geistes empfangen
hat, der bedarf keines dussern Symboles mehr. In der Erneue-
rung des Hl. Geistes empfingt er immer wieder die Taufe. Bei
aller Hochschiitzung des sakramentalen Prinzips brauchten sie
keine iussern Riten, sondern glauben, dass alle geistigen Gaben
durch unmittelbare Beriihrung mit Gott durch den HI. Geist
gespendet werden. Das Abendmahl feiern sie daher nicht, weil
die Seele ihre notwendige Nahrung durch das lebendige Brot
empfiingt und keine materiellen Elemente benétigt. Ohne
Ritual sehen sie sich befihigt, im Geist und in der Wahrheit
anzubeten. Ohne Taufwasser werden sie durch die Geistestaute
gereinigt. Ohne Abendmahl halten sie doch Gemeinschaft mit
Christus. Wenn sie auch jede dussere Form ablehnen, so fithlen
sie sich doch auf jeden Fall in Demut und Vertrauen von der
inneren, geistigen Gnade ergriffen.”

Es besteht nach ihrer Auffassung ecine tiefe Beziehung
zwischen ihrem Mystizismus und dem katholischen Sakramen-
talismus, insofern die innere geistige Gnade der katholischen
Sakramente mit den Erlebnissen ihres Mystizismus eine grosse
Ahnlichkeit hat.

II. Die Erklirung der englischen Quiiker deckt sich im
wesentlichen mit der Stellungnahme ihrer amerikanischen
Briider. An dem Bericht tiber ,die Botschaft der Kirche®



— 102 —

haben sie zu bemingeln, dass er zu sehr auf Theologen und
zu wenig auf die Laien zugeschnitten sei. Sie vermissen eine
geniigende Betonung der Wirkungen des lebendigen Christus
durch den HI. Geist auf die Seelen, die sie als wesentlichen
Teil des Evangeliums betrachten. Ihnen ist zu wenig tiber die
Personlichkeit Christi und seinen Eindruck auf seine Zeit-
genossen und den modernen Menschen gesagt. Die Botschaft
vom Reiche Gottes, die dem modernen Menschen neue Hoffnung
bringe, sei zu wenig unterstrichen worden.

Uber die Kirche bemerken sie, dass sich geistiges Leben
zwar eine Organisation schaffen miisse, doch sei diese Organi-
sation nur Mittel zum Zweck, nicht aber Endzweck. Diese Or-
ganisation ist nicht der einzige Kanal des Lebens. Die geschicht-
liche Kirche habe so viele menschliche Schwichen und Ver-
fallserscheinungen gezeigt, dass man Bedenken tragen miisse,
sie als ,durch Gottes Willen gebildet“ anzusehen. Ihnen ist die
wahre Kirche die Gemeinschaft aller aufrichtigen Jiinger Jesu,
der mit ihnen im Leben und im Erleben seiner fortwihrenden
Gegenwart als HIl. Geist vereinigt ist, vorziiglich um ihnen zu
helfen, sein Reich in der Welt zu errichten und sein Leben
in ihren Seelen durch gemeinsamen Gottesdienst zu erhalten.
Das geistige Lieben verlange so wenig wie das physische einen
gleichformigen Organisationstyp.

Zu den Kredos wird gesagt, dass kein Bekenntnis das
Wesen der Offenbarung Christi in seinem Leben adiquat aus-
driicken und daher nie endgiiltige Feststellung sein konne. Kein
Kredo kann den Menschen vom siindigen Menschen zum Leben
aus Gott erlosen. Die Hauptgefahr des Gebrauches der Kredos
sei, dass das Volk dieselben als endgiiltige Erfassung der Wahr-
heit betrachte und keinen Raum mehr fiir weitere Erleuchtungen
lasse. So konne der Glaube erweckt werden, dass das Heil
von der Rechtgliubigkeit komme.

B. Die Methodisten.

1. Die methodistische Bischofliche Kirche der U.S.A. Die
Kirche ist ihr gottliche Stiftung. Durch sie sucht Gott die
Erlosung hinauszutragen. Ihre #ussere Organisation ist nicht
statisch, sondern kann sich unter Leitung des HI. Geistes in
den verschiedenen Zeiten unter verinderten Verhiiltnissen



— 103 —

indern. Die wahre Kirche ist kein Mechanismus, sondern eine
geistige Gemeinschaft.

Dic Bischofliche Methodistenkirche glaubt an den Wert der
Kredos und Konfessionen; denn die Kirche bedarf der Annahme
von fundamentalen evangelischen Wahrheiten. Die Bekennt-
nisse sind nicht das letzte Wort und besitzen nur iber das
Autoritit, was sie festsetzen. Sie sind der Widerschein der kirch-
lichen Entwicklung in ihrer zeitbedingten Auffassung iiber die
Wabhrheit des Evangeliums. Bei aller Anerkennung dessen, was
Wissenschaft, Vernunft und Erfahrung zum Verstindnis der
Wahrheit beitragen konnen, darf sich doch jedes Glaubens-
bekenntnis nur auf die Schrift stiitzen, wie sie vom Geiste
Gottes interpretiert wird. Kein Glaubensbekenntnis kann fiir
die Kirche je endgiiltig sein; denn die hochste Funktion des
Hl. Geistes ist die Offenbarung der Wahrheit des Evangeliums
in seinem sich stets erweiternden Bereiche.

Die Einheit der Kirche muss auf einem von allen Zweigen
der Kirche als giiltig anerkannten Amte beruhen. Das Problem
des kirchlichen Amtes bedarf unter Leitung des HIl. Geistes im
Geiste der Toleranz noch eines griindlichen Studiums in den
an der Weltkonferenz beteiligten Kirchen.

Die Methodistenkirche erkennt die Taufe und das Abend-
mahl als Sakramente an und macht sich die diesbeziiglichen
Erklirungen des Berichtes zu eigen. Sie hilt es fir notwendig,
dass iiber die Abendmahlslehre und iiber den Taufritus eine
Einigung zustande kommt. Auch hier bedarf es noch eines
griindlichen Studiums.

Die Methodistenkirche begriisst die Zusammenarbeit ver-
schiedener Kirchen in den Missionsgebieten und in Verbindung
mit der Konferenz Life and Work. Aber nichts darf erzwungen
werden, sondern muss der natiirlichen Entwicklung tiberlassen
bleiben. Sie sagt ihre volle Mitarbeit zu.

II. Die englische Methodistenkonferenz, die aus drei jetzt ver-
einigten Kirchen bestand (Primitive Methodistenkirche, Ver-
einigte Methodistenkirche und Wesleyanische Methodistenkon-
ferenz), gibt noch drei getrennte Erklirungen ab.

a. Die Primitive Methodistenkirche nimmt beziig-
lich der Glaubensbekenntnisse dieselbe Stellung ein wie
die Bischéfliche Schwesterkirche in Amerika. Das Recht der



— 104 —

Interpretation der Kredos und, wenn nitig, neuer Feststellungen
in modernen Ausdriicken ist das Vorrecht der lebendigen, vom
Geiste Gottes geleiteten Kirche.

Die Kirche ist die Gemeinschaft der Christgliubigen.
Sie ist heilig, katholisch und apostolisch. Diese Begriffe miissen
aller sektenhaften Begrenzung entkleidet sein.

Die Kirche besteht aus allen, die durch den Glauben in die
erlosende Beziehung zu Christus gekommen sind. Diese Bezie-
hung wird auf verschiedenen Wegen erlebt. Der eine kann in
Beziehung zu Christus innerhalb der Kirche durch deren geist-
liches Amt kommen. Andere konnen sie personlich und priva-
tim finden, und wenn sie Christus gefunden haben, so suchen
sie Gemeinschaft mit seinem Volke. Wesentlich ist das Heils-
erlebnis, ganz gleich wie es erzielt wird. Trotz allem persin-
lichen Erlebnis wird Wert darauf gelegt, dass das Erlebnis der
Gemeinschaft anvertraut wird. Sie betont die himmelwirts
gerichtete Lehre der Kirche als Leib und Braut Christi und
betrachtet das Leben und Zeugnis einer Gemeinschaft als
sicherere Gewiihr echter Zugehorigkeit zur Kirche als irgendeine
Form Kkirchlicher Verfassung. Ordnung und Verfassung sind
nicht unwichtig, aber doch nur sekundiéirer Natur. Sie haben
dem Leben zu dienen und es auszudriicken. Ob die Verfassung
bischoflich oder anders ist, gehort nicht zum esse der Kirche.
Der Priifstein einer Form, so altiiberliefert sie sein mag, findet
sich in ihrer Fihigkeit, das Gedeihen der Kirche sicherzustellen,
und in ihrer Elastizitiit, ihre Fiahigkeiten in den verschiedenen
Teilen so zu entfalten, wie es sein soll.

Das Amt der Kirche. Die gegenwiirtigen kirchlichen
Typen — der bischofliche, presbyterale und kongregationali-
stische — haben alle einer vereinigten Kirche der Zukunft
etwas zu geben. Bei einer Weihe fiir diese Kirche diirfen die
Kandidaten, die in ihren Kirchen bisher rechtmiissig amtierten,
nicht gezwungen werden, ihre bisherige Ordination als ungiiltig
zu erkliren. Zur Bereicherung des Lebens der Kirche und zur
Ausbreitung des Gottesreiches konnen auch Laien als Prediger
und Leiter von Gottesdiensten beitragen.

Die Sakramente. Diese Kirche anerkennt zwei Sakra-
mente, Taufe und Abendmahl. Sie sind gottlicher Einsetzung.
Die sakramentale Gnade wird durch den HI. Geist vermittelt,
der sich der von Christus verordneten Formen bedient und sie



— 105 —

durch den Glauben auf die Seele iibertrigt. Doch ist Gottes
Gnade nicht an die Sakramente gebunden. Manche Seelen
finden die Gnade auf andern nicht minder wirksamen Wegen
(Quiiker). Die Giiltigkeit eines Sakramentes als Gnadenmittels
hingt nicht von bestimmten Spendungsbedingungen ab.

b. Die vereinigte Methodistenkirche weist in der
Frage tiber das Wesen der Kirche darauf hin, dass Be-
eriffe wie ,eine, heilige, katholische und apostolische Kirche¥,
L,Amt“, Sakramente“, ,Verwaltung der Sakramente“ nicht
iberall im gleichen Sinne verstanden werden. Hier sollte man
zuniichst zu eciner Abklirung der Begriffe kommen und nur
dort eine gewisse Zweideutigkeit bestehen lassen, wo man ab-
sichtlich eine freie Auslegung wiinscht. Man soll sich tunlichst
an die biblische Sprache halten. Uniformitit der Kirche ist
nicht notig. Diversitas in unitate sei das Ideal.

Zum gemeinsamen Glaubensbekenntnis der
Kirche wird bemerkt: 1. Objekt des Glaubens ist nicht irgend-
eine Feststellung tiber Christus, sondern der Herr Jesus Christus
selbst. 2. Kredos haben mehr die negative Funktion, Irrtiimer
auszuschliessen, als die positive Funktion, die Wahrheit zu de-
finieren. 3. Die Vollmacht, ihre Kredos zu interpretieren und,
wenn notig, die christliche Wahrheit in moderneren Ausdriicken
von neuem zu erkliren, kommt der lebendigen, geistgeleiteten
Kirche zu.

Das Kirchenamt. Die Meinungsverschiedenheiten dar-
iiber sind so gross und scheinbar unvereinbar, dass sie eine
wirkliche Schranke fir die Einigung darstellen, wenn nicht
eine grossere Ubereinkunft dariiber erzielt werden kann wie
bisher. Der Episkopat gehort zum bene esse, nicht zum
esse der Kirche.

Die Sakramente. Volle Vereinigung ist nur moglich,
wenn grosse Freiheit in der Auslegung uber die Sakramente
zugebilligt wird.

c. Die Wesleyaner unterstreichen mit Riicksicht auf
die Mission des Methodismus im Leben der einen Kirche Gottes
die Wirklichkeit eines unmittelbaren Verkehrs zwischen Seele
und Gott. Jedermann kann der Abnahme durch Jesus Christus
und der Teilnahme an den Friichten des Geistes gewiss sein,
doch haben alle, die von ihm erlost sind, das Privileg und die
Pflicht, sich einer korporativen Gemeinschaft in Christo Jesu



— 106 —

anzuschliessen. Die Wesleyaner erwarten unter Leitung des
Hl. Geistes eine wachsende Einheitlichkeit in den Fragen, in
denen jetzt noch erhebliche Differenzen bestehen. Sie wenden
sich gegen die Forderung der Orthodoxen und einiger Zweige
der westlichen Kirche iiber die ausschliessliche Wirksamkeit
des Episkopates und erkliren ihren Standpunkt, der dem der
erwithnten methodistischen Gemeinschaften entspricht. Den
gleichen Standpunkt nehmen sie in der Frage der Sakra-
mente ein.

III. Die evangelische Methodistenkirche Frankreichs. Sie wiirde
statt ,Einheit“ der Kirche lieber ,Kirchenunion“ oder ,Kirchen-
bund“ setzen.

Das Wesen der Kirche. Sie schligt vor, dass im Be-
richt ,die unsichtbare Kirche als Gemeinschaft der wahren
Glaubigen bezeichnet wird, die Gott allein kennt. Sie sind in
allen Kirchen und ausserhalb derselben iliber die ganze Erde
zerstreut. Zu ihr gehoren auch die bereits bei Gott im Himmel
lebenden Seelen (ecclesia triumphans). Die sichtbare Kirche
bilden die Gemeinden der in der Welt zerstreuten Gliubigen,
die durch die Predigt des Wortes Gottes, durch die Verwaltung
der von Christus eingesetzten Sakramente und durch ihr Zeug-
nis fiir die Wirkung des Hl. Geistes in ihren Herzen an der
Bildung des Leibes Christi und am Kommen des Reiches Gottes
auf Erden mitarbeiten.“

Das Amt. In einer eventuellen Organisation der Kiinftigen
vereinigten Kirchen sollten die drei biblisch begriindeten Sy-
steme (das episkopale, presbyterale und kongregationalistische)
zugelassen werden. Die wahre apostolische Sukzession wird
durch die Wirkung des HI. Geistes erteilt.

Die Sakramente. Die beiden Sakramente Taufe und
Abendmahl kénnen auch von solchen verwaltet werden, die
nicht bischoflich geweiht sind. ,Wir glauben an die geistige
Gegenwart des Herrn bei der Feier des Hl. Abendmahles, aber
wir verwerfen jede Idee, seine Gegenwart zu materialisieren,
wie auch die Anbetung des Sakramentes. Toleranz und Briider-
lichkeit sollte Interkommunion in allen evangelischen Kirchen
moglich machen.“

Einheit der Kirche und das Verhiltnis der be-
stehenden Kirchen., Die Einheit sollte sich unter verschie-



s Q0 e

denen Formen zeigen konnen unter der Bedingung, dass die
wesentlichen Dinge, die ihre fundamentale Einheit sicherstellen,
gewahrt bleiben. Die kiinftige Union der Kirchen wird sich
zuerst in Gestalt eines Bundes zeigen, ohne die endgiiltige Form
Zu préjudizieren.

IV. Die Wesleyanische Kirche Siidafrikas sieht eine volle
Union der christlichen Kirchen noch in weiter Ferne und hiilt
sie nicht einmal fir winschenswert. Zuniichst sollen sich die
Kirchen zusammenschliessen, die in L.ehre und Verfassung am
niichsten verwandt sind. Das Wachstum des Gottesreiches wird
besser durch freundliche Zusammenarbeit gefordert als durch
eine organische Vereinigung.

C. Kongregationalisten und Baptisten.

1. Die Kongregationalistische Vereinigung wvon England und
Wales. Das Wesen der Kirche. Tradition umfasst das Leben
und Denken der Kirche in allen ihren Zweigen, in allen Liin-
dern, zu allen Zeiten unter Fiihrung des Hl. Geistes. Die un-
sichtbare Kirche ist nicht géinzlich im Himmel. Sie umschliesst
alle wahren Gliaubigen auf Erden, ob sie nun einer kirchlichen
Organisation angehoren oder nicht. Die eine Kirche kann sich
unter Leitung des HI. Geistes in verschiedenen Formen aus-
driicken. Die sichtbare Kirche besteht nicht aus einer einzigen,
sondern aus allen bestehenden Kirchen zusammen. Eine ge-
wisse Organisation ist notwendig. Eine solche verdient den
Vorzug, die der Kirche aller Orten und Zeiten unter Leitung
des HI. Geistes eine moglichst freie Entwicklung gestattet.

Das gemeinsame Glaubensbekenntnisder Kirche.
Die Annahme eines Kredos als Bedingung der Kkirchlichen
Mitgliedschaft oder fiir die Zulassung zu einem kirchlichen
Amt kann nicht verlangt werden. Zu diesem (Glauben seien
sie durch den Hl. Geist geleitet. Von Zeit zu Zeit kann es sich
aber als notwendig erweisen, Offentlich festzustellen, was mit
ziemlicher Sicherheit von ihnen geglaubt wird. Einige Wahr-
heiten, wie die erlosende Bedeutung des Kreuzes und die Mis-
sionsaufgabe der Kirche, finden in den Kredos keine Erwiih-
nung. Durch die Annahme der dkumenischen Kredos als eines
Teiles der Reunionsgrundlage, wozu sich ein Teil ihrer Mit-
glieder um der Sache willen entschliessen konnte, mochten sie



— 108 —

ihre Loyalitit gegeniiber dem Wesentlichen des christlichen
(laubens, insofern er darin seinen Ausdruck findet, bekunden.
Sie nehmen jedoch die Freiheit der Interpretation der Fest-
stellungen fiir sich in Anspruch und ordnen die Kredos den
formloseren, aber mehr durch Erfahrung bestitigten Ausdriicken
des christlichen Glaubens in der HI. Schrift unter.

Das Amt. Fiir die Kirche als Gemeinschaft der Gliubigen
ist ein Amt streng genommen nicht notig. Gott gibt ihren Mit-
gliedern durch seinen Geist Gaben des Dienstes, die fiir die
verschiedenen Funktionen nétig sind, wie die Organe fiir den
Leib. So darf das besondere Amt als Gabe Gottes an seine
Kirche betrachtet werden, das nicht fiir ihr Sein, aber fiir ihr
Gedeihen und fiur ihre Wirksamkeit in der Welt als organi-
sierte korporative Gemeinschaft wesentlich ist. , Wir anerkennen
ein Amt, zu dem Gott beruft und befihigt und das als solches
vom HI. Geiste, der der Kirche innewohnt, anerkannt und an-
genommen wird. So wird dieses Amt bestindig von Christus
in seinem Geiste autorisiert und wirksam gestaltet.“ ,Wir be-
trachten die Funktion, die im kirchlichen Amte ausgeiibt wird,
nicht als etwas, was ausschliesslich von Amtstriigern ausgeiibt
werden darf. Die Leitung und Disziplin der Kirche ist der
Kirche anvertraut, fiir die das Amt ermichtigt werden kann
und oft ermichtigt wird, stellvertretend zu handeln. Minner,
die fir den geistlichen Dienst befihigt, durch den HI. Geist
berufen und von der Kirche angenommen sind, werden bei
uns im allgemeinen durch einen Ordinationsakt unter Gebet
ausgesondert, um die geistlichen Funktionen auszuiiben. Die
Praxis der Handauflegung durch Laien, die bei uns tblich ist,
wird nicht als obligatorisch betrachtet. Wir stimmen dem Ge-
danken zu, dass die Schaffung eines in allen Teilen der Kirche
anerkannten Amtes, weil es dic Sanktion der Kirche besitzt,
eine dringliche Notwendigkeit ist.“ ,Wir anerkennen, dass das
Amt einer vereinigten Kirche von der ganzen Kirche durch
ihre Vertreter ermichtigt sein muss. Diese Zustimmung sollte
in einer Ordinationsform erfolgen, die Anerkennung und Gut-
heissung des Rufes Gottes zum Amt und Beauftragung des nach
einer entsprechenden Vorbereitung Berufenen fiir einen be-
stimmten Wirkungskreis bedeutet. Die bischofliche Weihe
kénnen wir nicht als wesentlich ansehen, um das Amt in einer
vereinigten Kirche auszuliben, an der wir als Kongregationa-



— 109 —

listen teilnehmen konnten. Die Theorie, dass ein Amt nur durch
Handauflegung eines Bischofs giltig sein kann, geht gegen
unsere tiefsten Uberzeugungen., Wenn das bischifliche Amt in
einer vereinigten Kirche beibehalten werden sollte, so sind
wir damit einverstanden, falls es ein reines Wahlamt und rein
repriasentativ wird. Wir mochten sogar den Gebrauch dieses
historischen Titels vermeiden, der, gerade weil er historisch ist,
nicht verfehlen wiirde, Gedanken tiber Autoritit und Gnaden-
vermittlung zu suggerieren und zu verewigen, von denen wir
durchaus abweichen.“

Zu den Sakramenten konnen sich die Kongregationa-
listen nicht #dussern, da hieriiber in den eigenen Reihen erheb-
liche Meinungsverschiedenheiten herrschen. Sie lehnen aber
die Siebenzahl der Sakramente ab und konnen solche Christen
nicht als unkirchlich bezeichnen, die tiberhaupt vom Gebrauche
dusserer sakramentaler Zeichen absehen. Sie selbst haben nur
zwei Sakramente, Taufe und Abendmahl. Taufe ist ihnen eine
symbolische Weihe des Téuflings zum besondern Eigentume
Gottes und zur Mitgliedschaft in seiner Kirche. Bei Kindern
wird sie eine Hingabe an Gott durch die Eltern des Kindes in
der Kirche Christi. Sie schliesst eine Annahme durch die Kirche
mit der ganzen Verantwortung fiir die geistige Erniihrung des
Kindes in sich. In solchen Fiillen wird die gottliche Gnade von
den frithsten Kinderjahren durch Belehrung und religicse Ubung'
in Haus und Kirche vermittelt. ,Was das Abendmahl betriftt,
so koénnen wir annehmen, solange dessen Wirksamkeit als
wesentlich unabhiingig von irgendeiner besondern Art der Spen-
dung und lediglich als Empténglichkeit und Bereitschaft zur
Hingabe in Glaube, Hoffnung und Liebe betrachtet wird, dass
unser Herr in der HIl. Kommunion gegenwiirtig ist, dass wir mit
Gott, dem Vater, in Jesus Christus, seinem Sohn, unserm leben-
digen Herrn, Gemeinschaft haben, der unser einziges Brot ist,
das fir das Leben der Welt dahingegeben ist, und dass wir
Gemeinschaft mit allen haben, die sich mit ihm vereinigen.
Wir stimmen darin iiberein, dass das Sakrament des Abend-
mahles der Kirche heiligste gottesdienstliche Handlung ist,
bei der der Erlosungstod Christi in Erinnerung gerufen und
verkiindet wird, und dass diese Feier ein Opfer des Lob-
preises und der Danksagung und ein Akt der Selbsthingabe
iST.“



— 110 —

Der Bericht {iber die Einheit der Kirche wird ab-
gelehnt. Sie verlangen die weitgehendste Freiheit in der Aus-
legung des Wesens der sakramentalen Gnade, der Amtsweihe
und der kirchlichen Autoritit. Life and Work und Faith and
Order sollten in engste Verbindung miteinander gebrachtwerden.
Praktische Zusammenarbeit in den Missionsgebieten und ge-
meinsame ‘Abendmahlsfeiern als Ausdruck christlicher Gemein-
schaft seien wiinschenswert. Uniformitit in Kredo, Ritual und
Verfassung wird abgelehnt.

11, Die nordliche Baptistenkonvention der U.S. A. Einheit ist
ihnen Einheit des Geistes. Foérmliche Bindungen wiirden die
Freiheit des individuellen Gewissens oder des Rechtes des
Privaturteils fesseln und sind daher zu verwerfen. Die unsicht-
bare Kirche allein ist ,heilig, katholisch und apostolisch“. Sie
besteht aus allen Glaubigen im Himmel und auf Erden. Fiir
die Verfassung sollte allein die Praxis des N. T. massgebend
sein. Die gegenwiirtigen Spaltungen der Christenheit sind durch-
aus nicht immer ,Stinde“. Der Satz des Berichtes: ,Die Kirche
ist Gottes erwihltes Werkzeug, mit dem Christus durch den
Hl. Geist die Menschen mit Gott durch den Glauben versshnt
darf nicht so ausgelegt werden, als ob die Zustéindigkeit jedes
Individuums, Gott ohne Vermittlung irgendeiner Institution zu
suchen und zu finden, geleugnet oder verdunkelt werden darf.
Christen, die sich keiner iussern rituellen Zeichen bedienen,
dirfen nicht als ausserhalb der Kirche stehend betrachtet
werden. Alle Glaubigen sind Priester Gottes. Das Amt verleiht
keinen besondern Stand in der Kirche. Jedes Mitglied der Kirche
kann Seelsorge treiben, das Wort verkiinden und die Sakra-
mente spenden.

Das Kredo. Das N. T. ist eine ausreichende Richtschnur
fir Glaube und Praxis. Zusitzliche Kredos zum Zeugnis oder
zur Sicherung des Glaubens sind nicht notwendig, doch wird
die Annahme eines gemeinsamen Kredos, das den historischen
Glauben des Christentums oder das, was allgemein geglaubt
wird, zeigt, um die geistige Einheit der Jiinger Jesu zu festigen,
nicht abgelehnt. Doch darf ein solches Kredo nicht autori-
tativ fir das individuelle Gewissen sein oder als Beweis fiir
die Zugehorigkeit zur Kkirchlichen Gemeinschaft betrachtet
werden und nicht gottesdienstliches Gebet sein. Das aposto-



— 111 —

lische und nizinische Glaubensbekenntnis wird inhaltlich all-
gemein angenommen, driickt den christlichen Glauben aber
nicht hinreichend aus, weil sie sich nur mit besondern aus der
Kirchengeschichte verstindlichen Tatsachen befassen und nichts
iiber das praktische Leben aussagen.

Grosse Schwierigkeiten bereitet ihnen die Frage iiber das
kirchliche Amt und die Sakramente. Eine Einigung hier-
tiber scheint ihnen nach den Erfahrungen von Lausanne in
absehbarer Zeit unmoglich. Der katholische und evangelische
Standpunkt kann nicht gleichzeitig wahr sein.

III. Die Generalkonferenz der Baptisten vom siebten Tage,
U.S.A. Das Kredo. ,Wir nehmen den christlichen Glauben,
wie er in der HIl. Schrift geoffenbart ist, an.* Mehr ist dazu nicht
Zu sagen.

In der Frage iiber das Wesen der Kirche kann sie
wegen der tiefen Gegensiitze zwischen katholischer und evan-
gelischer Auffassung nur um Licht bitten. Sie vermisst in den
Kredos einen Platz fiir den Sabbath.

Das Kirchenamt. Sie legt auf formelle Ordination kein
Gewicht.

Die Sakramente. Die Praxis der Kindertaufe hat die
urspriingliche Bedeutung der Taufe als eines Sakramentes der
Kirche nach den Erfahrungen vieler Gemeinschaften zerstort.
Ihre Bedeutung als Sakrament kann nur auf dem gleichen Boden
diskutiert werden wie das Abendmahl, wenn man beide in ihren
Beziehungen zum Glauben jener betrachtet, die perstnlich ihren
geistigen Nutzen erlebt haben.

IV. Baptistenunion von Grossbritannien und Irland. Die Bap-
tisten halten untereinander Gemeinschaft. Die baptistische Welt-
allianz mit ihren mehr als 10 Millionen Bekennern sucht Ge-
meinschaft mit andern Christen, die sich in Glaube und Ver-
fassung von ihnen unterscheiden.

Das Wesen der Kirche. Wir stimmen dem nicht zu,
dass das Amt, wie es gewohnlich verstanden wird, fiir die
Existenz einer wahren christlichen Kirche wesentlich ist, doch
glauben wir, dass ein Amt fiir ihre hochste Wirksamkeit not-
wendig ist. Die Funktion des Amtes zeigt sich mehr im Begrift
der Fihrerschaft als in der Regierung und der Disziplin.

Kredo. Die Baptistenunion braucht beim Gottesdienst kein
Kredo. Doch hiilt sie an den Tatsachen der Kirchengeschichte



— 112 —

und an der Erfahrung fest, die in den Bekenntnissen aus-
gedriickt sind.

Das Amt. Die Verwaltung der Sakramente wird nicht
auf ordinierte Geistliche beschrinkt und erfordert keine Hand-
auflegung. Die Erklirung, dass die Verwaltung der Sakramente
durch den Glauben des Empfiingers wirksam gemacht werden
muss, vertrigt sich nicht mit der Praxis, die Taufe andern, als
Glaubigen (Kindern) zu spenden. Eine tibereinstimmende Theorie
iiber das Amt braucht nicht iiberall angenommen zu werden.
Die Theorie der orthodoxen Kirche tiber das Amt wird ab-
gelehnt. Es gibt keine starre Form der Kirchenverfassung.

Die Sakramente. Wir ziehen das Wort ,Riten“ dem
Worte ,Sakramente“ vor. Bedingung fiir die Wirksamkeit der
Sakramente ist der Glaube des Empfingers.

Einheit der KKirche. Jede Gemeinschaft sollte sich be-
mithen, Glaube und Verfassung der andern Gemeinschaften
kennen zu lernen. Wir haben uns bemiiht, die Stellung der
bischoflichen Kirchen zu studieren, haben aber den Eindruck,
dass die unsrige nicht in gleicher Weise gewiirdigt ist. Der
Bericht tiber die Mechelner Besprechungen hat uns mit Be-
sorgnis erfiillt. Wir stellen ganz offen fest, dass wir eine Union
mit der romischen Kirche nicht ins Auge fassen konnen, solange
sie ihre jetzige Verfassung und ihre Anspriiche aufrecht erhiilt.
Wir wiinschen auf sozialem, evangelistischem und andern Ge-
bieten, besonders im Missionsgebiet, eine bessere Zusammen-
arbeit, da die Verweltlichung der ganzen Lebensauffassung uns
alle auf den Plan rufen muiisste.

D. Jiinger und Kirchen Christi.

1. Die Jiinger Christi in Amerika. Ihnen erscheinen die Ditfe-
renzen der protestantischen Kirchen in Amerika verhiltnis-
miéssig unbedeutend im Vergleich zu den fundamentalen Unter-
schieden zwischen den katholischen und protestantischen Kirchen-
begriffen mit ihren Amtern und Sakramenten.

II. Die Kirchen Christi in Grossbritannien und Irland. Das
Wesen der Kirche. Die Lehre von der unsichtbaren Kirche
in dem Sinne, als ob Christus beabsichtigt habe, eine endgiiltige,
sichtbare Organisation auf Erden zu schaffen, ist im N. T. nicht
zu finden und erst in neuern Zeiten als Lehre der geschicht-



— 113 —

lichen Kirche aufgekommen. Sie ist eine Wortklauberei, die
uns nicht von den Schwierigkeiten des bestehenden Zustandes
der Trennungen im Christentum befreien kann. Im N. T. wird
berichtet, dass die Erlosung einer bestimmten Kkorporativen
(Gesellschaft mit sichtbaren, einer Gemeinschaft verliehenen
iussern Institutionen, wie Taufe, Abendmahl, Disziplin etc. zu-
geschrieben wird. Die Zweigtheorie, wonach die verschiedenen
Denominationen als Zweige an dem einen Weinstock betrachtet
werden, ist eine unhaltbare Exegese von Joh. XV. Sektentum ist
Siinde, wo immer es sich offenbart. Es behindert die Ausbreitung
des Reiches Gottes, obschon wir zugeben kénnen, dass die gottliche
Providenz iiber die menschlichen Willen herrscht und dass
Gott sogar durch die bestehenden Trennungen seine Sache in
der Welt gefordert hat. Die Einheit der Kirche findet ihren
Ausdruck in der apostolischen Kirche: ein Glaube, die Riten
der Taufe und des Abendmahles und das géttlich verordnete
Amt. Die kirchliche Organisation muss auf ein Minimum be-
schriinkt werden, soviel wie notig ist, um die Kkirchliche Ein-
heit auszudriicken. Sie muss vor allem auf einer freien Liebes-
gemeinschaft beruhen.

Das Kredo. Die alten Kredos sind Zeugnisse und Biirg-
schaften des (Gilaubens. Sie erlauben der Kirche, die Wahrheit
der Offenbarung so auszudriicken, wie es jedes Zeitalter er-
fordert. Die Kirchen Christi sind wenig geneigt, den christ-
lichen Glauben in Form von Kredos oder geschriebenen Be-
kenntnissen zusammenzufassen. Sie haben sich stets nach dem
(teiste Christi gerichtet. Ihn zu erkennen, haben sie sich immer
auf das N. T. berufen, das Norm und Urkunde des Wesens des
Christentums ist. Das N. T. ist im echten historischen Geiste
zu deuten. Die Jiingerschaft Jesu beginnt nicht mit der An-
nahme starrer Dogmen, die in intellektualistischer Form dar-
geboten werden, nicht durch den Glauben an die Taten Gottes
und Theorien iiber Gott und Christus, sondern in der praktischen
Betiticung des Glaubens an Christus als den Herrn und Erloser
des Lebens. Glaube ist nicht eine verstandesmiissige Zustim-
mung zu Dogmen, sondern eine Hingabe des Willens und der
Personlichkeit an den einen, der einer solchen Hingabe wiirdig
ist. Glaube ist Vertranen zu einer Person und Treue zu ihr.
Die Kirchen Christi befiirworten daher die Riickkehr zu den
einfachen Taufkredos der N.-T.-Kirche, wie: Ich glaube an

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1937, 8



— 114 —

Jesum, den Herrn, oder: Ich glaube an Jesum, den Sohn des
lebendigen Gottes. Es sollte keine andere Verpflichtung als bei
der Taufe auferlegt werden. Die Kirche muss immer ein ge-
wisses Glaubenssystem haben, das das Wesentliche des christ-
lichen Glaubens enthilt. Der Glaube muss definiert werden,
da die Kirchen wissen miissen, auf welcher Grundlage sie sich
vereinigen sollen, doch haben sich solche Definitionen auf ein
Minimum zu beschrinken. Bekenntnisse, wie sie im 16. Jahr-
hundert entstanden sind, wie die 39 Artikel, die irischen Ar-
tikel, die Westminsterkonfession, die Augsburger Konfession, die
helvetische Konfession, die Konkordienformeln etc. sollten von
allen Kirchen aufgegeben werden. Das Apostolikum wiirde
vollauf geniigen. Es konnten sogar noch einige Anderungen
vorgenommen werden, wie Ausmerzung des ,abgestiegen zur
Holle“, wie das die bischofliche Methodistenkirche von Amerika
schon getan hat.

Das Amt ist von Gott durch die Kirche verliehen, um
die Regierung und Disziplin in der Kirche im Ganzen oder in
ihren Teilen auszuiiben. Die Kirchen Christi haben versucht,
die stiindigen Elemente des neutestamentlichen Amtes wieder-
herzustellen. Als solche betrachten sie das Hirtenamt und Lehr-
amt der Bischofe (Presbyter) und Diakone in den Ortsgemein-
den, und ein Evangelistenamt (Missionare) mit einer erweiterten
Kommission, um das Reich Gottes in der Heimat und auswiirts
auszubreiten und um das Evangelium zu predigen und dadurch
der Gesamtkirche zu dienen. Sie haben auch Laien, die unter
Aufsicht der Bischofe lehren und predigen. Das Kirchenamt ist
ein heiliges Amt, ist aber nicht von einer andern beruflichen
Tatigkeit behindert. Der Unterschied zwischen Bischéfen und
Diakonen einerseits und Laien andrerseits berticksichtigt nicht,
wie man seinen Lebensunterhalt verdient. Ein Bischof darf
ganz oder zum Teil von der Gemeinde unterhalten werden. In
der Vereinigten Kirche sollte es ein Amt geben, das neben-
beruflich und hauptberuflich durch Bischofe, Diakone und
Evangelisten ausgeiibt wird.

Die Sakramente. Den Kirchen Christi ist die Taufe
nicht ein reines Symbol ohne Gnadenwirkungen. Die Tauffragen
(Wer, wie wird getauft? Was bewirkt die Taufe ?) kénnen nur
durch Riickkehr zur apostolischen Taufpraxis gelést werden.
Die Giiltigkeit der Taufe hingt nicht nur von Materie und Form,



— 115 —

sondern letzthin vom Glauben und der Busse des Empfingers
ab. Daher koénnen unmiindige Kinder nicht giiltig getauft
werden. Die Kindertaufe kam erst im 2. Jahrhundert auf und
wurde erst im b. Jahrhundert allgemein. Bei ihnen werden zur
Taufe nur bussfertige Gliubige zugelassen. Die Lehre von der
Erbsiinde ist heute fiir die Masse des Volkes nicht mehr an-
nehmbar. Sie ist ein vom Kirchenvolk vergessenes Dogma. Die
Kirchen Christi treten fiir die Taufe durch Untertauchen ein.
[hnen erscheint dieser Taufritus als wesentlich fiir eine geeinigte
Kirche, weil darin der Taufsymbolismus allein richtig zum
Ausdruck kommt. Die Taufe ist das geistige Mittel zur Ein-
verleibung in die Kirche.

Das Abendmahl war in der apostolischen Kirche Mittel-
punkt des Gottesdienstes. Es war Erinnerung an Christi Tod.
Die Kirche brachte in ihrem Gottesdienste das Opfer der Lob-
preisung und Danksagung als einen feierlichen Akt der Selbst-
hingabe dar, sie erneuerte ihre Geliilbde und niihrte sich geistig
von dem einen Opfer, der Hingabe ihres fleischgewordenen Herrn.

Bei den Kirchen Christi ist das Hl. Abendmahl der Wesens-
zug des sonntiglichen IHauptgottesdienstes. Taufe, rechtschaf-
fenes Leben und Selbstprifung sind schriftgemiisse Verord-
nungen fiir alle Zelebranten und Teilnehmer. Grosses Gewicht
wird auf das Herrenmahl als Akt der Anbetung und auf den
priesterlichen Charakter der ganzen Kirche gelegt. Diese Feier
wird charakterisiert durch vier Hauptbestandteile: Verlesung
der Evangelien und apostolischen Schriften, gewdohnlich von
einer Unterweisung in Form einer Predigt begleitet, die Dar-
bringung der Gaben, Gebete und ,Brotbrechen“. Dazu kommt
die Lobpreisung. , Wir kommen zZusammen, nicht nur um Gnade
vom Herrn zu empfangen, sondern um ihm durch die Verdienste
Jesu Christi in seinem Opfer, das wir in dem Gottesdienste dar-
stellen, Anbetung darzubringen. Die vereinigte Kirche sollte
zu dieser Form des sakramentalen Gottesdienstes zuriickkehren.
Ubersinnliche Theorien iiber die Art der Gegenwart Christi im
Sakrament sollten ausser Betracht gezogen werden. Doch es
miisste anerkannt werden, dass durch die Gediichtnisfeier Gnade
verliechen wird und dass diese Gnade mit dem Genusse der
geheiligten Gaben verbunden ist.“

Einheit der Kirche. In der vereinigten Kirche der
Zukunft muss in allem Wesentlichen des Glaubens, der Ver-



— 116 —

fassung und des Gottesdienstes Einheit herrschen. In allem aber,
was nicht zum Wesen der Kirche gehort, wie sie von Christus
und den Aposteln begriindet ist, sollte die weitgehendste Frei-
heit gelten. Die Kirche ist gottlicher Einsetzung. Sie ruht auf
den Aposteln und den Propheten. Ihr Eckstein ist Christus.
Dieser eine Leib muss sich in der vereinigten Kirche offenbaren,
nicht aber irgendeine Neuschopfung. Riickkehr zur apostolischen
Kirche ist auch hier nétig. Zum Wesen der Kirche gehort nur
ein Minimum von dogmatischem Glauben, nimlich das, was die
Kirche nicht aufgeben kann, ohne sich selbst aufzugeben. Sonst
aber muss so viel Freiheit gewiihrt werden, dass die ganze Fiille
des religiosen [.ebens und Erlebens zum Ausdruck kommt. Im
Gottesdienst, der im IHIl. Abendmahl seinen Mittelpunkt findet,
muss eine dogmatische Grundlage geschaffen werden.

E. Reformierte und Preshyterianische Kirchen.

1. Die presbyterianische Kirche in den U. S. A. Die Presby-
terianer halten es fiir schwierig, in Union mit Kirchen zu treten,
die die Annahme des Episkopates als historischer Institution in
dem Sinne verlangen, dass er direkt auf die Apostel zurlick-
gefiihrt werden muss, und die einen solchen Episkopat fiir die
Kirche Jesu Christi als wesentlich betrachten oder ihn als not-
wendig fir ihr bene esse erkliren. Doch sehen sie in der
bischoflichen Form der Kirchenverwaltung keine uniiberwind-
liche Schwierigkeit, wenn sie keine Ungleichheit der bischof-
lichen und presbyteralen Stellung in sich schliesst und nicht
die Giltigkeit der Ordination der Presbyter leugnet.

Beziiglich der Sakramente vertreten sie die Ansicht,
dass durch sie keine andere Gnade verlichen wird als durch
das Lesen und Verkiindigen des gottlichen Wortes. Doch be-
zeichnen und besiegeln sie den gliubigen Empfinger mit der
erlosenden und heiligenden Gnade Jesu Christi und verkiindigen
seinem Volke des Herrn Gegenwart, bis er kommt. Die Er-
fahrung lehrt, wie leicht die Menschen zu abergliubischen,
materialistischen Gnadenbegriffen verleitet werden, wenn die
Sakramente als Triger wirksamer Krifte durch priesterliche
Vermittlung angesehen werden.

Die Konferenz der Presbyter siecht sich ausserstande, den
Bericht tiber die Einheit der Kirche anzunehmen und lisst
ihn durch ein Subkomitee priifen. Fiir die zweite Weltkonferenz



— 117 —

schligt die Presbyterianische Kirche vor, dass insbesondere die
Themata ,Gnade und Kirchenamt* und ,Gnade und Sakramente“
gepriift werden. Ohne Studium dieser Probleme gebe es keine
Interkommunion und keinen Kanzelaustausch unter den Kirchen,
die gegenseitig anerkennen, dass sich der HI. Geist offensicht-
lich reichlich in ihnen auswirkt durch Erleuchtung der Welt,
Bekehryng der Siinder und Heiligung ihrer Mitglieder.

I1. Die Vereinigte Presbyterianerkirche von Nordamerika. Sie
empfiehlt dem Fortsetzungsausschuss, einen Plan auszuarbeiten,
dass das Amt der verschiedenen Denominationen allgemein an-
erkannt werden kann, indem die bischofliche, presbyterale und
kongregationalistische Form der Kirchenregierung in diesem
Amt ihren Ausdruck findet. Hier liegt der Schliissel zur Bei-
legung der Differenzen iber die Verwaltung der Sakramente.

III. Die Kirche von Schottland. Das Wesen der Kirche.
Die Kirche besitzt verschiedene Merkmale, wodurch sie von
den Menschen erkannt werden kann: 1, Die Annahme der
Hl. Schrift als Gotteswort; 2. das Bekenntnis des Glaubens an
die Inkarnation; 3. die Vollziehung des Auftrages, das Evan-
gelium zu verkiindigen; 4. den Gebrauch der Sakramente;
H. das hl. Amt; 6. Gemeinschaft in Gottesdienst und Leben.

Das Kredo. Bei aller Weitherzigkeit in Sachen des
Glaubens muss doch ein Kern allgemein angenommener Wahr-
heiten als Grundlage fiir das L.eben und Wirken der Kirche
vorhanden sein. Wenn dieser Kern der Lehre so ist, dass er
verniinftice Zustimmung verlangen kann, so muss er auch
sprachlich formuliert werden kénnen. Die Lehrgrundlage einer
vereinigten Kirche muss der katholische Glaube sein.

Das Amt. Die Presbyterianer glauben, dass das aposto-
lische Amt iibertragbar sei und durch ordnungsgemiiss zu diesem
Zwecke versammelte Presbyter iibertragen wird. Sie hatten
bereits zum Bericht von Lausanne folgende Bemerkungen ge-
macht: Mit Riicksicht 1. auf die Stellung, die der Iipiskopat,
der Rat der Presbyter und dic Gemeinde der Gliubigen in der
Verfassung der Friithkirche eingenommen hat, 2. auf die Tat-
sache, dass das bischofliche, presbyterale und kongregatio-
nalistische System des Kirchenregimes heute und seit Jahr-
hunderten in grossen Gemeinschaften des Christentums an-
genommen ist, und 3. auf die Tatsache, dass das bischofliche,
presbyterale und kongregationalistische System nach dem



— 118 —

Glauben vieler fir eine gute Ordnung in der Kirche wesent-
lich ist, sind wir der Uberzeugung, dass diese verschiedenen
Elemente alle unter Bedingungen, die noch einer weiteren
Priifung bediirfen, einen besondern Platz in der Verfassung einer
wiedervereinigten Kirche einzunehmen haben. Jede Sonder-
gemeinschaft sollte in Erinnerung an den reichen Segen Gottes,
der ihrem Amte in der Vergangenheit gewihrt wurde, froh ihre
eigenen geistigen Schitze zum gemeinsamen Leben der ver-
einigten Kirche beitragen.

Dieser Passus kann in einem zweifachen Sinne verstanden
werden: 1. Das System der Ordination zu einem allgemein an-
erkannten Amte muss mit der Anerkennung der drei Elemente
vereinbar sein. Auch wenn es vielleicht Elemente enthilt, die
einigen nicht als wesentlich erscheinen modgen, muss es doch
das FElement enthalten, welches jedes einzelne System fiir
wesentlich hélt. 2. Teile der Kirche, die nur auf das eine oder
andere Element Wert legen, sollten ihrer eigenen Norm folgen.
Das so bestellte Amt sollte, obwohl unter verschiedenen Systemen
verliehen, als ein allgemein giiltiges Amt betrachtet werden.
Die letztere Auffassung hatte mehr Beifall bei den Mitgliedern
solcher Kirchen gefunden, denen das Problem mit seinen
Schwierigkeiten neu war. Bei protestantischen Kirchen ausser-
halb des anglo-saxonischen Kreises ist die Frage des Episko-
pates nur eine Frage verwaltungstechnischer Natur, die nicht
mit Theorien tiber eine giiltige Sukzession im Amte verbunden
ist. Jedenfalls eroffnet die zweite Interpretation wenig Aus-
sicht, ein allgemein als reguliar und giiltig anerkanntes Amt in
der vereinigten Kirche der Zukunft zu schaften.

Nach der Lehre der Kirche von Schottland wird die Weihe-
gnade auf die Kandidaten iibertragen, die vom HI. Geiste zum
Dienste des Wortes und der Sakramente und durch Hand-
auflegung dhnlich ordinierter Geistlicher berufen sind, die sich
gesetzlich zu dieser heiligen Weihehandlung vereinigen. So sehr
die Kirche daran festhilt, so kann doch die Anregung, andere
als wesentlich betrachtete Elemente hinzuzunehmen, nicht ohne
grindlicheres Studium genauerer Vorschlige abgelehnt werden.

Die Sakramente. Der Bericht beschiiftigt sich nur mit
Taufe und Abendmahl. Durch die Taufe werden wir zur Ver-
gebung der Siinden durch einen Geist in eine Gemeinschaft
hineingetaucht. In der hl. Kommunion ist der Herr gegenwiirtig,



— 119 —

und der Kommunikant tritt in Gemeinschaft mit Gott, dem Vater
in Jesus Christus, seinem Sohne, und mit allen, die mit ihm
vereinigt sind. Dieses Sakrament ist der heiligste Akt des
Gottesdienstes, in dem an den erlésenden Tod des Herrn er-
innert wird, der verkiindet wird. Sie ist ein Opfer des Lobes
und der Danksagung und ein Akt feierlicher Selbsthingabe.
Nach der Kirche von Schottland ist der Dienst an den Sakra-
menten den giiltig geweihten Dienern der Kirche anvertraut,
durch die sie allein rechtmiissig gespendet werden konnen.
Uber die Giltigkeit oder Wirksamkeit der Riten, die in Gemein-
schaften anderer Lehrauffassungen anders gespendet werden,
urteilt die Kirche von Schottland nicht.

1V. Die Presbyterianische Kirche von Wales hilt die Diffe-
renzen iiber das Amt nicht fiir wesentlich, weil sie der Auf-
fassung ist, dass es keine gottlich eingesetzte Form des Amtes
gebe. Die Kirchengeschichte beweise, dass unter Leitung des
Hl. Geistes der Kirche verschiedene Einrichtungen anvertraut
seien. So dirfen wir auf die Weisheit der Kirche vertrauen,
dass sie das Amt recht regelt. Bezliglich der Sakramente
glaubt sie, dass trotz der verschiedenen Meinungen iiber deren
Bedeutung oder Form der Spendung kein geniigender Grund
bestiinde, eine Kirchenunion zu verhindern oder die verschie-
denen Kirchen abzuhalten, bis zur Erreichung dieses Zieles zur
Interkommunion zu schreiten.

Einheit der Kirche. Um den Weg zur allgemeinen
Union vorzubereiten, werden folgende Mittel vorgeschlagen:
a. Ortskirchen verschiedener Denominationen sollen sich in
sozialen und charitativen Werken, in der dussern Mission, auf
Konferenzen und offentlichen Versammlungen, die gemeinsames
Interesse besitzen, zusammenschliessen. b. Zusammenarbeit auf
Konferenzen zur Behandlung von Themata tiber christliches
Leben und Wirken. e¢. Engere Zusammenarbeit zwischen Deno-
minationen und Kirchen des eigenen oder anderer Liinder, die
in Lehre und Verfassung nahe verwandt sind. d. Zusammen-
wirken der in Lausanne zusammengetretenen Kirchen, um die
formliche und sichtbare Vereinigung in Zukunft durch Kon-
ferenzen zu fordern.

V. Vereinigung der reformierten evangelischen Kirchen Frank-
reichs. Wesen der Kirche. Die Kirche, der mystische Leib



— 120 —

Christi, umfasst alle, die auf Erden durch ihren christlichen
Glauben und ihr Leben wirkliche Glieder dieses Leibes und
mit den verherrlichten Gliedern dieses Leibes im Himmel
vereinigt sind. Daher ist die Kirche in einem gewissen Sinne
unsichtbar, weil Gott allein diejenigen kennt, die hier auf Erden
wirkliche Mitglieder sind. Vom menschlichen Standpunkte aus
ist die Kirche sichtbar. Dies wird an verschiedenen unter-
scheidenden Merkmalen erkannt: an der reinen Verkiindigung
des Wortes, an der gldubigen Verwaltung der Sakramente, an
dem christlichen Leben und an ihrer Wirksamkeit.

Die Kirche ist eine, da es nur einen Leib Christi gibt.
Diese Einheit ist Einheit in Glaube, Hoffnung und Liebe und
darf nicht mit dusserer Einformigkeit oder &usserer Organisa-
tion verwechselt werden.

Christus hat seine Kirche gegriindet, aber er hat sie nicht
organisiert. Unter der Leitung des Hl. Geistes kann sich die
Kirche in verschiedenen Formen offenbaren, in geistigen Fami-
lien, die im Wesentlichen (Glaubensbekenntnis und Entwicklung
des Lebens in Liebe) einig sind, aber sich im Sekundiiren (kirch-
liche Verfassung, Form des Gottesdienstes, diszipliniire Gesetze,
Lehrpunkte, die die Ganzheit der Heilsbotschaft nicht gefiihrden)
unterscheiden diirfen. Keine dieser geistigen Familien, was
immer ihre friiheren Leistungen gewesen sein mogen, kann von
sich behaupten, die einzig wahre Kirche zu sein. Wo immer
die wesentlichen Grundlagen des Glaubens bestehen, ist die
Kirche Christi begriindet trotz aller Unvollkommenheiten, Fehler,
Irrtiimer, die ihr Licht verdunkeln; denn wo Christus ist, da
ist die Kirche.

Daraus folgt, dass eine Trennung rechtmiissig, ja notwendig
sein kann, wenn die charakteristischen Merkmale ausgeléscht
werden oder wenn unter dem Anspruch, die dussere Einheit auf-
rechtzuerhalten, eine unertrigliche geistige Tyrannei herrscht.
In andern Fillen ist Trennung ein Fehler oder sogar Siinde.
In der Trennung des 16. Jahrhunderts erblicken wir eine Revolte
des Gewissens und eine Riickkehr zum Evangelium. Wir ver-
dammen indessen den sektiererischen Geist, das Ergebnis von
einem tbertriebenen Individualismus, der die Rechte der Gesell-
schaft tbersieht und auf religivsem Gebiete vergisst, dass die
Kirche ,die Mutter der Gliubigen“ ist, deren Vater Gott ist.
Sektentum ist eine freiwillige Vereinigung, die sich nach dem



— 121 —

Willen ihrer Anhiinger bilden oder auflosen kann. Eine wahre
christliche Einheit kann auf dem Boden des Evangeliums bei
aller Achtung vor berechtigter Verschiedenheit durch eine
Foderativunion aller auf diesem Boden stehenden Kirchen, die
demselben Glaubensbekenntnis anhangen, sichergestellt werden.

Ohne die Bedeutung und den Wert der Tradition zu ver-
kennen, konnen wir derselben nicht die hochste Autoritiit zu-
sprechen, die allein der HI. Schrift zukommt. Diese muss gewiss
im Lichte der Tradition interpretiert werden, aber in erster
Linie nach Analogie des Glaubens (der wechselseitigen Uber-
einstimmung der biblischen Texte). Die HI. Schrift trigt ihre
Beglaubigung in sich und trigt durch ,das inwendige Zeugnis
des Hl. Geistes* unmittelbar in das Herz des Gliubigen ,die
(+ewissheit, die sie verdient® (Kalvin).

Das Amt der Kirche. Die in Lausanne freimiitig an-
erkannten Abweichungen tber das Amt sind zahlreich und
scheinbar unvercinbar. Es hat keinen Zweck, dieselben Aus-
driicke zu gebrauchen, wenn man damit nicht denselben Sinn
verbindet. Aussicht auf Einigung besteht nur bei Riickkehr zum
christlichen Amt der Urkirche. Mehr ist nicht notig, um sich
die Hand zur Gemeinschaft zu reichen und sich um den Tisch
des Herrn zu scharen. Wenn im N.T. schon ein Unterschied
zwischen Diakon und Presbyter zu erkennen ist, so wird
zwischen Presbyter und Bischof kein Unterschied erkennbar.
Beide Ausdriicke wechseln stiindig fiir das gleiche Amt. Wir
glauben daher, dass unsere Pastoren mit demselben Recht fiir
sich die in der Urkirche festgelegte Ordnung und folglich auch
die apostolische Sukzession beanspruchen konnen.

Unsere Kirche, die aus Treue zum gottlichen Wort ge-
notigt war, sich ohne Bischéfe und oft gegen sie zu organisieren,
verdankt ihre Erhaltung durch die gottliche Gnade den un-
gezithlten Leiden fiir ihre gliubige Ausiibung des Hirtenamtes,
die oft genug mit dem Blute ihrer Mirtyrer besiegelt wurde.
Es ist durch seine Opfer und die Friichte seiner Wirksamkeit
gerechtfertigt.

Die Sakramente. Das Sakrament ist nicht Menschen-
werk, sondern Gottes yabe. Iis fasst in sichtbarer Weise die
Botschaft von der Gnade zusammen. Das Sakrament ist mehr
als ein Symbol. Is ist wirklich Mittel der gottlichen Gnade.
Die Wirksamkeit der Gnade ist nicht auf die Sakramente be-



— 122 —

schrinkt, aber die Sakramente sind besonders wirksame Mittel
des gottlichen Wirkens.

Ohne die geistige Bedeutung zu iibersehen, die in der
HI. Schrift solchen Handlungen, wie Ehe, Firmung oder Weihe,
zugeschrieben werden, erkennt die Synode der reformierten
evangelischen Kirche Frankreichs keine andern Sakramente
an als Taufe und Kommunion, weil diese beiden Sakramente
allein auf der positiven Einrichtung Christi begriindet sind. Die
Taufe ist das Zeichen der empfinglich machenden Gnade Gottes.
Das Kind soll von Geburt an in die Kirche, den Leib Christi,
eingegliedert werden, damit es mit den Segnungen der christ-
lichen Erziehung, die ihm die Eltern geben sollen, fihig werde,
spiter personlich die Taufgeliibde zu bestéiitigen, und die daraus
hervorquellenden Segnungen empfange.

Die hl. Kommunion ist ein Mahl zum Gedéichtnis des Er-
losungstodes Jesu Christi. Sie ist aber auch Teilnahme an den
Frichten seiner Erlosung. Sie ist eine reale Vereinigung mit
dem verkliarten Herrn. Sie ist Brudermahl, das die Jiinger
Jesu zu einem Leibe vereinigt. Uber die Art der Gegenwart
im Sakrament koénnen die Gliubigen verschiedener Meinung
sein, nicht aber tber die Tatsache der Gegenwart. Sie ist eine
reale Gegenwart dem Geiste nach und unzertrennbar von den
Elementen der hl. Kommunion beim Akte der Zelebration.

Das allgemeine Priestertum der Gliubigen berechtigt jeden
Jinger Jesu zur Feier des hl. Abendmahles, doch ist es im
Interesse einer guten Ordnung geboten, dass die Zelebration
grundsitzlich den Geistlichen vorbehalten bleibt. Die refor-
mierte Kirche Frankreichs erklirt sich bereit, mit allen an der
Lausanner Bewegung beteiligten Kirchen in Interkommunion
zu treten. (Schluss folgt.)

Basel. CONSTANTIN NEUHAUS.




	Die Probleme der Lausanner Weltkonferenz von 1927 und die dogmatische Einstellung der beteiligten Kirchen

