Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 2

Artikel: Die Kirche Christi und das Wort Gottes
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404125

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 85 —

Die Kirche Christi und das Wort Gottes.

Grundsétzliches zum zweiten Edinburgh-Thema.

In dem Titel dieses Themas steht die Kirche Christi voran;
darum muss von ihr zuerst gesprochen werden.

Wir tun das aber nicht, als wollten wir damit besagen,
dass die Kirche dem ,Wort, das Gott spricht* vorangeht —
das ist sicher nicht der Fall; denn Gott hat auch in bezug auf
die Kirche sein: ,Es werde!“ gesprochen —, sondern, weil wir
realiter in und durch die Kirche Christi mit dem Worte Gottes
in Berithrung kommen und deshalb practice das Verhiiltnis von
Kirche und Wort Gottes von der Kirche aus untersuchen und
bestimmen.

I. Es ist weniger genau, zu sagen, Jesus habe die Kirche
gestiftet, denn erst am ersten Pfingstfest tritt sie in die Er-
scheinung. Besser ist es, zu sagen, dass die Predigt Jesu die
Stiftung der Kirche voraussetzte und bezweckte.

Jesus predigt eine Jingerschaft und Bruderschaft, die sich
allein in einer Societas verwirklichen koénnen. Er verkiindet
eine Kthik, die offenbar der ganzen Societas zur Richtschnur
des Lebens dienen soll. Er schafft im Apostelamt einen Amits-
organismus, der fir das organische und organisatorische Leben
dieser Societas offenbar unentbehrlich ist. Er verordnet Zaufe
und Eucharistie als Heilsmittel, die in dieser Societas unwider-
sprechlich fungieren sollen. Viele seiner Gileichnisse iber das
Kénigreich Gottes deuten auf eine Societas hin, die eine und eine
sichtbare ist, die alle, die an Ihn glauben und Thm einverleibt
sind, umfasst. Die historische Kirche der ersten Jahrhunderte
wire unerklirlich, wenn nicht die Predigt Jesu sie gerade
vollkommen erklirte.

So ist die Kirche eine konkrete, sichtbare Gemeinschaft,
eine irdische Erscheinung, eine Erscheinung in diesem Aion des
Konigreiches Gottes, das sowohl Ausgangspunkt als Endziel
dieser Kirche ist.

Als Erscheinung dieses Konigreiches Gottes trigt die Kirche
einen tiiberirdischen Charakter, ist sie der Ausdruck von Gottes
Herrschaft und Gottes Wohlgefallen, ist sie der gegenwiirtige
Christus, die Inkorporation seines fortgesetzten Werkes, der Leib
Christi, und ist Er ihr Haupt, umfasst sie die adedgoi, die dywor,



und bleibt sie gebunden an das Ideal: die Verwirklichung des
Konigreiches Gottes, die Zufiilhrung aller Menschen zu Gott in
Christo, dem Erloser, durch die Wirkung des Heiligen Geistes,
des Sanctificators.

Als irdische Erscheinung des Konigreiches Gottes ist die
Kirche notwendigerweise unvollkommen, in ihrer Einheit bedroht,
in ihrer Heiligkeit nicht individuell vollkommen, in ihrer Ge-
schichte wechselnd nach ihren Denkformen, nach ihren organi-
satorischen Formen und nach ihren idussern Lebensformen.

Wihrend also im Evangelium Jesu die grossen Prinzipien
sprechen, die das Dasein der Kirche verbiirgen, sowie ihre
Einheit, ihr inneres und dusseres organisches Leben, ihren wni-
versell-soteriologischen Charakter, tritt dies alles in der Kirche
der Apostel konkret in die sich entwickelnde Erscheinung. Die
Einheit ist da und wird bekundet und verteidigt; ihr soterio-
logischer Universalismus bildet das Herz ihrer Predigt, denn
Christus ist dofvu@v. In dem soteriologischen Charakter der
Universalitit liegt sowohl der Charakter der Heiligkeit wie auch
der der Katholizitit, wihrend die fundierende aus Christi Wort
schopfende Arbeit der Apostel den Charakter der Apostolizitiit
offenbart.

So bietet das Zeitalter der Apostel eine Kirche, die in der
Einheit ihren primidren Wesenszug findet, die eine geordnete,
sichtbare Gemeinschaft von Gliubigen, von dywor bildet, welche
lebt durch den Geist Gottes; die ihre Amfer hat und nach
einem festen Prinzip von Handauflegung und Gebet diese Amter
kontinuiert; und die das ihr versprochene Heil in sakramentalen
Handlungen sich von Gott schenken lisst. Sie, die Kirche, ist das
Primum, nicht zufilligerweise durch Zusammenschluss Gleich-
gesinnter entstanden, sondern von Gott gesetzt, um die Kinder
der Welt zu d&uor umzubilden; sie predigt das Evangelium,
trigt das Amt und ist die Hiterin der sakramentalen Gnade.
Keiner dieser Faktoren besteht ausser ihr, denn sie gehéren
zu ihrem Wesen, nicht zu dem der durch sie kreierten Organe
und Organismen. Sie ist die Mittlerin, weil sie das edua Xoisrod
ist, in dem Er selbst als lebendiger Herr lebt und regiert, heiligt
und néhrt.

Weil diese sichtbare Kirche zu gleicher Zeit so ganz von
oben ist, kaun die Kirche sich selber nicht anders sehen als
das Haus des Heiles, die Wohnstitte des Heiligen Geistes, zu



— 87 —

welcher die Taufe als ianua ecclesiae Zugang gibt. Ausser ihr
liegt das Heil nicht, cum domus Dei una sit en nemini salus
esse nisi in ecclesia possit (Cypr. Ep. 4, 4); habere non potest
Deum patrem qui ecclesiam non habet matrem (Cypr. de unit.
eccl. 6).

So kennt die alte Kirche nichf das Problem der Sichtbarkeit
und Unsichtbarkeit der Kirche; die Una Sancta Catholica et
Apostolica war all dem Volke bekannt und sogar Augustinus,
den man gerne als den Vater dieses Problems kennzeichnet,
hat nie dariiber Zweifel gehegt, wo die Una Sancta tatsichlich
und mit dem Finger aufzuzeigen wiire. Dieses Problem ist erst
akut geworden — man kann auch sagen: ist als eine Ausflucht
aufgegriffen worden —, als die Trennung der Kirche zur Ver-
teidigung und Rechtfertigung des Daseinsrechtes der Kirchen
(im Plural) zwang.

Und wir sind iiberzeugt, dass der 6kumenische Beruf unserer
Zeit doch wohl noch mehr eine sichtbarere Perspektive erheischt
als eine unsichtbare Einheit, welche die Una Sancta zu einem
fliichtigen Phantom vernebelt. Die Kirche ist sichtbar eine ge-
wesen, und die Aufgabe der ékumenischen Bewegung ist und
soll sein, diese Einheit in ,faith and order®, genauer gesagt:
in  Qlaubenslehre, im Amtsorganismus und im sakramentalen
Leben zur Sichtbarkeit zu bringen.

II. Wenn wir jetzt das Verhéltnis zwischen der Kirche Christi
und dem Worte Gottes untersuchen, so stehen wir vor der Frage:
was wird gemeint mit ,Wort Gottes“? Und, je nachdem diese
Antwort lautet, wird auch dieses Verhiltnis sich regeln,

Das ,verbum Dei“ ist zuniichst zu umschreiben als ,das
Wort, das Gott spricht®; und dieses kann verdolmetscht werden
als 1. ,ipse Deus qui loquitur®, 2. als der Logos, der Fleisch
geworden ist, und 3. als ,die Offenbarung®. Dieses ,verbum
Dei“ ist das Fundament der Kirche. Gott hat gesprochen und
sie war da; Gott spricht, und sie ist da, von Tag zu Tag, von
Jahrhundert zu Jahrhundert. Wir sagen es in dieser Fassung,
weil das , Wort Gottes“ in diesem unseres Erachtens priméren
und absoluten Sinn nicht etwas fir sich ist, das von Gott los-
gelost werden konnte, sondern ,Deus ipse qui loquitur“. Und
in bezug auf die Kirche ist ,der sprechende Gott* der Sohn,
der Logos-Christus, in dem Gott ,am Ende dieser Tage geredet



— 88 —

hat“, denn der Sohn ist ,der Abglanz seiner Herrlichkeit und
die Auspriagung seines Wesens“ (Hebr. 1, 11f.). So wie alles
durch das Wort erschaffen ist, so ist auch die Kirche durch
das Wort geschaffen, und lebt sie fortwihrend durch dieses Wort.

Gottes Wort aber gebraucht media revelantia; und zwar
hauptsichlich kraft seines Charakters als ,verbum“ und kraft
seines Charakters als offenbarendes und rettendes Wort gebraucht
es das Menschenwort als Medium. Hier kommen wir zu dem
engeren Begriff des ,Wortes Gottes“ als ,verbum locutum aut
scriptum ab hominibus“. Und von diesem engeren Begriff aus
triagt auch die heilige Schrift den Namen ,verbum Dei“.

Es ist gut — auch wenn die néhere Darlegung tiberfliissig
genannt werden darf —, zu sagen, dass dieses ,verbum Dei",
das geschriebene Bibelwort nicht identisch ist mit Gottes Wort
im eigentlichen Sinne, welches letztere nédmlich ungebunden,
absolut souverén, absolut gottlich, absolut mediumlos ist.

Darum ist das Verhiltnis der Kirche zur hl. Schrift ein
anderes als zu dem ,verbum Dei“ im absoluten Sinne. In bezug
auf die hl. Schrift ist die Kirche die Hiiterin, die Predigerin,
die Dolmetscherin. Es ist leicht, hier einen Gegensatz hervor-
zurufen zwischen katholischer und protestantischer Theologie,
wonach die eine sagt: die Kirche steht {iber der Bibel, und
die andere: die Bibel steht liber der Kirche. Wenn dies geschieht,
80, weil man aneinander vorbeiredet oder weil man nicht
genau unterscheidet. Nie hat die katholische Kirche behauptet,
dass sie iiber das ,Wort, das Gott spricht* verfiigt, im Gegen-
teil, auch in diesem Punkte ist die Kirche unbedingte Dienerin
Gottes — ,sprich, Herr, dein Diener hort* —, und sein Organ,
welches das Wort Gottes weitergibt. Wohl aber behauptet sie, dass
das ,verbum scriptum“ des Neuen Testamentes innerhalb ihrer
Grenzen entstanden ist und ohne diese Grenzen keine Existenz-
berechtigung haben wiirde, sowie das Alte Testament innerhalb
der Grenzen des Alten Bundes entstanden ist. Wenn wir auch
die Kirche ohne die Schriften des Neuen Testamentes schwer
denken konnen, so bleibt es doch Tatsache, dass die Kirche
nicht diesen Schriften ihr Dasein und Weiterbestehen zu ver-
danken hat; sie hat sogar mehrere Jahrzehnte ohne diese
Schriften leben miissen.

Soll hiermit nun gesagt sein, dass die Kirche iiber der
Bibel steht? Nein, denn sowohl die Kirche als die Bibel



— 89

sind eine Offenbarung, ein Erzeugnis und ein Medium des
» Wort Gottes“. Die Bibel dient der Kirche als ein stetes Direk-
tivum fiir ihre Glaubens- und Sittenlehre; die Kirche dient der
Bibel durch ihre bewahrende und verdolmetschende Autoritiit,
sowie dadurch, dass sie die Botschaft der Bibel fortwihrend
austrigt in Predigt und Schrift, in Gebet und Lied, in Liturgie
und Sakrament. Und auch hier masst die Kirche sich nicht an,
dass sie damit das ,verbum Dei%, als ,das Sprechen Gottes*,
als ,ipse Deus qui loquitur“ regiert oder iiberherrscht; denn
weder kann sie, noch will sie den Heiligen Geist verdringen;
sie ist aber dennoch die Hiiterin und Verkiinderin des ,ge-
schriebenen“ Wortes, dessen sich Gott bedient, um dahindurch
zu uns zu sprechen.

In diesem Hiiten und Verkiinden ist die Kirche die sichtbar
und hérbar werdende T'radition. Auch hier kann ein Gegensatz
forciert werden. Nie hat die katholische Kirche der ersten zehn
Jahrhunderte die Tradition als eine eigene Offenbarungsquelle
betrachtet neben oder sogar iiber der hl. Schrift. Sobald sie
dies tun wiirde, wiirde sie sich den Boden unter den Fiissen
wegnehmen. Diese verzerrte Auffassung der Tradition, die tat-
siichlich sich dargetan hat und sich dartut, ist eine Verkennung
des Traditionsbegriffes der alten katholischen Kirche, welche

die Tradition betrachtet als das fortwihrende Glaubenszeugnis
der Kirche gerade in bezug auf die hl. Schrift. Die Tradition

ist der fortwdhrend sich dber die Schrift besinnende Glaube der
Kirche und der Niederschlag dieser Besinnung; und sie kann
deshalb nie etwas verkiinden oder ans Licht bringen, das nicht
durch das Zeugnis der hl. Schrift getragen wird. Die Tradition
ist das Licht, das die Jahrhunderte des Glaubens iiber das
Schriftwort, durch das Gott spricht, entziinden. Die Tradition
ist, nach dem Worte des Vincentius, der ,profectus fidei%, das
Weitergetragenwerden des Glaubens, ,non permutatio“; denn
die Schrift, sagt er, ist ,satis superque sufficiens“. Der Traditions-
begriff, wie Rom ihn verteidigt und die Reformation ihn bekimpft,
ist nicht von den Patres, sondern nach ihnen — post eos — for-
muliert. Was die Kirchenviiter tun, ist dieses: festhalten an und
immer zuriickverweisen auf und sich berufen auf das von den
Aposteln Uberlieferte ; und indem sie dieses tun, sind sie, jeder
fir sich, Glieder in der Kette, Triger des (Glaubensdepositums,
Prediger des Evangeliums; ihr Wort, ihr Zeugnis, ihre Erklarung



— 90 —

geht die Jahrhunderte hindurch auf die Apostel und die hl. Schrift
zuriick. Dieser Weg zuriick ist der Weg der Tradition, der fort-
wihrend markiert und garantiert sein will durch die Universitas,
die Antiquitas und den Consensus omnium (quod ubique, quod
semper, quod ab omnibus creditum est). Und in diesem Lichte
erhalten die ganze Geschichte der Kirche und der Kirchen, die
Konzilien, die Symbola, die Liturgie — denn lex orandi est
lex credendi —, die Bekenntnisschriften usw. ihre Bedeutung.
Auf den Unionskonferenzen von 1874 zu Bonn waren Altkatho-
liken, Orientalen und Anglikaner einig in der These; ,, Wihrend
die hl. Schrift anerkanntermassen die primére Regel des Glau-
bens ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition, das ist die
ununterbrochene, teils miindliche, teils schriftliche Uberlieferung
der von Christus und den Aposteln zuerst vorgetragenen Lehre,
eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle fiir alle auf-
einanderfolgenden Generationen von Christen ist. Diese Tradition
wird teils erkannt aus dem Consensus der grossen in historischer
Kontinuitit mit der urspriinglichen Kirche stehenden Kirchen-
korper, teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt,
aus den schriftlichen Denkmélern aller Jahrhunderte.“

So wird es auch begreiflich, dass die Kirche nie eine
Inspirationstheorie aufgestellt hat, obwohl es dennoch ihre Uber-
zeugung ist, dass die hl. Schrift Yedmvevoros (von Gott einge-
geben, inspiriert, II. Tim. 3, 16) ist, und sie ihren Glauben,
wie im Symbolum Niciino-Constantinopolitanum, ,secundum
scripturas“ bekennt. Die Kirche ist in ihrem fortwéihrenden
Glaubensdenken, Glaubensverkiinden, Glaubensverdolmetschen
das Ohr, das hort auf die Stimme des Heiligen Geistes durch
das Schriftwort hindurch. Sie versucht durch ihren nicht me-
chanisch-erstarrenden, sondern lebendig-beseelenden Traditions-
begriff die Inspiration der hl. Schrift zu ihrer vollen Wirkung
zu bringen.

Wir nennen noch einen Punkt. — Es ist eine Neigung da,
die Wort Gottes und Sakrament einander gegeniiberstellen will,
einesteils dadurch, dass das ,verbum Dei* zu dem einzigen
und eigentlichen Sakrament erhoben wird, andernteils dadurch,
dass man die Bedeutung und die Notwendigkeit der Sakramente
verkleinert.

Wir glauben, sagen zu diirfen, dass es ein charakteristisch-
reformatorischer Gedanke ist, zu sagen, dass das Sakrament



— 91 —

keine einzige Wohltat schenkt, die nicht ebensogut aus dem
» Worte Gottes“ durch den Glauben allein empfangen wird. Es
ist ein ebenso charakteristisch katholischer Gedanke, in dieser
Auffassung eine Uberfliissigkeit des Sakramentes zu signalisieren,
welche die Einsetzung unbegreiflich und Gottes unwiirdig macht.

Die alte katholische Kirche kennt keinen Unterschied
zwischen ,Kirche des Wortes“ und ,Kirche der Sakramente®.
Die Predigt und das Hoéren des Wortes ist fir sie eine gleich
natiirliche Notwendigkeit als die Bedienung und das Empfangen
der Sakramente. Fiir uns Altkatholiken ist die reformatorische
Akzentuierung des ,Wortes Gottes" gegeniiber der Sakraments-
praxis des Mittelalters begreiflich, weil diese letzte praktisch
von Gott losgelost war; aber auch die alte Kirche weiss, dass
im Sakrament das Schenken der Gnade auf Gottes Promissio
beruht, die unfehlbar ist, und diese Promissio ist das ,verbum
Dei, quod Deus ipse loquitur®. Dadurch aber wird das Bibel-
lesen noch nicht zu einem Sakramentempfangen, und wird das
Predigen noch nicht zur Sakramentsbedienung. Hier richt sich
unseres Erachtens die Vagheit und die Verwirrung in den
Unterscheidungen, die in bezug auf den Ausdruck ,verbum
Dei“ gemacht werden sollen.

Predigt des Wortes und Sakrament sind beide: Wege, die
sipse Deus qui loquitur gebraucht, um zu unserer Seele zu
reden, Wege aber, die nicht einander ausschliessen oder iiber-
flissig machen. Gott schenkt diese Wege der Gnade — wie die
katholische Kirche auch immer das Gebet als einen solchen
Gnadenweg erkannt hat —, und weil Gott sie schenkt, sind
sie fir uns notwendig; und es ist die Kirche, die auf diesen
Wegen Fiihrerin ist, Dienerin, Mater fidelium.

Amersfoort. A. RINKEL.




	Die Kirche Christi und das Wort Gottes

