
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 2

Artikel: Die Kirche Christi und das Wort Gottes

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404125

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404125
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 85 —

Die Kirche Christi und das Wort Gottes.
Grundsätzliches zum zweiten Edinburgh-Thema.

In dem Titel dieses Themas steht die Kirche Christi voran;
darum muss von ihr zuerst gesprochen werden.

Wir tun das aber nicht, als wollten wir damit besagen,
dass die Kirche dem „Wort, das Gott spricht" vorangeht —
das ist sicher nicht der Fall ; denn Gott hat auch in bezug auf
die Kirche sein : „Es werde!" gesprochen—, sondern, weil wir
realiter in und durch die Kirche Christi mit dem Worte Gottes
in Berührung kommen und deshalb practice das Verhältnis von
Kirche und Wort Gottes von der Kirche aus untersuchen und
bestimmen.

I. Es ist weniger genau, zu sagen, Jesus habe die Kirche
gestiftet, denn erst am ersten Pfingstfest tritt sie in die
Erscheinung. Besser ist es, zu sagen, dass die Predigt Jesu die

Stiftung der Kirche voraussetzte und bezweckte.
Jesus predigt eine Jüngerschaft und Bruderschaft, die sich

allein in einer Societas verwirklichen können. Er verkündet
eine Ethik, die offenbar der ganzen Societas zur Richtschnur
des Lebens dienen soll. Er schafft im Apostelamt einen

Amtsorganismus, der für das organische und organisatorische Leben
dieser Societas offenbar unentbehrlich ist. Er verordnet Taufe
und Eucharistie als Heilsmittel, die in dieser Societas unwider-
sprechlich fungieren sollen. Viele seiner Gleichnisse über das

Königreich Gottes deuten auf eine Societas hin, die eine und eine
sichtbare ist, die alle, die an Ihn glauben und Ihm einverleibt
sind, umfasst. Die historische Kirche der ersten Jahrhunderte
wäre unerklärlich, wenn nicht die Predigt Jesu sie gerade
vollkommen erklärte.

So ist die Kirche eine konkrete, sichtbare Gemeinschaft,
eine irdische Erscheinung, eine Erscheinung in diesem Aion des

Königreiches Gottes, das sowohl Ausgangspunkt als Endziel
dieser Kirche ist.

Als Erscheinung dieses Königreiches Gottes trägt die Kirche
einen überirdischen Charakter, ist sie der Ausdruck von Gottes
Herrschaft und Gottes Wohlgefallen, ist sie der gegenwärtige
Christus, die Inkorporation seines fortgesetzten Werkes, der Leib
Christi, und ist Er ihr Haupt, umfasst sie die âoekipoi, die äytot,



— 86 —

und bleibt sie gebunden an das Ideal: die Verwirklichung des

Königreiches Gottes, die Zuführung aller Menschen zu Gott in
Christo, dem Erlöser, durch die Wirkung des Heiligen Geistes,
des Sanctificators.

Als irdische Erscheinung des Königreiches Gottes ist die
Kirche notwendigerweise unvollkommen, in ihrer Einheit bedroht,
in ihrer Heiligkeit nicht individuell vollkommen, in ihrer
Geschichte wechselnd nach ihren Denkformen, nach ihren
organisatorischen Formen und nach ihren äussern Lebensformen.

Während also im Evangelium Jesu die grossen Prinzipien
sprechen, die das Dasein der Kirche verbürgen, sowie ihre
Einheit, ihr inneres und äusseres organisches Leben, ihren uni-
versell-soteriologischen Charakter, tritt dies alles in der Kirche
der Apostel konkret in die sich entwickelnde Erscheinung. Die
Einheit ist da und wird bekundet und verteidigt; ihr soterio-

logischer Universalismus bildet das Herz ihrer Predigt, denn
Christus ist iQy'jv/xmv. In dem soteriologischen Charakter der
Universalität liegt sowohl der Charakter der Heiligkeit wie auch
der der Katholizität, während die fundierende aus Christi Wort
schöpfende Arbeit der Apostel den Charakter der Apostolizität
offenbart.

So bietet das Zeitalter der Apostel eine Kirche, die in der
Einheit ihren primären Wesenszug findet, die eine geordnete,
sichtbare Gemeinschaft von Gläubigen, von äyioi bildet, welche
lebt durch den Geist Gottes; die ihre Ämter hat und nach
einem festen Prinzip von Handauflegung und Gebet diese Ämter
kontinuiert ; und die das ihr versprochene Heil in sakramentalen

Handlungen sich von Gott schenken lässt. Sie, die Kirche, ist das

Primum, nicht zufälligerweise durch Zusammenschluss
Gleichgesinnter entstanden, sondern von Gott gesetzt, um die Kinder
der Welt zu äyioi umzubilden; sie predigt das Evangelium,
trägt das Amt und ist die Hüterin der sakramentalen Gnade.
Keiner dieser Faktoren besteht ausser ihr, denn sie gehören
zu ihrem Wesen, nicht zu dem der durch sie kreierten Organe
und Organismen. Sie ist die Mittlerin, weil sie das ow/xa Xqioxov

ist, in dem Er selbst als lebendiger Herr lebt und regiert, heiligt
und nährt.

Weil diese sichtbare Kirche zu gleicher Zeit so ganz von
oben ist, kann die Kirche sich selber nicht anders sehen als
das Haus des Heiles, die Wohnstätto des Heiligen Geistes, zu



— 87 —

welcher die Taufe als ianua ecclesiae Zugang gibt. Ausser ihr
liegt das Heil nicht, cum domus Dei una sit en nemini salus
esse nisi in ecclesia possit (Cypr. Ep. 4, 4); habere non potest
Dcum patrem qui ecclesiam non habet matrem (Cypr. de unit,
eccl. 6).

So kennt die alte Kirche nicht das Problem der Sichtbarkeit
und Unsichtbarkeit der Kirche; die Una Sancta Catholica et
Apostolica war all dem Volke bekannt und sogar Augustinus,
den man gerne als den Vater dieses Problems kennzeichnet,
hat nie darüber Zweifel gehegt, wo die Una Sancta tatsächlich
und mit dem Finger aufzuzeigen wäre. Dieses Problem ist erst
akut geworden — man kann auch sagen: ist als eine Ausflucht
aufgegriffen worden —, als die Trennung der Kirche zur
Verteidigung und Rechtfertigung des Daseinsrechtes der Kirche«
(im Plural) zwang.

Und wir sind überzeugt, dass der ökumenische Beruf unserer
Zeit doch wohl noch mehr eine sichtbarere Perspektive erheischt
als eine jmsichtbare Einheit, welche die Una Sancta zu einem

flüchtigen Phantom vernebelt. Die Kirche ist sichtbar eine

gewesen, und die Aufgabe der ökumenischen Bewegung ist und
soll sein, diese Einheit in „faith and order"-, genauer gesagt:
in Glaubenslehre, im Amtsorganismus und im sakramentalen
Leben zur Sichtbarkeit zu bringen.

II. Wenn wir jetzt das Verhältnis zwischen der Kirche Christi
und dem Worte Gottes untersuchen, so stehen wir vor der Frage:
was wird gemeint mit „Wort Gottes" Und, je nachdem diese
Antwort lautet, wird auch dieses Verhältnis sich regeln.

Das „verbum Deia ist zunächst zu umschreiben als „das
Wort, das Gott spricht^ ; und dieses kann verdolmetscht werden
als 1. „ipse Deus qui loquitur", 2. als der Logos, der Fleisch
geworden ist, und 3. als „die Offenbarung". Dieses „verbum
Dei" ist das Fundament der Kirche. Gott hat gesprochen und
sie war da; Gott spricht, und sie ist da, von Tag zu Tag, von
Jahrhundert zu Jahrhundert. Wir sagen es in dieser Fassung,
weil das „Wort Gottes" in diesem unseres Erachtens primären
und absoluten Sinn nicht etwas für sich ist, das von Gott
losgelöst werden könnte, sondern „Deus ipse qui loquitur". Und
in bezug auf die Kirche ist „der sprechende Gott" der Sohn,
der Logos-Christus, in dem Gott „am Ende dieser Tage geredet



hat", denn der Sohn ist „der Abglanz seiner Herrlichkeit und
die Ausprägung seines Wesens" (Hebr. 1, 1 ff.). So wie alles
durch das Wort erschaffen ist, so ist auch die Kirche durch
das Wort geschaffen, und lebt sie fortwährend durch dieses Wort.

Gottes Wort aber gebraucht media revelantia ; und zwar
hauptsächlich kraft seines Charakters als „verbum" und kraft
seines Charakters als offenbarendes und rettendes Wort gebraucht
es das Menschenwort als Medium. Hier kommen wir zu dem

engeren Begriff des „Wortes Gottes" als „verbum locutum aut
scriptum ab hominibus". Und von diesem engeren Begriff aus
trägt auch die heilige Schrift den Namen „verbum Dei".

Es ist gut — auch wenn die nähere Darlegung überflüssig
genannt werden darf —, zu sagen, dass dieses „verbum Dei",
das geschriebene Bibelwort nicht identisch ist mit Gottes Wort
im eigentlichen Sinne, welches letztere nämlich ungebunden,
absolut souverän, absolut göttlich, absolut mediumlos ist.

Darum ist das Verhältnis der Kirche zur hl. Schrift ein
anderes als zu dem „verbum Dei" im absoluten Sinne. In bezug
auf die hl. Schrift ist die Kirche die Hüterin, die Predigerin,
die Dolmetscherin. Es ist leicht, hier einen Gegensatz
hervorzurufen zwischen katholischer und protestantischer Theologie,
wonach die eine sagt: die Kirche steht über der Bibel, und
die andere: die Bibel steht über der Kirche. Wenn dies geschieht,
so, weil man aneinander vorbeiredet oder weil man nicht
genau unterscheidet. Nie hat die katholische Kirche behauptet,
dass sie über das „Wort, das Gott spricht" verfügt, im Gegenteil,

auch in diesem Punkte ist die Kirche unbedingte Dienerin
Gottes — „sprich, Herr, dein Diener hört" —, und sein Organ,
welches das Wort Gottes weitergibt. Wohl aber behauptet sie, dass
das „verbum scriptum" des Neuen Testamentes innerhalb ihrer
Grenzen entstanden ist und ohne diese Grenzen keine
Existenzberechtigung haben würde, sowie das Alte Testament innerhalb
der Grenzen des Alten Bundes entstanden ist. Wenn wir auch
die Kirche ohne die Schriften des Neuen Testamentes schwer
denken können, so bleibt es doch Tatsache, dass die Kirche
nicht diesen Schriften ihr Dasein und Weiterbestehen zu
verdanken hat; sie hat sogar mehrere Jahrzehnte ohne diese
Schriften leben müssen.

Soll hiermit nun gesagt sein, dass die Kirche über der
Bibel steht? Nein, denn sowohl die Kirche als die Bibel



— 89 —

sind eine Offenbarung, ein Erzeugnis und ein Medium des

„Wort Gottes". Die Bibel dient der Kirche als ein stetes Direk-
tivum für ihre Glaubens- und Sittenlehre ; die Kirche dient der
Bibel durch ihre bewahrende und verdolmetschende Autorität,
sowie dadurch, dass sie die Botschaft der Bibel fortwährend
austrägt in Predigt und Schrift, in Gebet und Lied, in Liturgie
und Sakrament. Und auch hier masst die Kirche sich nicht an,
dass sie damit das „verbum Dei", als „das Sprechen Gottesa,
als „ipse Deus qui loquitur" regiert oder überherrscht; denn
weder kann sie, noch will sie den Heiligen Geist verdrängen;
sie ist aber dennoch die Hüterin und Verkünderin des
„geschriebenen" Wortes, dessen sich Gott bedient, um dahindurch
zu uns zu sprechen.

In diesem Hüten und Verkünden ist die Kirche die sichtbar
und hörbar werdende Tradition. Auch hier kann ein Gegensatz
forciert werden. Nie hat die katholische Kirche der ersten zehn
Jahrhunderte die Tradition als eine eigene Offenbarungsquelle
betrachtet neben oder sogar über der hl. Schrift. Sobald sie

dies tun würde, würde sie sich den Boden unter den Füssen

wegnehmen. Diese verzerrte Auffassung der Tradition, die
tatsächlich sich dargetan hat und sich dartut, ist eine Verkennung
des Traditionsbegriffes der alten katholischen Kirche, welche
die Tradition betrachtet als das fortwährende Glaubenszeugnis
der Kirche gerade in bezug auf die hl. Schrift. Die Tradition
ist der fortwährend sich über die Schrift besinnende Glaube der
Kirche und der Niederschlag dieser Besinnung ; und sie kann
deshalb nie etwas verkünden oder ans Licht bringen, das nicht
durch das Zeugnis der hl. Schrift getragen wird. Die Tradition
ist das Licht, das die Jahrhunderte des Glaubens über das

Schriftwort, durch das Gott spricht, entzünden. Die Tradition
ist, nach dem Worte des Vincentius, der „profectus fidei", das

Weitergetragenwerden des Glaubens, „non permutatio" ; denn
die Schrift, sagt er, ist „satis superque sufficiens". Der Traditions-
begriff, wie Rom ihn verteidigt und die Reformation ihn bekämpft,
ist nicht von den Patres, sondern nach ihnen — post eos —
formuliert. Was die Kirchenväter tun, ist dieses: festhalten an und
immer zurückverweisen auf und sich berufen auf das von den

Aposteln Überlieferte ; und indem sie dieses tun, sind sie, jeder
für sich, Glieder in der Kette, Träger des Glaubensdepositums,
Prediger des Evangeliums ; ihr Wort, ihr Zeugnis, ihre Erklärung



— 90 —

geht die Jahrhunderte hindurch auf die Apostel und die hl. Schrift
zurück. Dieser Weg zurück ist der Weg der Tradition, der
fortwährend markiert und garantiert sein will durch die Universitas,
die Antiquitas und den Consensus omnium (quod ubique, quod
semper, quocl ab omnibus creditum est). Und in diesem Lichte
erhalten die ganze Geschichte der Kirche und der Kirchen, die
Konzilien, die Symbola, die Liturgie — denn lex orandi est
lex credendi —, die Bekenntnisschriften usw. ihre Bedeutung.
Auf den Unionskonferenzen von 1874 zu Bonn waren Altkatholiken,

Orientalen und Anglikaner einig in der These ; „Während
die hl. Schrift anerkanntermassen die primäre Regel des Glaubens

ist, erkennen wir an, dass die echte Tradition, das ist die
ununterbrochene, teils mündliche, teils schriftliche Überlieferung
der von Christus und den Aposteln zuerst vorgetragenen Lehre,
eine autoritative (gottgewollte) Erkenntnisquelle für alle
aufeinanderfolgenden Generationen von Christen ist. Diese Tradition
wird teils erkannt aus dem Consensus der grossen in historischer
Kontinuität mit der ursprünglichen Kirche stehenden Kirchenkörper,

teils wird sie auf wissenschaftlichem Wege ermittelt,
aus den schriftlichen Denkmälern aller Jahrhunderte."

So wird es auch begreiflich, dass die Kirche nie eine

Inspirationstheorie aufgestellt hat, obwohl es dennoch ihre
Überzeugung ist, dass die hl. Schrift eeónvevorog (von Gott
eingegeben, inspiriert, IL Tim. 3, 16) ist, und sie ihren Glauben,
wie im Symbolum Nicäno-Constantinopolitanum, „secundum
scripturas" bekennt. Die Kirche ist in ihrem fortwährenden
Glaubensdenken, Glaubensvcrkünden, Glaubensverdolmetschen
das Ohr, das hört auf die Stimme des Heiligen Geistes durch
das Schriftwort hindurch. Sie versucht durch ihren nicht me-
chanisch-erstarrenden, sondern lebendig-beseelenden Traditionsbegriff

die Inspiration der hl. Schrift zu ihrer vollen Wirkung
zu bringen.

Wir nennen noch einen Punkt. — Es ist eine Neigung da,
die Wort Gottes und Sakrament einander gegenüberstellen will,
einesteils dadurch, dass das „verbum Dei" zu dem einzigen
und eigentlichen Sakrament erhoben wird, andernteils dadurch,
dass man die Bedeutung und die Notwendigkeit der Sakramente
verkleinert.

Wir glauben, sagen zu dürfen, dass es ein charakteristisch-
reformatorischer Gedanke ist, zu sagen, dass das Sakrament



— 91 —

keine einzige Wohltat schenkt, die nicht ebensogut aus dem

„Worte Gottes" durch den Glauben allein empfangen wird. Es
ist ein ebenso charakteristisch katholischer Gedanke, in dieser
Auffassung eine Überflüssigkeit des Sakramentes zu signalisieren,
welche die Einsetzung unbegreiflich und Gottes unwürdig macht.

Die alte katholische Kirche kennt, keinen Unterschied
zwischen „Kirche des Wortes" und „Kirche der Sakramente".
Die Predigt und das Hören des Wortes ist für sie eine gleich
natürliche Notwendigkeit als die Bedienung und das Empfangen
der Sakramente. Für uns Altkatholiken ist die reformatorische
Akzentuierung des „Wortes Gottes" gegenüber der Sakramentspraxis

des Mittelalters begreiflich, weil diese letzte praktisch
von Gott losgelöst war; aber auch die alte Kirche weiss, dass

im Sakrament das Schenken der Gnade auf Gottes Promissio
beruht, die unfehlbar ist, und diese Promissio ist das „verbum
Dei, quod Deus ipse loquitur". Dadurch aber wird das Bibellesen

noch nicht zu einem Sakramentempfangen, und wird das

Predigen noch nicht zur Sakramentsbedienung. Hier rächt sich

unseres Erachtens die Vagheit und die Verwirrung in den

Unterscheidungen, die in bezug auf den Ausdruck „verbum
Dei" gemacht werden sollen.

Predigt des Wortes und Sakrament sind beide : Wege, die

„ipse Deus qui loquitur" gebraucht, um zu unserer Seele zu

reden, Wege aber, die nicht einander ausschliessen oder
überflüssig machen. Gott schenkt diese Wege der Gnade — wie die
katholische Kirche auch immer das Gebet als einen solchen

Gnadenweg erkannt hat —, und weil Gott sie schenkt, sind
sie für uns notwendig; und es ist die Kirche, die auf diesen

Wegen Führerin ist, Dienerin, Mater fidelium.

Amersfoort. A. Rinkel.


	Die Kirche Christi und das Wort Gottes

