Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 2

Artikel: Liturgische Bewegungen im ausserdeutschen Protestantismus
Autor: Vogel, P.H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404124

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Liturgische Bewegungen im ausserdeutschen Protestantismus.

Nach dem Weltkrieg kam unter dem Einfluss der Jugend-
bewegung in der romisch-katholischen Kirche Deutschlands die
liturgische Bewegung auf, die besonders von den Benediktinern
durch ein reiches und wertvolles Schrifttum geférdert wurde.
Diese Bewegung beschriinkte sich nicht auf Deutschland, sondern
zog weitere Kreise. In Osterreich ist es der Klosterncuburger
Chorherr Pius Parsch, der in seiner Zeitschrift ,Bibel und Li-
turgie“ und durch sein sonstiges Schrifttum eifrig an der litur-
gischen Erneuerung arbeitet.

Auch im deutschen Protestantismus entwickelte sich eine
liturgische Bewegung. Die hochkirchliche Vereinigung befasste
sich in den ersten Jahren ihres Bestehens sehr viel mit litur-
gischen Dingen, verfiel aber hiufig in einen ésthetisierenden
Dilettantismus, indem sie sich zu sehr mit fusserlichen Dingen
befasste. Unterdessen hat man aber eingesehen, dass die Liturgie
nicht Selbstzweck ist und sich nicht in Spielereien verlieren
darf, sondern dass die liturgische Frage nur aus einem tiefen
Verstindnis der Kirche gelost werden kann. Kirche und Liturgie
gehoren zusammen und konnen nicht getrennt voneinander
betrachtet werden. Sehr rege auf liturgischem Gebiet ist der
sogenannte ,Berneuchener Kreis“, der ein umfangreiches und
sehr beachtenswertes Schrifttum hervorgebracht hat.

In den letzten Jahren sehen wir auch im ausserdeutschen
Protestantismus eine starke Beschiifticung mit den Fragen der
Liturgie. In weiten Kreisen wird man sich der Verkiimmerung
der Liturgie bewusst, gleichzeitig aber auch der Dringlichkeit
des Problemes der Kirche als solcher. Die eingehende Beschiif-
ticung mit den Problemen der Kirche und der Liturgie fiihrt
ganz von selbst, ungezwungen, zum Problem der Okumene.
Es ist der Zweck der folgenden Ausfithrungen, iiber die litur-
gischen Bewegungen in einigen ausserdeutschen protestantischen
Kirchen zu unterrichten. Hierbei wird bei einzelnen auch kurz
auf die ckumenischen Bestrebungen hingewiesen werden.

1. Schweiz.

Im September 1931 erliessen verschiedene waadtlindische
Pfarrer unter Fihrung von Pfarrer R. Paquier eine Bezugsein-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1937. 5



— 66 —

ladung zu einer neuen Zeitschrift ,Eglise et Liturgie“, die von
einem Kreise gleichen Namens herausgegeben werden sollte?).
In der Einladung heisst es u. a.: ,In der ganzen Christenheit
ohne Unterschied der Kirchen oder der Konfessionen sind kiirz-
lich verschiedene Bewegungen entstanden, deren unmittelbare
Ziele voneinander abweichen koénnen, die aber alle das Be-
streben haben, die organische Einheit der allgemeinen Kirche,
des Leibes Christi, wiederherzustellen ... Die Unterzeichneten
haben vor ..., Studien tiber die verschiedenen Seiten des kirch-
lichen Lebens: Lehre, Kultus, Kirchenverfassung usw., zu ver-
offentlichen. Der allgemeine Gesichtspunkt, unter dem diese
Studien stehen, ist evangelisch und 6kumenisch, d. h. die Fragen
der Lehre, der Liturgie und der kirchlichen Organisation werden
dort im Lichte der Offenbarung des Neuen Testamentes, die in
ihrer Fiille und Unversehrtheit angenommen wird, und in der
Hoffnung erforscht, fiir unsere Kirche eine Grundlage der tat-
séchlichen Ubereinstimmung und der vollstindigen Interkorm-
munion mit den grossen Zweigen der allgemeinen Kirche zu
finden. Das allgemeine Interesse, das augenblicklich die Frage
des offentlichen Kultus, seine Erneuerung und Bereicherung
erregt, hat uns veranlasst, in unsern Veroéffentlichungen liturgi-
schen Formularen Raum zu geben, die aus demselben evangelisch-
okumenischen Gesichtspunkt heraus ausgearbeitet sind .. .“
Seit 1931 ist durchschnittlich jihrlich ein wohlausgestattetes
inhaltreiches Heft erschienen. Uns liegen die Hefte 1, 4, b, 6
und 7 vor, die einen guten Einblick in das Wollen von ,Eglise
et Liturgie“ geben und ein Beweis dafiir sind, mit welch ernstem
Streben man die Probleme behandelt. Es sind folgende:
Ne 1, Liturgie de Communion I, Partie générale (1931, 1.40 fr.);
Ne 4, Liturgie de Communion II, Pour les fétes (1933, 1. 80 fr.);
N° 5, Noél Vesper, Légitimité de la Réforme. Henry Narbel,
L’unification des Liturgies (1934, 1.50 fr.);
N° 6, R. Paquier, Vers la Catholicité évangélique (1935, 1.50 fr.);
Ne 7, Liturgie de Baptéme et de Confirmation (1936, 1. 70 fr.).

Fiir die erste Reihe (Heft 1—6) zeichnet Pfarrer R. Paquier
(Bercher, Vaud) verantwortlich, von Heft 7 an ist die Schrift-
leitung auf Pfarrer K. Mauris (Suchy, Vaud) tbergegangen.

) Einzelheiten iiber die Vorgeschichte siehe: Paquier, Die evange-
lisch-katholische Bewegung in der Westschweiz, in ,Die Hochkirche* 1933,
S. 113 ff.



—_ 67 —

In Heft 1 wird zunichst in einer ausfithrlichen Einleitung
das liturgische Problem als soleches und seine Dringlichkeit be-
handelt: Der Kultus muss wieder zu dem werden, was er in
der Urkirche war, das eigentliche Herz des Lebens der Kirche,
die prichtig fliessende Quelle des Gebets- und Opfergeistes.
Uberall arbeitet man an einer liturgischen Erneuerung, und
auch die Kirchen der romanischen Schweiz bediirfen einer
solchen Erneuerung. Hier offenbart sich die Unzulinglichkeit
der amtlichen Liturgien, insbesondere bei der Abendmahlsfeier.
In der waadtlindischen Kirche ist sie nur ein kurzer Anhang
an den Predigtgottesdienst, und sie wird viel zu selten gefeiert.
Die Ermahnung ist viel zu lang und nimmt den Platz einer
zweiten Predigt ein, das Moment der Anbetung fehlt fast ganz.
Die Gegenwart Christi wird nicht genug betont. Der wesent-
lichste Fehler ist der, dass die Feier gar keinen Zusammenhang
mit der Tradition der alten Kirche hat, sie ist eine kiinstliche
Konstruktion. Notgedrungen miissen die vorgelegten Formulare
(in Heft 1 und 4) an den bestehenden Brauch ankniipfen, sie
sind aber auf Grund sorgfiltigen Studiums enstanden, sie ver-
einigen Altes und Neues, sie sind keine individuelle, moderne
Schopfung, denn Liturgie ist unpersonlich, sie ist die Stimme
der ewigen Kirche, sie muss den Stempel des ehrwiirdigen Alters
und der Allgemeinheit tragen. Deshalb ist man zu den Quellen,
zu den ersten Jahrhunderten zuriickgegangen, die Gebetsformen
und liturgische Symbole von unvergleichlicher Schénheit und
ewiger Jugendfrische geschaffen haben.

Die vorliegende Liturgie will auch ihren Beitrag zur iku-
- menischen Bewegung liefern. Auf der Stockholmer Konferenz
fiihlten sich die zahlreichen Reformierten nicht wobl in dem
prichtigen zwischenkirchlichen Gottesdienst der schwedischen
Kirche, wiithrend anderseits in Lausanne die Anglikaner, Luthe-
raner und Orthodoxen sich in der kalten kalvinischen Kathedrale
nicht wohl fithlten. Im Interesse der Okumenizitiit sollte man sich
bemiihen, die verschiedenen Typen des Gottesdienstes zu har-
monisieren, nicht zu unifizieren, damit sich die verschiedenen
Kirchen untereinander nicht fremd fiihlen. Das gilt insbesondere
von der Feier des hl. Abendmahles, die das Zeichen der Einheit
sein sollte, aber zum Zeichen der Trennungen geworden ist.

Eingeleitet durch einen summarischen, historischen Uber-
blick wird der Zweck und die Struktur der vorgelegten Liturgie



wes BB sen

erliutert. Der Wortgottesdienst ist nicht ein selbstindiger Gottes-
dienst fir sich, sondern nur die Vorbereitung auf das Sakrament.
In diesem ist wiederum die Hauptsache das eucharistische Hoch-
gebet, dessen Aufbau in einem Schema erliutert wird. Ferner
sind praktische Anweisungen zur Durchfithrung und Ausfiihrung
des Formulares gegeben. Wiihrend das 1. Heft keine Riicksicht
auf das Kirchenjahr nimmt, finden wir in Heft 4 fiir den Sakra-
mentsgottesdienst das ,Proprium de Tempore“ angegeben. Den
Formularen geht wiederum eine Einleitung vorauf, in der be-
richtet wird, dass Heft 1 eine allseitig freundliche und sachliche
Aufnahme gefunden hat, auch bei denen, die nicht zustimmen
zu konnen glauben. Paquier setzt sich mit einer Reihe von Ein-
winden auseinander, die man gemacht hat und die aus der
typisch kalvinischen Einstellung heraus kommen.

Im folgenden ist eine kurze Ubersicht iiber den Aufbau ge-
geben, wie er sich in Heft 1 und 4 findet.

1. Vorbereitung.

Orgelvorspiel, das in ein Lied iibergeht.

Anrufung. Unsere Hilfe ist im Namen des Vaters und
des Sohnes und des HI. Geistes (oder: ... im Namen Gottes,
der Himmel und Erde gemacht hat). G.: Amen.

Einleitung oder Introitus. Kurze biblische Lesung,
gewohnlich aus den Psalmen, fiir jeden Sonntag wechselnd mit
kleiner Doxologie.

Siindenbekenntnis. 1. Verlesung des Hauptgebotes.
2. Bekenntnis (2 Formulare) mit anschliessendem dreimaligen
Herr, erbarme dich unser, oder einmaligem Herr, erbarme dich
unser und neige unsere Herzen, dein hl. Gesetz zu halten. 3.
Lossprechung (2 Formulare).

Lesung des Wortes Gottes. Gruss (2 Formen), erste
Lesung aus dem A.T. oder den Briefen mit Antwort (2 Formen),
zweite Lesung: Evangelium mit Antwort (2 Formen).

Glaubensbekenntnis. Apostolicum, begleitet von ganz
zartem Orgelspiel, anschliessend Lied.

Predigt.

Offertorium. Unter Orgelspiel Einsammlung der Gaben,
die zu dem Geistlichen gebracht werden, der sie auf den hl.
Tisch legt. Offertoriumsgebet (2 Formulare), Lied. Wiihrend der



— 69 —

letzten Strophe konnen diejenigen, die nicht kommunizieren
wollen, die Kirche verlassen.

2. Das Salrament.

(Gruss (unveriinderlich).

Einladungsworte (verinderlich). Kurzes Zwischen-
spiel, wihrenddessen der Geistliche hinter den Altar geht.

Firbitte, eingeleitet durch Ps. 43, 4. Gedichtnis der
Lebenden (verinderlich), Gedichtnis der Verstorbenen (ver-
anderlich), Gedichtnis der triumphierenden Kirche (unverin-
derlich ausser an Ostern und Totengediichtnis), Schluss (unver-
inderlich).

Eucharistisches Hochgebet. Sursum corda (unver-
inderlich), Priifation (veriinderlich), Sanktus (unverinderlich)
mit anschliessendem: Jegliche Kreatur schweige vor dem Herrn,
Konsekration (unverinderlich, in Heft 4 etwas kiirzer als in
Heft 1) bestehend aus: Kinsetzungsbericht, Anamnese, Oblation,
Epiklese.

Gebet des IHerrn (unveriinderlich). Wird stehend ge-
meinsam gesprochen unter zarter Orgelbegleitung,

Brotbrechung (unverinderlich).

Vorbereitungsgebet (priéere d’humble accés, unver-
inderlich), kann ausgelassen werden.

Kommunion (unveriinderlich).

Danksagung (veriinderlich).

Schlusslied, genannt Segenslied (verinderlich).

Segen.

Nachspiel.

Wiihrend IHeft 1 das ,Ordinarium® fiir die Vorbereitung
und das Sakrament gibt, enthilt Heft 4 die Ordnung fir das
Sakrament und gibt bei den einzelnen Teilen an, ob sie ver-
inderlich oder unveriinderlich sind, hiufig ist auf Heft 4 ver-
wiesen. Das ,Proprium de Tempore® enthilt die verinderlichen
Teile fiir: Adventssonntage, Weihnachten, Passionszeit und Kar-
freitag, Ostern, Himmelfahrt oder Sonntag nachher, Pfingsten,
Erntedank, Totengedichtnis. Meistens sind mehrere Gebete zur
Auswahl gestellt und die Schlusslieder bezeichnet. Als solche
finden wir z. B. fiir Advent das Benediktus, fiir Weihnachten
das Nune dimittis, fiir die Passionszeit das Agnus dei. Das Gloria



— 0 —

in excelsis ist nur fiir Weihnachten angegeben, es kann hier
nach der Lossprechung oder als Danksagung genommen werden.

Bei einer Kritik der Formulare wird man stets sich vor
Augen halten miissen, dass sie nur ein Anfang, ein erster Schritt
auf dem Wege zur Ausgestaltung und Ergéinzung sind. Deshalb
diirfen wir sie auch nicht nach dem beurteilen, was in ihnen
fehlt, uns aber lieb und wert ist. Anzuerkennen ist, dass wir
hier nichts Selbstgemachtes, keinen é#sthetisierenden Dilettan-
tismus finden, sondern aus dem Schatze der ungeteilten Kirche
Geschopftes, das zugleich auch biblisch ist und die Moglichkeit
zu Variationen bietet. Zugleich hat man sich bemiiht, den ob-
jektiven Charakter der Liturgie herauszustellen und dem nackten
Predigtgottesdienst einen Sakramentsgottesdienst gegeniiberzu-
stellen, der die Elemente der Verdemiitigung, Anbetung und
Firbitte enthéilt.

Heft 7 bietet Formulare fir die Taufe und Firmung. Auch
diesem Heft geht eine wohlgewogene, griindliche historische
und dogmatische Einleitung voraus, in der die Firmung als
Vollendung der Taufe dargestellt und der sakramentale, ob-
jektive Charakter des Sakramentes herausgestellt wird.

Die Taufliturgie hat folgenden Aufbau:

1. Vorbereitung. Einleitung (Unsere Hilfe ... Ezech.
36, 26—217, 47, 9, Ps. 42, 84, 23, 36 und 63 zur Auswahl, Ge-
meindegesang), Das Wort Gottes (vier verschiedene Evangelien-
und Epistellesungen, von denen die 4. fiir Erwachsenentaufen
bestimmt ist), Ansprache, Darstellungsgebet (vier verschiedene
Formen entsprechend den Lesungen) mit gemeinsamem Schluss.

2. Das Sakrament. Die Versprechungen, sakramentales
Gebet (Weihe des Wassers in der Form der Prifation, kann
auch ersetzt werden durch ein kiirzeres Gebet, bestehend aus
Matth. 28, 18—20), Taufe, Gebet des Herrn, Segen.

Die Liturgie der Firmung ist folgendermassen aufgebaut:

1. Vorbereitung. Einleitung. (Wihrend eines Liedes der
Gemeinde betritt der Pfarrer mit den Firmlingen die Kirche,
Unsere Hilfe . . ., aus Schriftstellen zusammengesetztes Gebet,
mit abschliessendem Gloria patri), Siindenbekenntnis (1. Das
Gesetz; Deut. 30, 15/16, 19/20, 2. Bekenntnis mit anschliessendem
Kyrie, 3. Lossprechung, Gemeindegesang), Lesung des Wortes
Gottes (Evangelien- und Epistelreihen fiir drei Jahre), Gebet,
Gemeindegesang, Predigt, Lied.



— 1 —

2. Der sakramentale Akt. Einleitung: Apg. 8, 14—17,
Glaubensbekenntnis (mit vorhergehender Anrede an die Firmlinge),
Versprechungen und Firmung (in den Versprechungen handelt
es sich nicht um ein ausdriickliches Versprechen, sondern um
den Ausdruck des guten Willens und des aufrichtigen Verlangens,
die Forderungen des Evangeliums und die kirchlichen Pflichten
zu erfillen. Nach einer Anrufung werden den einzelnen Firm-
lingen die Hiinde aufgelegt, bei einer griésseren Zahl geschieht
es iber alle gemeinsam. Es folgt der Gesang des Veni creator
spiritus, sodann das Gebet des Herrn, an das sich ein Gemeinde-
lied oder ein Zwischenspiel anschliesst. Ein lingeres Schluss-
gebet mit anschliessendem Te deum und Segen beschliesst die
heilige Handlung.)

Auch in diesem Heft finden wir nichts Selbstgemachtes,
Gekiinsteltes, vielmebr sind die Formulare auf Grund einer ge-
nauen Kenntnis der verschiedenen Liturgien aufgebaut. Auch
die Gefahr des Stereotypen ist durch die in den Gebeten und
Lesungen vorgesehene Abwechslungsmoglichkeit gliicklich ver-
mieden. Aus der Einleitung geht hervor, dass Paquier dem
Gebrauch des Chrisams bei der Firmung nicht grundsiitzlich
ablehnend gegeniibersteht.

Im ersten Aufsatz des 5. Heftes behandelt der franzosische
Pfarrer R. Vesper aus der Provence in tiefgriindigen und doch
klaren Ausfithrungen, in einer fliissigen Sprache voll dichterischer
Schonheit das Problem: ,Légitimité de la Réforme“: Sinn einer
jeden Reformation muss eine Riickkehr, eine wahrhafte Reform
sein, sie muss zur Kirche hinfiihren und zur Wiederherstellung
der Kirche beitragen. Aber . die Reformation hat ihren Anti-
romanismus bis zum Exzess auf Kosten ihres Evangelismus, ihren
Kritizismus auf Kosten des Biblizismus, ihre Grundsitze der
freien Forschung und der Achtung vor dem Gewissen auf Kosten
der souverinen Autoritit der heiligen Schriften in Glaubens-
sachen entwickelt“. Die Reformation hingt viel zu sehr von
ihrem Antiromanismus ab, und das ist ein Ubel. Vesper mahnt
zur Besinnung auf den wahren Sinn der Reformation und kommt
von selbst auch auf das Problem der Wiedervereinigung zu
Sprechen. Diese ist nur zu erreichen, wenn jede Kirche sich
dessen bewusst wird: ,Wir stehen an dem Punkte, wo die
Reform in allen Kirchen ohne Ausnahme, die Kirchen der Re-
formation eingeschlossen, notwendig ist.“



Im zweiten Aufsatz behandelt Pfarrer H. Narbel das Pro-
blem: ,L’unification des Liturgies“. Er tut das im Hinblick auf
die Kirchen franzosischer Zunge und auf die ganze Kirche:
Liturgie ist der Ausdruck der Seele der Kirche withrend der
Jahrhunderte. Gewiss hat das freie Gebet seinen Wert, es kann
aber auch vom Ubel sein. Die Predigt ist nur ein Element des
Kultus. Die Liturgie ist nicht Sache des Einzelnen, sie ist das
Eigentum der Airche. Man muss von der richtigen Auffassung
der Kirche und des christlichen Kultus ausgehen. Die Kirche
als corpus Christi mysticum ist kein Auditorium, sondern ein
Sanktuarium, der christliche Kultus hat den Zweck der An-
betung, sein Wert liegt nicht im Wort der Predigt, sein Gipfel-
punkt ist die Eucharistie. Eine Vereinheitlichung der Liturgien
der franzosischen Schweiz ist wiinschenswert, man muss dann
aber eine vollstiindige Liturgie schaffen. Das Kirchenjahr muss
wieder voll zu seinem Rechte kommen, jeder Sonntag muss seine
eigene Liturgie haben. Diese sollen in einem Buche gesammelt
werden, éhnlich dem ,Prayer Book“ oder dem rémisch-katho-
lischen ,Paroissien“. Der Kultus muss in Wahrheit ein ,Gottes-
dienst* werden. Narbel schliesst mit den Worten Calvins: , Die-
jenigen, die die Form der Kirche sehen, wie sie heute ist, ohne
sich dariiber zu betritben, sind grausam und unmenschlich.
Diejenigen, die die Macht haben, dort Ordnung zu schaffen,
und sich nicht darum bemiihen, gehen lber jede Unmensch-
lichkeit hinaus.“

Im 6. Heft entwickelt Pfarrer Paquier im ersten Teil den
Gedanken der evangelischen Katholizitit. In klaren, eingehen-
den Ausfithrungen gibt er eine Begriffshestimmung des Wortes
wKatholisch* und stellt deutlich heraus, dass der Begriff der
wahrhaften Katholizitit und die romische Ausprigung des Katho-
lizismus zwei grundverschiedene Dinge sind. Ebenso klar und
deutlich arbeitet Paquier den Begrift des wahrhaft ,Evange-
lischen“ heraus und gelangt zu der Schlussfolgerung, dass das
wahrhaft ,Katholische“ und das wahrhaft ,Evangelische keine
(egenséitze sind, sondern sich gegenseitig ergéinzen. So gelangt
er zu der These: Der Leib der Kirche muss katholisch, ihre
Seele muss evangelisch sein. Zu Seite 15 wiire zu bemerken,
dass die dinische und die norwegische Kirche zwar das Namens-
bischofsamt beibehalten haben, nicht aber, wie Schweden, die
apostolische Sukzession bewahrt haben. Sehr feine Gedanken



entwickelt Paquier iiber die Liturgie der Kirche, dic er vom
Okumenischen Standpunkt aus betrachtet.

Im zweiten Teil werden in einer kurzen Ubersicht , Einige
Resultate der okumenischen Bewegung® aufgezihlt: die Me-
chelner Besprechungen, die Anerkennung der anglikanischen
Weihen durch verschiedene orthodoxe Patriarchen, die An-
wesenheit von Vertretern der orthodoxen Kirchen auf der letzten
LLambethkonferenz, der Abschluss der Interkommunion zwischen
der anglikanischen und der altkatholischen Kirche, das Ver-
hiltnis der Kirche von England zu der Kirche von Schweden,
die Schwierigkeiten der Einigung zwischen Kirchen mit bischof-
licher Verfassung und den ,protestantischen‘ Kirchen, das sid-
indische Unionsschema. Zum Schluss spricht Paquier im An-
schluss an Ausfiihrungen von Heiler iiber die Gottesdienstfeiern
in Lausanne 1927 und in Stockholm 1925. Er beriihrt hier einen
(Gedanken, den er in Heft 1 (s. 0.) niher ausgefiihrt hat.

Aufs Ganze gesehen muss man sagen, dass ,Iiglise et Li-
turgie“ ihre Aufgabe schr ernst nimmt und nur wohldurchdachte,
aufschlussreiche Studien bietet, die den Erfordernissen der Stunde
lechnung tragen, im guten Sinne modern, aber auch von dau-
erndem Wert sind. Man wird an diesen liturgischen und oku-
menischen Studien nicht achtlos voriitber gehen konnen.

2. Elsass

Auch in der Kirche Augsburgischer Konfession im Elsass
bemiiht man sich eifrig, in tiefer Sorge um die Kirche, getragen
von heisser Liebe zu ihr, in klarer Erkenntnis der Lage und
der Notwendigkeiten, um die Iirneuerung der Kirche und der
Liturgie.

Vor sechs Jahren verotfentlichte Pfarrer K. E. Berron in
der ,Hochkirche“ ) einen Aufsatz {iber die liturgischen Ver-
hiltnisse in seiner Kirche. Das Bild, das er zeichnete, wies sehr
wenige, fast gar keine Lichtseiten, dafiir aber um so mehr
Schattenseiten auf. Die Lage ist folgende: Die liturgische Frei-
heit ist sehr gross, fasst unbeschrinkt, da es eigentlich gar
Keine liturgischen Vorschriften gibt. In liturgischer Bezichung
macht jeder Pfarrer, was er will, es gibt kaum zwei Pfarreien,
die in der Durchfilhrung des Gottesdienstes iibereinstimmen.

) Jahrgang 1931, S. 124 ff. ,Die liturgischen Verhiiltnisse der evan-
gelischen Kirche Augsburgischer Konfession im Elsass®.



— 14 —

Die liturgische Schulung fehlt vollstindig, wo man liturgische
Bereicherungen versucht, geschieht dies hiufig ohne Zusammen-
hang mit der alten Kirche, die Liturgie ist hiiufig das Stiefkind,
das der allgewaltigen Predigt den Platz iiberlassen muss. Als
Folgen der Unwissenheit und Willkiir sind hé#ufig auch die
Kirchenbauten und die Kircheneinrichtungen nicht liturgisch.

Berron bleibt aber nicht beim Kritisieren stehen, sondern
schldgt den Zusammenschluss Gleichgesinnter und klare, liebe-
volle Aufklirung des Kirchenvolkes vor. Gottesdienst ist nicht
gleichbedeutend mit Predigt, zu ihm gehéren auch Gebet und
Anbetung. Der Charakter der Kirche als blosser Versammlungs-
raum muss ersetzt werden durch die Proklamation der Kirche
als Stiitte des Gebetes.

Diesen Worten hat Berron die Tat folgen lassen. Seit April
1934 erscheint unter seiner Schriftleitung eine Zeitschrift ,Kirche
und Liturgie“, die im ersten Jahre in vier, von da ab jiahrlich
in sechs Nummern erscheint. Mit Advent 1936 hat der vierte
Jahrgang begonnen. In dem programmatischen Aufsatz ,Zum
Geleit* in der April/Mainummer 1934 wird die Aufgabe der
Zeitschrift klar und eindringlich gekennzeichnet:

Die Kirche muss eine in sich geschlossene (Gemeinschaft
sein; sie ist die sichtbare Erscheinung des Reiches Gottes auf
Erden und eine gottliche Stiftung. In der evangelischen Kirche
ist leider vielfach in weiten Kreisen der Sinn fiir die Kirche
verloren gegangen. Es fehlt in ihr das Getiihl der Solidaritit,
die Pfarrer sind hiufig untereinander nicht einig, unter ihnen
fehlen seelsorgerische Persénlichkeiten, die Kirchenbehorde ist
zu sehr Verwaltungsbehorde. ,Aufs Ganze gesehen, haben wir
die Empfindung, dass evangelische Grossziigigkeit oft zur Preis-
gabe geheiligter Ordnung und damit zur Gefihrdung der evan-
gelischen Kirche, umgekehrt aber auch eine gewisse Engherzig-
keit zu Verknocherung und Stillstand gefithrt haben ... Es
ist, als ob in unserer Kirche nicht nach einem einheitlichen
Bauplan gearbeitet wiirde, weil dieser entweder fehlt oder jeder
nach seiner Weise darin herumkorrigiert.“

Als Gegenmittel werden aufgezeigt: Stirkung der Autoritiit
der Kirche, denn zur Erziehung der Menschen zu einer reli-
givsen Personlichkeit gehoren nicht nur die Gnade und der
L.oseschliissel, sondern auch das Gesetz und der Bindeschliissel.



Die kirchlichen Ordnungen miissen aufrechterhalten, ausgebaut
und vereinheitlicht werden und fir alle bindend verpflichtend
sein. Iis muss eine geistliche Erneuerung an Haupt und Gliedern
eintreten, ,dass der Name ,Augsburger Konfession‘ nicht nur
auf den amtlichen Siegeln steht, sondern die ,Augsburger Kon-
fession® wieder ausgegraben, bekannt, gekannt und verwirklicht
werde, damit wir selber erkennen lernen, wie weit wir von ihr
abgewichen sind“.

Die vorhandene Liturgie ist nur ein kimmerlicher Rest,
der mehr oder weniger zum Sterben verurteilt ist, weil er nicht
verstanden oder unorganisch verschoben ist. Die grossen Li-
turgen der lutherischen Kirche fithren ein Schattendasein. An
Stelle des von ihnen Erarbeiteten ist eine siissliche, sentimentale,
dsthetisierende Gottesdienstform getreten, die als Liturgie nicht
anerkannt werden kann. Die stilechte Liturgie wird ironisiert
und als katholisierend abgelehnt. Aber, ,feierliche Gottesdienst-
form, Liturgie, brennende Kerzen, aktives Mitwirken der Ge-
meinde, lautes Mitsprechen im Gottesdienst u. a. ist nichts ,Ka-
tholisches’, ja selbst das Singen des Liturgen beim Altardienst
oder altkirchliche Gewinder des Pfarrers beim Gottesdienst,
wie sie die lutherische Kirche Schwedens beibehalten hat, ist
nichts spezifisch ,Katholisches.“ Die heutige kultische Ver-
armung ist ein Abweg von der Reformation.

Zur Besserung dieser Verhiltnisse wird vorgeschlagen: Der
Gottesdienst soll nicht allein vom Pfarrer abhiingig sein, das
objektive Gotteswort, objektives Gebet, Pflege des liturgischen
Gesanges sollen zu Gott und Christus fithren. Es werden ver-
schiedene Gottesdienstformen unterschieden, der Sakraments-
gottesdienst soll sich anschliessen an die herrlichen Formulare
der Eucharistie der Urkirche. Liturgische Morgen- und Abend-
andachten sind auch in der Woche zu halten. Liturgie ist nicht
Wechsel zwischen Schriftwort, Gesangbuchvers und Gebet. Man
begniigt sich vielfach mit Ersatz, satt aus den alten Quellen zu
schopfen, man versucht krankhaft, Eigenes zu bieten, statt das
Kirchenvolk wieder zu den vergrabenen Schiitzen zu fiithren und
es zu ihrer Benutzung zu erziehen.

Der Herausgeber ist sich klar dariiber, dass seinen Be-
strebungen Misstrauen, Verdichtigung und Ironisierung ent-
gegengebracht werden, wenn er die Grenzen des Altherge-
brachten iiberschreitet und liturgisches Gut aus allen reinen



N [ S

Quellen schopft, aber er will dabei stets den Massstab anlegen,
dass es mit der Bibel in Einklang steht. Er hiilt es fiir falsch,
einen Schatz, der die Kirche und den Gottesdienst bereichern
kann, nur aus Opposition zu einer anderen Kirchengemeinschaft
unbeachtet liegen zu lassen. Er will Anregungen bieten und
Formulare bringen, die dazu beitragen sollen, zu einer defini-
tiven Liturgie zu gelangen, die den Kern des altchristlichen
Gutes enthilt.

Wenn man die drei ersten Jahrginge in ihrer Gesamtheit
durcharbeitet und das Programm mit dem tatséiichlich Gebotenen
vergleicht, so muss man zugestehen, dass ,Kirche und Liturgie“
hilt, was sie versprochen hat. Sie ist ein Beweis dafiir, was
geleistet werden kann, wenn ehrliches Suchen und solide Kennt-
nisse sich mit Liebe zur Sache paaren. Als Grundlage dient
das Problem der Erneuerung der Kirche, sie ist das Wichtigste;
nur mit dem Verstindnis fiir die Kirche kommt auch der Sinn
fur die Liturgie der Kirche, sagt der Herausgeber denen, die
in dem Titel der Zeitschrift das Wort ,Kirche“ iibersehen und
nur das Wort ,Liturgie“ betrachten.

Zum Problem der Kirche finden wir u.a. die Thesen ,Wir
wollen wieder Kirche werden®, ferner die temperamentvollen
Ausfithrungen ,Kirchenzucht* sowie ,Jugenderziehung — hin
zur Kirche. Das liturgische Gebiet nimmt einen weiten Platz
ein: Sakramentales Leben, Privatbeichte, Abendmahl, Taufe,
Konfirmation, Ordination, Kirchenjahr und seine Feste, das sind
u. a. die Fragen, die von den verschiedensten Seiten beleuchtet
werden. Zu dem Aufsatz ,Liturgische Farben“ mochte ich aller-
dings bemerken, dass mir der griinen Farbe ein zu grosser
Vorrang zuerteilt zu sein scheint. Die 6kumenische Einstellung
kommt seit dem dritten Jahrgang zu ihrem Rechte, indem die
Verhiltnisse der schwedischen Kirche und der Kirche in Hol-
land dargelegt werden. Fiir Altkatholiken sind besonders die
Ausfithrungen iiber die ,Auswirkungen des Vertrages zwischen
der Anglikanischen Kirche und der Lutherischen Kirche in
Finnland“ sowie tiber ,Die Ordination der lutherischen und
anglikanischen Kirche“ beachtenswert. Im laufenden Jahrgang
werden u. a. ,Der Gottesdienst der Kirche“, ,Okumenizitit
der Kirche“ und andere wichtige Fragen der Kirche und des
GGottesdienstes behandelt werden. Die oben skizzierten Bestre-
bungen von ,Kirche und Liturgie* werden in folgenden Leit-



siitzen ausgesprochen, die sich auf dem Umschlagblatt der
Nummern des vierten Jahrganges finden: ,Die Zeitschrift er-
kennt fiir sich einen dreifachen Auftrag: 1. Vertiefung der
eigenen Kirche durch Riickkehr zu den Schiitzen der Refor-
mation und der apostolischen Kirche, 2. Betonung der Gaben
und Aufgaben der Reformationskirche in der Gesamtkirche,
3. Beseitigung von Vorurteilen in den christlichen Konfessionen
durch gegenseitiges Verstindnis auf dem Boden der Heiligen
Schrift, wie der Liturgie.“

An liturgischen Formularen finden wir solche fiir: Begriibnis,
Konfirmation, Ordination, fiir Werktagsandachten in der Advents-
und Passionszeit sowie fiir den Karfreitag und Totensonntag.
Das wichtigste Ereignis, tiber das berichtet wird, ist die Neu-
auflage des Gesangbuches fiir Christen Augsburger Konfession
in Elsass und Lothringen, zu dem der Herausgeber eine prak-
tische Einfiihrung gibt. Der liturgische Teil ist neu bearbeitet
und erweitert, eine vollige Neuerung sind die 11 verschiedenen
Gottesdienstordnungen. In ihnen sollen alte liturgische Schitze,
die lange vergraben waren, wieder auferstehen, die Gemeinden
sollen wieder verstchen lernen, dass Gottesdienst nicht einzig
und allein in der Predigt besteht. Ferner soll der Anfang ge-
macht werden, zu einer einheitlichen Gottesdienstform in der
elsiissischen Kirche zu kommen. Beachtlich ist die Tatsache,
dass man den Gedanken des Kirchenjahres durchgefiihrt hat.
Die erste bis siebte Liturgie bieten Formulare fiir den sog.
Hauptgottesdienst. Vorgesehen sind Formulare fir den 1. Ad-
vent, Weihnachten und Epiphanias, 2. Passion, 3. Hlg. Osterfest
bis Sonntag vor Pfingsten (ausser Christi Himmelfahrt), 4. Pfing-
sten bis Trinitatistest, . Christi Himmelfahrt, Reformationsfest,
Ernte-, Herbst- und Dankfest sowie andere kleinere Feste. Fiir
den Hauptgottesdienst an gewohnlichen Sonntagen sind zwei
Formulare zur Auswahl angegeben. Liturgie 8 enthiilt Beichte
und Hl. Abendmahl, Liturgie 9 die Matutin, Liturgie 10 die
Vesper und Liturgie 11 das kirchliche Nachtgebet.

Man hat bei der Zusammenstellung der Liturgien bewusst
von jeder Neuschopfung abgesehen, es erschien der Kommission
als Anmassung, neue Gottesdienstordnungen zu schaffen, denn
»man kann ebensowenig Liturgie ,machen‘, wie es moglich ist,
eine Agende zu ,machen’, aber man darf . . . die reichen Schiitze,
die der christlichen Kirche geschenkt sind, sciner Zeit nutz-



— T8 —

bar machen, dass sie nicht dem vergrabenen Pfunde gleichen®.
Als Ziel schwebt dem Herausgeber ein Buch vor, das dem eng-
lischen Prayer Book entspricht, damit die Gemeinde etwas ganz
Festes in Hinden hat. Die Kommission ist sich klar dartber,
dass ihre Arbeit nur ein bescheidener Anfang, eine unvollkom-
mene Arbeit ist, auf der weitergebaut werden muss. Deshalb
dirfen wir an sie keinen allzustrengen kritischen Massstab an-
legen, man muss die Verhéiltnisse beriicksichtigen, es ist eine
schwere Aufgabe, den Gemeinden die primitivsten liturgischen
Begriffe beizubringen, sie zur aktiven Teilnahme zu erziehen,
denn der Boden muss erst fruchtbar gemacht werden, auf dem
eine gedeihliche Weiterentwicklung sich vollziehen kann.

Wir konnen ,Kirche und Liturgie* ein weiteres Wachstum
und dadurch eine Bereicherung des Inhaltes von Herzen wiin-
schen. Auch altkatholischen Lesern wird sie viele Anregungen
geben konnen, denn die dort behandelten Probleme sind héiufig
auch unsere Probleme. Die Zeitschrift ist zu beziehen durch
den Herausgeber: Pfarrer K. E. Berron, Oberhofen, Unterelsass,
zum Preise von jihrlich 3.20 Schw.-Fr.

3. Italien,

Als nach der Riickkehr des Grafen Campello in den Schoss
der romisch- katholischen Kirche sich die von ihm geleitete
,Katholische Nationalkirche Italiens“ aufloste, trat einer der
Priester dieser Kirche, der von Bischof Herzog im Jahre 1889
geweihte Ugo Janni, ganz in den Dienst der Waldenserkirche
und pastoriert seitdem die Gemeinde in Sanremo. Er hat in
Bern unter E. Michaud studiert und vertritt auch heute noch
den altkatholischen Gedanken in Verbindung mit der alten vor-
reformatorischen waldensischen und der alten franziskanischen
Tradition.

Im Jahre 1919 veroffentlichte Janni einen ,Saggio liturgico“
mit dem Titel ,La celebrazione della Cena del Signore“, der
heute vergriffen ist. Im Vorwort sagt Janni u. a., dass sein Ver-
such die Resultante aus der Normativliturgie der Waldenser-
kirche und der ihren Geistlichen gegebenen Erlaubnis ist, Ge-
bete nach ihrer Wahl oder freie Gebete an die Stelle der in
der Liturgie angegebenen zu setzen. Er hat die schonsten Stiicke



aus den alten Liturgien genommen, ohne den Ritus zu weit-
schweifig zu gestalten.

Eine erweiterte und verbesserte Form dieses Entwurfes
sind die auf Grund eingehenden liturgischen Studiums erschie-
nenen weiteren Entwirfe, die in den Jahren 1929, 1931 und
1935 unter den Auspizien der ,Lega evangelica Italiana per la
elevazione del culto“ erschienen sind.

Dem ersten Entwurf!) schickt Janni eine griindliche und
ausfiihrliche dogmatische und liturgiegeschichtliche Einleitung
voraus, in der er die Grundsitze klarlegt, die ihn bei der
Zusammenstellung des Formulares geleitet haben. Er gibt die
Griinde an, die fiir die Einteilung der Feier und die Wahl der
verschiedenen Stiicke massgebend waren, bei der er sich auf
die Liturgie der Apostolischen Konstitutionen stiitzt.

Der zweite Entwurf?) unterscheidet sich vom ersten durch
die Verschiedenheit der Gebete. Die Struktur des Formulares
ist dieselbe wie im ersten Entwurf, jedoch vereinfacht, es ist
auch fiilr Anbetungsgottesdienste ohne Predigt geeignet. Deshalb
ist das Furbittgebet, der alten Form der Litanei folgend, aus-
fihrlicher gehalten.

Im Vorwort zum dritten Entwurf3) wird betont, dass die
Formulare weder offiziell noch offiziés sind, sondern in der
Stunde bereitliegen sollen, wenn einmal die evangelischen
Kirchen Italiens das Bediirfnis verspliren sollten, zu einer festen
einheitlichen Liturgie zu kommen. Sie sollen den spezifisch
italienischen Typ der evangelischen Kultusform darstellen. Der
dritte Entwurf ist im Gegensatz zum ersten und zweiten Kiirzer,
um fiir Gottesdienste geeignet zu sein, in denen nicht nur eine
Predigt gehalten wird, sondern auch Kommunikanten in grosser
Zahl vorhanden sind.

Der Aufbau der verschiedenen Entwiirfe ist aus der fol-
genden Zusammenstellung ersichtlich.

') Saggio di Liturgia Evangelica della S. Cena, Pinerolo. S. A. Uni-
tipografica Pinerolese 1929,

%) Saggio di Liturgia Evangelica della Santa Cena, Ordinario (Se-
condo formulario), S. A. Unitipografica Pinerolese 1931.

%) Saggio di Liturgia Evangelica della Santa Cena, Ordinario (Terzo
formulario), Pinerolo, Unitipografica Pinerolese 1983.



1929.
Prolog.

Anrufung.

Kreuzzeichen, Ps. 84,
1—3, Ps. 43, 3.

Hauptgebot.
Matth. 22, 37—40.

Siindenbekenntnis.

Bekenntnis, Vers eines
Bussliedes oder Kyrie,
Lossprechung.

Introitus.

Wenn ergelesenund nicht
vom Chor gesungen wird,
kann ein Lied oder das
»Gloria in excelsis® ge-
sungen werden.

Kirchengebet.

Lesungen und Ho-
milie.
Epistel, Evangelium,
Liedvers, kurze Homilie.

Glaubensbekenntnis.
Nicino - konstantinopoli-
tanum,

Offertorium.

Wihrend eines Orgel-
spieles werden die Ele-
mente bereitet und die
Gaben gesammelt, die auf
den hl. Tisch gestellt wer-
den. Es folgt das Offer-
toriumsgebet.

Eucharistisches Gebet.

Psalm.

26, 6—12. Er kann zum
Zwecke der Kiirzung aus-
gelassen werden.

Prifation.

Sursum corda, Prifation,
Sanktus und Benediktus.

Kanon.
Vaterunser.

80

1931.
Prolog.

Anrufung.
Kreuzzeichen, Ps. 99, 9,
11, 4, Ps. 24, 3—5 (oder
anderegeeignete Stellen),
Ps. 43, 3.

Hauptgebot.

Wie 1929. Die 8 Selig-
keiten (Matth. 5, 3—10)
konnen angefiigt werden.

Stndenbekenntnis.

Wie1929. Nach der Los-
sprechung: Ps. 32, 1, 28,
6. Gebet um Reinheit.

Introitus.

Nachihmkanndas ,Glo-
ria in excelsis® oder ein
Lied, oder das ,Gloria
patri® gesungen werden.

Kirchengebet.
Lesungen und Ho-
milie.

Epistel, Graduale, Evan-

gelium, Liedvers, kurze
Homilie.

Glaubensbekenntnis.

Nicidno-konstantinopoli-
tanum od. Apostolikum.
Offertorium.

Wie 1929. Das Gebet
ist in dem ersten Teil
des eucharistischen Ge-
betes enthalten.

Eucharistisches Gebet.
Sursum corda.

Prifation.
In ihr ist das Offerto-
riumsgebet enthalten.

Sanktus und Benedilktus.
Kanon.

1933.
Prolog.
Anrufung.

Kreuzzeichen, Ps. 42,
1—2, Ps. 43, 3.

Stindenbekenntnis.

Wie 1929. Nach dem
Kyrie: Joh. 3, 16.

Introitus.

Nach ihm wird das ,Glo-
ria patri® gesprochen.

Kirchengebet.
Lesungen und Pre-
digt.

Epistel, Evangelium,

Liedvers, Predigt.

(Glaubensbekenntnis.
Wie 1931.

Offertorium.
Wie 1931.

Eucharistisches Gebet.
Wie 1931.



— 81 —

1929. 1931. 1933.
Kommunion. Kommunion. Kommunion.
Es kann hier ein Kom- Es kann hier ein Kom-
munionlied gesungen munionlied  gesungen
werden. werden.
Vaterunser. Vaterunser.
Brotbrechung. Brotbrechung. Brotbrechung.
Dabei wird 1. Kor. 5, 8 Begleitet von einem léin-
gesprochen. geren Gebet.
Pax. Pax. Pax.
Friedensgruss, Agnus dei, Wie 1929. Friedensgruss, Friedens-
Friedenskuss. kuss, Kommunionlied
oder Agnus dei.
Kommunion. Kommunion. Kommunion.
Nachder Kommunion. Nach der Kommunion. Schlussgebet.
Dankgebet. Dankgebet.
Segen. Segen. Segen.
Gesang des ,Nunc dimit- Wie 1929. Gesang einer Doxologie
tis“ oder eines anderen oder des ,Nunc dimit-
Kantikums oder Liedes, tis“, Segensformel.
Segensformel.

Die Anordnung des Druckes mit verschiedenen Typen ist
sehr ibersichtlich, es sind genaue Anweisungen gegeben iiber
die Stellung des Geistlichen und die liturgische Haltung der
Gemeinde. Auch die Stellen, an denen Lieder gesungen werden
sollen, sind genau bezeichnet, ebenfalls sind hiufiger Augen-
blicke des Stillschweigens und einer kurzen Pause angegeben.

An Einzelheiten ist folgendes zu bemerken:

Das Gloria in excelsis wird in Busszeiten nicht gebetet.

Das Credo wird nach der Predigt als Abschluss des Ein-
leitungsteiles gemeinsam gesungen oder gesprochen. Zu der
pfilioque-Klausel* findet sich im ersten Entwurf folgende An-
merkung: ,Die Worte in Anfilhrungszeichen ,und vom Sohne‘
finden sich nicht im niziino-konstantinopolitanischen Text des
Credo, da sie allein von der abendlindischen Kirche hinzu-
gefiigt wurden. Sie haben keinen 6kumenischen, sondern nur
lokalen Wert. Sie driicken jedoch eine grosse Wahrheit aus,
wenn man sie mit Thomas v. Aquin so versteht: der HI. Geist
geht vom Vater durch den Sohn aus.“ Im zweiten Entwurf geht
dem Credo folgende Bemerkung voraus: ,Bei der Feier des
heiligen Mahles ist es gut, vorziiglich das niziino-konstantino-
bolitanische Symbolum zu gebrauchen wegen seiner Okume-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1937. 6



— 82 —

nizitit. Aber, aus Griinden der Abwechslung oder des Brauch-
tumes der Partikularkirchen kann auch das alte rémische Sym-
bolum, ,Apostolikum‘ genannt, gebraucht werden.“ Im dritten
Entwurf  kann“ das Credo genommen werden, und zwar ent-
weder das Nizinum oder das Apostolikum. In beiden Formularen
heisst es ,katholische* Kirche.

Ein besonderes Offertoriumsgebet finden wir nur im ersten
Entwurfe, im zweiten und dritten ist es in das Eucharistische
Gebet einbezogen.

Das Eucharistische Gebet bildet eine vollkommene Einheit,
die durch die Prafation keine Unterbrechung erleidet. Der
Wortlaut der Priifation ist an allen Tagen gleichlautend, an
hohen Festtagen und zu bestimmten Zeiten werden auf diese
beziigliche kurze Sitze eingefiigt. Es sind im ganzen 10 solcher
Gelegenheiten vorgesehen. Im ersten Entwurf beschliesst das
Vaterunser das Eucharistische Gebet, wihrend es im zweiten
und dritten den Kommunionteil einleitet.

Die hl. Kommunion wird unter der Gestalt der Hostie, die
in das hl. Blut getaucht wird, gespendet mit den Worten: .,Die
Kommunion des Leibes und Blutes unseres Herrn Jesu Christi.“
Der Kommunikant antwortet: ,Amen.* Der dritte Entwurf
sieht einen Ersatz der Spendeformel durch einen geeigneten
biblischen Spruch vor.

Wenn man die Entwiirfe als ganze betrachtet, so muss man
zugestehen, dass sie alle zur eucharistischen Feier wesentlichen
Elemente enthalten, besonders zu begriissen ist der klare, grad-
linige Aufbau des eucharistischen Gebetes. Zu bedauern ist
allerdings die enge Verkniipfung des Kyrie mit dem Siinden-
bekenntnis, die wir meist auch in den lutherischen Liturgien
finden, eine Stellung, die umstritten ist.

In einem Abschnitt: ,Fiir die einzelnen Zeiten eigene
Teile* im ersten Entwurf sind die Introiten, Kollekten, Episteln
und Evangelien angegeben. Die Perikopen sind die des latei-
nischen Ritus, sie kénnen aber durch andere mit Riicksicht auf
das Kirchenjahr ausgewiihlte ersetzt werden. Angegeben sind
die eigenen Stiicke fiur alle Sonntage und hohen Feiertage des
Jahres, ferner fir Aschermittwoch, Griindonnerstag, Fest der
Eucharistie, Darstellung Jesu im Tempel, Joseph, Gedichtnis
der hl. Jungfrau (25. Marz und andere Tage), Johannes der
Téufer, Michael und alle Engel, Christus Konig (letzter Sonntag



— 83 —

im Oktober), Allerheiligen, Gediichtnis der Verstorbenen, Ge-
dichtnis eines Apostels (oder eines Kvangelisten), Gedichtnis
eines Martyrers (oder einer Martyrin), Gedichtnis eines Heiligen
(oder einer IHeiligen).

Die Wahl des Festes Christus Kénig scheint von der Tat-
sache beeinflusst zu sein, dass das Oratorium der Waldenser
in Sanremo Christus Konig geweiht ist. Der Karfreitag hat eine
eigene Ordnung, die in etwa dem Amt der vorgeweihten Gaben
entspricht, statt des Introitus ist das ,Pange lingua“ angegeben,
nach der Passion wird das ,Vexilla Regis“ oder ein anderer
geeigneter Hymnus gesungen, das KEucharistische Gebet fiillt
aus, die Kommunion wird mit den am Grandonnerstag geweihten
Gestalten unter Stillschweigen ausgeteilt.

Kann man den vorliegenden Entwiirfen die Anerkennung
nicht versagen und sie allen denen als Vorbild hinstellen, die
sich damit beschiftigen, Liturgien zu ,machen, so kann man
dasselbe von dem ,Rituale fiir die Taufe und Firmung “') leider
nicht sagen. Hier merkt man ganz deutlich, dass sie im Rahmen
und im Namen der interdenominationellen evangelischen italie-
nischen Liga fir die Hebung des Kultus herausgegeben sind.
Dem Heftchen fehlt eine dogmatische Einleitung, der Wortlaut
der Gebete ist sehr vorsichtig. Ilin Vergleich dieser Formulare
mit den oben besprochenen in ,Eglise et Liturgie“ fiillt zu-
gunsten der letzteren aus.

Betrachtet man alle diese liturgischen Bestrebungen und
sucht man das ihnen Gemeinsame herauszukristallisieren, so
findet man bei allen das Bestreben, zu den Quellen zuriickzu-
kehren, den Subjektivismus zu iiberwinden und den objektiven
Charakter der Liturgie herauszuarbeiten. Von unserm Stand-
punkt aus gesehen erscheinen uns die Eucharistieformulare
Ugo Jannis am weitesten fortgeschritten zu sein und dem alt-
christlichen Ideal am nichsten zu kommen. Wir konnen aber
auch den Versuchen Paquiers und der elsiissischen Kirche unsere
Anerkennung nicht versagen, da auch diese sich bemiihen,
Variationen zu bieten, die es verhindern sollen, dass das Eucha-
ristieformular zu einem starren Schema wird, das immerhin
die Gefahr in sich birgt, zu etwas Gewohnheitsmiissigem zu wer-

1) Rituale per il Battesimo e la Confermazione, Pinerolo, Unitipogra-
fica Pinerolese S. A., 1936.



— 84 —

den, das durch h#iufigen Gebrauch von seiner Wiirde und Weihe
verlieren kann. Die alte Kirche ist so reich an Schiitzen des
liturgischen Gebetes, dass man es dankbar begriissen muss,
dass man diese zu heben und fruchtbar zu gestalten sich be-
miiht, um es wieder ganz klar zu machen, dass es die Kirche
ist, die im eucharistischen Gottesdienst und bei der Sakramenten-
spendung betet.

Aus dieser objektiven Gebetsauffassung heraus muss natur-
notwendigerweise eine Besinnung auf das Wesen der Kirche
fliessen, die ganz von selbst zur 6kumenischen Frage hinleitet.
Diese kommt in dem oben behandelten Schrifttum Jannis nicht
zum Ausdruck, sie ist aber von ihm anderweitig behandelt
worden!). Paquier und auch Berron empfinden die innere Zu-
sammengehorigkeit und den Zusammenhang der Probleme: Li-
turgie, Kirche und Okumene, die man nicht getrennt vonein-
ander betrachten kann, sondern die immer wieder zueinander
hinfiihren.

Auf dem Wege zur Wiedervereinigung der getrennten
Christenheit werden noch viele Etappen zu tiberwinden sein,
ehe das grosse Ziel erreicht ist. KEs ist darum zu begriissen,
dass die Sehnsucht nach diesem Ziele in vielen lebendig ist
und dass diese auch ihren tiitigen Anteil liefern, die Wege zu
bereiten. Besonders erfreulich ist es, dass man sich bemiiht, der
wahrhaft katholischen Kirche gerecht zu werden und eine
gliickliche Synthese zwischen dem wahrhaft Katholischen und
dem wahrhaft Evangelischen herzustellen. Von diesem Gesichts-
punkt aus wird man den oben geschilderten Bestrebungen von
Herzen eine weite Verbreitung und einen vollen Erfolg wiinschen.

Witten-Ruhr. P. H. VOGEL.

) Vgl. ,Die Hochkirche* 1933, S. 122 ff. Ferner ,Eine heilige Kirche“
1936, S. 43 ff.




	Liturgische Bewegungen im ausserdeutschen Protestantismus

