
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 2

Artikel: Liturgische Bewegungen im ausserdeutschen Protestantismus

Autor: Vogel, P.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404124

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404124
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 65

Liturgische Bewegungen im ausserdeutschen Protestantismus.

Nach dem Weltkrieg* kam unter dem Einfluss der
Jugendbewegung in der römisch-katholischen Kirche Deutschlands die

liturgische Bewegung auf, die besonders von den Benediktinern
durch ein reiches und wertvolles Schrifttum gefördert wurde.
Diese Bewegung beschränkte sich nicht auf Deutschland, sondern

zog weitere Kreise. In Österreich ist es der Klosternouburger
Chorherr Pius Parsch, der in seiner Zeitschrift „Bibel und
Liturgie** und durch sein sonstiges Schrifttum eifrig an der
liturgischen Erneuerung arbeitet.

Auch im deutschen Protestantismus entwickelte sich eine

liturgische Bewegung. Die hochkirchliche Vereinigung befasste

sich in den ersten Jahren ihres Bestehens sehr viel mit
liturgischen Dingen, verfiel aber häufig in einen ästhetisierenden

Dilettantismus, indem sie sich zu sehr mit äusserlichen Dingen
befasste. Unterdessen hat man aber eingesehen, dass die Liturgie
nicht Selbstzweck ist und sich nicht in Spielereien verlieren
darf, sondern dass die liturgische Frage nur aus einem tiefen
Verständnis der Kirche gelöst werden kann. Kirche und Liturgie
gehören zusammen und können nicht getrennt voneinander
betrachtet werden. Sehr rege auf liturgischem Gebiet ist der
sogenannte „Berneuchener Kreis", der ein umfangreiches und
sehr beachtenswertes Schrifttum hervorgebracht hat.

In den letzten Jahren sehen wir auch im ausserdeutschen
Protestantismus eine starke Beschäftigung mit den Fragen der
Liturgie. In weiten Kreisen wird man sich der Verkümmerung
der Liturgie bewusst, gleichzeitig aber auch der Dringlichkeit
des Problèmes der Kirche als solcher. Die eingehende Beschäftigung

mit den Problemen der Kirche und der Liturgie führt
ganz von selbst, ungezwungen, zum Problem der Ökumene.
Es ist der Zweck der folgenden Ausführungen, über die
liturgischen Bewegungen in einigen ausserdeutschen protestantischen
Kirchen zu unterrichten. Hierbei wird bei einzelnen auch kurz
auf die ökumenischen Bestrebungen hingewiesen werden.

1. Schweiz.

Im September 1931 erliessen verschiedene waaeltlänelische
Pfarrer unter Führung von Pfarrer R. Paquier eine Bezugseininternat,

kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1937. 5



- 66 —

ladung zu einer neuen Zeitschrift „Eglise et Liturgie", die von
einem Kreise gleichen Namens herausgegeben werden sollte1).
In der Einladung heisst es u. a. : „In der ganzen Christenheit
ohne Unterschied der Kirchen oder der Konfessionen sind kürzlich

verschiedene Bewegungen entstanden, deren unmittelbare
Ziele voneinander abweichen können, die aber alle das
Bestreben haben, die organische Einheit der allgemeinen Kirche,
des Leibes Christi, wiederherzustellen Die Unterzeichneten
haben vor Studien über die verschiedenen Seiten des
kirchlichen Lebens : Lehre, Kultus, Kirchenverfassung usw., zu
veröffentlichen. Der allgemeine Gesichtspunkt, unter dem diese
Studien stehen, ist evangelisch und ökumenisch, d. h. die Fragen
der Lehre, der Liturgie und der kirchlichen Organisation werden
dort im Lichte der Offenbarung des Neuen Testamentes, die in
ihrer Fülle und Unversehrtheit angenommen wird, und in der
Hoffnung erforscht, für unsere Kirche eine Grundlage der
tatsächlichen Übereinstimmung und der vollständigen Interkommunion

mit den grossen Zweigen der allgemeinen Kirche zu
finden. Das allgemeine Interesse, das augenblicklich die Frage
des öffentlichen Kultus, seine Erneuerung und Bereicherung
erregt, hat uns veranlasst, in unsern Veröffentlichungen liturgischen

Formularen Raum zu geben, die aus demselben
evangelischökumenischen Gesichtspunkt heraus ausgearbeitet sind ..."

Seit 1931 ist durchschnittlich jährlich ein wohlausgestattetes
inhaltreiches Heft erschienen. Uns liegen die Hefte 1, 4, 5, 6

und 7 vor, die einen guten Einblick in das Wollen von „Eglise
et Liturgie" geben und ein Beweis dafür sind, mit welch ernstem
Streben man die Probleme behandelt. Es sind folgende:
N° 1, Liturgie de Communion I, Partie générale (1931, 1.40 fr.);
N° 4, Liturgie de Communion II, Pour les fêtes (1933, 1. 80 fr.);
N° 5, Noël Vesper, Légitimité de la Réforme. Henry Narbel,

L'unification des Liturgies (1934, 1.50fr.);
N° 6, R. Paquier, Vers la Catholicité évangélique (1935, 1.50 fr.) ;

N° 7, Liturgie de Baptême et de Confirmation (1936, 1. 70 fr.).
Für die erste Reihe (Heft 1—6) zeichnet Pfarrer R. Paquier

(Bercher, Vaud) verantwortlich, von Heft 7 an ist die Schriftleitung

auf Pfarrer E. Mauris (Suchy, Vaud) übergegangen.

') Einzelheiten über die Vorgeschichte siehe: Paquier, Die
evangelisch-katholische Bewegung in der Westschweiz, in „Die Hochkirche" 1933,
S. 113 ff.



— 67 —

In Heft 1 wird zunächst in einer ausführlichen Einleitung
das liturgische Problem als solches und seine Dringlichkeit
behandelt: Der Kultus muss wieder zu dem werden, was er in
der Urkirche war, das eigentliche Herz des Lebens der Kirche,
die prächtig fliessende Quelle des Gebets- und Opfergeistes.
Überall arbeitet man an einer liturgischen Erneuerung, und
auch die Kirchen der romanischen Schweiz bedürfen einer
solchen Erneuerung. Hier offenbart sich die Unzulänglichkeit
der amtlichen Liturgien, insbesondere bei der Abendmahlsfeier.
In der waadtländischen Kirche ist sie nur ein kurzer Anhang
an den Predigtgottesdienst, und sie wird viel zu selten gefeiert.
Die Ermahnung ist viel zu lang und nimmt den Platz einer
zweiten Predigt ein, das Moment der Anbetung fehlt fast ganz.
Die Gegenwart Christi wird nicht genug betont. Der wesentlichste

Fehler ist der, dass die Feier gar keinen Zusammenhang
mit der Tradition der alten Kirche hat, sie ist eine künstliche
Konstruktion. Notgedrungen müssen die vorgelegten Formulare
(in Heft 1 und 4) an den bestehenden Brauch anknüpfen, sie

sind aber auf Grund sorgfältigen Studiums enstanden, sie

vereinigen Altes und Neues, sie sind keine individuelle, moderne
Schöpfung, denn Liturgie ist unpersönlich, sie ist die Stimme
der ewigen Kirche, sie muss den Stempel des ehrwürdigen Alters
und der Allgemeinheit tragen. Deshalb ist man zu den Quellen,
zu den ersten Jahrhunderten zurückgegangen, die Gebetsformen
und liturgische Symbole von unvergleichlicher Schönheit und
ewiger Jugendfrische geschaffen haben.

Die vorliegende Liturgie will auch ihren Beitrag zur
ökumenischen Bewegung liefern. Auf der Stockholmer Konferenz
fühlten sich die zahlreichen Reformierten nicht wohl in dem

prächtigen zwischenkirchlichen Gottesdienst der schwedischen
Kirche, während anderseits in Lausanne die Anglikaner, Lutheraner

und Orthodoxen sich in der kalten kalvinischen Kathedrale
nicht wohl fühlten. Im Interesse der Ökumenizität sollte man sich
bemühen, die verschiedenen Typen des Gottesdienstes zu
harmonisieren, nicht zu unifizieren, damit sich die verschiedenen
Kirchen untereinander nicht fremd fühlen. Das gilt insbesondere
von der Feier des hl. Abendmahles, die das Zeichen der Einheit
sein sollte, aber zum Zeichen der Trennungen geworden ist.

Eingeleitet durch einen summarischen, historischen Überblick

wird der Zweck und die Struktur der vorgelegten Liturgie



— 68 —

erläutert. Der Wortgottesdienst ist nicht ein selbständiger Gottesdienst

für sich, sondern nur die Vorbereitung auf das Sakrament.
In diesem ist wiederum die Hauptsache das eucharistische
Hochgebet, dessen Aufbau in einem Schema erläutert wird. Ferner
sind praktische Anweisungen zur Durchführung und Ausführung
des Formulares gegeben. Während das 1. Heft keine Rücksicht
auf das Kirchenjahr nimmt, finden wir in Heft 4 für den
Sakramentsgottesdienst das „Proprium de Tempore" angegeben. Den
Formularen geht wiederum eine Einleitung vorauf, in der
berichtet wird, class Heft 1 eine allseitig freundliche und sachliche
Aufnahme gefunden hat, auch bei denen, die nicht zustimmen
zu können glauben. Paquier setzt sich mit einer Reihe von
Einwänden auseinander, die man gemacht hat und die aus der
typisch kalvinischen Einstellung heraus kommen.

Im folgenden ist eine kurze Übersicht über den Aufbau
gegeben, wie er sich in Heft 1 und 4 findet.

1. Vorbereitung.

Orgelvorspiel, das in ein Lied übergeht.

Anrufung. Unsere Hilfe ist im Namen des Vaters und
des Sohnes und des Hl. Geistes (oder: im Namen Gottes,
der Himmel und Erde gemacht hat). G. : Amen.

Einleitung oder Introitus. Kurze biblische Lesung,
gewöhnlich aus den Psalmen, für jeden Sonntag wechselnd mit
kleiner Doxologie.

Sündenbekenntnis. 1. Verlesung des Hauptgebotes.
2. Bekenntnis (2 Formulare) mit anschliessendem dreimaligen
Herr, erbarme dich unser, oder einmaligem Herr, erbarme dich
unser und neige unsere Herzen, dein hl. Gesetz zu halten. 3.

Lossprechung (2 Formulare).
Lesung des Wortes Gottes. Gruss (2 Formen), erste

Lesung aus dem A. T. oder den Briefen mit Antwort (2 Formen),
zweite Lesung: Evangelium mit Antwort (2 Formen).

Glaubensbekenntnis. Apostolicum, begleitet von ganz
zartem Orgclspiel, anschliessend Lied.

Predigt.
Offertorium. Unter Orgelspiel Einsammlung der Gaben,

die zu dem Geistlichen gebracht werden, der sie auf den hl.
Tisch legt. Offertoriumsgebet (2 Formulare), Lied. Während der



— 69 —

letzten Strophe können diejenigen, die nicht kommunizieren
wollen, die Kirche verlassen.

2. Das Sakrament.

Gruss (unveränderlich).
Einladungsworte (veränderlich). Kurzes Zwischenspiel,

währenddessen der Geistliche hinter den Altar geht.

Fürbitte, eingeleitet durch Ps. 43, 4. Gedächtnis der
Lebenden (veränderlich), Gedächtnis der Verstorbenen
(veränderlich), Gedächtnis der triumphierenden Kirche (unveränderlich

ausser an Ostern und Totengedächtnis), Schluss
(unveränderlich).

Eucharistisches Hochgebet. Sursum corda
(unveränderlich), Präfation (veränderlich), Sanktus (unveränderlich)
mit anschliessendem: Jegliche Kreatur schweige vor dem Herrn.
Konsekration (unveränderlich, in lieft 4 etwas kürzer als in
Heft 1) bestehend aus: Einsetzungsbericht, Anamnese, Oblation,
Epiklesc.

Gebet des Herrn (unveränderlich). Wird stehend
gemeinsam gesprochen unter zarter Orgelbegleitung.

Brotbrechung (unveränderlich).

Vorbereitungsgebet (prière d'humble accès,
unveränderlich), kann ausgelassen werden.

Kommunion (unveränderlich).

Danksagung (veränderlich).
Schlusslied, genannt Segenslied (veränderlich).
Segen.
Nachspiel.
Während Heft 1 das „Ordinarium" für die Vorbereitung

und das Sakrament gibt, enthält Heft 4 die Ordnung für das
Sakrament und gibt bei den einzelnen Teilen an, ob sie
veränderlich oder unveränderlich sind, häufig ist auf Heft 4
verwiesen. Das „Proprium de Tempore" enthält die veränderlichen
Teile für: Adventssonntage, Weihnachten, Passionszeit und
Karfreitag, Ostei'n, Himmelfahrt oder Sonntag nachher, Pfingsten,
Erntedank, Totengedächtnis. Meistens sind mehrere Gebete zur
Auswahl gestellt und die Schlusslieder bezeichnet. Als solche
finden wir z. B. für Advent das Benediktus, für Weihnachten
das Nunc dimittis, für die Passionszeit das Agnus dei. Das Gloria



— 70 —

in excelsis ist nur für Weihnachten angegeben, es kann hier
nach der Lossprechung oder als Danksagung genommen werden.

Bei einer Kritik der Formulare wird man stets sich vor
Augen halten müssen, dass sie nur ein Anfang, ein erster Schritt
auf dem Wege zur Ausgestaltung und Ergänzung sind. Deshalb
dürfen wir sie auch nicht nach dem beurteilen, was in ihnen
fehlt, uns aber lieb und wert ist. Anzuerkennen ist, dass wir
hier nichts Selbstgemachtes, keinen ästhetisierenden Dilettantismus

finden, sondern aus dem Schatze der ungeteilten Kirche
Geschöpftes, das zugleich auch biblisch ist und die Möglichkeit
zu Variationen bietet. Zugleich hat man sich bemüht, den
objektiven Charakter der Liturgie herauszustellen und dem nackten
Predigtgottesdienst einen Sakramentsgottesdienst gegenüberzustellen,

der die Elemente der Verdemütigung, Anbetung und
Fürbitte enthält.

Heft 7 bietet Formulare für die Taufe und Firmung. Auch
diesem Heft geht eine wohlgewogene, gründliche historische
und dogmatische Einleitung voraus, in der die Firmung als

Vollendung der Taufe dargestellt und der sakramentale,
objektive Charakter des Sakramentes herausgestellt wird.

Die Taufliturgie hat folgenden Aufbau:
1. Vorbereitung. Einleitung (Unsere Hilfe Ezech.

36, 25—27, 47, 9, Ps. 42, 84, 23. 36 und 63 zur Auswahl,
Gemeindegesang), Das Wort Gottes (vier verschiedene Evangelien-
und Epistellesungen, von denen die 4. für Erwachsenentaufen
bestimmt ist), Ansprache, Darstellungsgebet (vier verschiedene
Formen entsprechend den Lesungen) mit gemeinsamem Schluss.

2. Das Sakrament. Die Versprechungen, sakramentales
Gebet (Weihe des Wassers in der Form der Präfation, kann
auch ersetzt werden durch ein kürzeres Gebet, bestehend aus
Matth. 28, 18—20), Taufe, Gebet des Herrn, Segen.

Die Liturgie der Firmung ist folgendermassen aufgebaut:
1. Vorbereitung. Einleitung. (Während eines Liedes der

Gemeinde betritt der Pfarrer mit den Firmlingen die Kirche,
Unsere Hilfe aus Schriftstellen zusammengesetztes Gebet,
mit abschliessendem Gloria patri), Sündenbekenntnis (1. Das

Gesetz; Deut. 30, 15/16, 19/20, 2. Bekenntnis mit anschliessendem

Kyrie, 3. Lossprechung, Gemeindegesang), Lesung des Wortes
Gottes (Evangelien- und Epistelreihen für drei Jahre), Gebet,
Gemeindegesang, Predigt, Lied.



— 71 —

2. Der sakramentale Akt. Einleitung: Apg. 8, 14—17,
Glaubensbekenntnis (mit vorhergehender Anrede an die Firmlinge);
Versprechungen und Firmung (in den Versprechungen handelt
es sich nicht um ein ausdrückliches Versprechen, sondern um
den Ausdruck des guten Willens und des aufrichtigen Verlangens,
die Forderungen des Evangeliums und die kirchlichen Pflichten
zu erfüllen. Nach einer Anrufung werden den einzelnen
Firmlingen die Hände aufgelegt, bei einer grösseren Zahl geschieht
es über alle gemeinsam. Es folgt der Gesang des Veni creator
spiritus, sodann das Gebet des Herrn, an das sich ein Gemeindelied

oder ein Zwischenspiel anschliesst. Ein längeres Schlussgebet

mit anschliessendem Te deum und Segen beschliesst die

heilige Handlung.)
Auch in diesem Heft finden wir nichts Selbstgemachtes,

Gekünsteltes, vielmehr sind die Formulare auf Grund einer
genauen Kenntnis der verschiedenen Liturgien aufgebaut. Auch
die Gefahr des Stereotypen ist durch die in den Gebeten und
Lesungen vorgesehene Abwechslungsmöglichkeit glücklich
vermieden. Aus der Einleitung geht hervor, dass Paquier dem
Gebrauch des Chrisams bei der Firmung nicht grundsätzlich
ablehnend gegenübersteht.

Im ersten Aufsatz des 5. Heftes behandelt der französische
Pfarrer R. Vesper aus der Provence in tiefgründigen und doch
klaren Ausführungen, in einer flüssigen Sprache voll dichterischer
Schönheit das Problem: „Légitimité de la Réforme": Sinn einer
jeden Reformation muss eine Rückkehr, eine wahrhafte Reform
sein, sie muss zur Kirche hinführen und zur Wiederherstellung
der Kirche beitragen. Aber „die Reformation hat ihren Anti-
romanismus bis zum Exzess auf Kosten ihres Evangelismus, ihren
Kritizismus auf Kosten des Biblizismus, ihre Grundsätze der
freien Forschung und der Achtung vor dem Gewissen auf Kosten
der souveränen Autorität der heiligen Schriften in Glaubenssachen

entwickelt". Die Reformation hängt viel zu sehr von
ihrem Antiromanismus ab, und das ist ein Übel. Vesper mahnt
zur Besinnung auf den wahren Sinn der Reformation und kommt
von selbst auch auf das Problem der Wiedervereinigung zu
sprechen. Diese ist nur zu erreichen, wenn jede Kirche sich
dessen bewusst wird: „Wir stehen an dem Punkte, wo die
Reform in allen Kirchen ohne Ausnahme, die Kirchen der
Reformation eingeschlossen, notwendig ist."



— 72 —

Im zweiten Aufsatz behandelt Pfarrer H. Narbel das
Problem: „L'unification des Liturgies". Er tut das im Hinblick auf
die Kirchen französischer Zunge und auf die ganze Kirche:
Liturgie ist der Ausdruck der Seele der Kirche während der
Jahrhunderte. Gewiss hat das freie Gebet seinen Wert, es kann
aber auch vom Übel sein. Die Predigt ist nur ein Element des
Kultus. Die Liturgie ist nicht Sache des Einzelnen, sie ist das

Eigentum der Kirche. Man muss von der richtigen Auffassung*
der Kirche und des christlichen Kultus ausgehen. Die Kirche
als corpus Christi mysticum ist kein Auditorium, sondern ein
Sanktuarium, der christliche Kultus hat den Zweck der
Anbetung, sein Wert liegt nicht im Wort der Predigt, sein Gipfelpunkt

ist die Eucharistie. Eine Vereinheitlichung der Liturgien
der französischen Schweiz ist wünschenswert, man muss dann
aber eine vollständige Liturgie schaffen. Das Kirchenjahr muss
wieder voll zu seinem Rechte kommen, jeder Sonntag muss seine

eigene Liturgie haben. Diese sollen in einem Buche gesammelt
werden, ähnlich dem „Prayer Book" oder dem römisch-katholischen

„Paroissien". Der Kultus muss in Wahrheit ein „Gottesdienst"

werden. Narbel schliesst mit den Worten Calvins:
„Diejenigen, die die Form der Kirche sehen, wie sie heute ist, ohne
sich darüber zu betrüben, sind grausam und unmenschlich.
Diejenigen, die die Macht haben, dort Ordnung zu schaffen,
und sich nicht darum bemühen, gehen über jede Unmenschlichkeit

hinaus."
Im 6. Heft entwickelt Pfarrer Paquier im ersten Teil den

Gedanken der evangelischen Katholizität. In klaren, eingehenden

Ausführungen gibt er eine Begriffsbestimmung des Wortes
„katholisch" und stellt deutlich heraus, class der Begriff der
wahrhaften Katholizität und die römische Ausprägung des
Katholizismus zwei grundverschiedene Dinge sind. Ebenso klar und
deutlich arbeitet Paquier den Begriff' des wahrhaft „Evangelischen"

heraus und gelangt zu der Schlussfolgerun g, dass das
wahrhaft „Katholische" und das wahrhaft „Evangelische" keine
Gegensätze sind, sondern sich gegenseitig ergänzen. So gelangt
er zu der These: Der Leib der Kirche muss katholisch, ihre
Seele muss evangelisch sein. Zu Seite 15 wäre zu bemerken,
dass die dänische und die norwegische Kirche zwar das Namens-
bischofsamt beibehalten haben, nicht aber, wie Schweden, die

apostolische Sukzession bewahrt haben. Sehr feine Gedanken



— 73 —

entwickelt Paquier über die Liturgie der Kirche, die er vom
ökumenischen Standpunkt aus betrachtet.

Im zweiten Teil werden in einer kurzen Übersicht „Einige
Resultate der ökumenischen Bewegung" aufgezählt: die
Mechelner Besprechungen, die Anerkennung der anglikanischen
Weihen durch verschiedene orthodoxe Patriarchen, die
Anwesenheit von Vertretern der orthodoxen Kirchen auf der letzten
Lambethkonferenz, der Abschluss der Interkommunion zwischen
der anglikanischen und der altkatholischen Kirche, das
Verhältnis der Kirche von England zu der Kirche von Schweden,
die Schwierigkeiten der Einigung zwischen Kirchen mit bischöflicher

Verfassung und den protestantischen* Kirchen, das
südindische Unionsschema. Zum Schluss spricht Paquier im
Anschluss an Ausführungen von Heiler über die Gottesdienstfeiern
in Lausanne 1927 und in Stockholm 1925. Er berührt hier einen
Gedanken, den er in Heft 1 (s. o.) näher ausgeführt hat.

Aufs Ganze gesehen muss man sagen, dass „Eglise et
Liturgie" ihre Aufgabe sehr ernst nimmt und nur wohldurchdachte,
aufschlussreiche Studien bietet, die den Erfordernissen der Stunde

Rechnung* tragen, im guten Sinne modern, aber auch von
dauerndem Wert sind. Man wird an diesen liturgischen und
ökumenischen Studien nicht achtlos vorüber gehen können.

2. Elsass

Auch in der Kirche Augsburgischer Konfession im Elsass
bemüht man sich eifrig, in tiefer Sorge um die Kirche, getragen
von heisser Liebe zu ihr, in klarer Erkenntnis der Lage und
der Notwendigkeiten, um die Erneuerung der Kirche und der
Liturgie.

Vor sechs Jahren veröffentlichte Pfarrer K. E. Berron in
der „Hochkirche" x) einen Aufsatz über die liturgischen
Verhältnisse in seiner Kirche. Das Bild, das er zeichnete, wies sehr
wenige, fast gar keine Lichtseiten, dafür aber um so mehr
Schattenseiten auf. Die Lage ist folgende : Die liturgische Freiheit

ist sehr gross, fasst unbeschränkt, da es eigentlich gar
keine liturgischen Vorschriften gibt. In liturgischer Beziehung
macht jeder Pfarrer, was er will, es gibt kaum zwei Pfarreien,
die in der Durchführung des Gottesdienstes übereinstimmen.

') Jahrgang 1931, S. 124 ff. „Die liturgischen Verhältnisse der
evangelischen Kirche Augsburgischer Konfession im Elsass".



— 74 —

Die liturgische Schulung fehlt vollständig, wo man liturgische
Bereicherungen versucht, geschieht dies häufig ohne Zusammenhang

mit der alten Kirche, die Liturgie ist häufig das Stiefkind,
das der allgewaltigen Predigt den Platz überlassen muss. Als
Folgen der Unwissenheit und Willkür sind häufig auch die
Kirchenbauten und die Kircheneinrichtungen nicht liturgisch.

Berron bleibt aber nicht beim Kritisieren stehen, sondern
schlägt den Zusammenschluss Gleichgesinnter und klare, liebevolle

Aufklärung des Kirchenvolkes vor. Gottesdienst ist nicht
gleichbedeutend mit Predigt, zu ihm gehören auch Gebet und
Anbetung. Der Charakter der Kirche als blosser Versammlungsraum

muss ersetzt werden durch die Proklamation der Kirche
als Stätte des Gebetes.

Diesen Worten hat Berron clie Tat folgen lassen. Seit April
1934 erscheint unter seiner Schriftleitung eine Zeitschrift „Kirche
und Liturgie", die im ersten Jahre in vier, von da ab jährlich
in sechs Nummern erscheint. Mit Advent 1936 hat der vierte
Jahrgang begonnen. In dem programmatischen Aufsatz „Zum
Geleit" in der April/Mainummer 1934 wird die Aufgabe der
Zeitschrift klar und eindringlich gekennzeichnet:

Die Kirche muss eine in sieh geschlossene Gemeinschaft

sein; sie ist die sichtbare Erscheinung des Reiches Gottes auf
Erden und eine göttliche Stiftung. In der evangelischen Kirche
ist leider vielfach in weiten Kreisen der Sinn für die Kirche
verloren gegangen. Es fehlt in ihr das Gefühl der Solidarität,
die Pfarrer sind häufig untereinander nicht einig, unter ihnen
fehlen seelsorgerische Persönlichkeiten, die Kirchenbehörde ist
zu sehr Verwaltungsbehörde. „Aufs Ganze gesehen, haben wir
die Empfindung, dass evangelische Grosszügigkeit oft zur Preisgabe

geheiligter Ordnung und damit zur Gefährdung der
evangelischen Kirche, umgekehrt aber auch eine gewisse Engherzigkeit

zu Verknöcherung und Stillstand geführt haben Es

ist, als ob in unserer Kirche nicht nach einem einheitlichen
Bauplan gearbeitet würde, weil dieser entweder fehlt oder jeder
nach seiner Weise darin herumkorrigiert."

Als Gegenmittel werden aufgezeigt: Stärkung der Autorität
der Kirche, denn zur Erziehung der Menschen zu einer
religiösen Persönlichkeit gehören nicht nur die Gnade und der
Löseschlüssel, sondern auch das Gesetz und der Bindeschlüssel.



— 75 —

Die kirchlichen Ordnungen müssen aufrechterhalten, ausgebaut
und vereinheitlicht werden und für alle bindend verpflichtend
sein. Es muss eine geistliche Erneuerung an Haupt und Gliedern
eintreten, „dass der Name ,Augsburger Konfession' nicht nur
auf den amtlichen Siegeln steht, sondern die ,Augsburger
Konfession' wieder ausgegraben, bekannt, gekannt und verwirklicht
werde, damit wir selber erkennen lernen, wie weit wir von ihr
abgewichen sind".

Die vorhandene Liturgie ist nur ein kümmerlicher Rest,
der mehr oder weniger zum Sterben verurteilt ist, weil er nicht
verstanden oder unorganisch verschoben ist. Die grossen Li-
turgen der lutherischen Kirche führen ein Schattendasein. An
Stelle des von ihnen Erarbeiteten ist eine süssliche, sentimentale,
ästhetisierende Gottesdienstform getreten, die als Liturgie nicht
anerkannt werden kann. Die stilechte Liturgie wird ironisiert
und als katholisierend abgelehnt. Aber, „feierliche Gottesdienst -

f'orm, Liturgie, brennende Kerzen, aktives Mitwirken der
Gemeinde, lautes Mitsprechen im Gottesdienst u. a. ist nichts ,Ka-
tholisches', ja selbst das Singen des Liturgen beim Altardienst
oder altkirchliche Gewänder des Pfarrers beim Gottesdienst,
wie sie die lutherische Kirche Schwedens beibehalten hat, ist
nichts spezifisch ,Katholisches'." Die heutige kultische
Verarmung ist ein Abweg von der Reformation.

Zur Besserung dieser Verhältnisse wird vorgeschlagen : Der
Gottesdienst soll nicht allein vom Pfarrer abhängig sein, das

objektive Gotteswort, objektives Gebet, Pflege des liturgischen
Gesanges sollen zu Gott und Christus führen. Es werden
verschiedene Gottesdienstformen unterschieden, der Sakramentsgottesdienst

soll sich anschliessen an die herrlichen Formulare
der Eucharistie der Urkirche. Liturgische Morgen- und
Abendandachten sind auch in der Woche zu halten. Liturgie ist nicht
Wechsel zwischen Schriftwort, Gesangbuchvers und Gebet. Man
begnügt sich vielfach mit Ersatz, satt aus den alten Quellen zu
schöpfen, man versucht krankhaft, Eigenes zu bieten, statt das

Kirchenvolk wieder zu den vergrabenen Schätzen zu führen und
es zu ihrer Benutzung zu erziehen.

Der Herausgeber ist sich klar darüber, dass seinen
Bestrebungen Misstrauen, Verdächtigung und Ironisierung
entgegengebracht werden, wenn er die Grenzen des Althergebrachten

überschreitet und liturgisches Gut aus allen reinen



— 76 —

Quellen schöpft, aber er will dabei stets den Massstab anlegen,
dass es mit der Bibel in Einklang steht. Er hält es für falsch,
einen Schatz, der die Kirche und den Gottesdienst bereichern
kann, nur aus Opposition zu einer anderen Kirchengemeinschaft
unbeachtet liegen zu lassen. Er will Anregungen bieten und
Formulare bringen, die dazu beitragen sollen, zu einer definitiven

Liturgie zu gelangen, die den Kern des altchristlichen
Gutes enthält.

Wenn man die drei ersten Jahrgänge in ihrer Gesamtheit
durcharbeitet und das Programm mit dem tatsächlich Gebotenen
vergleicht, so muss man zugestehen, dass „Kirche und Liturgie"
hält, was sie versprochen hat. Sie ist ein Beweis dafür, was
geleistet werden kann, wenn ehrliches Suchen und solide Kenntnisse,

sich mit Liebe zur Sache paaren. Als Grundlage dient
das Problem der Erneuerung der Kirche, sie ist das Wichtigste;
nur mit dem Verständnis für die Kirche kommt auch der Sinn
für die Liturgie der Kirche, sagt der Herausgeber denen, die
in dem Titel der Zeitschrift das Wort „Kirche" übersehen und

nur das Wort „Liturgie" betrachten.
Zum Problem der Kirche finden wir u. a. die Thesen „Wir

wollen wieder Kirche werden", ferner die temperamentvollen
Ausführungen „Kirchenzuchta sowie „Jugenderziehung — hin
zur Kirche". Das liturgische Gebiet nimmt einen weiten Platz
ein: Sakramentales Leben, Privatbeichte, Abendmahl, Taufe,
Konfirmation, Ordination, Kirchenjahr und seine Feste, das sind
u. a. die Fragen, die von den verschiedensten Seiten beleuchtet
werden. Zu dem Aufsatz „Liturgische Farben" möchte ich
allerdings bemerken, class mir der grünen Farbe ein zu grosser
Vorrang zuerteilt zu sein scheint. Die ökumenische Einstellung
kommt seit dem dritten Jahrgang zu ihrem Rechte, indem die
Verhältnisse der schwedischen Kirche und der Kirche in
Holland dargelegt werden. Für Altkatholiken sind besonders die
Ausführungen über die „Auswirkungen des Vertrages zwischen
der Anglikanischen Kirche und der Lutherischen Kirche in
Finnland" sowie über „Die Ordination der lutherischen und
anglikanischen Kirche" beachtenswert. Im laufenden Jahrgang
werden u. a. „Der Gottesdienst der Kirche", „Ökumenizität
der Kirche" und andere wichtige Fragen der Kirche und des
Gottesdienstes behandelt werden. Die oben skizzierten
Bestrebungen von „Kirche und Liturgie" werden in folgenden Leit-



— n —

Sätzen ausgesprochen, die sich auf dem Umschlagblatt der
Nummern des vierten Jahrganges finden: „Die Zeitschrift
erkennt für sich einen dreifachen Auftrag: 1. Vertiefung der
eigenen Kirche durch Rückkehr zu den Schätzen der
Reformation und der apostolischen Kirche, 2. Betonung der Gaben
und Aufgaben der Reformationskirche in der Gesamtkirche,
3. Beseitigung von Vorurteilen in den christlichen Konfessionen
durch gegenseitiges Verständnis auf dem Boden der Heiligen
Schrift, wie der Liturgie."

An liturgischen Formularen finden wir solche für: Begräbnis,
Konfirmation, Ordination, für Werktagsandachten in der Adventsund

Passionszeit sowie für den Karfreitag und Totensonntag.
Das wichtigste Ereignis, über das berichtet wird, ist die
Neuauflage des Gesangbuches für Christen Augsburger Konfession
in Elsass und Lothringen, zu dem der Herausgeber eine
praktische Einführung gibt. Der liturgische Teil ist neu bearbeitet
und erweitert, eine völlige Neuerung sind die 11 verschiedenen
Gottesdienstordnungen. In ihnen sollen alte liturgische Schätze,
die lange vergraben waren, wieder auferstehen, die Gemeinden
sollen wieder verstehen lernen, dass Gottesdienst nicht einzig
und allein in der Predigt besteht. Ferner soll der Anfang
gemacht werden, zu einer einheitlichen Gottesdienstform in der
elsässischen Kirche zu kommen. Beachtlich ist die Tatsache,
dass man den Gedanken des Kirchenjahres durchgeführt hat.
Die erste bis siebte Liturgie bieten Formulare für den sog.
Hauptgottesdienst. Vorgesehen sind Formulare für den 1.

Advent, Weihnachten und Epiphanias, 2. Passion, 3. tilg. Osterfest
bis Sonntag vor Pfingsten (ausser Christi Himmelfahrt), 4. Pfingsten

bis Trinitatisfest, 5. Christi Himmelfahrt, Reformationsfest,
Ernte-, Herbst- und Dankfest sowie andere kleinere Feste. Für
den Hauptgottesdienst an gewöhnlichen Sonntagen sind zwei
Formulare zur Auswahl angegeben. Liturgie 8 enthält Beichte
und 111. Abendmahl, Liturgie 9 die Matutin, Liturgie 10 die
Vesper und Liturgie 11 das kirchliche Nachtgebet.

Man hat bei der Zusammenstellung der Liturgien bewusst
von jeder Neuschöpfung abgesehen, es erschien der Kommission
als Anmassung, neue Gottesdienstordnungen zu schaffen, denn

„man kann ebensowenig Liturgie ,machen', wie es möglich ist,
eine Agende zu ,machen', aber man darf die reichen Schätze,
die der christlichen Kirche geschenkt sind, seiner Zeit nutz-



- 78 —

bar machen, dass sie nicht dem vergrabenen Pfunde gleichen".
Als Ziel schwebt dem Herausgeber ein Buch vor, das dem
englischen Prayer Book entspricht, damit die Gemeinde etwas ganz
Festes in Händen hat. Die Kommission ist sich klar darüber,
dass ihre Arbeit nur ein bescheidener Anfang, eine unvollkommene

Arbeit ist, auf der weitergebaut werden muss. Deshalb
dürfen wir an sie keinen allzustrengen kritischen Massstab
anlegen, man muss die Verhältnisse berücksichtigen, es ist eine
schwere Aufgabe, den Gemeinden die primitivsten liturgischen
Begriffe beizubringen, sie zur aktiven Teilnahme zu erziehen,
denn der Boden muss erst fruchtbar gemacht werden, auf dem
eine gedeihliche Weiterentwicklung sich vollziehen kann.

Wir können „Kirche und Liturgie" ein weiteres Wachstum
und dadurch eine Bereicherung des Inhaltes von Herzen
wünschen. Auch altkatholischen Lesern wird sie viele Anregungen
geben können, denn die dort behandelten Probleme sind häufig
auch unsere Probleme. Die Zeitschrift ist zu beziehen durch
den Herausgeber: Pfarrer K. E. Berron, Oberhofen, Unterelsass,
zum Preise von jährlich 3.20 Schw.-Fr.

3. Italien.
Als nach der Rückkehr des Grafen Campello in den Schoss

der römisch-katholischen Kirche sich die von ihm geleitete
„Katholische Nationalkirche Italiens" auflöste, trat einer der
Priester dieser Kirche, der von Bischof Herzog im Jahre 1889

geweihte Ugo Janni, ganz in den Dienst der Waldenserkirche
und pastoriert seitdem die Gemeinde in Sanremo. Er hat in
Bern unter E. Michaud studiert und vertritt auch heute noch
den altkatholischen Gedanken in Verbindung mit der alten
vorreformatorischen waldensischen und der alten franziskanischen
Tradition.

Im Jahre 1919 veröffentlichte Janni einen „Saggio liturgico"
mit dem Titel „La celebrazione della Cena del Signore", der
heute vergriffen ist. Im Vorwort sagt Janni u. a., dass sein
Versuch die Resultante aus der Normativliturgie der Waldenserkirche

und der ihren Geistlichen gegebenen Erlaubnis ist,
Gebete nach ihrer Wahl oder freie Gebete an die Stelle der in
der Liturgie angegebenen zu setzen. Er hat die schönsten Stücke



— 79 —

aus den alten Liturgien genommen, ohne den Ritus zu
weitschweifig zu gestalten.

Eine erweiterte und verbesserte Form dieses Entwurfes
sind die auf Grund eingehenden liturgischen Studiums erschienenen

weiteren Entwürfe, clie in den Jahren 1929, 1931 und
1933 unter den Auspizien der „Lega evangelica Italiana per la
elevazione del culto" erschienen sind.

Dem ersten Entwurf1) schickt Janni eine gründliche und
ausführliche dogmatische und liturgiegeschichtliche Einleitung
voraus, in der er die Grundsätze klarlegt, die ihn bei der
Zusammenstellung des Formulares geleitet haben. Er gibt die
Gründe an, die für die Einteilung der Feier und die Wahl der
verschiedenen Stücke massgebend waren, bei der er sich auf
die Liturgie der Apostolischen Konstitutionen stützt.

Der zweite Entwurf8) unterscheidet sich vom ersten durch
die Verschiedenheit der Gebete. Die Struktur des Formulares
ist dieselbe wie im ersten Entwurf, jedoch vereinfacht, es ist
auch für Anbetungsgottesdienste ohne Predigt geeignet. Deshalb
ist das Fürbittgebet, der alten Form der Litanei folgend,
ausführlicher gehalten.

Im Vorwort zum dritten Entwurf3) wird betont, dass die
Formulare weder offiziell noch offiziös sind, sondern in der
Stunde bereitliegen sollen, wenn einmal die evangelischen
Kirchen Italiens das Bedürfnis verspüren sollten, zu einer festen
einheitlichen Liturgie zu kommen. Sie sollen den spezifisch
italienischen Typ der evangelischen Kultusform darstellen. Der
dritte Entwurf ist im Gegensatz zum ersten und zweiten kürzer,
um für Gottesdienste geeignet zu sein, in denen nicht nur eine
Predigt gehalten wird, sondern auch Kommunikanten in grosser
Zahl vorhanden sind.

Der Aufbau der verschiedenen Entwürfe ist aus der
folgenden Zusammenstellung ersichtlich.

') Saggio di Liturgia Evangelica della S. Cena, Pinerolo. S. A. Uni-
tipografica Pinerolese 1929.

2) Saggio di Liturgia Evangelica della Santa Cena, Ordinario
(Secondo formulario), S. A. Unitipografica Pinerolese 1931.

3) Saggio di Liturgia Evangelica della Santa Cena, Ordinario (Terzo
formulario), Pinerolo, Unitipografica Pinerolese 1933.



80

1929.

Prolog.

Anrufung.
Kreuzzeichen, Ps. 84,
1—3, Ps. '13, 3.

Hauptgebot.
Matth. 22, 37- •40.

Sündenbekenntnis.
Bekenntnis, Vers eines
Bussliedes oder Kyrie,
Lossprechung.

Introitus.
Wenn ergelesen und nicht
vom Chor gesungen wird,
kann ein Lied oder das

„Gloria in excelsis"
gesungen werden.

Kirchengebet.
Lesungen und
Homilie.

Epistel, Evangelium,
Liedvers, kurze Homilie.

Glaubensbekenntnis.
Nicäno - konstantinopoli-
tanum.

Offertorium.
Während eines
Orgelspieles werden elie
Elemente bereitet und die
Gahen gesammelt, die auf
den hl. Tisch gestellt werden.

Es folgt das Offer-
toriumsgebet.

Eucharistisches Gebet.

Psalm.
26, 6—12. Er kann zum
Zwecke der Kürzung
ausgelassen werden.

Präfation.
Sursum corda, Präfation,
Sanktus und Benediktus.

1931.

Prolog.

Anrufung.
Kreuzzeichen, Ps. 99, 9,

11,4, Ps. 24, 3—5 (oder
andere geeignete Stellen),
Ps. 43, 3.

Hauptgebot.
Wie 1929. Die 8
Seligkeiten (Matth. 5,3—10)
können angefügt werden.

Sündenbekenntnis.
Wie 1929. Nach der
Lossprechung: Ps. 32,1, 28,
6. Gebet um Reinheit.

Introitus.
Nach ihm kann das „Gloria

in excelsis" oder ein
Lied, oder das „Gloria
patri" gesungen werden.

Kirchengebet.
Lesungen und
Homilie.

Epistel, Graduale,
Evangelium, Liedvers, kurze
Homilie.

Glaubensbekenntnis.
Nicäno-konstantinopoli-
tanum od. Apostolikum.

Offertorium.
Wie 1929. Das Gehet
ist in dem ersten Teil
des eucharistischen
Gebetes enthalten.

Eucharistisches Gebet.

Sursum corda.

Kanon.
Vaterunser.

Präfation.
In ihr ist das Offerto-
riumsgebet enthalten.
Sanktus und Benediktus.

Kanon.

1933.

Prolog.

Anrufung.
Kreuzzeichen, Ps.
1—2, Ps. 43, 3.

42,

Sündenbekenntnis.
Wie 1929. Nach dem
Kyrie : Joh. 3, 16.

Introitus.
Nach ihm wird das „Gloria

patri" gesprochen.

Kirchengebet.
Lesungen und
Predigt.

Epistel, Evangelium,
Liedvers, Predigt.

G laubensbekenntnis.
Wie 1931.

Offertorium.
Wie 1931.

Eucharistisches Gebet.
Wie 1931.



— 81

1929. 1931. 1933.

Kommunion. Kommunion. Kommunion.
Es kann hier ein
Kommunionlied gesungen
werden.

Es kann hier ein
Kommunionlied gesungen
werden.

Vaterunser. Vaterunser.
Brotbrechung.

Dabei wird 1. Kor. 5, 8
gesprochen.

Brotbrechung.
Begleitet von einem
längeren Gebet.

Brotbrechung.

Pax. Pax. Pax.
Friedensgruss, Agnus dei,
Friedenskuss.

Wie 1929. Friedensgruss, Friedens¬
kuss, Kommunionlied
oder Agnus dei.

Kommunion. Kommunion. Kommunion.

Nach der Kommunion. Nach der Kommunion. Schlussgebet.
Dankgebet. Dankgebet.

Segen.

Gesang des „Nunc dimit-
tis" oder eines anderen
Kantikums oder Liedes,
Segensformel.

Segen.
Wie 1929.

Segen.
Gesang einer Doxologie
oder des „Nunc dimit-
tis", Segensformel.

Die Anordnung des Druckes mit verschiedenen Typen ist
sehr übersichtlich, es sind genaue Anweisungen gegeben über
die Stellung des Geistlichen und die liturgische Haltung der
Gemeinde. Auch die Stellen, an denen Lieder gesungen werden
sollen, sind genau bezeichnet, ebenfalls sind häufiger Augenblicke

des Stillschweigens und einer kurzen Pause angegeben.
An Einzelheiten ist folgendes zu bemerken:
Das Gloria in excelsis wird in Busszeiten nicht gebetet.
Das Credo wird nach der Predigt als Abschluss des

Einleitungsteiles gemeinsam gesungen oder gesprochen. Zu der
„filioque-Klausel" findet sich im ersten Entwurf folgende
Anmerkung: „Die Worte in Anführungszeichen ,und vom Sohne'
finden sich nicht im nizäno-konstantinopolitanischen Text des
Credo, da sie allein von der abendländischen Kirche
hinzugefügt wurden. Sie haben keinen ökumenischen, sondern nur
lokalen Wert. Sie drücken jedoch eine grosse Wahrheit aus,
wenn man sie mit Thomas v. Aquin so versteht: der Hl. Geist
geht vom Vater durch den Sohn aus." Im zweiten Entwurf geht
dem Credo folgende Bemerkung voraus: „Bei der Feier des

heiligen Mahles ist es gut, vorzüglich das nizäno-konstantino-
Politanische Symbolum zu gebrauchen wegen seiner Ökume-

lnternat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1937. 6



— 82 —

nizität. Aber, aus Gründen der Abwechslung oder des Brauch-
tumes der Partikularkirchen kann auch das alte römische
Symbolum, ,Apostolikum' genannt, gebraucht werden." Im dritten
Entwurf „kann" das Credo genommen werden, und zwar
entweder das Nizänum oder das Apostolikum. In beiden Formularen
heisst es „katholische" Kirche.

Ein besonderes Offertoriumsgebet finden wir nur im ersten
Entwürfe, im zweiten und dritten ist es in das Eucharistische
Gebet einbezogen.

Das Eucharistische Gebet bildet eine vollkommene Einheit,
die durch die Präfation keine Unterbrechung erleidet. Der
Wortlaut der Präfation ist an allen Tagen gleichlautend, an
hohen Festtagen und zu bestimmten Zeiten werden auf diese

bezügliche kurze Sätze eingefügt. Es sind im ganzen 10 solcher
Gelegenheiten vorgesehen. Im ersten Entwurf beschliesst das

Vaterunser das Eucharistische Gebet, während es im zweiten
und dritten den Kommunionteil einleitet.

Die hl. Kommunion wird unter der Gestalt der Hostie, die
in das hl. Blut getaucht wird, gespendet mit den Worten: „Die
Kommunion des Leibes und Blutes unseres Herrn Jesu Christi."
Der Kommunikant antwortet: „Amen." Der dritte Entwurf
sieht einen Ersatz der Spendeformel durch einen geeigneten
biblischen Spruch vor.

Wenn man die Entwürfe als ganze betrachtet, so muss man
zugestehen, dass sie alle zur eucharistischen Feier wesentlichen
Elemente enthalten, besonders zu begrüssen ist der klare,
gradlinige Aufbau des eucharistischen Gebetes. Zu bedauern ist

allerdings die enge Verknüpfung des Kyrie mit dem

Sündenbekenntnis, die wir meist auch in den lutherischen Liturgien
finden, eine Stellung, die umstritten ist.

In einem Abschnitt: „Für die einzelnen Zeiten eigene
Teile" im ersten Entwurf sind die Introiten, Kollekten, Episteln
und Evangelien angegeben. Die Perikopen sind die des
lateinischen Ritus, sie können aber durch andere mit Rücksicht auf
das Kirchenjahr ausgewählte ersetzt werden. Angegeben sind
die eigenen Stücke für alle Sonntage und hohen Feiertage des

Jahres, ferner für Aschermittwoch, Gründonnerstag, Fest der
Eucharistie, Darstellung Jesu im Tempel, Joseph, Gedächtnis
der hl. Jungfrau (25. März und andere Tage), Johannes der
Täufer, Michael und alle Engel, Christus König (letzter Sonntag



— 83 —

im Oktober), Allerheiligen, Gedächtnis der Verstorbenen,
Gedächtnis eines Apostels (oder eines Evangelisten), Gedächtnis
eines Märtyrers (oder einer Martyrin), Gedächtnis eines Heiligen
(oder einer Heiligen).

Die Wahl des Festes Christus König scheint von der
Tatsache beeinflusst zu sein, dass das Oratorium der Waldenser
in Sanremo Christus König geweiht ist. Der Karfreitag hat eine
eigene Ordnung, die in etwa dem Amt der vorgeweihten Gaben
entspricht, statt des Introitus ist das „Pange lingua" angegeben,
nach der Passion wird das „Vexilla Regis" oder ein anderer
geeigneter Hymnus gesungen, das Eucharistische Gebet fällt
aus, die Kommunion wird mit den am Gründonnerstag geweihten
Gestalten unter Stillschweigen ausgeteilt.

Kann man den vorliegenden Entwürfen die Anerkennung
nicht versagen und sie allen denen als Vorbild hinstellen, die
sich damit beschäftigen, Liturgien zu „machen", so kann man
dasselbe von dem „Rituale für die Taufe und Firmung"1) leider
nicht sagen. Hier merkt man ganz deutlich, dass sie im Rahmen
und im Namen der interdenominationellen evangelischen
italienischen Liga für die Hebung des Kultus herausgegeben sind.
Dem Heftchen fehlt eine dogmatische Einleitung, der Wortlaut
der Gebete ist sehr vorsichtig. Ein Vergleich dieser Formulare
mit den oben besprochenen in „Eglise et Liturgie" fällt
zugunsten der letzteren aus.

Betrachtet man alle diese liturgischen Bestrebungen und
sucht man das ihnen Gemeinsame herauszukristallisieren, so
findet man bei allen das Bestreben, zu den Quellen zurückzukehren,

den Subjektivismus zu überwinden und den objektiven
Charakter der Liturgie herauszuarbeiten. Von unserm Standpunkt

aus gesehen erscheinen uns die Eucharistieformulare
Ugo Jaunis am weitesten fortgeschritten zu sein und dem
altchristlichen Ideal am nächsten zu kommen. Wir können aber
auch den Versuchen Paquiers und der elsässischen Kirche unsere
Anerkennung nicht versagen, da auch diese sich bemühen,
Variationen zu bieten, die es verhindern sollen, dass das
Eucharistieformular zu einem starren Schema wird, das immerhin
die Gefahr in sich birgt, zu etwas Gewohnheitsmässigem zu wer-

') Rituale per il Battesimo e la Confernwazione, Pinerolo, Unitipografica
Pinerolese S. A., 1936.



— 84 —

den, das durch häufigen Gebrauch von seiner Würde und Weihe
verlieren kann. Die alte Kirche ist so reich an Schätzen des

liturgischen Gebetes, dass man es dankbar begrüssen muss,
dass man diese zu heben und fruchtbar zu gestalten sich
bemüht, um es wieder ganz klar zu machen, dass es die Kirche
ist, die im eucharistischen Gottesdienst und bei der Sakramenten-
spendung betet.

Aus dieser objektiven Gebetsauffassung heraus muss natur-
notwendigerweise eine Besinnung auf das Wesen der Kirche
fliessen, die ganz von selbst zur ökumenischen Frage hinleitet.
Diese kommt in dem oben behandelten Schrifttum Jannis nicht
zum Ausdruck, sie ist aber von ihm anderweitig behandelt
worden1). Paquier und auch Berron empfinden die innere
Zusammengehörigkeit und den Zusammenhang der Probleme :

Liturgie, Kirche und Ökumene, die man nicht getrennt voneinander

betrachten kann, sondern die immer wieder zueinander
hinführen.

Auf dem Wege zur Wiedervereinigung der getrennten
Christenheit werden noch viele Etappen zu überwinden sein,
ehe das grosse Ziel erreicht ist. Es ist darum zu begrüssen,
dass die Sehnsucht nach diesem Ziele in vielen lebendig ist
und dass diese auch ihren tätigen Anteil liefern, die Wege zu
bereiten. Besonders erfreulich ist es, dass man sich bemüht, der
wahrhaft katholischen Kirche gerecht zu werden und eine

glückliche Synthese zwischen dem wahrhaft Katholischen und
dem wahrhaft Evangelischen herzustellen. Von diesem Gesichtspunkt

aus wird man den oben geschilderten Bestrebungen von
Herzen eine weite Verbreitung und einen vollen Erfolg wünschen.

Witten-Ruhr. P. H. Vogel.

') Vgl. „Die Hochkirche" 1933, S. 122 ff. Ferner „Eine heilige Kirche"
1936, S. 43 ff.


	Liturgische Bewegungen im ausserdeutschen Protestantismus

