
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


48

Kirchliche Chronik.
Die Gebetsoktave für kirchliche Wiedervereinigung. Die

Oktave 18.—25. Januar ist dies Jahr besonders in der
römischkatholischen Kirche eingehalten worden. Sie wurde im Jahre 1907
von einem Geistlichen der bischöflichen Kirche der Vereinigten
Staaten angeregt und wird seitdem in vielen Kirchen beobachtet
(vgl. I. K. Z. 1936, S. 56 f.). 1908 wurde sie vom Papst Pius X.
approbiert und 1916 von Benedikt XIV. auf die ganze römische Kirche
ausgedehnt. Für die Oktav tritt vor allem der « Eucharistische
Völkerbund » in Wien ein. Die Geschäftsstelle, Pulverturmgasse 15/10,
verschickt die Gebetszettel und sonstige Literatur. In gleichem
Sinne wirkt der i. J. 1920 gegründete und von deutschen Bischöfen
approbierte Winfriedbund mit Sitz in Paderborn. Er beschränkt
sich aber auf den Einigungsgedanken in Deutschland. Ausser der
Empfehlung des Gebetes für Wiedervereinigung ist es dem Bund
auch um eigentliche Aufklärungsarbeit zu tun, wobei jede Polemik
vermieden wird, um in erster Linie Vorurteile und Missverständnisse
zu beseitigen. Er gibt eine Zeitschrift heraus, die diesem Zweck dient,
die «Catholica?, die im 5. Jahrgang steht. Eine zweite Zeitschrift
des Bundes, « Friedensstadt ¦», will die Glaubenswahrheiten des
römischen Katholizismus darlegen und alle die Wiedervereinigung
betreffenden Fragen behandeln.

Die Gebetsoktav hat auch in der orthodoxen Welt Beachtung
gefunden, i. J. 1935 'st sie von der russischen Bischofskonferenz
Srem-Karlovz empfohlen worden. In England hat sich vor zehn

Jahren eine orthodoxe Bruderschaft, die sich nach dem hl. Benedikt
nennt, gebildet, die sich mit der Durchführung der Oktav befasst.
Sie vertritt die Überzeugung, dass die Einheit auf der Grundlage
der frühchristlichen Einheit unter Berücksichtigung der besonderen

spätem Entwicklung möglich sei. Sie lehnt jeglichen Proselytismus ab.

Aus Anlass der diesjährigen Gebetsoktav wurde in Canton Hall,
Westminster, eine Versammlung abgehalten, auf welcher einige Geistliche

für die Union mit Rom eintraten. Einer der Redner erklärte,
das kirchliche Chaos in England sei auf die Trennung vom Zentrum
der Einheit zurückzuführen und Friede sei nur möglich, wenn das
Schisma aufhöre. Eine grosse Zahl Anglokatholiken seien hier
gegenwärtig, die darauf bestehen, dass der Papst nicht nur einen Ehrenprimat

besitze, sondern den der Führerschaft, nicht historischen oder
geographischen Ursprungs, sondern auf Grund der göttlichen
Vorsehung. Der Präsident der Kommission für die Gebetsoktave gab
die Zahl der Mitglieder mit 1158 an. Es scheinen aber bei weitem



— 49 —

nicht alle mit den extremen Anschauungen der Kommission
übereinzustimmen.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Die
beiden Häuser der Convocation von Canterbury nahmen auf ihrer
Tagung im Januar Stellung zum Bericht über die Bukarester
Konferenz (vgl. I. K. Z. 1936, S. 124 ff., 248 ff). Im Oberhaus wurde
der Antrag des Bischofs von Gloucester angenommen: «Das Oberhaus

nimmt elen Bericht der Bukarester Konferenz zwischen der
rumänischen Kommission für Beziehungen mit der anglikanischen
Gemeinschaft und der vom Erzbischof von Canterbury ernannten
Abordnung der Kirche von England an und heisst ihn gut, da er
mit den anglikanischen Formularen und einer rechtmässigen
Auslegung des Glaubens der Kirche, wie er von der anglikanischen
Gemeinschaft gehalten wird, übereinstimmt. > Der Berichterstatter,
der Bischof von Gloucester, Dr. Headlam, drückte sein Bedauern
darüber aus, dass Vorschläge für die Interkommunion mit der
rumänischen Kirche und mit der Kirche von Finnland, obwohl sie für
die grosse Mehrheit der Mitglieder der Kirche von England
annehmbar seien, mit beträchtlicher Halsstarrigkeit bekämpft worden
seien, jene von einem Teil der evangelikalen Richtung, diese von
einer Gruppe von Anglokatholiken. Die Kirche von England,
bestehe aus Anglokatholiken, Hochkirchlern, Evangelikalen und Modernisten,

von denen alle den katholischen Glauben hielten, jedoch mit
verschiedener Betonung. Es sei nicht zu wünschen, noch sei es

möglich, irgendeinen Teil aus der Kirche hinauszutreiben. Alle tragen
zu ihrem allgemeinen Leben und zu ihrem Gedankenreichtum bei.
Der Bischof wandte sich gegen Phantasievorstellungen vom Wesen
der Kirche von England als im Widerspruch stehend zu seiner
Auffassung von der Kirche, wie sie wirklich sei. Es bestehe keine
Schwierigkeit für die Annahme des südindischen Reunionsplanes,
wenn er als in Übereinstimmung stehend mit einer rechtmässigen
Auslegung der Formulare und des Glaubens der Kirche von England

anerkannt werde. Er wünscht, einen kraftvollen Appell an die
Kirche als Ganzes zu richten, dass das Werk der Versöhnung und
Wiedervereinigung von so grosser Bedeutung sei, dass die Glieder
der Kirche sich nicht durch ihre individuelle Vorliebe für die wahre
Natur der Lage blind machen lassen sollten. Wenn die evangelikale

Partei den Versuch macht, die Beziehungen mit den Orthodoxen

zu untergraben, sei es sehr schwierig, die Anglokatholiken
an dem Versuch zu hindern, das südindische Kirchenschema zu
untergraben. Das Fallenlassen beider Pläne wäre ein grosser Verlust

für die Sache des Christentums insgesamt. Er stellte weiter
fest, dass er im Widerstand gegen die Kirche von Rom und die

Internat, kirchl. Zeitschrift. Heft 1, 1937. 4



— 50 —

Latinisierung der Kirche von England keine grössere Hilfe kenne
als die Verständigung und Verbindung mit den orientalischen
Kirchen.

Der Bischof von Derby unterstützte den Antrag und gab zu,
dass es leicht sei, sich dem billigen Spott hinzugeben, dass die
anglikanische Gemeinschaft ein kirchliches Chamäleon sei und dass er
Löcher in die Theologie des Berichtes bohren könnte, wenn er ihn
im einzelnen kritisieren wollte. Aber er sei von der Wichtigkeit
einer engen Annäherung an die Ostkirchen überzeugt. Ihr Standpunkt

sei entsprechend ihrer Geschichte ein altertümlicher. Aber sie

begännen, ihren Platz im Leben der modernen Welt einzunehmen
und hätten sich von der türkischen Unterdrückung losgemacht. Der
Bischof von Birmingham wünscht die Interkommunion mit der
rumänischen Kirche und führte aus, dass gewisse Feststellungen in
dem Bericht grosse Befürchtungen unter den Evangelikalen und
Modernisten erregt hätten. Er fragt, ob es notwendig sei, eine

Zustimmung zu den theologischen Darlegungen desselben zum
Ausdruck zu bringen, und beantragte eine dahingehende Verbesserung,
dass das Haus sich nur zu der Feststellung entschliessen solle, dass

es den Bericht gelesen habe und die Interkommunion mit der
orthodoxen Kirche von Rumänien herzlich begrüssen werde. Der Bischof
von Truro gab ebenfalls den evangelikalen Einwänden gegen den
Bericht Ausdruck, besonders in bezug auf seine Bemerkungen zu
den 39 Artikeln. Der Bischof von Southwark fragte, ob die
rumänische Kirche wohl darüber unterrichtet sei, dass die Kirche von
England auch in Verhandlungen mit den skandinavischen Kirchen
und über die südindischen Vorschläge stehe. Man habe ihm erzählt,
dass die Orthodoxen die lutherische Einstellung mit sehr grossem
Misstrauen betrachten. Die Sache der Wiedervereinigung könnte
ernstlich aufs Spiel gesetzt werden, wenn nach Erreichung freundlicher

Beziehungen und einer Art von Interkommunion mit den
Orthodoxen sie wegen Dingen abgebrochen würden, die in anderer
Richtung unternommen würden. Der Verbesserungsantrag des Bischofs
von Birmingham wurde fallen gelassen und die Entschliessung des
Bischofs von Gloucester angenommen.

Im Unterhaus beantragte Canon Deane Zustimmung zum
Beschluss des Oberhauses. Er sagte, dass, wenn das Oberhaus der
Konvokation von Canterbury und beide Häuser der Konvokation
von York die Entschliessung angenommen hätten, es für ihr Haus
nicht wünschenswert sei, Widerstände in den Weg zu stellen. Er
appellierte an alle Parteien, bei ihren Beratungen die Angelegenheit
über den blossen Parteistandpunkt zu stellen. Canon J. A. Douglas
unterstützte den Antrag. Er sprach als Mitglied der vom Erzbischof



— 51 —

von Canterbury ernannten Abordnung, die mit der rumänischen
Kommission verhandelt hatte, in einer geschickten Rede von der
Geschichte der Beziehungen der englischen Kirche mit den
orthodoxen Kirchen des Ostens. Canon Guy Rogers sagte, er und seine
Freunde sähen einige Schwierigkeiten. Sie alle wünschten
AViedervereinigung mit der rumänischen Kirche. Aber die Frage, die auf
ihnen laste, seien die Bedingungen, unter denen man von ihnen die
Annahme der Interkommunion verlange. Mit den Altkatholiken
hätten sie die Interkommunion mit dogmatischer Einheit. Es bestehe
eine neue Entwicklung, die von höchster Stelle in Form einer
ganzen Serie von Glossen ausgehe, die über die Lehre der Kirche
von England gebreitet werde. Schwierigkeiten bereite ihnen auch
der zweifelhafte Weg, auf dem der Bericht von seinem Paten im
Oberhaus empfohlen worden sei. Präbendar Hinde ist der Ansicht,
dass das Haus einen sehr ernsten Schritt unternehme und dass das

in Aussicht genommene Vorgehen die Differenzen in der eigenen
Kirche verschärfe, weil viele davon überzeugt seien, dass die klaren
AVorte des Berichtes nicht in Übereinstimmung mit den Formularen
der Kirche von England stehen. Es stimmten 104 für die
Entschliessung, dagegen 6. 17 Mitglieder enthielten sich der Stimme1).
Als praktische Folge soll nun ein Studentenaustausch der Kirche
von England mit der Kirche von Rumänien angestrebt werden.
The Church of England Council on Foreign Relations nimmt die
Durchführung an die Hand. Der Rat nimmt zunächst vier
anglikanische Studenten in Aussicht, die im Sommer nach Rumänien
zu Studienzwecken geschickt werden sollen.

Eine Kundgebung zur Wiedervereinigung aus der Kirche
von England. Die « Church Times » vom 8. Januar 1937 veröffentlicht

die Erklärung einer Anzahl angesehener anglokatholischer
Theologen, die im Gegensatz zu dem kleinen römisch-papalistischen
Flügel im anglikanischen Klerus die Ansichten der anglokatholischen
Mehrheit wiedergibt. Sie ist bedeutsam, da sie im grossen und
ganzen in ihrer Haltung gegenüber Rom mit der orthodoxen Kirche
des Ostens und wohl auch mit den Vätern des Altkatholizismus
übereinstimmt und die Hand brüderlicher Verständigung nicht nur
gegen die andersdenkenden Mitbrüder in der anglikanischen Gemeinschaft,

sondern gegen die Arertreter des Protestantismus ausstreckt,
ohne irgendwie einem schwächlichen Kompromiss das Wort zu
reden oder in den katholischen Prinzipien wankend zu werden. Der
Aufruf lautet2) :

') Nach der Übersetzung von Dr.Neufeldaus der «Church Times» V011122.I. 1937.
2) Lbersetzung von II. N.



— 02 —

« Wir, Gottes Priester, die wir berufen sind, unser Amt in
der anglikanischen Gemeinschaft auszuüben, erlassen folgende
Erklärung: Wir versichern nochmals unsere Überzeugung, dass die
Ecclesia Anglicana ein wahrer Teil der einen, heiligen,
katholischen und apostolischen Kirche Jesu Christi ist. Dass sie in den
wesentlichen Elementen des Glaubens, des Amtes, der Sakramente
und des Gottesdienstes mit dem überlieferten katholischen System
übereinstimmt und dasselbe vorschreibt. Dass ihre zwar
unvollkommene Liturgie alle Wesenszüge einer gültigen Eucharistiefeier

enthält. Daher sind wir fest entschlossen, in ihrer Gemeinschaft
zu leben und zu sterben, und wünschen, ihrer kirchlichen
Amtsgewalt, die frei eingesetzt und synodal verwaltet wird, wahren und
kanonischen Gehorsam zu leisten. Da wir glauben, dass die Kirche
nur eine ist, beten wir für die Einigung der Christenheit und
ersehnen die Wiederherstellung der sichtbaren Gemeinschaft zwischen
allen, die denselben Glauben bekennen, von denselben Sakramenten
gestärkt werden, sich auf dieselbe Heilige Schrift berufen und
dasselbe apostolische Amt besitzen. Während wir anerkennen und
behaupten, dass nach Gottes Vorsehung mit dem Heiligen Stuhl von
altersher ein Primat der Ehre und der Leitung mit der daraus
folgenden Verantwortlichkeit für die ganze Kirche Christi verknüpft
war, glauben wir, dass die gegenwärtigen päpstlichen Ansprüche
auf den Supremat über die allgemeinen Konzilien der Kirche oder
auf unmittelbare Jurisdiktion in jeder Diözese der Christenheit oder
auf Unfehlbarkeit in allen Entscheidungen ex cathedra über Glaubensund

Sittenlehre ohne Zustimmung der Kirche keine ökumenische
Autorität besitzen. Wir wünschen die Einheit mit allen
Gemeinschaften des christlichen Volkes, die mit uns an die heilige und
ungeteilte Dreieinigkeit glauben, aber gegenwärtig nicht den vollen
Glauben und die Verfassung der geschichtlichen Kirche annehmen.
AVir betrachten sie als Mitarbeiter am Aufbau des Reiches Gottes
und bei der Abwehr von Angriffen auf die christliche Glaubens- und
Sittenlehre. Wir freuen uns des Segens, der ihr geistliches Amt
begleitet hat, und beten für ihre Rückkehr zu der einen Herde. In
der Überzeugung, dass die Einigung in unseren eigenen Reihen
beginnen muss, wünschen wir alles, was in unserer Macht steht, zu
tun, um die Bande der Brüderlichkeit, die uns mit all unseren
Brüdern in der anglikanischen Gemeinschaft verbinden, zu stärken.
Während wir mit den Traktarianern daran festhalten, dass die katholische

Überlieferung den wahren Geist der Kirche von England
darstellt, ist es ebenso unsere Absicht, wie es deren Absicht war, zu
überzeugen und nicht zu zwingen und die Einheit des Heiligen
Geistes im Band des Friedens zu bewahren. Schliesslich erneuern



wir im Bewusstsein unserer eigenen Unzulänglichkeit hiemit unsere
Weihe an den Dienst Gottes und seiner Kirche und wünschen, frei
zu sein von Streit und Zwietracht, damit wir uns ohne Ablenkung
unserer wahren Arbeit widmen können, der Bekehrung der Seelen
zu Jesus Christus und der Ausbreitung seines Reiches. » Zu dieser
Erklärung haben sich seither weitere namhafte Theologen und Laien
unterschriftlich bekannt.

Rom und die Kirche von England. Wie der «Schöneren Zukunft»
vom io. Januar d. J. zu entnehmen ist, suchen Römisch-katholiken
Englands neue Wege zur Wiedervereinigung mit der Kirche von England
einzuschlagen. Bischof W. F. Brown hielt über das neue Vorgehen
eine vielbeachtete Rede. Er führte u. a. aus: « Wenn wir die
gegenwärtige Lage der englischen Hochkirche mit der vor etwa 70 Jahren
vergleichen, so verstehen wir gut, dass es heute infolge der Entwicklung

der anglokatholischen Bewegung in den letzten 50 Jahren für
einen Anglikaner bei weitem nicht mehr so leicht ist, zur römischen
Kirche überzutreten als vor 60 oder 70 Jahren. Damals hatten viele

Anhänger der Hochkirche das Bedürfnis, die heilige Messe, die

Sakramente, die Marienverehrung wieder einzuführen, und es war
jedermann klar, dass diese Einrichtungen nur in der römischen Kirche
zu finden waren. Heute ist die Lage völlig anders. Es gibt jetzt
über 700 Gemeinden, die alles daransetzen, um ihre Kirchen den
römisch-katholischen Gotteshäusern so ähnlich als möglich zu
gestalten, so dass ausserhalb des Gottesdienstes kaum noch ein
sichtbarer Unterschied besteht. Es wächst daher eine Generation heran,
die nicht mehr in die kahlen Gebäude der anglikanischen Kirche
geht, sondern an die reiche Liturgie des römischen Katholizismus
gewöhnt ist und daher den Ruf, der einen wahren Kirche
beizutreten, nicht mehr versteht. Es ist mir ganz klar, dass die
anglokatholische Bewegung eine neue Lage geschaffen hat, die wir bis
jetzt noch nicht genügend berücksichtigt haben. Die alte Art der
religiösen Kontroverse ist überlebt; denn wir haben jetzt Menschen
vor uns, die überzeugt sind, dass sie bereits alles besitzen, was die
römische Kirche ihnen geben kann. Wir müssen daher Mittel und
Wege finden, um sie in ihrer Selbstgenügsamkeit erschüttern zu
können. In den letzten Jahrzehnten haben wir so viel von der
Wiedervereinigung der Kirchen gehört, und viele ehrlich suchende
Menschen, die eine tiefe Sehnsucht nach der Einheit aller Christen in
der Seele tragen, hatten die Hoffnung, dass irgendeine ,Föderation
der Kirchen' alle wieder im Glauben und in der Tat vereinigen
könnte. Die Hauptschwierigkeit liegt bei uns jedoch darin, dass die
meisten Christen das Autoritätsprinzip in religiösen Fragen nicht
anerkennen wollen : aber gerade dieses bildet die Grundlage des



— 54 -
religiös-sittlichen Lebens. Ich bin überzeugt, dass alle Arbeit für
die Wiedervereinigung mit der Hochkirche und den Anglokatholiken
den Weg über die Frage der kirchlichen Autorität nehmen muss.
Die Ereignisse der letzten Jahre haben klar bewiesen, dass die
Freikirchen nicht gewillt sind, die anglikanische Kirche als Autorität
anzuerkennen. Sie betrachten den Anglokatholizismus als eine
unhaltbare Zwischenstcllung und erwarten, dass sie entweder protestantisch

bleiben oder aber ganz zur römischen Kirche übergehen. Wir
richten daher an die Anglokatholiken die Bitte, sie möchten erneut
die Frage überprüfen, was ihre Haltung zu Christus und zur Kirche
ist, und wir hoffen, dass unser Ruf nicht taube Ohren findet. >

Übrigens scheint man in römischen Kreisen sogar auf die
Freikirchen grosse Hoffnungen zu setzen. So weiss die erwähnte
Zeitschrift vom 2. Februar zu berichten, dass sich kürzlich in der
Methodistenkirche eine «Sakramentale Gemeinschaft> mit folgenden Zielen
gebildet habe: Wiedererweckung des Glaubens, wie er im Apostolischen

und Nizänischen Glaubensbekenntnis niedergelegt ist, die
heilige Kommunion soll wieder zum Mittelpunkt des Lebens der
Methodistenkirche gemacht werden ; alle Mitglieder sind verpflichtet,
wenigstens einmal im Monat zum heiligen Abendmahle zu gehen
und täglich für die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen zu
beten. Die Ausbreitung der Bewegung über die Kreise der Methodisten

hinaus auf andere Freikirchen sei in die Wege geleitet. Der
Gewährsmann schreibt nach dem erwähnten Artikel : « Die kürzlich
angekündigte Gründung der Sakramentalen Gemeinschaft der Methodisten

verdient die grösste Beachtung seitens der Katholiken.
Oberflächlich gesehen, schien es lange Zeit, als ob die Errichtuug immer
neuer Freikirchen durch Lostrennung von der anglikanischen Staatskirche

notwendigerweise einen Schritt weiter weg vom wahren
Glauben bedeuten musste. Wir haben seit langem die Meinung
festgehalten, dass die Rückkehr unserer getrennten Mitbürger zur Kirche
über die Hochkirche führen müsse. Dies kann sich aber sehr leicht
als Trugschluss erweisen. Die Geschichte des Methodismus in Wales
und Cornwall z. B. hat bewiesen, dass diese freikirchliche
Erneuerungsbewegung katholisierende Gefühle erwecken konnte, die der
Anglikanismus nie hätte hervorbringen können. Die Gründung der
Sakramentalen Gemeinschaft der Methodisten kommt daher nicht
überraschend, und es ist auch nicht verwunderlich, dass die Gegner
ihr eine ausgesprochen romfreundliche Tendenz zum Vorwurf
machen. »

Weltkonferenz für Glaube und Verfassung. Folgende
Anmerkungen sind, wie uns Dr. Neufeld mitteilt, nachträglich den Be-



— 00 —

Schlüssen der Theologenkommission für das geistliche Amt und die
Sakramente *) angefügt worden :

1. Zu 3. Das Wesen der Sakramente, a) Es ist unser Herr Jesus
Christus, der jedes Sakrament spendet1), l.K.Z. 1936, S. 141 : ') Prof.
v. Arseniew würde hinzufügen: «durch den Heiligen Geist».

2. Zu 4. Die Gültigkeit, a) \Ton keiner Kirche oder Einzelperson

sollte ein Urteil gefällt werden, das die Gültigkeit1) der von
irgendeiner christlichen Gemeinschaft gespendeten Sakramente
verneint : ]) Prof. v. Arseniew würde statt Gültigkeit « Wirksamkeit >

sagen (ebenda, S. 241).

3. Zu 5. Das geistliche Amt: Die Anmerkung zu b) erhält
folgenden Zusatz: Prof. Gerke wünscht hinzuzufügen: «Gegenüber
Spekulationen über die göttliche Absicht in bezug auf das geistliche

Amt betont Prof. Gerke nachdrücklich den Glauben, dass in
allen Gemeinschaften, die sich im Laufe der Geschichte entwickelt
haben, die Fülle der göttlichen Offenbarung gegenwärtig ist. »

(Ebenda, S. 242, Anm.)

4. Zu l.K.Z., S. 243, d): Für die geeinigte Kirche ist es wesentlich,

ein gemeinsames, allgemein anerkanntes geistliches Amt zu

besitzen1): ') Prof. Gerke wünscht folgende Anmerkung
hinzuzufügen : « Die lutherische Kirche legt gegenüber der formalen Einheit

des Amtes grösseren Wert auf die geistige Einheit der una
sancta, die ohne Aufgabe der bestehenden geschichtlichen
Organisationen verwirklicht werden kann. >

5. Zu l.K.Z., S. 244, Zeile 4... in Anspruch nehmen1).
]) Prof. Gerke wünscht hinzuzufügen : Das Luthertum sieht in dem

sogenannten historischen Episkopat nicht eine conditio sine qua non
für die Einigung der Kirchen, sondern hält alle Ämter, die dem
verbum divinum treu dienen, für solche von apostolischer Autorität.

6. I. K. Z., S. 244, 2. Abs., Zeile 13, bekennen2): 2) Prof.
v. Arseniew würde eliesen Paragraphen streichen.

Die orthodoxen Patriarchate des Ostens. Die Patriarchate
Antiochien, Jerusalem und Alexandrien erleben in den letzten Jahren
schwierige Zeiten, die auf innere Zerwürfnisse zum Teil nationalen
Charakters zurückzuführen sind. Das einst so einflussreiche
Patriarchat Antiochien ist heute fast zur Bedeutungslosigkeit
herabgesunken. Zu seiner Blütezeit im 4. Jahrhunderte umfasste es die
politische Diözese Oriens des römischen Weltreiches mit 15 Metropolen

und über 200 Bistümern. Heute besteht es noch aus 12
Bistümern mit ca. 250,000 Seelen, fast ausschliesslich arabisch sprechen-

*) Vgl. I. K. Z. 1936, S. 240 ft.



— 56 —

den Syrern. Seit 1898 sind die Patriarchen syrischer Nationalität.
Bei der Patriarchenwahl des Jahres 1931 kam es zu Zwistigkeiten,
die bis zur Stunde nachwirken. Sie sind auf den Gegensatz
zurückzuführen, der sich zwischen den Christen in Damaskus und denen
im Norden des Landes aufgetan hat. Der Damaskener Bestreben
ist, das Patriarchat unter ihren Einfluss zu bringen. Sie verlangten
deshalb in die Wahlbehörde eine Vertretung von zehn Laien, was
ihnen verweigert wurde. Zum Bruch kam es bei der erwähnten Wahl.
Als Arsen Haddad, der Metropolit von l.aodicaea, gewählt wurde,
traten drei Metropoliten und die zehn Laien aus Damaskus zu einer
Wahlversammlung zusammen, um den Metropoliten von Tripolis
Alexander Taddan zu wählen, so dass ein förmliches Schisma
entstand. Der Zwiespalt nahm solche Dimensionen an, class die übrigen
Patriarchate zu vermitteln suchten — ohne jeden Erfolg. Schliesslich

trat der Tod vermittelnd dazwischen. Als Arsen Haddad 1933
starb, fand sein Gegner allgemeine Anerkennung, der auch die
Vertreter der staatlichen Autorität, die bis jetzt zurückhaltend
gewesen waren, zustimmten. Man ging an den Wiederaufbau der
Kirche, gründete eine Zeitschrift, eröffnete das Seminar wieder, das

lange Zeit geschlossen war. Allein der Friede war nicht von langer
Dauer, die beiden Parteien gerieten aufs neue bei Besetzung von
Bischofssitzen in Streit, so dass es sogar hiess, der Norden wolle
sich endgültig von Damaskus lossagen, ja römische Kreise hofften,
dass ein Teil der Kirche sich Rom anschliesse.

Von Wirren aller Art ist das Patriarchat von Jerusalem
heimgesucht. Hier ist die Ursache der Gegensatz zwischen der
griechischen Hierarchie und der orthodoxen arabischen Bevölkerung.
Dem Patriarchat unterstehen zwei Metropoliten und zwölf Bischöfe.
Die Leitung liegt in Händen der griechischen Bruderschaft vom
hl. Grabe, deren Abt zugleich Patriarch ist, die Gläubigen sind fast
ausschliesslich arabischer Zunge. Sie sind 50—60,000 Seelen stark.
Diese aufstrebende Bevölkerung verlangt nun energisch Anteil an
der Leitung und Verwaltung des Patriarchates, die vollständig
griechisch ist. Dieses Postulat erscheint um so berechtigter, weil
sich die griechischen Mönche wenig um die orthodoxe Bevölkerung
bekümmern. Wohl ist für sie eine einheimische Geistlichkeit da,
allein ihre Bildung ist unzureichend. Es sind nicht alle Pfarreien
besetzt, und die vorhandenen Schulen genügen nicht. Gegen solche
Vorwürfe wehrt sich die Bruderschaft nachdrücklich. Sie erinnert
daran, dass sie inmitten der Barbarei durch Jahrhunderte das
Christentum in Palästina und Transjordanien bewahrt habe und bis

zur Stunde zwei Metropoliten, zwölf Bischöfe, ungefähr hundert
Geistliche und 33 Elementarschulen unterhalte, viele Kirchen reno-



— Ol —

viert und neue gebaut habe. Die arabische Bevölkerung sei in der
Wahlbehörde des Patriarchates durch zwölf Geistliche vertreten.

Damit gab sich die Bevölkerung nicht zufrieden. Sie verlangte
eine Reform des Wahlreglementes und machte allerlei Schwierigkeiten,

so dass die Wahl drei Jahre verzögert wurde. Als man
schliesslich dazu schritt, blieben ehe arabischen Wähler dem Akt
fern. Gewählt wurde am 22. Juli 1935 der Metropolit von
Transjordanien Timotheos Themelis. Der Wahlprozess geht wie folgt vor
sich : Die Wahlbehörde, die aus der Bruderschaft und zwölf
Geistlichen besteht, stellt eine Liste der Kandidaten aut, die der Regierung

vorgelegt wird. Ist sie genehmigt, kommen drei Kandidaten
durch die Wahlbehörde in die engere Wahl. Die endgültige Wahl
nimmt die hl. Synode vor, die aus den Bischöfen besteht. Die Wahl
wird durch die Regierung bestätigt. Bis zur Stunde ist die
Bestätigung ausgeblieben. Die Bevölkerung wollte die Wahl
anfechten. Doch ohne Erfolg. Der neue Patriarch setzte sich mit den
Vertretern der christlichen arabischen Bevölkerung in Beziehung,
um ihr Zugeständnisse zu machen. Die Verhandlungen scheinen bis
jetzt zu keinem befriedigenden Ergebnis geführt zu haben. Die
Unruhen in Palästina scheinen die Lage auch nicht zu vereinfachen.
Der Versuch der extremen christlichen Nationalisten, dem gewählten
Patriarchen einen Patriarchen arabischer Nationalität gegenüberzustellen,

ist missglückt. Der gewählte Patriarch ist 1879 auf der
Insel Samos geboren, studierte in Jerusalem und in Oxford. Er ist
ein Freund der Kirche von England. Im Jahre 1927 hat er an der
Weltkonferenz in Lausanne teilgenommen.

Eine unklare Lage herrscht bis zur Stunde im Patriarchat
Alexandrien. Sie ist durch die Spannung hervorgerufen, die auch
hier zwischen der griechischen Hierarchie und der syrischen christlichen

Bevölkerung eingetreten ist. Der i. J. 1935 verstorbene
Patriarch Meletios hatte sich alle Mühe gegeben, die berechtigten
Wünsche der Syrer zu befriedigen. So wurde ihnen die Konzession
gemacht, dass einer der 12 Metropolitanstühle mit einem Syrer
besetzt werden soll. Als nun die Wahl des Patriarchen vorgenommen
werden sollte, gab die ägyptische Regierung dem Verweser zur
Kenntnis, dass sie die Anerkennung des zu Wahlenden von der
Erfüllung einiger Bedingungen abhängig mache. Sie verlangte eine
neue Wahlordnung mit Berücksichtigung der syrischen Minderheit,
die Beteiligung von Syrern an der Verwaltung der kirchlichen
Finanzen, die Ernennung eines zweiten syrischen Bischofs, eine
Neuordnung der kirchlichen Personalgerichte unter Prüfung der ägyptischen

Regierung und ägyptische Staatsangehörigkeit des Patriarchen
ev. Verzicht auf fremde Nationalität. Der hl. Synod erliess gegen



— 58 —

die drei ersten Forderungen einen Protest und ersuchte um
Rücknahme. Die Antwort lautete, die Regierung halte daran fest, wolle
die Wahl nicht verhindern, um mit dem Gewählten zu verhandeln.
Dem Wahlkörper gehören Geistliche und Laien an, die zunächst
eine Liste aufzustellen haben, aus der drei für die engere Wahl
bestimmt werden. Die Wahl nimmt die hl. Synode vor. Am 11. Februar
1936 wurde Nikolaus, Metropolit von Hermopolis, gewählt. Er ist
1876 in Janina in Epirus geboren, studierte an der Universität in
Athen, war in seiner Heimat Professor und Prediger, begab sich
1911 in den Dienst des Patriarchates von Alexandrien, wurde 1911
Metropolit von Nubien. Er ist ein Freund der ökumenischen
Bewegung und hat an den Weltkonierenzen in Stockholm und
Lausanne teilgenommen. In Lausanne beteiligte er sich an der
Aussprache orthodoxer Bischöfe und Theologen mit der Delegation der
altkatholischen Kirche.

Die Regierung hat die Wahl bis jetzt noch nicht bestätigt, so
dass der Patriarch keine Amtshandlungen vornehmen darf. Bis jetzt
ist es nämlich nicht gelungen, bezüglich der Syrer, die nur den
vierten Teil der christlichen Bevölkerung ausmachen, eine
Verständigung zu finden.

Viel einfacher liegen die Verhältnisse in Konstantinopel. Die
Wahl ist sehr einfach geworden, da die Regierung der Türkei offiziell
erklärt, dass sie an dieser Angelegenheit kein Interesse habe. Der
Wahlmodus ist sehr einfach. Die Wahl wird durch die hl. Synode

vorgenommen, der dreizehn Metropoliten angehören. Die
Metropoliten, die ausserhalb der Türkei residieren, nehmen an der Wahl
nicht mehr teil, ebensowenig Vertreter der Laienwelt. So konnte
denn die letzte Wahl im Januar 1936 schon 20 Tage nach dem
Tode Photios IL vorgenommen werden. Gewählt wurde der Metropolit

Benjamin von Herakleia. A. K.


	Kirchliche Chronik

