Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Die Gebetsoktave fiir kirchliche Wiedervereinigung. Die
Oktave 18.—25. Januar ist dies Jahr besonders in der romisch-
katholischen Kirche eingehalten worden. Sie wurde im Jahre 1907
von einem Geistlichen der bischoflichen Kirche der Vereinigten
Staaten angeregt und wird seitdem in vielen Kirchen beobachtet
(vgl. I. K. Z. 1936, S. 56 f.). 1908 wurde sie vom Papst Pius X.
approbiert und 1916 von Benedikt XIV. auf die ganze romische Kirche
ausgedehnt. Fiir die Oktav tritt vor allem der « Eucharistische Vol-
kerbund » in Wien ein. Die Geschiftsstelle, Pulverturmgasse 15/10,
verschickt die Gebetszettel und sonstige Literatur. In gleichem
Sinne wirkt der i. J. 1920 gegriindete und von deutschen Bischofen
approbierte Winfriedbund mit Sitz in Paderborn. Er beschrinkt
sich aber auf den Einigungsgedanken in Deutschland. Ausser der
Empfehlung des Gebetes fiir Wiedervereinigung ist es dem Bund
auch um eigentliche Aufklirungsarbeit zu tun, wobei jede Polemik
vermieden wird, um in erster L.inie Vorurteile und Missverstandnisse
zu beseitigen. Er gibt eine Zeitschrift heraus, die diesem Zweck dient,
die « Catholica», die im 5. Jahrgang steht. Eine zweite Zeitschrift
des Bundes, « Friedensstadt », will die Glaubenswahrheiten des romi-
schen Katholizismus darlegen und alle die Wiedervereinigung be-
treffenden Fragen behandeln.

Die Gebetsoktav hat auch in der orthodoxen Welt Beachtung
gefunden, i. J. 1935 ist sie von der russischen Bischofskonferenz
Srem-Karlovz empfohlen worden. In England hat sich vor zehn
Jahren eine orthodoxe Bruderschaft, die sich nach dem hl. Benedikt
nennt, gebildet, die sich mit der Durchfiilhrung der Oktav befasst.
Sie vertritt die Uberzeugung, dass die Einheit auf der Grundlage
der friihchristlichen Einheit unter Beriicksichtigung der besonderen
spatern Entwicklung moglich sei. Sie lehnt jeglichen Proselytismus ab.

Aus Anlass der diesjahrigen Gebetsoktav wurde in Canton Hall,
Westminster, eine Versammlung abgehalten, auf welcher einige Geist-
liche fir die Union mit Rom eintraten. Einer der Redner erklirte,
das kirchliche Chaos in England sei auf die Trennung vom Zentrum
der Einheit zuriickzufithren und Friede sei nur méglich, wenn das
Schisma aufhore. Eine grosse Zahl Anglokatholiken seien hier gegen-
wartig, die darauf bestehen, dass der Papst nicht nur einen Ehren-
primat besitze, sondern den der Fiihrerschaft, nicht historischen oder
geographischen Ursprungs, sondern auf Grund der géttlichen Vor-
sehung. Der Prasident der Kommission fiir die Gebetsoktave gab
die Zahl der Mitglieder mit 1158 an. Es scheinen aber bei weitem



T+ -

nicht alle mit den extremen Anschauungen der Kommission iiber-
einzustimmen.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Die
beiden Hiuser der Convocation von Canterbury nahmen auf ihrer
Tagung im Januar Stellung zum Bericht iiber die Bukarester Kon-
ferenz (vgl. 1. K. Z. 1936, S. 124 ff., 248 ff.). Im Oberhaus wurde
der Antrag des Bischofs von Gloucester angenommen: « Das Ober-
haus nimmt den Bericht der Bukarester Konferenz zwischen der
rumanischen Kommission fiir Beziehungen mit der anglikanischen
GGemeinschaft und der vom Erzbischof von Canterbury ernannten
Abordnung der Kirche von England an und heisst ihn gut, da er
mit den anglikanischen Formularen und einer rechtmaissigen Aus-
legung des Glaubens der Kirche, wie er von der anglikanischen
Gemeinschaft gehalten wird, iibereinstimmt.» Der Berichterstatter,
der Bischof von Gloucester, Dr. Headlam, driickte sein Bedauern
daruiber aus, dass Vorschlage fiir die Interkommunion mit der ruma-
nischen Kirche und mit der Kirche von Finnland, obwohl sie fur
die grosse Mehrheit der Mitglieder der Kirche von England an-
nehmbar seien, mit betrdchtlicher Halsstarrigkeit bekampft worden
seien, jene von einem Teil der evangelikalen Richtung, diese von
einer Gruppe von Anglokatholiken. Die Kirche von England, be-
stehe aus Anglokatholiken, Hochkirchlern, Evangelikalen und Moder-
nisten, von denen alle den katholischen Glauben hielten, jedoch mit
verschiedener Betonung. Es sei nicht zu wiinschen, noch sei es
maoglich, irgendeinen Teil aus der Kirche hinauszutreiben. Alle tragen
zu ihrem allgemeinen I.eben und zu ihrem Gedankenreichtum bei.
Der Bischof wandte sich gegen Phantasievorstellungen vom Wesen
der Kirche von England als im Widerspruch stehend zu seiner Auf-
fassung von der Kirche, wie sie wirklich sei. Es bestehe keine
Schwierigkeit fir die Annahme des siidindischen Reunionsplanes,
wenn er als in Ubereinstimmung stehend mit einer rechtmissigen
Auslegung der Formulare und des Glaubens der Kirche von Eng-
land anerkannt werde. Er wunscht, einen kraftvollen Appell an die
Kirche als Ganzes zu richten, dass das Werk der Versohnung und
Wiedervereinigung von so grosser Bedeutung sei, dass die Glieder
der Kirche sich nicht durch ihre individuelle Vorliebe fiir die wahre
Natur der Lage blind machen lassen sollten. Wenn die evangeli-
kale Partei den Versuch macht, die Beziehungen mit den Ortho-
doxen zu untergraben, sei es sehr schwierig, die Anglokatholiken
an dem Versuch zu hindern, das siidindische Kirchenschema zu
untergraben. Das Fallenlassen beider Pline wire ein grosser Ver-
lust fiir die Sache des Christentums insgesamt. Er stellte weiter
fest, dass er im Widerstand gegen die Kirche von Rom und die

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1057, 4



Latinisierung der Kirche von England keine grossere Hilfe kenne
als die Verstindigung und Verbindung mit den orientalischen
Kirchen.

Der Bischof von Derby unterstiitzte den Antrag und gab zu,
dass es leicht sei, sich dem billigen Spott hinzugeben, dass die angli-
kanische Gemeinschaft ein kirchliches Chamileon sei und dass er
Locher in die Theologie des Berichtes bohren konnte, wenn er ihn
im einzelnen kritisieren wollte. Aber er sei von der Wichtigkeit
einer engen Anniherung an die Ostkirchen iiberzeugt. Ihr Stand-
punkt sei entsprechend ihrer Geschichte ein altertiimlicher. Aber sie
begidnnen, ihren Platz im Leben der modernen Welt einzunehmen
und hétten sich von der tiirkischen Unterdriickung losgemacht. Der
Bischof von Birmingham wiinscht die Interkommunion mit der
rumanischen Kirche und fithrte aus, dass gewisse Feststellungen in
dem Bericht grosse Befiirchtungen unter den LEvangelikalen und
Modernisten erregt hitten. Er fragt, ob es notwendig sei, eine Zu-
stimmung zu den theologischen Darlegungen desselben zum Aus-
druck zu bringen, und beantragte eine dahingehende Verbesserung,
dass das Haus sich nur zu der Feststellung entschliessen solle, dass
es den Bericht gelesen habe und die Interkommunion mit der ortho-
doxen Kirche von Ruménien herzlich begriissen werde. Der Bischof
von Truro gab ebenfalls den evangelikalen Einwédnden gegen den
Bericht Ausdruck, besonders in bezug auf seine Bemerkungen zu
den 39 Artikeln. Der Bischof von Southwark fragte, ob die rumi-
nische Kirche wohl dariiber unterrichtet sei, dass die Kirche von
England auch in Verhandlungen mit den skandinavischen Kirchen
und iiber die siidindischen Vorschlige stehe. Man habe ihm erzahlt,
dass die Orthodoxen die lutherische Einstellung mit sehr grossem
Misstrauen betrachten. Die Sache der Wiedervereinigung konnte
ernstlich aufs Spiel gesetzt werden, wenn nach Erreichung freund-
licher Beziehungen und einer Art von Interkommunion mit den
Orthodoxen sie wegen Dingen abgebrochen wiirden, die in anderer
Richtung unternommen wiirden. Der Verbesserungsantrag des Bischofs
von Birmingham wurde fallen gelassen und die Entschliessung des
Bischofs von Gloucester angenommen.

Im Unterhaus beantragte Canon Deane Zustimmung zum Be-
schluss des Oberhauses. Er sagte, dass, wenn das Oberhaus der
Konvokation von Canterbury und beide Hiuser der Konvokation
von York die Entschliessung angenommen hitten, es fiir ihr Haus
nicht wiinschenswert sei, Widerstdnde in den Weg zu stellen. Er
appellierte an alle Parteien, bei thren Beratungen die Angelegenheit
iber den blossen Parteistandpunkt zu stellen. Canon J. A. Douglas
unterstiitzte den Antrag. Er sprach als Mitglied der vom Erzbischof



von Canterbury ernannten Abordnung, die mit der ruminischen
Kommission verhandelt hatte, in einer geschickten Rede von der
(Geschichte der Beziehungen der englischen Kirche mit den ortho-
doxen Kirchen des Ostens. Canon Guy Rogers sagte, er und seine
Freunde sihen einige Schwierigkeiten. Sie alle wiinschten Wieder-
vereinigung mit der ruminischen Kirche. Aber die Frage, die auf
thnen laste, seien die Bedingungen, unter denen man von ihnen die
Annahme der Interkommunion verlange. Mit den Altkatholiken
hitten sie die Interkommunion mit dogmatischer Einheit. Es bestehe
eine neue Entwicklung, die von hochster Stelle in Form  einer
ganzen Serie von Glossen ausgehe, die iiber die Lehre der Kirche
von England gebreitet werde. Schwierigkeiten bereite ihnen auch
der zweifelhafte Weg, auf dem der Bericht von seinem Paten im
Oberhaus empfohlen worden sei. Prabendar Hinde ist der Ansicht,
dass das Haus einen sehr ernsten Schritt unternehme und dass das
in Aussicht genommene Vorgehen die Differenzen in der eigenen
Kirche verscharfe, weil viele davon iiberzeugt seien, dass die klaren
Worte des Berichtes nicht in Ubereinstimmung mit den Formularen
der Kirche von England stehen. Es stimmten 104 fiir die Ent-
schliessung, dagegen 6. 17 Mitglieder enthielten sich der Stimme!).
Als praktische Folge soll nun ein Studentenaustausch der Kirche
von England mit der Kirche von Ruminien angestrebt werden.
The Church of England Council on Foreign Relations nimmt die
Durchfiihrung an die Hand. Der Rat nimmt zundchst vier angli-
kanische Studenten in Aussicht, die im Sommer nach Ruminien
zu Studienzwecken geschickt werden sollen.

Eine Kundgebung zur Wiedervereinigung aus der Kirche
von England. Die « Church Times» vom 8. Januar 1937 veroffent-
licht die Erklarung einer Anzahl angesehener anglokatholischer
Theologen, die im Gegensatz zu dem kleinen romisch-papalistischen
Flugel im anglikanischen Klerus die Ansichten der anglokatholischen
Mehrheit wiedergibt.  Sie ist bedeutsam, da sie im grossen und
ganzen in ihrer Haltung gegeniiber Rom mit der orthodoxen Kirche
des Ostens und wohl auch mit den Vitern des Altkatholizismus
ibereinstimmt und die Hand briiderlicher Verstindigung nicht nur
gegen die andersdenkenden Mitbriider in der anglikanischen Gemein-
schaft, sondern gegen die Vertreter des Protestantismus ausstreckt,
ohne irgendwie einem schwichlichen Kompromiss das Wort zu
reden oder in den katholischen Prinzipien wankend zu werden. Der
Aufruf lautet?):

') Nach der Ubersetzung von Dr. Neufeldaus der « Church Times» vom 22.1, 1937.
D iy
?) Ubersetzung von LI N,



— 52—

« Wir, Gottes Priester, die wir berufen sind, unser Amt in
der anglikanischen Gemeinschaft auszuiiben, erlassen folgende Er-
klarung: Wir versichern nochmals unsere Uberzeugung, dass die
Ecclesia Anglicana ein wahrer Teil der einen, heiligen, katho-
lischen und apostolischen Kirche Jesu Christi ist. Dass sie in den
wesentlichen Elementen des Glaubens, des Amtes, der Sakramente
und des Gottesdienstes mit dem iiberlieferten katholischen System
“iibereinstimmt und dasselbe vorschreibt. Dass ithre zwar unvoll-
kommene Liturgie alle Wesensziige einer giiltigen Eucharistie-
feier enthdlt. Daher sind wir fest entschlossen, in ihrer Gemeinschaft
zu leben und zu sterben, und wiinschen, ihrer kirchlichen Amts-
gewalt, die frei eingesetzt und synodal verwaltet wird, wahren und
kanonischen Gehorsam zu leisten. Da wir glauben, dass die Kirche
nur eine ist, beten wir fir die Einigung der Christenheit und er-
sehnen die Wiederherstellung der sichtbaren Gemeinschaft zwischen
allen, die denselben Glauben bekennen, von denselben Sakramenten
gestarkt werden, sich auf dieselbe Heilige Schrift berufen und das-
selbe apostolische Amt besitzen. Wihrend wir anerkennen und be-
haupten, dass nach Gottes Vorsehung mit dem Heiligen Stuhl von
altersher ein Primat der Ehre und der Leitung mit der daraus fol-
genden Verantwortlichkeit fiir die ganze Kirche Christi verkniipft
war, glauben wir, dass die gegenwirtigen papstlichen Anspriiche
auf den Supremat tiber die allgemeinen Konzilien der Kirche oder
auf unmittelbare Jurisdiktion in jeder Diozese der Christenheit oder
auf Unfehlbarkeit in allen Entscheidungen ex cathedra iiber Glaubens-
und Sittenlehre ohne Zustimmung der Kirche keine Skumenische
Autoritit besitzen. Wir wiinschen die Einheit mit allen Gemein-
schaften des christlichen Volkes, die mit uns an die heilige und
ungeteilte Dreieinigkeit glauben, aber gegenwirtig nicht den vollen
Glauben und die Verfassung der geschichtlichen Kirche annehmen.
Wir betrachten sie als Mitarbeiter am Aufbau des Reiches Gottes
und bei der Abwehr von Angriffen auf die christliche Glaubens- und
Sittenlehre. Wir freuen uns des Segens, der ihr geistliches Amt be-
gleitet hat, und beten fiir ihre Riickkehr zu der einen Herde. In
der Uberzeugung, dass die Einigung in unseren eigenen Reihen be-
ginnen muss, wiinschen wir alles, was in unserer Macht steht, zu
tun, um die Bande der Briiderlichkeit, die uns mit all unseren
Briidern in der anglikanischen Gemeinschaft verbinden, zu stirken.
Wihrend wir mit den Traktarianern daran festhalten, dass die katho-
lische Uberlieferung den wahren Geist der Kirche von England dar-
stellt, ist es ebenso unsere Absicht, wie es deren Absicht war, zu
iberzeugen und nicht zu zwingen und die Einheit des Heiligen
Geistes im Band des Friedens zu bewahren. Schliesslich erneuern



[
— b3 —

wir im Bewusstsein unserer eigenen Unzulanglichkeit hiemit unsere
Weihe an den Dienst (Gottes und seiner Kirche und wiinschen, frei
zu sein von Streit und Zwietracht, damit wir uns ohne Ablenkung
unserer wahren Arbeit widmen konnen, der Bekehrung der Seelen
zu Jesus Christus und der Ausbreitung seines Reiches.» Zu dieser
Erklarung haben sich seither weitere namhafte Theologen und Laien
unterschriftlich bekannt.

Rom und die Kirche von England. Wie der «Schoneren Zukunft»
vom 10. Januar d. J. zu entnehmen ist, suchen Romisch-katholiken Eng-
lands necue Wege zur Wiedervereinigung mit der Kirche von England
einzuschlagen. Bischof W. F. Brown hielt liber das neuec Vorgehen
eine vielbeachtete Rede. Er fithrte u. a. aus: « Wenn wir die gegen-
wirtige Lage der englischen Hochkirche mit der vor etwa 70 Jahren
vergleichen, so verstehen wir gut, dass es heute infolge der Entwick-
lung der anglokatholischen Bewegung in den letzten 30 Jahren fiir
einen Anglikaner bei weitem nicht mehr so leicht ist, zur romischen
Kirche iiberzutreten als vor 60 oder 70 Jahren. Damals hatten viele
Anhiinger der Hochkirche das Bediirfnis, die heilige Messe, die
Sakramente, dic Marienverchrung wieder einzufiilhren, und es war
jedermann klar, dass diese Einrichtungen nur in der romischen Kirche
zu finden waren. Heute ist die Lage vollig anders. LEs gibt jetzt
iiber 700 Gemeinden, die alles daransetzen, um ihre Kirchen den
rémisch-katholischen Gotteshausern so ahnlich als moglich zu ge-
stalten, so dass ausserhalb des Gottesdienstes kaum noch ein sicht-
barer Unterschied besteht. Es wachst daher eine (Generation heran,
die nicht mehr in die kahlen Gebdude der anglikanischen Kirche
geht, sondern an die reiche Liturgie des romischen Katholizismus
gewohnt ist und daher den Ruf, der einen wahren Kirche beizu-
treten, nicht mehr versteht. Is ist mir ganz klar, dass die anglo-
katholische Bewegung eine ncue Lage geschaffen hat, die wir bis
jetzt noch nicht gentigend berticksichtigt haben. Die alte Art der
religivsen Kontroverse ist iiberlebt: denn wir haben jetzt Menschen
vor uns, die iiberzeugt sind, dass sie bereits alles besitzen, was die
romische Kirche ihnen geben kann. Wir miissen daher Mittel und
Wege finden, um sie in ihrer Selbstgentigsamkeit erschiittern zu
konnen. In den letzten Jahrzehnten haben wir so viel von der Wieder-
vereinigung der Kirchen gehort, und viele ehrlich suchende Men-
schen, die eine tiefe Sehnsucht nach der Einheit aller Christen in
der Seele tragen, hatten die Hoffnung, dass irgendeine ,Fideration
der Kirchen* alle wieder im Glauben und in der Tat vereinigen
konnte., Die Hauptschwierigkeit liegt bei uns jedoch darin, dass die
meisten Christen das Autorititsprinzip in religiosen Fragen nicht
anerkennen wollen: aber gerade dieses bildet die Grundlage des



— 54 —

religios-sittlichen Lebens. Ich bin iiberzeugt, dass alle Arbeit fiir
die Wiedervereinigung mit der Hochkirche und den Anglokatholiken
den Weg {iiber die Frage der kirchlichen Autoritit nehmen muss.
Die Ereignisse der letzten Jahre haben klar bewiesen, dass die Frei-
kirchen nicht gewillt sind, die anglikanische Kirche als Autoritat
anzuerkennen. Sie betrachten den Anglokatholizismus als eine un-
haltbare Zwischenstellung und erwarten, dass sie entweder protestan-
tisch bleiben oder aber ganz zur romischen Kirche iibergehen. Wir
richten daher an die Anglokatholiken die Bitte, sie mochten erneut
die Frage iiberpriifen, was ihre Haltung zu Christus und zur Kirche
ist, und wir hoffen, dass unser Ruf nicht taube Ohren findet. »

Ubrigens scheint man in romischen Kreisen sogar auf die Frei-
kirchen grosse Hoffnungen zu setzen. So weiss die erwdhnte Zeit-
schrift vom 2. Februar zu berichten, dass sich kiirzlich in der Metho-
distenkirche eine « Sakramentale Gemeinschaft » mit folgenden Zielen
gebildet habe: Wiedererweckung des Glaubens, wie er im Aposto-
lischen und Nizdnischen Glaubensbekenntnis niedergelegt ist, die
heilige Kommunion soll wieder zum Mittelpunkt des Lebens der
Methodistenkirche gemacht werden; alle Mitglieder sind verpflichtet,
wenigstens einmal im Monat zum heiligen Abendmahle zu gehen
und taglich fiir die Wiedervereinigung der getrennten Kirchen zu
beten. Die Ausbreitung der Bewegung tiber die Kreise der Metho-
disten hinaus auf andere Freikirchen sei in die Wege geleitet. Der
Gewihrsmann schreibt nach dem erwihnten Artikel: « Die kiirzlich
angekiindigte Griindung der Sakramentalen Gemeinschaft der Metho-
disten verdient die grosste Beachtung seitens der Katholiken. Ober-
flichlich gesehen, schien es lange Zeit, als ob die Errichtuug immer
neuer Freikirchen durch Lostrennung von der anglikanischen Staats-
kirche notwendigerweise einen Schritt weiter weg vom wahren
Glauben bedeuten miisste. Wir haben seit langem die Meinung fest-
gehalten, dass die Rickkehr unserer getrennten Mitbiirger zur Kirche
liber die Hochkirche fiihren miisse. Dies kann sich aber sehr leicht
als Trugschluss erweisen. Die Geschichte des Methodismus in Wales
und Cornwall z. B. hat bewiesen, dass diese freikirchliche Erneue-
rungsbewegung katholisierende Gefiihle erwecken konnte, die der
Anglikanismus nie hitte hervorbringen konnen. Die Griindung der
Sakramentalen Gemeinschaft der Methodisten kommt daher nicht
liberraschend, und es ist auch nicht verwunderlich, dass die Gegner
ihr eine ausgesprochen romfreundliche Tendenz zum Vorwurf
machen. »

Weltkonferenz fiir Glaube und Verfassung. Folgende An-
merkungen sind, wie uns Dr. Neufeld mitteilt, nachtriglich den Be-



schlissen der Theologenkommission fiir das geistliche Amt und die
Sakramente¥) angefiigt worden:

1. Zu 3. Das Wesen der Sakramente. @) Es ist unser Herr Jesus
Christus, der jedes Sakrament spendet?), 1. K.Z. 1930, S. 141:') Prof.
v. Arseniew wiirde hinzufiigen: «durch den Heiligen Geist ».

2. Zu 4. Die Giiltigkeit. @) Von keiner Kirche oder Einzel-
person sollte ein Urteil gefillt werden, das die Giiltigkeit!) der von
irgendeiner christlichen Gemeinschaft gespendeten Sakramente ver-
neint ...: ') Prof. v. Arseniew wiirde statt Giiltigkeit « Wirksamkeit »
sagen (ebenda, S. 241).

3. Zu 5. Das geistliche Amt: Die Anmerkung zu 4) erhilt fol-
genden Zusatz: Prof. Gerke wunscht hinzuzufiigen: «Gegeniiber
Spekulationen iiber die gottliche Absicht in bezug auf das geist-
liche Amt betont Prof. Gerke nachdriicklich den Glauben, dass in
allen Gemeinschaften, die sich im Laufe der Geschichte entwickelt
haben, die Fille der gottlichen Offenbarung gegenwirtig ist. »
(Ebenda, S. 242, Aom.)

4. Zu l.K.Z., S. 243, d): Fiir die geeinigte Kirche ist es wesent-
lich, ein gemeinsames, allgemein anerkanntes geistliches Amt zu
besitzen '): 1) Prof. Gerke wiinscht folgende Anmerkung hinzu-
zufiigen: « Die lutherische Kirche legt gegeniiber der formalen Ein-
heit des Amtes grosseren Wert auf die geistige Einheit der una
sancta, die ohne Aufgabe der bestehenden geschichtlichen Organi-
sationen verwirklicht werden kann.»

5. Zu LK. Z., S.244, Zeile 4 ... in Anspruch nehmen!).
) Prof. Gerke wiinscht hinzuzufligen: Das Luthertum sicht in dem
sogenannten historischen Episkopat nicht eine conditio sine qua non
fir die Einigung der Kirchen, sondern hilt alle Amter, die dem
verbum divinum treu dienen, fiir solche von apostolischer Autoritat,

0. 1. K. Z., S. 244, 2. Abs., Zeile 13, ... bekennen?): 2) Prof,
v. Arseniew wiirde diesen Paragraphen streichen.

Die orthodoxen Patriarchate des Ostens. Die Patriarchate
Antiochien, Jerusalem und Alexandrien erleben in den letzten Jahren
schwierige Zeiten, die auf innere Zerwiirfnisse zum Teil nationalen
Charakters zuriickzufiihren sind. Das einst so einflussreiche TPa-
triarchat Antiochien ist heute fast zur Bedeutungslosigkeit herab-
gesunken. Zu seiner Bliitezeit im 4. Jahrhunderte umfasste es die
politische Ditzese Oriens des romischen Weltreiches mit 15 Metro-
polen und iiber 200 Bistiimern. Heute besteht es noch aus 12 Bis-
tiimern mit ca. 250,000 Seelen, fast ausschliesslich arabisch sprechen-

) Vel I K. Z. 1936, S. 240 fi.



— HE —

den Syrern. Seit 1898 sind die Patriarchen syrischer Nationalitit.
Bei der Patriarchenwahl des Jahres 1931 kam es zu Zwistigkeiten,
die bis zur Stunde nachwirken. Sie sind auf den Gegensatz zuriick-
zufithren, der sich zwischen den Christen in Damaskus und denen
im Norden des Landes aufgetan hat. Der Damaskener Bestreben
ist, das Patriarchat unter ihren Einfluss zu bringen. Sie verlangten
deshalb in die Wahlbehorde eine Vertretung von zehn Laien, was
ihnen verweigert wurde. Zum Bruch kam es bei der erwihnten Wahl.
Als Arsen Haddad, der Metropolit von l[.aodicaea, gewahlt wurde,
traten drei Metropoliten und die zehn Laien aus Damaskus zu einer
Wahlversammlung zusammen, um den Metropoliten von Tripolis
Alexander Taddan zu wihlen, so dass ein formliches Schisma ent-
stand. Der Zwiespalt nahm solche Dimensionen an, dass die {ibrigen
Patriarchate zu vermitteln suchten — ohne jeden Erfolg. Schliess-
lich trat der Tod vermittelnd dazwischen. Als Arsen Haddad 1933
starb, fand sein Gegner allgemeine Anerkennung, der auch die
Vertreter der staatlichen Autoritit, die bis jetzt zuriickhaltend ge-
wesen waren, zustimmten. Man ging an den Wiederaufbau der
Kirche, griindete eine Zeitschrift, eroffnete das Seminar wieder, das
lange Zeit geschlossen war. Allein der Friede war nicht von langer
Dauer, die beiden Parteien gerieten aufs neue bei Besetzung von
Bischofssitzen in Streit, so dass es sogar hiess, der Norden wolle
sich endgiiltig von Damaskus lossagen, ja romische Kreise hofften,
dass ein Teil der Kirche sich Rom anschliesse.

Von Wirren aller Art ist das Patriarchat von Jerusalem heim-
gesucht. Hier ist die Ursache der Gegensatz zwischen der grie-
chischen Hierarchie und der orthodoxen arabischen Bevélkerung.
Dem Patriarchat unterstehen zwei Metropoliten und zwdlf Bischofe.
Die Leitung liegt in Hinden der griechischen Bruderschaft vom
hl. Grabe, deren Abt zugleich Patriarch ist, die Gldubigen sind fast
ausschliesslich arabischer Zunge. Sie sind 50—060,000 Seelen stark.
Diese aufstrebende Bevilkerung verlangt nun energisch Anteil an
der Leitung und Verwaltung des Patriarchates, die vollstindig
griechisch ist. Dieses Postulat erscheint um so berechtigter, weil
sich die griechischen Monche wenig um die orthodoxe Bevolkerung
bekiimmern. Wohl ist fiir sie eine einheimische Geistlichkeit da,
allein ihre Bildung ist unzureichend. Es sind nicht alle Pfarreien
besetzt, und die vorhandenen Schulen geniigen nicht. Gegen solche
Vorwiirfe wehrt sich die Bruderschaft nachdriicklich. Sie erinnert
daran, dass sie inmitten der Barbarei durch Jahrhunderte das
Christentum in Palédstina und Transjordanien bewahrt habe und bis
zur Stunde zwei Metropoliten, zwolf Bischofe, ungefihr hundert
Geistliche und 33 Elementarschulen unterhalte, viele Kirchen reno-



viert und neue gebaut habe. Die arabische Bevolkerung sei in der
Wahlbehorde des Patriarchates durch zwolf Geistliche vertreten.

Damit gab sich die Bevolkerung nicht zufrieden. Sie verlangte
eine Reform des Wahlreglementes und machte allerlei Schwierig-
keiten, so dass die Wahl drei Jahre verzogert wurde. Als man
schliesslich dazu schritt, blieben die arabischen Wahler dem Akt
fern. Gewahlt wurde am 22. Juli 1935 der Metropolit von Trans-
jordanien Timotheos Themelis. Der Wahlprozess geht wie folgt vor
sich: Die Wahlbehorde, die aus der Bruderschaft und zwolf Geist-
lichen besteht, stellt eine Liste der Kandidaten auf, die der Regie-
rung vorgelegt wird. Ist sie genehmigt, kommen drei Kandidaten
durch die Wahlbehorde in die engere Wahl. Die endgiiltige Wahl
nimmt die hl. Synode vor, die aus den Bischofen besteht. Die Wahl
wird durch die Regierung bestatigt. Bis zur Stunde ist die Be-
statigung ausgeblieben. Die Bevolkerung wollte die Wahl an-
fechten. Doch ohne Erfolg. Der neue Patriarch setzte sich mit den
Vertretern der christlichen arabischen Bevolkerung in Beziehung,
um ihr Zugestandnisse zu machen. Die Verhandlungen scheinen bis
jetzt zu keinem befriedigenden Ergebnis gefiithrt zu haben. Die
Unruhen in Paldstina scheinen die Lage auch nicht zu vereinfachen.
Der Versuch der extremen christlichen Nationalisten, dem gewahlten
Patriarchen einen Patriarchen arabischer Nationalitit gegeniiber-
zustellen, ist missgliickt. Der gewahlte Patriarch ist 1870 auf der
Insel Samos geboren, studierte in Jerusalem und in Oxford. Er ist
ein I'reund der Kirche von England. Im Jahre 1927 hat er an der
Weltkonferenz in lausanne teilgenommen.

Eine unklare Lage herrscht bis zur Stunde im DPatriarchat
Alexandrien. Sie ist durch die Spannung hervorgerufen, die auch
hier zwischen der griechischen Hierarchie und der syrischen christ-
lichen Bevolkerung eingetreten ist.  Der i. J. 1935 verstorbene
Patriarch Meletios hatte sich alle Miihe gegeben, die berechtigten
Wiinsche der Syrer zu befriedigen. So wurde ihnen die Konzession
gemacht, dass einer der 12 Metropolitanstithle mit einem Syrer be-
setzt werden soll. Als nun die Wahl des Patriarchen vorgenommen
werden sollte, gab die dgyptische Regierung dem Verweser zur
Kenntnis, dass sie die Anerkennung des zu Wihlenden von der
Erfiillung einiger Bedingungen abhingig mache. Sie verlangte eine
neue Wahlordnung mit Berticksichtigung der syrischen Minderheit,
die Beteiligung von Syrern an der Verwaltung der kirchlichen
Finanzen, die Ernennung eines zweiten syrischen Bischofs, eine Neu-
ordnung der kirchlichen Personalgerichte unter Priifung der dgypti-
schen Regierung und idgyptische Staatsangehorigkeit des Patriarchen
ev. Verzicht auf fremde Nationalitit. Der hl. Synod erliess gegen



— H8 —

die drei ersten Forderungen einen Protest und ersuchte um Riick-
nahme. Die Antwort lautete, die Regierung halte daran fest, wolle
die Wahl nicht verhindern, um mit dem Gewdihlten zu verhandeln.
Dem Wahlkorper gehoren Geistliche und Laien an, die zunichst
eine Liste aufzustellen haben, aus der drei fiir die engere Wahl be-
stimmt werden. Die Wahl nimmt die hl. Synode vor., Am 11.Februar
1936 wurde Nikolaus, Metropolit von Hermopolis, gewahlt. Er ist
1876 in Janina in Epirus geboren, studierte an der Universitit in
Athen, war in seiner Heimat Professor und Prediger, begab sich
1911 in den Dienst des Patriarchates von Alexandrien, wurde 1911
Metropolit von Nubien. Er ist ein Freund der dkumenischen Be-
wegung und hat an den Weltkonferenzen in Stockholm und Lau-
sanne teilgenommen. In Lausanne beteiligte er sich an der Aus-
sprache orthodoxer Bischofe und Theologen mit der Delegation der
altkatholischen Kirche.

Die Regierung hat die Wahl bis jetzt noch nicht bestitigt, so
dass der Patriarch keine Amtshandlungen vornehmen darf. Bis jetzt
ist es ndmlich nicht gelungen, beziiglich der Syrer, die nur den
vierten Teil der christlichen Bevolkerung ausmachen, eine Ver-
standigung zu finden.

Viel einfacher liegen die Verhiltnisse in Konstantinopel. Die
Wahl ist sehr einfach geworden, da die Regierung der Tiirkei offiziell
erklart, dass sie an dieser Angelegenheit kein Interesse habe. Der
Wahlmodus ist sehr einfach. Die Wahl wird durch die hl. Synode
vorgenommen, der dreizehn Metropoliten angehoren. Die Metro-
politen, die ausserhalb der Tiirkei residieren, nechmen an der Wahl
nicht mehr teil, ebensowenig Vertreter der Laienwelt. So konnte
denn die letzte Wahl im Januar 1936 schon 20 Tage nach dem
Tode Photios II. vorgenommen werden. Gewihlt wurde der Metro-
polit Benjamin von Herakleia. A. K.



	Kirchliche Chronik

