
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Artikel: Amt, Wort und Sakrament in ihrer Verbundenheit

Autor: Lagerwey, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404122

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


24

Amt, Wort und Sakrament in ihrer
Verbundenheit.

Bei der gewählten Überschrift ist zu beachten, dass sie

aus vier Worten besteht, von denen jedes eine eigene und

unterschiedliche Idee verkörpert: Amt, Wort, Sakrament und

Verbundenheit. Und damit wiederum wird per se ein fünftes

vorausgesetzt: Kirche. Denn augenscheinlich ist beabsichtigt,
in unser Thema die Erörterung der Frage einzuschliessen : Ist
der Diener am Wort und Sakrament in der christlichen Kirche
für seine Aufgabe in einer über die anderen hervorragenden
Weise ordiniert worden, oder kann irgendein anderer oder andere

gesetzmässig, gültig oder richtig ex officio das Wort und die

Sakramente in der Kirche verwalten? Oder, um einen Schritt
weiterzugehen, mag man fragen: Haftet das Wort, aber nicht
die Sakramente, oder umgekehrt, haften die Sakramente, aber
nicht das Wort an clem geistlichen Amt? Ich vermute, dass

einige antworten werden: Nein, das geistliche Amt ist an das

Wort und an die Sakramente gebunden und nicht umgekehrt,
diese an das Amt.

Unter dem Dienst am Wort haben wir „die Predigt des

Evangeliums" in des Wortes vollster Bedeutung zu verstehen,
und zwar auf besonders zu diesem Zweck organisierten
Versammlungen. Diese Versammlungen können in der Kirche
Christi sowohl zur frommen Erbauung der Gläubigen als auch
für solche, die durch das Hören des Wortes getroffen nach
ihrer Bekehrung Glieder der Kirche werden, gehalten werden.
So umschliesst diese Definition, Predigt, Katachese und Missionsarbeit.

Unter dem Wort Sakrament verstehen wir diejenige Handlung,

durch welche die Kirche unter Anwendung bestimmter
Worte die Gnade Gottes in Christo denen verleiht, die das

geistliche Heilmittel empfangen. Behalten wir diese Definition
im Auge, so wird offenbar, dass das Wort ebenfalls an das

Sakrament gebunden ist, aber das Wort hat hier einen anderen
Wert als in der vorhergehenden Definition. Im Lateinischen
kommt es klarer zum Ausdruck durch den Gebrauch des Wortes
„sermo" für die Predigt und von „res et verbum" für die Sakra-



— 25 —

mente. „Senno" ist das gesprochene AVort, „verbum" das
wirkende AVort. AVir können auch den Begriff „sonus" hinzufügen
und sagen: „Sonus" gehört zu „soma", „sermo" zu „nous" und

„verbum" zu „pneuma". Ich würde statt des Ausdrucks „Sakrament"

den Gebrauch des AVortes „mystcrion" bevorzugen, da

dieses, wie man allgemein annimmt, die Gedanken der christlichen

Frühkirche über das Mysterium, durch dessen Teilnahme
der materielle Leib vergeistigt wird, ausdrückt.

Unter dein Wort „Amt" ist die Verpflichtung derer zu
verstehen, die in der Kirche ordiniert worden sind, um den Gottesdienst

zu vollziehen: ministerium, diakonia, leitourgia für das

Volk Gottes und im Namen desselben.
Was das Wort „Verbundenheit" betritt!, so gibt es, was sein

Verständnis und seine Bedeutung angeht, die grösstmögliche
Verschiedenheit. Aber, wenn wir uns au den etymologischen Sinn

halten, so bedeutet „gebunden sein" so viel wie „durch ein
Band oder durch Bande festgehalten sein", und das
Substantiv schliesst den Begriff der Absolutheit in sich. Das Nega-
tivum, z. B. in dem Ausdruck „die Unauflöslichkeit der Ehe",
drückt vollkommen den positiven Wert der Beziehung dessen,

was gebunden ist, aus. Überdies zeigt das Verbum „binden"
an, dass das „binden", wenn es erfolgt ist, nicht „innata" oder
„syggenetos" ist, sondern bewirkt oder zustande gebracht worden

ist durch eine Handlung als Ergebnis eines Entschlusses,

mag dieser nun einseitig erfolgt sein, in welchem Falle das

„binden" ein künstliches oder gewaltsames ist, oder mag er aus
gemeinsamer Überlegung hervorgegangen sein, in welchem Falle
das „binden" mit Zustimmung der beiden betreffenden Parteien
erfolgt ist. Und hier lege ich den Nachdruck auf die Tatsache,
dass, um zwei Personen zusammen zu binden, eine dritte Person
erforderlich ist, um die Handlung auszuführen. AVenn es

vernünftige Wesen sind, so sind sie imstande, sich selbst zu binden.
Aber in diesem Falle möchte ich nicht die Absicht, die sie
dabei als auctor cssentialis haben, beiseite lassen, sondern sie
zum Teil als causa finalis betrachten.

Diese dritte Partei ist in unserem Falle die Kirche, die die
drei erwähnten Begriffe verbindet und so Amt, Sakrament und
Wort zur Einheit bringt oder nicht bringt. Diese Kirche ist die
Stellvertreterin dessen, der gesagt hat: „Gleich wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch."



— 26 —

Nachdem wir die verschiedenen Begriffe erklärt haben,
verbinden wir sie zu der Frage : „Ist in der Kirche Christi der
Dienst am Wort in Predigt und Unterricht und an den
Mysterien an ein heiliges Amt gebunden?"

Diese Frage hat sowohl eine dogmatische wie auch eine

juristische und historische Seite. Hier handelt es sich mehr um
den dogmatischen AVert, aber die Frage kann nicht beantwortet
werden, ohne zuvor ihre geschichtliche Wirklichkeit zu
erforschen. Die kanonistische Seite ist weniger wichtig, wenn sich
die dogmatische als grundsätzlich zuverlässig erwiesen hat.

Ein Anhänger der Reformation wird eine dogmatische
Antwort aus der Heiligen Schrift, erleuchtet von der Gnade Gottes,
holen; ein römischer Katholik wird sich auf die unfehlbare
Lehre des Papstes beziehen, und es besteht kein Zweifel, dass

beide Antworten für beide entscheidend sein werden. Aber ein

unparteiischer Forscher wird dem Zeugnis der Geschichte den

Vorzug geben, denn er wird sagen: Die AVorte Amt, Mysterium
und Kirche waren da, um bestimmte Ideen anzuzeigen, bevor
nur ein Buchstabe der Bibel als Lehre anerkannt war, ja bevor
nur ein Satz des Neuen Testaments geschrieben worden war
und bevor die Frage einer organisierten und Autorität
ausübenden Kirche sich erhoben hatte. Deshalb müssen wir zur
Frühkirchc zurückgehen und fragen: Wie ist sie entstanden?
Mit Hilfe der spärlichen Zeugnisse aus dieser ersten Zeit, in
der Amt, Mysterium und Wort aneinander gebunden waren,
wollen wir es versuchen, mit vorurteilsfreiem Sinn die Frage
zu beantworten, um dann von der späteren Übung der Kirche
aus zu versuchen, über ihre dogmatische und kanonistische
Bedeutung Licht zu verbreiten.

Mit tiefer Bedeutung sagt das Neue Testament: „Da aber
die Zeit erfüllet ward, sandte Gott seinen Sohn" (Gal. 4, 4).

Es ist für den göttlichen Heilsplan charakteristisch, dass
die Welt nicht zur Zeit eines Eroberungsrausches oder dann,
wenn sie von einer Leidenschaft für Schönheit entflammt war,
sondern zu einer Zeit der Unzufriedenheit und Krankhaftigkeit
sich nach einem Erlöser sehnte und reif wurde, ihn aufzunehmen

; als der Gang der Wechselfälle in der AVeit so eingerichtet
war, dass die Predigt des Evangeliums über die ganze bewohnte
Erde, die Ökumene, buchstäblich und bildlich verstanden wer-



— 27 —

den konnte, als Gott seinen Sohn sandte. Zu der Zeit waren
östliches und westliches Denken und Sehnen, so wie sie waren,
miteinander vermischt und in einem Schmelztiegel gereinigt
worden. Die Kraft des einen hat die des anderen beeinflusst.
AVir sehen damals zwei sehr verschiedene Formen der Gottes-

verehrung: die jüdische Synagoge und die griechisch-römische
Mysterienwelt. Nicht als ob diese beiden völlig voneinander
verschieden gewesen wären. Den Hellenisten war Predigt nicht
unbekannt — die Juden hatten ebenfalls ihre Formen der
Gottesverehrung mit ihren Mysterien. Das Christentum besass beide
Formen : den Dienst am Wort und den der Mysterien. Israel
als Volk kann jedoch nicht den Sohn Gottes akzeptieren, der
die Menschen Gott gleich macht, aber die Mysterien halten
das nicht für so aussergewöhnlich. Israel ist vertraut mit einer
sittlichen Religion; die anderen überhaupt nicht oder kaum.
Die Gottschau ist für den Mysten nichts Fremdartiges; Israel
sieht in einer solchen Ausdrucksweise eine Blasphemie. Das

Evangelium predigt: „Selig sind, die reines Herzens sind ; denn
sie werden Gott schauen", meint aber damit etwas anelercs,
als was die Mysterien verhicssen.

Von diesen Systemen hat die Frühkirche ihre Formen der
Gottesverehrung entlehnt. Man nehme an dieser Ausdrucksweise
keinen Anstoss Es ist die gewöhnliche Art, um auszudrücken,
dass das Christentum predigte, wie es die Synagoge auch tat,
und heilige Mysterien feierte, wie die Mystericnreligionen sie

kannten; es bedeutet nicht, dass die christliche Propaganda
mit der einen oder anderen Gedankenwelt etwas mehr gemeinsam

hatte als allein die Form. Predigen jedoch verlangt einen

Prediger, die Feier heiliger Mysterien einen Mystagogen.
Deswegen begann ich mit der Feststellung, dass vom geschichtlichen

Standpunkt aus die Reihenfolge unserer Fragen eine andere
ist als die hier formulierte. Wir sehen hier die notwendige
Verbindung von Amt und Wort — "wie sollen sie aber predigen,
wo sie nicht gesandt werden?" — mit dem Sakrament; denn
wer soll die Mysten einweihen, wenn nicht die Mystagogen?

AVir nehmen als bewiesen an, dass Jesus eine öffentliche
Form des Gottesdienstes gewünscht hat und dass die Kirche
eine solche eingerichtet hat; und ebenso, dass es seine Absicht
gewesen ist, eine Kirche zu gründen. Damit wird es für uns

notwendig, die Frage zu erwägen, ob es geschichtlich zu recht-



— 28 —

fertigen sei, die Idee einer individuellen Frömmigkeitserfahrung
als Ziel des Christentums auszuschliessen. Dass diese Idee ihre
Anhänger hatte und noch hat und dass der Ausdruck „geistliche

Opfer" sie in dieser Beziehung ausreichend kennzeichnet,
ist mir bekannt. AVir können jedoch annehmen, dass die
Frühkirche Kirche genug war, um ihre Glieder nicht in die Gefahr
des Subjektivismus zu führen, der sich selbst in die Gottheit
projiziert, um dann durch Widerspiegelung dieser Täuschung
in Selbstvergötterung und Götzendienst zu fallen. Das Wort des

heiligen Paulus über die thysia logike, das sacrificum rationa-
bile, ist eine genügende Bürgschaft für die gesunde Vernunft
der Frühkirche. Darüber hinaus haben wir das Zeugnis der
Geschichte, die uns vor Augen führt, dass wohlgeordnete
Gemeinschaften enstanden sind und beabsichtigt waren.

Wir wissen nicht genug von clem frühesten Wachstum der
kirchlichen Gruppen, um genau sagen zu können, wie das geistliche

Amt sich entwickelt hat — wir werden alsbald darauf
zurückkommen, wenn wir von den Texten hierzu sprechen —,
aber wir können die Ansicht einiger grosser Exegeten ohne
weiteren Beweis hier anführen: als die Christen aus dem Juden-
und Heidentum zusammen in die mia hagia katholike kai apo-
stolike ekklesia hineingewachsen waren, bestand das geistliche
Amt als ein Dienst innerhalb der Kirche. Und es war mit ausser-
gewöhnlichen Gnadengaben ausgestattet.

Um das klar zu beweisen, bringen wir eine Anzahl von
Stellen aus den Schriften des Neuen Testaments wie auch einige
Angaben kirchlicher Autoritäten bis zu Justinus Martyr
einschliesslich und zum Schluss eine umfassende Erklärung des
hl. Cyprian. Da wir die Textexegese auch für den dogmatischen
Teil dieser Abhandlung benötigen, lassen wir diese sogleich folgen.

In der Apostelgeschichte finden wir sehr natürlicherweise
die ersten Berichte in bezug auf unser Thema. Und gleichgültig,

ob wir nun das Apostolat als ein officium oder nur als
die Wurzel späterer Ämter betrachten, wir müssen zu den
Aposteln gehen, wenn es sich um die Geschichte des kirchlichen
Amtes, das sie im Prinzip und in seiner Fülle besässen, handelt.
Diesbezüglich bemerken wir zuerst, dass an Stelle des Judas
ein anderer sein Bischofsamt einnehmen muss.

Das Wort in der Apostelgeschichte 1, 20, ist dem Psalm
109, 8b, entnommen, und das Hebräische pkd pekad ist richtig



— 29 —

mit episkopein zu übersetzen, denn es bedeutet; beaufsichtigen,
die Oberaufsicht fuhren. Daher muss gefolgert werden, dass
die allgemeine Ansicht, dass das Amt der Presbyter für die
Judenchristen, das Bischofsamt für die nichtjüdischen Christen
ursprünglie'h in Gebrauch gewesen seien, tatsächlich von der
Geschichte der alten Kirche nicht bestätigt wird. Die Frühkirche,
die die Septuaginta zitiert, gebraucht das AVort „Episkopat",
um das Amt eines Aufsehers, eines Superintendenten oder A7or-

stehers einer Gemeinschaft zu bezeichnen: der Archisynagogos
war aus ihrer Literatur verschwunden.

AVir können forner bemerken, dass bei der AVahl des
Matthias zum geistlichen Amt verlangt wurde: AATahl durch die
Brüder, Aussonderung, Zeugnis der Kirche und Gebet zu Gott.
So wurde Matthias der Zahl der Apostel zugeordnet. Von einer
sakramentalen Handlung lesen wir nichts. Der Heilige Geist

war noch nicht gekommen.

Gleich nach der AVahl des Matthias kommt die des heiligen
Paulus (Apg. 9 teilweise; Apg. 22 und 26). Ihn kannte die Kirche
nicht. Er wird unmittelbar, durch ein AVunder, berufen. Nicht
von Jahwe wie Aaron, sondern von Jesus, dem Haupt der
Kirche. „Ich bin Jesus, den du verfolgst." Jedoch empfängt
er keinen Platz in der Gemeinschaft der Apostel, ohne zuerst
geprüft zu werden. Er muss auch das Zeugnis der Brüder und
besonders das der beiden Apostel Petrus und Jakobus haben.
Bevor Paulus sich der Kirche anschliesst, legt Ananias ihm die
Hände auf, und er empfängt sein Augenlicht wieder. Dieses

Auflegen der Hände hat, wenn überhaupt, nur eine Bedeutung
in bezug auf das Photisma, d.h. die Taufe. „Und er stand auf
und Hess sich taufen" (Apg. 9, 19).

Später schicken die Apostel den Barnabas nach Antiochien.
Er findet dort offene Türen, geht nach Tarsus und nimmt Paulus
mit sich. Dieser nimmt sehr bald eine bedeutende Stellung
durch seine Arbeit für die Kollekte zum Besten der Brüder in
Jerusalem ein. Aber vor der Übernahme des Apostelamtes mit
Barnabas zusammen wurde er ausgesondert (Apg. 13, 2 und 3)

und durch Handauflcgung für sein Werk ordiniert.

Wiederum: Berufung, Wahl oder Aussonderung, Hinweis
auf ein besonderes Amt, das hier in einem weiteren Sinne

„ergon" genannt wird, und endlich Handauflegung.



— 30 —

Die verschiedensten Stufen des Amtes liegen in den Händen
der Kirche, gehen aus von den Aposteln, gehören aber Jesus,

zu dem gebetet wird. Volle Autorität jedoch liegt bei den
Aposteln, denen sogar die Güter übergeben werden — sie werden
niedergelegt zu den Füssen der Apostel (Apg. 4, 35). AVir
wiederholen : es zeigt sich also, dass das geistliche Amt aus dem

Apostolat wie von Jesus selbst (Joh. 20, 21) hervorgegangen
ist. Es wird durch Aussonderung von der Kirche erlangt, es

erfordert die missio-Sendung und wird durch Handauflegung
(impositio manuum, epithesis cheiron) erteilt.

Die Apostel trafen Vorsorge für ihre Nachfolge nicht im
Apostolat selbst, sondern in ihrem Amt als Vorsteher der
verschiedenen Kirchen. AVas die Entwicklung dieses geistlichen
Amtes nun angeht, so ist vom Jahre 60 an wenig bekannt.
Heute können wir sagen, dass wir hinsichtlich der frühesten
apostolischen Sukzession nicht viel wissen, was geschichtlich
zu ermitteln ist.

AVas den heiligen Paulus betrifft, so ist bekannt, dass er
bei Gründung einer Gemeinde eine leitende Körperschaft
einsetzte und die Fortdauer und Ergänzung derselben forderte.
Er schreibt an Titus (Kap. 1, 5—7): „Derhalben liess ich dich
in Kreta, dass du solltest vollends ausrichten, was ich gelassen
habe, und besetzen die Städte hin und her mit Ältesten
(Presbytern), wie ich dir befohlen habe, wo einer ist untadelig...
Denn ein Bischof (episkopos) soll untadelig sein ..." Es scheint,
dass hier die AVortc episkopos und presbyteros unterschiedslos
gebraucht werden, aber dass gefordert wird: segregatio,
testimonium und impositio manuum, denn Titus war mit Handauflegung

vom heiligen Paulus selbst ordiniert worden.

An Timotheus (1. Tim. 4, 14) schreibt der Apostel: „Lass
nicht aus der Acht die Gabe, die dir gegeben ist durch die
Weissagung mit Handauflegung der Ältesten (Presbyter). " Wieder :

Aussonderung, Zeugnis und Handaullegung.
In Jerusalem sind Jakobus, in Ephesus Johannes — beide

selbst Apostel — Bischöfe. Für den Fall des Erlöschens des

Apostolates durch den Tod der Apostel war in jeder Gemeinde
eine leitende Körperschaft, entweder ein Bischof mit dem Rat
der Presbyter oder ein Presbyterium mit einem Bischof als
Haupt.



- 31 —

Wir können als sicher annehmen, dass den Aposteln, auch
wenn sie selbst eine leitende Körperschaft nicht ausgewählt
hatten, episkopoi nachfolgten, nicht in der Stellung eines
Apostels, sondern als Leiter einer Kirche.

So scheint es in Asien der Fall gewesen zu sein, wo der
Verfasser der Apokalypse die Engel der sieben Gemeinden, das
sind nach allgemeiner Ansicht die Häupter dieser Gcmeinden-
grüsst.

Aus den noch zu zitierenden Kirchcnvätcrstellen wird es

offenbar, dass seit den Tagen der Apostel in der Kirche eine
Hierarchie vorhanden war. Sie bestätigen, aus was für einem Grunde
auch immer sie geschrieben sein mögen, die geschichtliche
Authentizität des geistlichen Amtes.

AVir fassen das Vorangehende in einem Auszug aus Cyprian
(Epist. 33) zusammen: „Inde per temporum et successionum

vices, episcoporum ordinatio et ecclesiae ratio doeuit, ut ecclesia

super episcopos constituatur et omnis actus ecclesiae per
eosdem praepositos gubernetur." Wir dürfen hier nicht aus
dem Auge verlieren, dass es nicht die Person des Bischofs war,
die irgendwelche Wichtigkeit besass, sondern dass der Bischof
als der „Exponent" seiner Gemeinde betrachtet werden muss.
Diese historische Sukzession hat im Laufe der Zeit durch
Häresie und Schisma einen Prestigeverlust erlitten, aber sie ist
bis heute beibehalten worden. Und jeder katholische Bischof
ist imstande, seine Verbindung mit dem Apostolat zu verfolgen,
mag es auch manchmal ein ziemlich weiter AVeg sein.

Wie die katholischen und katholisierenden Kirchen diese
Sukzession hochschätzen, ist hinreichend bekannt. Dass sogar
die Reformatoren sie in einem gewissen Sinne würdigten, zeigt
sich in den Glaubensbekenntnissen von Augsburg und Genf. Im
ersten lesen wir in Artikel 14 in A^erbindung mit Art. 28: „Vom
Kirchen-Regiment wird gelehret, class niemand in der Kirche
öffentlich lehren oder predigen oder Sakrament reichen soll
ohne ordentlichen Beruf." Die Bischöfe sind mit Autorität
umkleidet, wenn nicht mit einer absoluten, so doch mit einer wahrhaft
geistlichen. Das zweite sagt: Es soll nunmehr erlaubt sein,
Bischöfe und Priester, Hirten und Lehrer zu berufen und
einzusetzen. Die Geistlichen müssen durch eine gesetzmässige Wahl
von der Kirche berufen werden. Diese Berufenen müssen mit



— 32 —

öffentlichem Gebet und mit Handauflegung seitens ihrer
Vorgänger ordiniert werden. Wir verdammen diejenigen, welche,
ohne zuerst berufen, gesandt oder ordiniert worden zu sein,
einzutreten wagen. Wir werden den Wert dieser AVorte nicht
weiter berücksichtigen. Sic dienen nur dazu, clie geschichtliche
Tatsache zu zeigen, class die Anhänger der Reformation das

geistliche Amt anerkannten und gegenüber der Sukzession nicht
gleichgültig waren. Wir werden jetzt zur Erörterung des
dogmatischen Teils unseres Themas übergehen.

Das geistliche Amt besteht in der Kirche und dient dazu,
die Arbeit der Kirche auszuführen. Diese Arbeit ist dieselbe
wie die unseres Herrn Jesus: „Gleichwie mich der Vater
gesandt hat, so sende ich euch" (Joh. 20, 21). Es ist die Ausübung
seines Amtes als König, die Fortdauer seines Amtes als Prophet,
das Dienen in seinem Amt als Priester. Sein Königtum verlangt
Untertanen, sein Prophetenamt Hörer, sein Priestertum ein nach
Erlösung hungerndes Volk.

Seine Diener sind jedoch nicht Diener eines Königs in einem
weltlichen Sinne. „Mein Reich ist nicht von dieser Welt"
(Joh. 18, 36), und der Diener dieses Reiches steht unter einem
anderen Gesetz: „Die weltlichen Könige herrschen, und die
Gewaltigen heisst man gnädige Herren. Ihr aber nicht also
Sondern der Grösste unter euch soll sein wie der Jüngste, und der
Vornehmste wie ein Diener!" 'Luk. 22, 25—26.) „Des Menschen
Sohn ist nicht gekommen, dass er sich dienen lasse, sondern
dass er diene und gebe sein Leben zu einer Erlösung für viele."
(Matth. 20, 28.) Seine Diener sind seine Gesandten und sind

gleichsam von ihm mit dem Vater beglaubigt, um an seiner
Stelle für das AVohl seiner Untertanen zu sorgen. Die
Geistlichen stehen daher in einem zweifachen Dienst, im dem Dienst
Christi und in dem seiner Kirche. Aber diese zwei sind eins,
und mögen sie auch dieser dienen, so sind sie dennoch ihm
verantwortlich.

Die Diener Christi und seiner Kirche setzen seine Aufgabe
als Prophet fort — eine Aufgabe, die ebenso von der ganzen
Kirche wie vom Priesteramt verrichtet wird —, aber sie
verrichten diese Aufgabe ebenso gut und sogar noch vorzüglicher
innerhalb der Gemeinschaft der Heiligen. Als solche sind sie

die Lehrer und die belebende Kraft der Kirche. Sie müssen aus



alten Schätzen Neues hervortragen. Ihre Aufgabe heisst : „Predige
das Wort, halte an, es sei zu rechter Zeit oder zur Unzeit;
strafe, drohe, ermahne mit aller Geduld und Lehre" (2. Tim.
4, 2). Das AA'ort, das der Geistliche predigt, ist nicht das seine,
sondern das „des Vaters, der mich gesandt hat" (Joh. 14, 24).
Sie müssen in der Welt predigen, um die AVeit zu bekehren,
und in der Kirche, um zu erbauen und zu befestigen, aber nicht
sie sprechen, sondern der Geist spricht in ihnen, der auch Herr
ist und Leben spendet und den Leib der Kirche heiligt (Apg. 20,

28). Die Aufgabe des Priesters ist keine andere als die des

Herrn selbst. Sie sind die Ausspender der Mysterien Gottes
(1. Korr. 1, 4), sie vollziehen den Ritus der Taufe und verwalten
das Abendmahl zu seinem Gedächtnis. Die Priester der Kirche
werden gerufen, wenn jemand krank ist, und indem sie ihn mit
Öl salben, beten sie über ihn (Jakob. 5, 14). In diesem
herrlichen Reiche der Gnade werden sie als AVerkzeugc für die

Ausspendung von Gaben und Almosen verwendet, deren wunderbaren

Wert sie mit dem Verstände nicht erkennen und mit der
Seele nicht begreifen können.

Im Zusammenhang mit dem allen betone ich nachdrücklich,
dass die Geistlichen Diener, nicht Lehrer, dass sie Hirten, nicht
Herren, dass sie Seelsorger, nicht Machthaber sind. Diener
Christi und seiner Kirche — nicht nur Christi, getrennt von
der Kirche und über ihr, denn er braucht Diener nur für seine

Herde; also durch ihn und für die Herde. Noch auch Diener
der Kirche ohne und getrennt von Christus; nicht Amtsträger
von Menschen, die zu keinem Amt berufen können, da sie hierzu
unfähig sind. Und sie erkennen, dass keinerlei Autorität in ihnen
selbst zu finden ist, sondern dass all ihre Vollmacht von Gott
stammt, „welcher auch uns tüchtig gemacht hat, das Amt zu
führen des neuen Testaments, nicht des Buchstabens, sondern
des Geistes. Denn der Buchstabe tötet, aber der Geist macht
lebendig" (2. Kor 3, 6).

Die Beziehung der Geistlichen zur Kirche kann schwerlich
besser ausgedrückt werden, als es St. Paulus im 1. Korintherbrief

(Kap. 12, 4—31) und im Epheserbrief (teilweise) getan hat,
wo der Organismus beschrieben wird, der ein solcher nur wegen
der in ihm herrschenden Ordnung und Verfassung ist.

Dieses geistliche Amt, einverleibt der Person Christi,
existent in den Aposteln, zeigt sich in der Kirche als in verschie-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft i, 19S7. 3



— 34 —

dene Stufen geteilt. Von diesen Stufen sind gegenwärtig einige
nicht mehr aufzuzeigen, nämlich : die Wundertäter, clie, die die
Gabe besitzen, in mancherlei Sprachen zu reden, und die
Propheten. Es blieben: Episkopat, Presbytérat und Diakonat.

Diese Ämter werden von der Kirche verliehen — das
bedeutet von „dem Volk des Eigentums, dem auserwählten
Geschlecht, dem königlichen Priestertum" (1, Petr. 2, 9) auf Grund
der Tatsache, dass der erhöhte Herr ihr Herr ist. Dieses Band,
wodurch die Kirche dem geistlichen Amt mehrfache Autorität
verleiht, wird nicht durch ein Zusammenwirken Christi und der
Kirche den Amtsträgern übertragen, gleichsam, als ob die Kirche
göttliche Gaben beaufsichtigte oder daranWert verleihet. DieÜber-

tragung von Autorität geschieht ebenso wie im Staate in
Übereinstimmung mit den Gesetzen — omnis potestas a Deo et in
se divina —, wird jedoch nur übertragen und legaliter
verpflichtend, wenn sie von den zuständigen Autoritäten verkündet
und tatsächlich übertragen wird. In einer wohlgeordneten
Gemeinschaft, also einer Organisation, ist das erste Erfordernis :

Ordnung.
Diese Verfassung ist der Kirche von Anfang an bekannt

gewesen. Für diese Behauptung bietet die stattliche Liste der
Kirchenväter, deren Äusserungen hier folgen, den Beweis.

Clemens Romanus lehrt (Ep. ad Corinthios I.)

Kap. 40: Dem Hohepriester sind besondere Dienstleistungen
ßeixovpylai) auferlegt, auch den Priestern ist eine besondere Stelle
zugewiesen, und auch die Leviten haben ihre besonderen Dienste
(ôtaxovîai) zu vollbringen ; der Laie (ó Xai'xóg avÒQconog) ist
gebunden an den Vorschriften für die Laien.

Kap. 41 : Jeder von uns, Brüder, sei in seinem besonderen
Stand Gott wohlgefällig, sich eines guten Gewissens erfreuend,
ehrwürdig, nicht die ihm gestellten Regeln (xavóva) seines Dienstes
(XeirovQyiag) überschreitend.

Derselbe Clemens besass eine grosse Weite des Gesichtskreises

und lehrte uns ein Wort, an das unsere Zeit wohl
erinnert werden sollte: Kap. 44: Auch unsere Apostel wussten
durch unseren Herrn Jesus Christus, dass Streit kommen würde
über das Bischofsamt (énl xov ôvo/uaxog xrjg èmoxojirjg). AVeil sie das

also genau wussten, setzten sie die bereits Erwähnten ein und
gaben ausserdem Anweisungen, damit, wenn diese entschlafen



— 35 —

waren, andere würdige Männer ihr Amt (hixovpyiav) weiterführen
würden. Männer also, von ihnen eingesetzt oder inzwischen von
andern geachteten Männern unter Zustimmung der ganzen
Kirche, und, die untadelig ihren Dienst an der Herde Christi
erfüllt haben in Niedrigkeit, ohne Aufwand und Prahl, die
wiederholt von allen ein gutes Zeugnis erhalten haben — solche
Männer ihres Amtes verlustig zu erklären, achten wir nicht
gerecht. Es wird uns nicht als eine leichte Sünde zugerechnet
werden, wenn wir solche, die untadelhaft und heilig die Opfergaben

dargebracht haben, aus ihrem Amt (èmoxonrjg) stossen.

Ignatius von Antiochien (f 107) lehrt die Gemeinde von
Smyrna (Ep. ad Smyrn. 8): Folgt alle dem Bischof, wie Jesus

Christus dem Vater, und dem Presbyterium wie den Aposteln;
haltet euch an den Diakonen wie an Gottes Gebot. Niemand
verrichte kirchliche Dinge ohne den Bischof. Nur die Eucharistie

darf als vollwertig angesehen werden, die unter dem
Bischof oder seinem Abgeordneten stattfindet. Wo der Bischof
erscheint, da muss auch die Gesamtheit sein; so wie wo Christus
Jesus ist, da auch die katholische Kirche ist. Es ist nicht
gestattet, zu taufen oder das Liebesmahl zu feiern ohne den Bischof.

Die Didache enthält in Kap. 15 eine Ermahnung, die nicht
so leicht zu verstehen ist: Erwählt euch also Bischöfe und

Diakone, dem Herrn würdig, sanftmütige Männer, ohne
Habsucht, wahrheitsliebend und erprobt. Denn sie werden für euch
den Dienst verrichten (leixovgyovoiv), und sie werden das Amt
(htxovQyiav) der Propheten und Lehrer innehaben.

Justinus Martyr nennt denjenigen, der die Eucharistiefeier
leitet, den „proestos", den, der den ersten Rang einnimmt.
Etwas Spezielles sagt er nicht.

Diese Reihe der Angaben könnte noch erweitert werden,
aber es würde sich kein neuer Gesichtspunkt zeigen.

Cyprian sagt in seinem Brief an Antonian (55): „Et cum
sit a Christo una ecclesia per totum mundum in multa membra
divisa, item episcopatus unus, episcoporum multorum concordi
numerositatc diffusus."

Hiermit haben wir im strengen Sinne unsere Aufgabe erfüllt
und gezeigt, dass in der Urkirche Wort und Sakrament an das
Amt gebunden waren, und dass dies von der Kirche nach dem
Vorbilde Christi so eingerichtet worden ist.



— 36 —

Wir würden uns jedoch zu stark an den Buchstaben halten,
wenn wir nicht noch verschiedene Fragen formulierten und sie

zu beantworten suchten.
Diese Fragen sind: 1. AVas ist der Unterschied zwischen

dem Amt eines Bischofs, eines Presbyters und eines Diakons?
AVelche Vollmachten haben sie, und warum besteht unter ihnen
eine Verschiedenheit? 2. Wie steht es vom dogmatischen Standpunkt

aus gesehen mit der successio apostolica?
Da diese Fragen tatsächlich den Kern unseres Themas

berühren und die Frage des Episkopats heutzutage in der Kirche
von grosser Wichtigkeit ist, sehen wir in ihnen gewissermassen
eine Ergänzung zu dieser Untersuchung.

Da in bezug auf unser Thema in der kirchlichen Literatur
der ersten Jahrhunderte stets ausschliesslich der episkopos
erwähnt wird, von dessen Wesen wir soviel bereits hinsichtlich
des Wortes und des damit verbundenen Gedankcninhalts gesagt
haben, können wir uns mit dem Gesagten begnügen.

Der presbyteros ist weniger oft genannt, aber möglicherweise

öfter gemeint. Die Übersetzung dieses Ausdrucks mit
„Ältester" ist unrichtig; er kann als Zeichen eines Amtes nur
in dem zusammengezogenen AVort „Priester" eine entsprechende
Bedeutung finden. Seit den Tagen der Apostel ist dieses AVort

für den Arntsträger gebraucht worden, der eine ähnliche
Stellung wie ein episkopos bekleidete. AVir schliessen dies bereits
aus den neutestamentlichen Stellen, die wir in den vorangehenden

Abschnitten dieser Abhandlung herangezogen haben und
die wir vermehren könnten.

Man war in früheren Zeiten nicht übertrieben wählerisch
in Titeln, und St. Paulus selbst (1. Kor. 12, 28) spricht von
Aposteln, Propheten und Lehrern. Sogar im 4. Jahrhundert wird
das von Cyrill v. Jerusalem gewürdigt, der in seiner 13.
Katechese die Bischöfe Apostel nennt, weil sie deren Nachfolger
sind; die Presbyter oder Priester nennt er Propheten, da sie
die Nachfolger derer sind, die das Evangelium predigten, und
die Diakone werden von ihm Lehrer genannt, da sie den
Bischöfen und Priestern durch das Vorlesen der Hl. Schrift und
durch Predigen helfen. Auch in Apg. 14, 23 und 15, 2 werden
die Presbyter als Inhaber des geistlichen Amtes erwähnt. Für
diejenigen, die nach allem, was gesagt worden ist, noch immer



37 —

an dem Gedanken festhalten, dass die Presbyter irgendwie mit
der Synagoge in Beziehung stehen, sei es ausdrücklich als unsere
Ansicht gesagt, dass der Presbyter im Neuen Testament vom
Apostel oder Bischof als Diener am AVort und Sakrament
eingesetzt wurde, class die 72 Ältesten des Sanhédrins jedoch nur
zur Gerichtsbarkeit gehörten und sich mit Verwaltungeschäften
und Politik befassteil, aber in keiner Beziehung zur Liturgie
standen.

Die Funktionen des episkopos und des presbyteros sind
vorhanden, der Unterschied zwischen beiden kann kanonistisch
umschrieben werden. Dogmatisch kann der Unterschied nur
bestimmt werden, wenn man folgendes annimmt: Der Bischof
lässt die Presbyter zu und weiht sie zu Priestern, aber die

Priester ihrerseits konsekrieren keine Bischöfe. Ob das jedoch
als dogmatischer Unterschied betrachtet werden kann, wage
ich nicht zu behaupten.

Epiphanius sagt ganz einfach: In der Urkirche weihten
die Apostel manchmal Priester, und manchmal Diakone, dann
wieder einen Bischof und Diakone, je nach den örtlichen
Bedürfnissen und den persönlichen Fähigkeiten. So ist ein Unterschied

zu beobachten, aber er ist wiederum nicht genau erklärt.
Es ist jedoch bemerkenswert, dass in den ersten Tagen der
Kirche bei der Ordination der Priester — und sie erfolgte stets
unter Mitwirkung der Kirche — die Priester sich mit dem
ordinierenden Bischof an der Handauflegung beteiligten, aber es

ist unmöglich, den Beweis dafür zu erbringen, dass die Kirche
bei der Bischofskonsekration es guthicss, dass die anwesenden
Priester die Hände auflegten. Schliessen wir mit einem kurzen,
aber bezeichnenden Wort von Hieronymus: Ecclesia non est

quae non habet sacerdotes. Er sagt nicht episkopos oder
presbyteros, sondern er gebraucht das neutrale Wort sacerdos.

Können wir jetzt aus dem, was bisher gesagt worden ist,
ableiten, dass in der Rangordnung der Ämter der Bischof primus
inter pares ist? Nein, denn die Kirche bat ihn stets als getrennt
vom Klerus betrachtet, als den primus, den proëstos, den prae-
sidens. Andererseits können wir nicht beweisen, dass die
Unterscheidung göttlichen Rechtes sei, aber der ständige Gebrauch
in der Frühkirche muss eine AArarnung zur Vorsicht sein, den
Unterschied möglicherweise zu leugnen und den Versuch zu

machen, den bestehenden Zustand zu ändern.



— 38 —

Wir können wohl sagen, dass ein oft gebrauchtes Zitat „habet
episcopus plenitudinem sacerdotii" töricht ist. Die Fülle des

kirchlichen Amtes ruht in Christus und in ihm und durch ihn
in seiner Kirche, der er die Autorität zuerst in der Person seiner
Apostel, dann später in der ihrer Nachfolger verliehen hat.
Das geistliche Amt ist ebenso vollkommen im Priester wie im
Bischof, der ebenfalls Priester ist. Der Bischof empfängt bei
seiner Konsekration schwerer lastende Pflichten, eine
umfangreichere Jurisdiktion, grössere Verantwortung, aber prinzipiell
besteht kein Unterschied im Priestertum, nicht einmal dem Grade
nach. Das geistliche Amt ist vollkommen und vollständig in der
Kirche, durch die Kirche und für die Kirche.

Die gegenteilige Ansicht ist römisch, und wie sie entstanden
ist, werden wir alsbald darlegen.

In bezug auf das Diakonenamt können wir uns kurz fassen.
Es wurde von der Kirche errichtet und war stets ein

Gehilfenamt. Allmählich erkannte es die katholische Kirche als
einen Verwaltungsposten an und ziemlich spät erst als eine

Vorbereitung zum Priestertum. In den reformierten Kirchen ist
das Diakonenamt als solches unbekannt, obschon einige wenige
Freikirchen es in ihrer Kirchenverfassung erwähnen. Vom
dogmatischen Standpunkt aus scheint es überflüssig zu sein. Praktisch

hat die orthodoxe Kirche es sehr rein bewahrt. Nach clem

ius canonicum kann ein Priester nicht geweiht werden, wenn er
nicht vorher Diakon war; nach dem Neuen Testament wäre
das freilich möglich, aber ein Bischof ohne Priesterweihe ist
ein casus non dabilis.

Wir haben daher bei unserer Betrachtung des geistliehen
Amtes fortwährend und absichtlich die Frage des Diakonats
unerörtert gelassen.

Es ergab sich aus dem geschichtlichen Teil unseres Berichts,
dass die Kirche auf die successio apostolica Wert legt. AVir
haben zu fragen: Warum?

Über diesen Punkt sind Irenäus und Tertullian klar. Der
erste lehrt (Adv. Haer. III, 3):

Traditionem itaque apostolorum in toto mundo manifestatam
in omni ecclesia adest respicere omnibus, qui vera velint videre,
et habemus annumerare eos, qui ab apostolis instituti sunt episcopi

in ecclesiis, et successores eorum ad nos, qui nihil tale do-



— 39 —

cuerunt et neque cognoverunt, quale ab his dcliratur. Etenini
si recondita scissent mysteria apostoli, quae seorsim et latenter
ab reliquis perfectos docebant, his vel maxime traderent ea

quibus etiam ipsas ecclesias committebant. Valde enim perfectos
et irreprehensibiles in omnibus eos volcbant esse, quos et suc-
cessores relinquebant, suum ipsorum locum magisterii tradentes,
quibus emendate agentibus fieret magna utilitas, lapsis autem
summa calamitas.

Sed quoniam valde longum est in hoc tali volumine omnium
ecclesiarum enumerare successiones, maximae et antiquissimae
et omnibus cognitac, a gloriosissimis duobis apostolis Petro et
Paulo Romae fundatae et constitutae ecclesiae, eamquam habet
ab apostolis traditionem et annuntiatam hominibus fidem, per
successiones episcoporum pervenientem usque ad nos indicantcs,
confundimus vel vanam gloriam, vel per caccitatem et malam
sententiam praeterquam oportet colligunt. Ad hanc enim ecclesiam

propter potentiorem principalitatem necesse est omnem
convenire ecclesiam, hoc est, eos qui undique sunt fidèles, in

qua semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea quae
est ab apostolis traditio.

Und der zweite legt folgendes dar (de Praescriptione Haer.
Kap. 24, 26) :

Percurre ecclesias apostolicas, apud quas ipsae adhuc
cathedrae apostolorum suis locis praesident, apud quas ipsae
authenticae litterae eorum recitantur, sonantes vocem et
représentantes faciem uniuseuiusque. Proxima est tibi Achaia, habes
Corinthum, si non longe es a Macedonia, habes Philippos, habes
Thessalonicenses. Si potes in Asiani tendere, habes Ephesum.
Si tamen Italiae adiaces, habes Romani, unde nobis quoque
auctoritas praesto est. Ista quam felix ecclesia, cui totam
doctrinam apostoli cum sanguine suo profudcrunt, ubi Petrus
passioni dominicae adaequatur, ubi Paulus Ioaniiis exitu coronatur,

ubi apostolus foannis, posteaquam in oleum igneum demer-
sus nihil passus est, in insulam relegatur.

Man sieht, dass hier die successio mit der Tradition in
Verbindung gebracht wird und dass sie nicht als auf den
Amtsträgern als solchen, sondern als auf den Kirchen und später
als auf den Bischöfen als den Vertretern dieser Kirchen ruhend
betrachtet wird. Also an erster Stelle die Kirchen, dann die
Tradition oder der reine Glaube und an dritter Stelle die Bischöfe.



— 40 —

Das ist charakteristisch für die apostolische Sukzession, denn

es waren die Kirchen — und in der Zusammenfassung der
Kirchen die Una Sancta Catholica et Apostolica —, clie die
Glaubenslehre übermittelt haben, und diesen Kirchen sind die

Bischöfe, da sie ihre Diener sind, untergeordnet. Aus dem, was
Tertullian sagt, wird es klar, dass in frühester Zeit bei dem
Anspruch auf eine echte Sukzession auf die Kirche und nicht auf
die Person des Bischofs gesehen wurde; auf ihn nur wegen seiner
Verbundenheit mit einer Kirche, denn sogenannte vagabuudi,
das sind nicht mit einer Kirche in Verbindung stehende Bischöfe,
waren unbekannt.

Diese Vorstellung, wo wir ihr auch begegnen mögen, ist
verbunden mit den Pflichten des Bischofs, den Glauben der
Kirche treu und ungeschwächt zu erhalten, in derselben Lehre
zu beharren und Zeugnis von ihr abzulegen. Das kann ein
Bischof nur tun, wenn er den Glauben rein bewahrt, und die

Kirche war für die Reinerhaltung dieses Besitzes stets wachsam
und um die volle Aufrechterhaltung einer reinen Tradition
tief besorgt.

Da sich nirgends eine bessere Gelegenheit bot, über die
Reinheit der Lehre zu urteilen, als bei einer Bischofskonsekration,

so fand diese Feier in Gegenwart der ganzen Kirche und
der Nachbarbischöfe als Vertreter der Kirche statt. Sie hatten
das Recht, und es war vielleicht ihre Pflicht, den Kandidaten
zu prüfen.

Wäre die Kirche in der Lehre einig geblieben, so hätte
sich ein Zweifel an der apostolischen Sukzession nie erhoben.
Aber die Streitigkeiten um den Glauben und die Frage, ob die
von heterodoxen Personen vollzogenen Riten Gnade verliehen,
machten die Sache so kompliziert, dass ganze Bände nötig wären,
um sie zu entwirren. Leider sind bis heute diese Bücher
vergebens geschrieben worden.

Denn je mehr die Kirche durch Glaubcnsunterschiede
zerrissen wurde, um so mehr waren die Amtsträger verpflichtet, für
die Wahrheit ihres Glaubensbekenntnisses einzutreten, um so

grösser wurde ihre Bedeutung und um so stärker befestigten
sie ihre Autorität. So verschwand allmählich die Überzeugung,
die Geistlichen seien Diener, um der Vorstellung von einer
Hierarchie Platz zu machen, die nicht mehr ihre Autorität von
der Kirche herzuleiten schien, sondern es vorzog, sich über die



— 41 —

Kirche zu stellen, sich aber auf jeden Fall so benahm, als ob
die Kirche ihr unterstellt sei. Dass infolgedessen die Frage der
Sukzession eine juristische statt einer dogmatisedicn wurde, ist
klar. Dadurch wurde die Ordination zu einer mechanisch-magischen

Handlung und verlor ihren Wert für das Leben der
Kirche in Christo.

Man darf siedi daher nicht darüber wundern, wenn die
Reformatoren zu einer so niedrigen Meinung über die Bedeutung

eines solchen unechten Amtes kamen, das in so falschem
Sinne gedeutet und auf einer so problematischen Sukzession

ruhte, und dass sie es schliesslich abschafften.
Indem wir zu den beiden Quellen: Heilige Schrift und

Geschichte der Urkirche zurückkehren, müssen wir anerkennen,
class die eine Herde Christi zusammen mit dem einen Wort und
der einen Taufe ein geistliches Amt besitzen sollte.

Utrecht. E. Lagerwey.


	Amt, Wort und Sakrament in ihrer Verbundenheit

