Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Artikel: Amt, Wort und Sakrament in ihrer Verbundenheit
Autor: Lagerwey, E.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404122

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404122
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 94 —

Amt, Wort und Sakrament in ihrer
Verbundenheit.

Bei der gewiihlten Uberschrift ist zu beachten, dass sic
aus vier Worten besteht, von denen jedes eine eigene und
unterschiedliche Idee verkorpert: Amt, Wort, Sakrament und
Verbundenheit. Und damit wiederum wird per se ein fiinftes
vorausgesetzt: Kirche. Denn augenscheinlich ist beabsichtigt,
in unser Thema die Erorterung der Frage einzuschliessen: Ist
der Diener am Wort und Sakrament in der christlichen Kirche
fiir seine Aufgabe in ciner {iber die anderen hervorragenden
Weise ordiniert worden, oder kann irgendein anderer oder andere
gesetzmissig, glltig oder richtig ex officio das Wort und die
Sakramente in der Kirche verwalten? Oder, um einen Schritt
weiterzugehen, mag man fragen: Haftet das Wort, aber nicht
die Sakramente, oder umgekehrt, haften die Sakramente, aber
nicht das Wort an dem geistlichen Amt? Ich vermute, dass
einige antworten werden: Nein, das geistliche Amt ist an das
Wort und an die Sakramente gebunden und nicht umgekehrt,
diese an das Amt.

Unter dem Dienst am Wort haben wir ,die Predigt des
Evangeliums* in des Wortes vollster Bedeutung zu verstehen,
und zwar auf besonders zu diesem Zweck organisierten Ver-
sammlungen. Diese Versammlungen kénnen in der Kirche
Christi sowohl zur frommen Erbauung der Gliubigen als auch
fiir solche, die durch das Horen des Wortes getroffen nach
ihrer Bekehrung Glieder der Kirche werden, gehalten werden.
So umschliesst diese Definition, Predigt, Katachese und Missions-
arbeit.

Unter dem Wort Sakrament verstehen wir diejenige Hand-
lung, durch welche die Kirche unter Anwendung bestimmter
Worte die Gnade Gottes in Christo denen verleiht, die das
geistliche Heilmittel empfangen. Behalten wir diese Definition
im Auge, so wird offenbar, dass das Wort ebenfalls an das
Sakrament gebunden ist, aber das Wort hat hier einen anderen
Wert als in der vorhergehenden Definition. Im Lateinischen
kommt es klarer zum Ausdruck durch den Gebrauch des Wortes
,sermo* fiir die Predigt und von ,res et verbum* fiir die Sakra-



9%

mente. ,Sermo® ist das gesprochene Wort, ,verbum“ das wir-
kende Wort. Wir konnen auch den Begriff ,sonus® hinzufiigen
und sagen: ,Sonus“ gehort zu ,soma“,  sermo“ zu ,nous“ und
,verbum* zu ,pneuma‘. Ich wiirde statt des Ausdrucks ,Sakra-
ment“ den Gebrauch des Wortes ,mysterion“ bevorzugen, da
dieses, wie man allgemein annimmt, die Gedanken der christ-
lichen Friihkirche iiber das Mysterium, durch dessen Teilnahme
der materielle Leib vergeistigt wird, ausdriickt.

Unter dem Wort ,Amt“ ist die Verpflichtung derer zu ver-
stehen, die in der Kirche ordiniert worden sind, um den Gottes-
dienst zu vollziehen: ministerium, diakonia, leitourgia fir das
Volk Gottes und im Namen desselben.

Was das Wort ,Verbundenheit® betrifft, so gibt s, was sein
Verstindnis und seine Bedeutung angeht, die grosstmogliche
Verschiedenheit. Aber, wenn wir uns an den etymologischen Sinn
halten, so bedeutet ,gebunden sein“ so viel wie ,durch ein
Band oder durch Bande festgehalten sein“, und das Sub-
stantiv schliesst den Begrift der Absolutheit in sich. Das Nega-
tivam, z. B. in dem Ausdruck ,die Unaufloslichkeit der Khe*,
driickt vollkommen den positiven Wert der Beziehung dessen,
was gebunden ist, aus. Uberdies zeigt das Verbum ,binden“
an, dass das ,binden“, wenn es erfolgt ist, nicht jinnata“ oder
,syggenetos* ist, sondern bewirkt oder zustande gebracht wor-
den ist durch eine Handlung als Ergebnis eines Entschlusses,
mag dieser nun einseitig erfolgt sein, in welchem Falle das
,binden* ein kiinstliches oder gewaltsames ist, oder mag er aus
gemeinsamer Uberlegung hervorgegangen sein, in welchem Falle
das ,binden* mit Zustimmung der beiden betreffenden Parteien
erfolgt ist. Und hier lege ich den Nachdruck auf die Tatsache,
dass, um zwei Personen zusammen zu binden, eine dritte Person
erforderlich ist, um die Handlung auszufiihren. Wenn es ver-
niinftige Wesen sind, so sind sie imstande, sich selbst zu binden.
Aber in diesem Falle mochte ich nicht die Absicht, die sie
dabei als auctor essentialis haben, beiseite lassen, sondern sie
zum Teil als causa finalis betrachten,

Diese dritte Partei ist in unserem Falle die Kirche, die die
drei erwiithnten Begriffe verbindet und so Amt, Sakrament und
Wort zur Einheit bringt oder nicht bringt. Diese Kirche ist die
Stellvertreterin dessen, der gesagt hat: ,Gleich wie mich der
Vater gesandt hat, so sende ich euch.*



Nachdem wir die verschiedenen Begriffe erkliirt haben,
verbinden wir sie zu der Frage: ,Ist in der Kirche Christi der
Dienst am Wort in Predigt und Unterricht und an den My-
sterien an ein heiliges Amt gebunden ?*

Diese Frage hat sowohl eine dogmatische wie auch eine
juristische und historische Seite. Hier handelt es sich mehr um
den dogmatischen Wert, aber die Frage kann nicht beantwortet
werden, ohne zuvor ihre geschichtliche Wirklichkeit zu er-
forschen. Die kanonistische Seite ist weniger wichtig, wenn sich
die dogmatische als grundsiitzlich zuverlissig erwiesen hat.

Ein Anhinger der Reformation wird eine dogmatische Ant-
wort aus der Heiligen Schrift, erleuchtet von der Gnade Gottes,
holen; ein romischer Katholik wird sich auf die unfehlbare
Lehre des Papstes beziehen, und es besteht kein Zweifel, dass
beide Antworten fiir beide entscheidend sein werden. Aber ein
unparteiischer Forscher wird dem Zeugnis der Geschichte den
Vorzug geben, denn er wird sagen: Die Worte Amt, Mysterium
und Kirche waren da, um bestimmte Ideen anzuzeigen, bevor
nur ein Buchstabe der Bibel als [.ehre anerkannt war, ja bevor
nur ein Satz des Neuen Testaments geschrieben worden war
und bevor die Frage einer organisierten und Autoritit aus-
tibenden Kirche sich erhoben hatte. Deshalb miissen wir zur
Friihkirche zurtickgehen und fragen: Wie ist sic entstanden?
Mit Hilfe der sparlichen Zeugnisse aus dieser ersten Zeit, in
der Amt, Mysterium und Wort aneinander gebunden waren,
wollen wir es versuchen, mit vorurteilsfreiem Sinn die Frage
zu beantworten, um dann von der spiteren Ubung der Kirche
aus zu versuchen, {ber ihre dogmatische und Kanonistische
Bedeutung Licht zu verbreiten.

Mit tiefer Bedeutung sagt das Neue Testament: ,Da aber
die Zeit erfillet ward, sandte Gott seinen Sohn“ (Gal. 4, 4).

Es ist fiur den goéttlichen Heilsplan charakteristisch, dass
die Welt nicht zur Zeit eines Eroberungsrausches oder dann,
wenn sie von einer Leidenschaft fur Schonheit entflammt war,
sondern zu einer Zeit der Unzufriedenheit und Krankhaftigkeit
sich nach einem Erloser sehnte und reif wurde, ihn aufzuneh-
men; als der Gang der Wechselfiille in der Welt so eingerichtet
war, dass die Predigt des Evangeliums iiber die ganze bewohnte
Erde, die Okumene, buchstiiblich und bildlich verstanden wer-



— 97 —

den konnte, als Gott seinen Sohn sandte. Zu der Zeit waren
ostliches und westliches Denken und Sehnen, so wie sie waren,
miteinander vermischt und in einem Schmelztiegel gereinigt
worden. Die Kraft des einen hat die des anderen beeinflusst.
Wir sehen damals zwei sehr verschiedene Formen der Gottes-
verchrung: die jidische Synagoge und die griechisch-réomische
Mysterienwelt. Nicht als ob diese beiden villig voneinander
verschieden gewesen wiiren. Den Hellenisten war Predigt nicht
unbekannt — die Juden hatten ebenfalls ihre Formen der Gottes-
verehrung mit ihren Mysterien. Das Christentum besass beide
Formen: den Dienst am Wort und den der Mysterien. Israel
als Volk kann jedoch nicht den Sohn Gottes akzeptieren, der
die Menschen Gott gleich macht, aber die Mysterien halten
das nicht fiir so aussergewohnlich. Israel ist vertraut mit einer
sittlichen Religion; die anderen iiberhaupt nicht oder kaum.
Die Gottschau ist fir den Mysten nichts Fremdartiges; Israel
sieht in einer solchen Ausdrucksweise eine Blasphemie. Das
Evangelium predigt: ,Selig sind, die reines Herzens sind; denn
sie werden Gott schauen®, meint aber damit etwas anderes,
als was die Mysterien verhiessen.

Von diesen Systemen hat die Friithkirche ihre Formen der
Gottesverehrung entlehnt. Man nehme an dieser Ausdrucksweise
keinen Anstoss! Es ist die gewdohnliche Art, um auszudriicken,
dass das Christentum predigte, wie es die Synagoge auch tat,
und heilige Mysterien feierte, wie die Mysterienreligionen sie
kannten; es bedeutet nicht, dass die christliche Propaganda
mit der einen oder anderen Gedankenwelt etwas mehr gemein-
sam hatte als allein die Form. Predigen jedoch verlangt einen
Prediger, die Feier heiliger Mysterien einen Mystagogen. Des-
wegen begann ich mit der Feststellung, dass vom geschicht-
lichen Standpunkt aus die Reihenfolge unserer Fragen eine andere
ist als die hier formulierte. Wir sehen hier die notwendige Ver-

bindung von Amt und Wort — “wie sollen sie aber predigen,
wo sie nicht gesandt werden?* — mit dem Sakrament; denn

wer soll die Mysten einweihen, wenn nicht die Mystagogen?
Wir nehmen als bewiesen an, dass Jesus eine offentliche
Form des Gottesdienstes gewiinscht hat und dass die Kirche
eine solche eingerichtet hat; und ebenso, dass es seine Absicht
gewesen ist, eine Kirche zu grinden. Damit wird es fiir uns
notwendig, die Frage zu erwiigen, ob es geschichtlich zu recht-



— 98 -—

fertigen sei, die Idee einer individuellen Frommigkeitserfahrung
als Ziel des Christentums auszuschliessen. Dass diese Idee ihre
Anhiinger hatte und noch hat und dass der Ausdruck ,geist-
liche Opfer* sie in dieser Beziehung ausreichend kennzeichnet,
ist mir bekannt. Wir kénnen jedoch annehmen, dass die Friih-
kirche Kirche genug war, um ihre Glieder nicht in die Gefahr
des Subjektivismus zu fihren, der sich selbst in die Gottheit
projiziert, um dann durch Wideispiegelung dieser Téauschung
in Selbstvergotterung und Gotzendienst zu tallen. Das Wort des
heiligen Paulus iiber die thysia logike, das sacrificum rationa-
bile, ist eine geniligende Biirgschaft fiir die gesunde Vernunft
der Friihkirche. Dariiber hinaus haben wir das Zeugnis der
Geschichte, die uns vor Augen fiihrt, dass wohlgeordnete Ge-
meinschaften enstanden sind und beabsichtigt waren.

Wir wissen nicht genug von dem friihesten Wachstum der
kirchlichen Gruppen, um genau sagen zu konnen, wie das geist-
liche Amt sich entwickelt hat — wir werden alsbald darauf
zuriickkommen, wenn wir von den Texten hierzu sprechen —,
aber wir konnen die Ansicht eciniger grosser Exegeten ohne
weiteren Beweis hier anfithren: als die Christen aus dem Juden-
und IHeidentum zusammen in die mia hagia katholike kai apo-
stolike ekklesia hineingewachsen waren, bestand das geistliche
Amt als ein Dienst innerhalb der Kirche. Und es war mit ausser-
gewohnlichen Gnadengaben ausgestattet.

Um das klar zu beweisen, bringen wir eine Anzahl von
Stellen aus den Schriften des Neuen Testaments wie auch einige
Angaben kirchlicher Autoritiiten bis zu Justinus Martyr ein-
schliesslich und zum Schluss eine umfassende Erklirung des
hl. Cyprian. Da wir die Textexegese auch fir den dogmatischen
Teil dieser Abhandlung bendtigen, lassen wir diese sogleich folgen.

In der Apostelgeschichte finden wir sehr natiirlicherweise
die ersten Berichte in bezug auf unser Thema. Und gleich-
giiltig, ob wir nun das Apostolat als ein officium oder nur als
die Wurzel spiiterer Amter betrachten, wir miissen zu den Apo-
steln gehen, wenn es sich um die Geschichte des kirchlichen
Amtes, das sie im Prinzip und in seiner Fiille besassen, handelt.
Diesbeziiglich bemerken wir zuerst, dass an Stelle des Judas
ein anderer sein Bischofsamt einnehmen muss.

Das Wort in der Apostelgeschichte 1, 20, ist dem Psalm
109, 8b, entnommen, und das Hebréische pkd = pekad ist richtig



29

mit episkopein zu tibersetzen, denn es bedeutet; beaufsichtigen,
die Oberaufsicht fithren. Daher muss gefolgert werden, dass
die allgemeine Ansicht, dass das Amt der Presbyter fir die
Judenchristen, das Bischofsamt flir die nichtjidischen Christen
urspriinglich in Gebrauch gewesen seien, tatsichlich von der
Geschichte der alten Kirche nicht bestiitigt wird. Die Friihkirche,
die die Septuaginta zitiert, gebraucht das Wort ,Episkopat®,
um das Amt eines Aufsehers, eines Superintendenten oder Vor-
stehers einer Gemeinschaft zu bezeichnen: der Archisynagogos
war aus ihrer Literatur verschwunden.

Wir konnen ferner bemerken, dass bei der Wahl des Mat-
thias zum geistlichen Amt verlangt wurde: Wahl durch die
Brider, Aussonderung, Zeugnis der Kirche und Gebet zu Gott.
So wurde Matthias der Zahl der Apostel zugeordnet. Von einer
sakramentalen Handlung lesen wir nichts. Der Heilige Geist
war noch nicht gekommen.

Gleich nach der Wahl des Matthias kommt die des heiligen
Paulus (Apg. 9 teilweise; Apg. 22 und 26). Ihn kannte die Kirche
nicht. Er wird unmittelbar, durch ein Wunder, berufen. Nicht
von Jahwe wie Aaron, sondern von Jesus, dem Haupt der
Kirche. ,Ich bin Jesus, den du verfolgst. Jedoch empfiingt
er keinen Platz in der Gemeinschaft der Apostel, ohne zuerst
geprift zu werden. Er muss auch das Zeugnis der Briider und
besonders das der beiden Apostel Petrus und Jakobus haben.
Bevor Paulus sich der Kirche anschliesst, legt Ananias ihm die
Hiande auf, und er empfiangt sein Augenlicht wieder. Dieses
Auflegen der Héande hat, wenn iiberhaupt, nur eine Bedeutung
in bezug auf das Photisma, d.h. diec Taufe. ,Und er stand auf
und liess sich taufen* (Apg. 9, 19).

Spiiter schicken die Apostel den Barnabas nach Antiochien.
Er findet dort offene Tiiren, geht nach Tarsus und nimmt Paulus
mit sich. Dieser nimmt sehr bald eine bedeutende Stellung
durch seine Arbeit fiir die Kollekte zum Besten der Briider in
Jerusalem ein. Aber vor der Ubernahme des Apostelamtes mit
Barnabas zusammen wurde er ausgesondert (Apg. 13, 2 und 3)
und durch Handauflegung fiir sein Werk ordiniert.

Wiederum: Berufung, Wahl oder Aussonderung, Hinweis
auf ein besonderes Amt, das hier in einem weiteren Sinne
pergon* genannt wird, und endlich Handauflegung.



e Bl ==

Die verschiedensten Stufen des Amtes liegen in den Hinden
der Kirche, gehen aus von den Aposteln, gehoren aber Jesus,
zu dem gebetet wird. Volle Autoritiit jedoch liegt bei den Apo-
steln, denen sogar die Giiter libergeben werden — sie werden
niedergelegt zu den Fiissen der Apostel (Apg. 4, 35). Wir wie-
derholen: es zeigt sich also, dass das geistliche Amt aus dem
Apostolat wie von Jesus selbst (Joh. 20, 21) hervorgegangen
ist. s wird durch Aussonderung von der Kirche erlangt, es
erfordert die missio-Sendung und wird durch Handauflegung
(impositio manuum, epithesis cheiron) erteilt.

Die Apostel trafen Vorsorge fiir ihre Nachtolge nicht im
Apostolat selbst, sondern in ihrem Amt als Vorsteher der ver-
schiedenen Kirchen. Was die Entwicklung dieses geistlichen
Amtes nun angeht, so ist vom Jahre 60 an wenig bekannt.
Heute konnen wir sagen, dass wir hinsichtlich der frithesten
apostolischen Sukzession nicht viel wissen, was geschichtlich
zu ermitteln ist.

Was den heiligen Paulus betrifft, so ist bekannt, dass er
bei Grindung einer Gemeinde eine leitende Korperschaft ein-
setzte und die Fortdauer und Erginzung derselben forderte.
Er schreibt an Titus (Kap. 1, 5—1T): ,Derhalben liess ich dich
in Kreta, dass du solltest vollends ausrichten, was ich gelassen
habe, und besetzen die Stiidte hin und her mit Altesten (Pres-
bytern), wie ich dir befohlen habe, wo einer ist untadelig.. .
Denn ein Bischof (episkopos) soll untadelig sein ... “ Es scheint,
dass hier die Worte episkopos und presbyteros unterschiedslos
gebraucht werden, aber dass gefordert wird: segregatio, testi-
monium wund impositio manuwm, denn Titus war mit Handauf-
legung vom heiligen Paulus selbst ordiniert worden.

An Timotheus (1. Tim. 4, 14) schreibt der Apostel: ,Lass
nicht aus der Acht die Gabe, die dir gegeben ist durch die
Weissagung mit Handauflegung der Altesten (Presbyter). Wieder:
Aussonderung, Zeugnis und Handauflegung.

In Jerusalem sind Jakobus, in Ephesus Johannes — beide
selbst Apostel — Bischofe. Fir den Fall des Erloschens des

Apostolates durch den Tod der Apostel war in jeder Gemeinde
eine leitende Korperschaft, entweder ein Bischof mit dem Rat
der Presbyter oder ein Presbyterium mit einem Bischof als
Haupt.



— 31 —

Wir konnen als sicher annehmen, dass den Aposteln, auch
wenn sie seclbst eine leitende Korperschaft nicht ausgewihlt
hatten, episkopoi nachfolgten, nicht in der Stellung eines Apo-
stels, sondern als Leiter einer Kirche.

So scheint es in Asien der Fall gewesen zu sein, wo der
Verfasser der Apokalypse die Engel der sieben Gemeinden, das
sind nach allgemeiner Ansicht die Ildupter dieser Gemeinden-
griisst.

Aus den noch zu zitierenden Kirchenviiterstellen wird es
offenbar, dass seit den Tagen der Apostel in der Kirche eine Hier-
archie vorhanden war. Sie bestitigen, aus was fiir einem Grunde
auch immer sie geschrieben sein mogen, die geschichtliche
Authentizitit des geistlichen Amtes.

Wir fassen das Vorangehende in einem Auszug aus Cyprian
(Epist. 33) zusammen: ,Inde per temporum et successionum
vices, episcoporum ordinatio et ecclesiae ratio docuit, ut eccle-
sia super episcopos constituatur et omnis actus ecclesiae per
eosdem praepositos gubernetur.* Wir diirfen hier nicht aus
dem Auge verlieren, dass es nicht die Person des Bischofs war,
die irgendwelche Wichtigkeit besass, sondern dass der Bischof
als der ,Exponent“ seiner Gemeinde betrachtet werden muss.
Diese historische Sukzession hat im Laufe der Zeit durch IHi-
resic und Schisma einen Prestigeverlust erlitten, aber sie ist
bis heute beibehalten worden. Und jeder katholische Bischof
ist imstande, seine Verbindung mit dem Apostolat zu verfolgen,
mag e¢s auch manchmal ein ziemlich weiter Weg sein.

Wie die katholischen und katholisierenden Kirchen diese
Sukzession hochschiitzen, ist hinreichend bekannt. Dass sogar
die Reformatoren sie in einem gewissen Sinne wiirdigten, zeigt
sich in den Glaubensbekenntnissen von Augsburg und Genf. Im
ersten lesen wir in Artikel 14 in Verbindung mit Art. 28: ,Vom
Kirchen-Regiment wird gelehret, dass niemand in der Kirche
Offentlich lehren oder predigen oder Sakrament reichen soll
ohne ordentlichen Beruf.“ Die Bischofe sind mit Autoritit um-
kleidet, wenn nicht miteiner absoluten, so doch mit einer wahrhaft
geistlichen. Das zweite sagt: Es soll nunmehr erlaubt sein, Bi-
schofe und Priester, Hirten und Lehrer zu beruten und einzu-
setzen. Die Geistlichen missen durch eine gesetzmissige Wahl
von der Kirche berufen werden. Diese Berufenen miissen mit



offentlichem Gebet und mit Handauflegung seitens ihrer Vor-
ginger ordiniert werden. Wir verdammen diejenigen, welche,
ohne zuerst berufen, gesandt oder ordiniert worden zu sein,
einzutreten wagen. Wir werden den Wert dieser Worte nicht
weiter beriicksichtigen. Sie dienen nur dazu, die geschichtliche
Tatsache zu zeigen, dass die Anhiinger der Reformation das
geistliche Amt anerkannten und gegeniiber der Sukzession nicht
gleichgiiltig waren. Wir werden jetzt zur Erorterung des dog-
matischen Teils unseres Themas iibergehen.

Das geistliche Amt besteht in der Kirche und dient dazu,
die Arbeit der Kirche auszufiilhren. Diese Arbeit ist dieselbe
wie die unseres Herrn Jesus: ,Gleichwie mich der Vater ge-
sandt hat, so sende ich euch“ (Joh. 20, 21). Es ist die Ausiibung
seines Amtes als Konig, die Fortdauer seines Amtes als Prophet,
das Dienen in seinem Amt als Priester. Sein Konigtum verlangt
Untertanen, sein Prophetenamt Horer, sein Priestertum ein nach
Erlosung hungerndes Volk.

Seine Diener sind jedoch nicht Diener eines Konigs in einem
weltlichen Sinne. ,Mein Reich ist nicht von dieser Welt“
(Joh. 18, 36), und der Diener dieses Reiches steht unter einem
anderen Gesetz: ,Die weltlichen Konige herrschen, und die Ge-
waltigen heisst man gnidige Herren. Thr aber nicht also! Son-
dern der Grosste unter euch soll sein wie der Jiingste, und der
Vornehmste wie ein Diener!* (Luk. 22, 256—26.) ,,Des Menschen
Sohn ist nicht gekommen, dass er sich dienen lasse, sondern
dass er dienc und gebe sein Leben zu einer Erlosung fiir viele.“
(Matth. 20, 28.) Seine Diener sind seine Gesandten und sind
gleichsam von ihm mit dem Vater beglaubigt, um an seiner
Stelle fiir das Wohl seiner Untertanen zu sorgen. Die Geist-
lichen stehen daher in einem zweifachen Dienst, im dem Dienst
Christi und in dem seiner Kirche. Aber diese zwei sind eins,
und mogen sie auch dieser dienen, so sind sie dennoch ihm
verantwortlich.

Die Diener Christi und seiner Kirche setzen seine Aufgabe
als Prophet fort — eine Aufgabe, die ebenso von der ganzen
Kirche wie vom Priesteramt verrichtet wird —, aber sie ver-
richten diese Aufgabe ebenso gut und sogar noch vorztiglicher
innerhalb der Gemeinschaft der Heiligen. Als solche sind sie
die Lehrer und die belebende Kraft der Kirche. Sie miissen aus



alten Schitzen Neues hervortragen. Ihre Aufgabe heisst: , Predige
das Wort, halte an, es sei zu rechter Zeit oder zur Unzeit;
strafe, drohe, ermahne mit aller Geduld und Lehre* (2. Tim.
4, 2). Das Wort, das der Geistliche predigt, ist nicht das seine,
sondern das ,des Vaters, der mich gesandt hat“ (Joh. 14, 24).
Sie missen in der Welt predigen, um die Welt zu bekechren,
und in der Kirche, um zu erbauen und zu befestigen, aber nicht
sie sprechen, sondern der Geist spricht in ihnen, der auch Herr
ist und Leben spendet und den Leib der Kirche heiligt (Apg. 20,
28). Die Aufgabe des Priesters ist keine andere als die des
Herrn seclbst. Sie sind die Ausspender der Mysterien Gottes
(1. Korr. 1, 4), sie vollzichen den Ritus der Taufe und verwalten
das Abendmahl zu seinem Gedichtnis. Die Priester der Kirche
werden gerufen, wenn jemand krank ist, und indem sie ihn mit
Ol salben, beten sie iiber ihn (Jakob. b, 14). In diesem herr-
lichen Reiche der Gnade werden sie als Werkzeuge fir die
Ausspendung von Gaben und Almosen verwendet, deren wunder-
baren Wert sie mit dem Verstande nicht erkennen und mit der
Seele nicht begreifen koénnen.

Im Zusammenhang mit dem allen betone ich nachdricklich,
dass die Geistlichen Diener, nicht Lehrer, dass sie Hirten, nicht
Herren, dass sie Secelsorger, nicht Machthaber sind. Diener
Christi und seiner Kirche — nicht nur Christi, getrennt von
der Kirche und tiber ihr, denn er braucht Diener nur fiir seine
Herde; also durch ihn und fiir die Herde. Noch auch Diener
der Kirche ohne und getrennt von Christus; nicht Amtstriger
von Menschen, die zu keinem Amt berufen konnen, da sie hierzu
unfithig sind. Und sie erkennen, dass keinerlei Autoritit in ihnen
selbst zu finden ist, sondern dass all ihre Vollmacht von Gott
stammt, ,welcher auch uns tiichtig gemacht hat, das Amt zu
fihren des neuen Testaments, nicht des Buchstabens, sondern
des Geistes. Denn der Buchstabe titet, aber der Geist macht
lebendig* (2. Kor 3, 6).

Die Beziehung der Geistlichen zur Kirche kann schwerlich
besser ausgedriickt werden, als es St. Paulus im 1. Korinther-
brief (Kap. 12, 4—31) und im Epheserbrief (teilweise) getan hat,
wo der Organismus beschrieben wird, der ein solcher nur wegen
der in ihm herrschenden Ordnung und Verfassung ist.

Dieses geistliche Amt, cinverleibt der Person Christi, exi-
stent in den Aposteln, zeigt sich in der Kirche als in verschie-

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1937. 3



— 34 —

dene Stufen geteilt. Von diesen Stufen sind gegenwiirtig einige
nicht mehr aufzuzeigen, nédmlich: die Wundertiter, die, die die
Gabe besitzen, in mancherlei Sprachen zu reden, und die Pro-
pheten. Es blieben: Episkopat, Presbyterat und Diakonat.

Diese Amter werden von der Kirche verliehen — das be-
deutet von ,dem Volk des Eigentums, dem auserwiihlten Ge-
schlecht, dem koniglichen Priestertum® (1. Petr. 2, 9) auf Grund
der Tatsache, dass der erhohte Herr ihr Herr ist. Dieses Band,
wodurch die Kirche dem geistlichen Amt mehrfache Autoritiit
verleiht, wird nicht durch ein Zusammenwirken Christi und der
Kirche den Amtstrigern tbertragen, gleichsam, als ob die Kirche
gbttliche Gaben beaufsichtigte oder daranWert verleihet. Die Uber-
tragung von Autoritiit geschieht ebenso wie im Staate in Uber-
einstimmung mit den Gesetzen — omnis potestas a Deo et in
se divina —, wird jedoch nur tbertragen und legaliter ver-
pflichtend, wenn sie von den zustindigen Autoritiiten verkiindet
und tatsichlich iibertragen wird. In einer wohlgeordneten Ge-
meinschaft, also einer Organisation, ist das erste Erfordernis:
Ordnung.

Diese Verfassung ist der Kirche von Anfang an bekannt
gewesen. Fir diese Behauptung bietet die stattliche Liste der
Kirchenviiter, deren Ausserungen hier folgen, den Beweis.

Clemens Romanus lehrt (Ep. ad Corinthios I.)

Kap. 40: Dem Hohepriester sind besondere Dienstleistungen
(Aetrovpyiar) auferlegt, auch den Priestern ist eine besondere Stelle
zugewiesen, und auch die Leviten haben ihre besonderen Dienste
(dtaxoviar) zu vollbringen; der Laie (6 Aaixos dvdpowmos) ist ge-
bunden an den Vorschriften fiir die Laien.

Kap. 41: Jeder von uns, Brider, sei in seinem besonderen
Stand Gott wohlgefiillig, sich eines guten Gewissens erfreuend,
chrwiirdig, nichtdie ihm gestellten Regeln (xavdva) seines Dienstes
(Aetrovgyiag) tiberschreitend.

Derselbe Clemens besass eine grosse Weite des Gesichts-
kreises und lehrte uns ein Wort, an das unsere Zeit wohl er-
innert werden sollte: Kap. 44: Auch unsere Apostel wussten
durch unseren Herrn Jesus Christus, dass Streit kommen wiirde
iiber das Bischofsamt (émi rod dvéuaros tijs émoxonijs). Weil sie das
also genau wussten, setzten sie die bereits Erwihnten ein und
gaben ausserdem Anweisungen, damit, wenn diese entschlafen



e G e

waren, andere wiirdige Minner ihr Amt (Aszovpyiav) weiterfithren
wiirden. Minner also, von ihnen eingesetzt oder inzwischen von
andern geachteten Minnern unter Zustimmung der ganzen
Kirche, und, die untadelig ihren Dienst an der Herde Christi
erfilllt haben in Niedrigkeit, ohne Aufwand und Prahl, die
wiederholt von allen ein gutes Zeugnis erhalten haben — solche
Ménner ihres Amtes verlustig zu erkliren, achten wir nicht
gerecht. Es wird uns nicht als eine leichte Siinde zugerechnet
werden, wenn wir solche, die untadelhaft und heilig die Opfer-
gaben dargebracht haben, aus ihrem Amt (émoxonis) stossen.

Ignatius von Antiochien (} 107) lehrt die Gemeinde von
Smyrna (Ep. ad Smyrn. 8): Folgt alle dem Bischof, wie Jesus
Christus dem Vater, und dem Presbyterium wie den Aposteln;
haltet euch an den Diakonen wie an Gottes Gebot. Niemand
verrichte kirchliche Dinge ohne den Bischof. Nur die Eucha-
ristie darf als vollwertig angesehen werden, die unter dem Bi-
schof oder seinem Abgeordneten stattfindet. Wo der Bischof
erscheint, da muss auch die Gesamtheit sein; so wie wo Christus
Jesus ist, da auch die katholische Kirche ist. Es ist nicht ge-
stattet, zu taufen oder das Liebesmahl zu feiern ohne den Bischof.

Die Didache enthélt in Kap. 15 eine Ermahnung, die nicht
so leicht zu verstehen ist: Krwihlt euch also Bischofe und
Diakone, dem Herrn wiirdig, sanftmiitige Méinner, ohne Hab-
sucht, wahrheitsliebend und erprobt. Denn sie werden fiir euch
den Dienst verrichten (lewrovgyovow), und sie werden das Amt
(Aetrovgyiav) der Propheten und Lehrer innehaben.

Justinus Martyr nennt denjenigen, der die Eucharistiefeier
leitet, den ,proéstos®, den, der den ersten Rang einnimmt. Et-
was Spezielles sagt er nicht.

Diese Reihe der Angaben konnte noch erweitert werden,
aber es wiirde sich kein neuer Gesichtspunkt zeigen.

Cyprian sagt in seinem Brief an Antonian (55): ,Et cum
sit a Christo una ecclesia per totum mundum in multa membra
divisa, item episcopatus unus, episcoporum multorum concordi
numerositate diffusus.“

Hiermit haben wir im strengen Sinne unsere Aufgabe erfiillt
und gezeigt, dass in der Urkirche Wort und Sakrament an das
Amt gebunden waren, und dass dies von der Kirche nach dem
Vorbilde Christi so eingerichtet worden ist.



— 36 —

Wir wiirden uns jedoch zu stark an den Buchstaben halten,
wenn wir nicht noch verschiedene Fragen formulierten und sie
zu beantworten suchten.

Diese Fragen sind: 1. Was ist der Unterschied zwischen
dem Amt eines Bischofs, eines Presbyters und eines Diakons?
Welche Vollmachten haben sie, und warum besteht unter ihnen
eine Verschiedenheit? 2. Wie steht es vom dogmatischen Stand-
punkt aus gesehen mit der successio apostolica?

Da diese Fragen tatsidchlich den Kern unseres Themas be-
rithren und die Frage des Episkopats heutzutage in der Kirche
von grosser Wichtigkeit ist, sehen wir in ihnen gewissermassen
eine Ergianzung zu dieser Untersuchung.

Da in bezug auf unser Thema in der kirchlichen Literatur
der ersten Jahrhunderte stets ausschliesslich der episkopos er-
wiahnt wird, von dessen Wesen wir soviel bereits hinsichtlich
des Wortes und des damit verbundenen Gedankeninhalts gesagt
haben, konnen wir uns mit dem Gesagten begnliigen.

Der presbyteros ist weniger oft genannt, aber moglicher-
weise ofter gemeint. Die Ubersetzung dieses Ausdrucks mit
,Altester“ ist unrichtig; er kann als Zeichen cines Amtes nur
in dem zusammengezogenen Wort ,Priester” eine entsprechende
Bedeutung finden. Seit den Tagen der Apostel ist dieses Wort
fiir den Amtstriger gebraucht worden, der eine dhnliche Stel-
lung wie ein episkopos bekleidete. Wir schliessen dies bereits
aus den neutestamentlichen Stellen, die wir in den vorangehen-
den Abschnitten dieser Abhandlung herangezogen haben und
die wir vermehren konnten.

Man war in fritheren Zeiten nicht tibertricben wiihlerisch
in Titeln, und St. Paulus selbst (1. Kor. 12, 28) spricht von Apo-
steln, Propheten und Lehrern. Sogar im 4. Jahrhundert wird
das von Cyrill v. Jerusalem gewiirdigt, der in seiner 13. Kate-
chese die Bischofe Apostel nennt, weil sie deren Nachfolger
sind; die Presbyter oder Priester nennt er Propheten, da sie
die Nachfolger derer sind, die das Evangelium predigten, und
die Diakone werden von ihm Lehrer genannt, da sie den Bi-
schofen und Priestern durch das Vorlesen der HI. Schrift und
durch Predigen helfen. Auch in Apg. 14, 23 und 15, 2 werden
die Presbyter als Inhaber des geistlichen Amtes erwihnt. Fiir
diejenigen, die nach allem, was gesagt worden ist, noch immer



— BT —
an dem Gedanken festhalten, dass die Presbyter irgendwie mit
der Synagoge in Bezichung stehen, sei es ausdriicklich als unsere
Ansicht gesagt, dass der Presbyter im Neuen Testament vom
Apostel oder Bischof als Diener am Woert und Sakrament ein-
cesetzt wurde, dass die 72 Altesten des Sanhedrins jedoch nur
zur Gerichtsbarkeit gehorten und sich mit Verwaltungeschiiften
und Politik befassten, aber in keiner Bezichung zur Liturgie
standen.

Die Funktionen des episkopos und des presbyteros sind
vorhanden, der Unterschied zwischen beiden kann kanonistisch
umschriecben werden. Dogmatisch kann der Unterschied nur
bestimmt werden, wenn man folgendes annimmt: Der Bischof
lissst die Presbyter zu und weiht sie zu Priestern, aber die
Priester ihrerseits konsekrieren keine Bischofe. Ob das jedoch
als dogmatischer Unterschied betrachtet werden kann, wage
ich nicht zu behaupten.

Epiphanius sagt ganz einfach: In der Urkirche weihten
die Apostel manchmal Priester, und manchmal Diakone, dann
wieder cinen Bischof und Diakone, je nach den ortlichen Be-
dirfnissen und den personlichen Fiahigkeiten. So ist ein Unter-
schied zu beobachten, aber er ist wicderum nicht genau erklart.
Es ist jedoch bemerkenswert, dass in den ersten Tagen der
Kirche bei der Ordination der Priester — und sie erfolgte stets
unter Mitwirkung der Kirche — die Priester sich mit dem or-
dinierenden Bischof an der Handauflegung beteiligten, aber es
ist unmoglich, den Beweis dafiir zu erbringen, dass die Kirche
bei der Bischofskonsekration es guthiess, dass die anwesenden
Priester die Hiinde auflegten. Schliessen wir mit einem kurzen,
aber bezeichnenden Wert von Hieronymus: Icclesia non est
quae non habet sacerdotes. Er sagt nicht episkopos oder pres-
byteros, sondern er gebraucht das neutrale Wort sacerdos.

Konnen wir jetzt aus dem, was bisher gesagt worden ist,
ableiten, dass in der Rangordnung der Amter der Bischof primus
inter pares ist? Nein, denn die Kirche hat ihn stets als getrennt
vom Klerus betrachtet, als den primus, den proéstos, den prae-
sidens. Andererseits konnen wir nicht beweisen, dass die Unter-
scheidung gottlichen Rechtes sei, aber der stindige Gebrauch
in der Friihkirche muss cine Warnung zur Vorsicht sein, den
Unterschicd moglicherweise zu leugnen und den Versuch zu
machen, den bestehenden Zustand zu iandern.



— 38 —

Wir konnen wohl sagen, dass ein oft gebrauchtes Zitat ,habet
episcopus plenitudinem sacerdotii“ toricht ist. Die Fille des
kirchlichen Amtes ruht in Christus und in ihm und durch ihn
in seiner Kirche, der er die Autoritit zuerst in der Person seiner
Apostel, dann spiter in der ihrer Nachfolger verliehen hat.
Das geistliche Amt ist ebenso vollkommen im Priester wie im
Bischof, der ebenfalls Priester ist. Der Bischof empfingt bei
seiner Konsekration schwerer lastende Pflichten, eine umfang-
reichere Jurisdiktion, grossere Verantwortung, aber prinzipiell
besteht kein Unterschied im Priestertum, nicht einmal dem Grade
nach. Das geistliche Amt ist vollkommen und vollstindig in der
Kirche, durch die Kirche und fir die Kirche.

Die gegenteilige Ansicht ist romisch, und wie sie entstanden
ist, werden wir alsbald darlegen.

In bezug auf das Diakonenamt kénnen wir uns kurz fassen.

Es wurde von der Kirche errichtet und war stets ein Ge-
hilfenamt. Allméhlich erkannte es die katholische Kirche als
einen Verwaltungsposten an und ziemlich spit erst als eine
Vorbereitung zum Priestertum. In den reformierten Kirchen ist
das Diakonenamt als solches unbekannt, obschon einige wenige
Freikirchen es in ihrer Kirchenverfassung erwithnen. Vom dog-
matischen Standpunkt aus scheint es liberfliissig zu sein. Prak-
tisch hat die orthodoxe Kirche es sehr rein bewahrt. Nach dem
ius canonicum kann ein Priester nicht geweiht werden, wenn er
nicht vorher Diakon war; nach dem Neuen Testament wiire
das freilich moglich, aber ein Bischof ohne Priesterweihe ist
ein casus non dabilis.

Wir haben daher bei unserer Betrachtung des geistlichen
Amtes fortwihrend und absichtlich die Frage des Diakonats
unerortert gelassen.

Es ergab sich aus dem geschichtlichen Teil unseres Berichts,
dass die Kirche auf die successio apostolica Wert legt. Wir
haben zu fragen: Warum ?

Uber diesen Punkt sind Irenius und Tertullian klar. Der
erste lehrt (Adv. Haer. III, 3):

Traditionem itaque apostolorum in toto mundo manifestatam
in omni ecclesia adest respicere omnibus, qui vera velint videre,
et habemus annumerare eos, qui ab apostolis instituti sunt epis-
copi in ecclesiis, et successores eorum ad nos, qui nihil tale do-



— 39 —

cuerunt et neque cognoverunt, quale ab his deliratur. Etenim
si recondita scissent mysteria apostoli, quae seorsim et latenter
ab reliquis perfectos docebant, his vel maxime traderent ea
quibus etiam ipsas ecclesias committebant. Valde enim perfectos
et irreprehensibiles in omnibus eos volebant esse, quos et suc-
cessores relinquebant, suum ipsorum locum magisterii tradentes,
quibus emendate agentibus fieret magna utilitas, lapsis autem
summa calamitas.

Sed quoniam valde longum est in hoc tali volumine omnium
ccelesiarum enumerare successiones, maximae et antiquissimae
et omnibus cognitae, a gloriosissimis duobis apostolis Petro et
>aulo Romae fundatae et constitutae ecclesiae, eamquam habet
ab apostolis traditionem et annuntiatam hominibus fidem, per
successiones episcoporum pervenientem usque ad nos indicantes,
confundimus vel vanam gloriam, vel per caccitatem et malam
sententiam practerquam oportet colligunt. Ad hanc enim eccle-
siam propter potentiorem principalitatem necesse est omnem
convenire ecclesiam, hoc est, eos qui undique sunt fideles, in
qua semper ab his, qui sunt undique, conservata est ea quae
est ab apostolis traditio.

Und der zweite legt folgendes dar (de Praescriptione Haer,
Kap. 24, 26):

Percurre ccelesias apostolicas, apud quas ipsae adhuc ca-
thedrac apostolorum suis locis praesident, apud quas ipsae
authenticae litterae corum recitantur, sonantes vocem ct repre-
sentantes faciem uniuscuiusque. Proxima est tibi Achaia, habes
Corinthum, si non longe es a Macedonia, habes Philippos, habes
Thessalonicenses. Si potes in Asiam tendere, habes Ephesum.
Siotamen Italiae adiaces, habes Romam, unde nobis quoque
auctoritas praesto est. Ista quam felix ecclesia, cui totam doc-
trinam apostoli cum sanguine suo profuderunt, ubi Petrus pas-
sioni dominicae adaequatur, ubi Paulus Toannis exitu corona-
tur, ubi apostolus [oannis, posteaquam in oleum igneum demer-
sus nihil passus est, in insulam relegatur.

Man sieht, dass hier die successio mit der Tradition in Ver-
bindung gebracht wird und dass sie nicht als auf den Amts-
trigern als solchen, sondern als auf den Kirchen und spiiter
als auf den Bisehifen als den Vertretern dieser Kirechen ruhend
betrachtet wird. Also an erster Stelle die Kirchen, dann die
Tradition oder der reine Glaube und an dritter Stelle die Bischofe.



— 40 —

Das ist charakteristisch fiir die apostolische Sukzession, denn
es waren die Kirchen — und in der Zusammenfassung der
Kirchen die Una Sancta Catholica et Apostolica —, die dic
Glaubenslehre tibermittelt haben, und diesen Kirchen sind die
Bischofe, da sie ihre Diener sind, untergeordnet. Aus dem, was
Tertullian sagt, wird es klar, dass in frithester Zeit bei dem An-
spruch aul eine echte Sukzession auf die Kirche und nicht auf
die Person des Bischofs gesehen wurde; auf ihn nur wegen seiner
Verbundenheit mit einer Kirche, denn sogenannte vagabundi,
das sind nicht mit einer Kirche in Verbindung stehende Bischife,
waren unbekannt. '

Diese Vorstellung, wo wir ihr auch begegnen mogen, ist
verbunden mit den Pflichten des Bischofs, den Glauben der
Kirche treu und ungeschwiicht zu erhalten, in derselben Lehre
zu beharren und Zeugnis von ihr abzulegen. Das kann ein Bi-
schof nur tun, wenn er den Glauben rein bewahrt, und die
Kirche war fiir die Reinerhaltung dieses Besitzes stets wachsam
und um die volle Aufrechterhaltung einer reinen Tradition
tief besorgt.

Da sich nirgends eine bessere Gelegenheit bot, iiber die
Reinheit der Lehre zu urteilen, als bei einer Bischofskonsekra-
tion, so fand diese Feier in Gegenwart der ganzen Kirche und
der Nachbarbischofe als Vertreter der Kirche statt. Sie hatten
das Recht, und es war vielleicht ihre Pflicht, den Kandidaten
zu prifen.

Wiire die Kirche in der Lehre einig geblieben, so hiitte
sich ein Zweifel an der apostolischen Sukzession nie crhoben.
Aber die Streitigkeiten um den Glauben und die Frage, ob die
von heterodoxen Personen vollzogenen Riten Gnade verliehen,
machten die Sache so kompliziert, dass ganze Binde notig wiren,
um sie zu entwirren. Leider sind bis heute diese Biicher ver-
gebens geschrieben worden.

Denn je mehr die Kirche durch Glaubensunterschiede zer-
rissen wurde, um so mehr waren die Amtstriger verpflichtet, fir
die Wahrheit ihres Glaubensbekenntnisses einzutreten, um so
grosser wurde ihre Bedeutung und um so stirker befestigten
sie ihre Autoritit. So verschwand allmithlich die Uberzeugung,
die Geistlichen seien Diener, um der Vorstellung von einer
Hierarchie Platz zu machen, die nicht mehr ihre Autoritiit von
der Kirche herzuleiten schien, sondern es vorzog, sich iiber die



Kirche zu stellen, sich aber auf jeden Fall so benahm, als ob
die Kirche ihr unterstellt sei. Dass infolgedessen die Frage der
Sukzession eine juristische statt ciner dogmatischen wurde, ist
klar. Dadurch wurde die Ordination zu einer mechanisch-ma-
gischen Handlung und verlor ihren Wert fir das Leben der
Kirche in Christo.

Man darf sich daher nicht dariber wundern, wenn die
Reformatoren zu eciner so niedrigen Meinung iiber die Bedeu-
tung cines solchen unechten Amtes kamen, das in so falschem
Sinne gedeutet und auf einer so problematischen Sukzession
rulite, und dass sie es schliesslich abschaftten.

Indem wir zu den beiden Quellen: Heilige Schrift und Ge-
schichte der Urkirche zuriickkehren, miissen wir anerkennen,
dass die eine Herde Christi zusammen mit dem einen Wort und
der einen Taufe ein geistliches Amt besitzen sollte.

Utrecht. E. LAGERWEY.



	Amt, Wort und Sakrament in ihrer Verbundenheit

