
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Artikel: Das Wort und die "eine katholische" Kirche nach der Lehre der römisch-
katholischen Kirche

Autor: Gaugler, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


10

Das Wort und die „eine katholische" Kirche nach der Lehre

der römisch-katholischen Kirchel).

Die Frage nach dem Verhältnis von „Wort und Kirche"
ist dieser in ihrer ganzen Schärfe erst durch die Reformation

des 16. Jahrhunderts gestellt worden. Deshalb bedeutet ihre
Beantwortung immer zugleich eine Auseinandersetzung mit der
reformatorischen Theologie. Bei der Mannigfaltigkeit der
protestantischen Lehrsysteme kann das Gespräch natürlich nicht
mit allen Richtungen geführt werden. Es wird sich im wesentlichen

darum handeln, gegenüber den Intentionen eines möglichst
ursprünglichen Protestantismus, wie er etwa heute wieder in
der kirchlichen Dogmatik von Karl Barth zum Ausdruck kommt,
die Position des römischen Katholizismus klar und eindeutig zu
umschreiben.

Dieser Gegensatz ist nicht ein akzidentieller. Es genügt
beispielsweise nicht, rein historisch festzustellen, dass die katholische

2) Kirche neben der Schrift noch eine sogenannte mündliche

') Die hier wiedergegebene Arbeit wurde dem „Theologenausschuss
,Die Kirche Christi und das Wort Gottes' der Lausanner Konferenz für
Glaube und Kirchenverfassung'" eingereicht. Sie bildete eine Teilarbeit für
eine ursprünglich geplante, heute aber aufgegebene Sammelveröffentlichung,
in der das Problem „Das Wort und die eine katholische Kirche" durch
Vertreter aller Kirchengruppen behandelt werden sollte. Da keiner der
Mitarbeiter der römisch-katholischen Konfession angehörte, wurde der
Verfasser dieser Arbeit um die Darstellung ihrer Lehre gebeten. Es ist
natürlich von vorneherein ausgeschlossen, dass ein Aussenstehender die
Lehre, einer andern Kirche genau so wiedergeben kann, wie dies einem
Vertreter dieser Kirche selbst möglich wäre. Dennoch lag dem Verfasser
daran, hier die Lehre der römisch-katholischen Kirche möglichst objektiv,
das heisst aber in diesem Falle : ad meliorem partein darzustellen. Das
erforderte schon die Pflicht der Bitterlichkeit und Gerechtigkeit. Erfuhren
in der genannten Arbeit alle andern Kirchen eine Darstellung aus existen-
zieller Kenntnis der eigenen Kirche heraus, so war es selbstverständlich,
dass auch die Lehre der römisch-katholischen Kirche, soweit als dies möglich

ist, eine Deutung aus ihren eigenen Intentionen heraus erfahren musste.
Der Verfasser verzichtete deshalb bewusst auf jede polemische Auseinandersetzung

vom Standort der eigenen (altkatholischen) Kirche aus. Es braucht
kaum ausdrücklich gesagt zu werden, dass diese Haltung nicht eine Preisgabe

des eigenen kirchlichen Bekenntnisses darstellt, dass dieses vielmehr
stillschweigend mit aller Bestimmtheit festgehalten wird.

2) Ich erlaube mir, im folgenden unbekümmert um den Anspruch
anderer Kirchen auf Katholizität und das Problem, das damit gegeben ist,
der Kürze halber einfach den Sprachgebrauch der römisch-katholischen



— 11 —

Tradition festhalte. Der Gegensatz im locus de verbo divino
geht wirklich so tief, dass letzterdings durch ihn von beiden
Seiten alles in Frage gestellt ist. So wie jetzt das Verhältnis
von Kirche und Wort Gottes von den beiden Konfessionen
umschrieben wird, ist der Gegensatz, trotz mannigfacher
Gemeinsamkeiten, unüberbrückbar. Es geht nicht bloss um die Frage:
Schrift und Tradition. Es geht wirklich radikal um das
Gottesverhältnis des Glaubenden überhaupt, oder, wie man es sofort
zugleich ausdrücken muss, will man es sachgemäss sagen, um
das Wesen der Kirche.

Und zwar darf hier der Gegensatz nicht in längst überholter
Weise von aussen her, etwa in einer Gegensätzlichkeit von
Innerlichkeit und Äusserlichkeit gesucht werden. Kampfformulierungen

wie die des Kardinals Bellarmin von der Kirche als
dem coetus hominum ejusdem Christianae fidei professione et
eorundem Sacramentorum communione colligatum, sub regimine
legitimorura pastorum, ac praeeipue unius Christi in terris
vicarii Romani Pontificis (De contr., toni. II, p. 108 D) hat zwar
die Kirche nie bestritten, aber längst durch tiefere ergänzt und
korrigiert. Ich erinnere nur an das Schema, das die vorbereitende
Theologenkommission dem vatikanischen Konzil vorlegte, das
in rein paulinischen Wendungen vom Hauptsein des Christus
und Lcibseiu der Kirche spricht. In dieser Formulierung sei,
erklärt die erwähnte Kommission in ihrer Begründung, eben

ipsa intima ecclesiae essentia, das heisst divina ejusdem species
et vis enthalten, die der katholischen Kirche zu Unrecht von
denen abgesprochen werde, die behaupten, dass per catholicos
tota ecclesiae veritas revocaretur ad externa et sensibilia
tantum. (Coll. Lacensist. 7., p. 567—68.) Es kann auch kein Zweifel
darüber aufkommen, dass gerade die römisch-katholische Theologie

heute erneut um das Verständnis der Kirche als corpus
Christi mysticum ringt1). Hier liegt also der Gegensatz nicht.

Wo liegt er, wenn er hier nicht zu finden ist?

Kirche zu übernehmen und oft „katholisch" zu sagen, wo ich streng
genommen „römisch-katholisch" schreiben musste.

') Siehe z. B. Carl Feckes, Das Mysterium der heiligen Kirche. Paderborn

1934,. und Abt Ansgar Vonier, Das Mysterium der Kirche, Salzburg
1934. Vgl. auch Joseph Banft, Die Stellung der Lehre von der Kirche im
dogmatischen System, Aschaffenburg 1927, und Thomas M. Käppeli O. P.,
Zur Lehre des Hl. Thomas von Aquin vom Corpus Christi mvsticum. Diss.,
Freiburg (Schweiz) 1931.



— 12 —

Man darf wohl sagen : Eben in der verschiedenen Beurteilung
des Verhältnisses von Wort und Kirche in beiden Kirchen.

Darauf ist nun näher einzugehen.

Für das genuin-reformatorische Zeugnis ist wesentlich das

„konkrete Gegenüber" von Wort und Kirche, die unbedingte
Überordnung des Worts über die Kirche, die eine direkte
Verfügungsgewalt der Kirche über das Wort verbietet, die unauf-
hebbare Souveränität Gottes im Wort, elic nie zulässt, dass das
Wort so in die Kirche eingeht, dass die Kirche mit dem Worte
„allein" wäre '). Diese klare Linie ist in der altprotestantischen
Orthodoxie zum Teil verschoben, im Pietismus und
Neuprotestantismus verwischt worden. Aber Erkrankungen des

Lehrbegriffs können uns hier nicht beschäftigen. Es ist von eminenter
Wichtigkeit, festzustellen, dass der ursprüngliche Protestantismus
das Wort nicht schlechthin mit der Schrift identifizierte, dass

in ihm vielmehr gerade die Einsicht in die Einzigartigkeit der
Offenbarung Gottes, wie sie durch den Mund der „Apostel und

Propheten" und „durch den Sohn" zu uns kam, das Verständnis
für die Bedeutung der vivae ipsae Dei voces 2) lebendig war.
Also auch in der Schriftlichkeit der Schrift liegt nicht das
schlechthin Entscheidende. Das Entscheidende liegt vielmehr
in dieser resoluten Zerschlagung der Immanenz des Wortes in
der Kirche, in der absoluten In-Frage-Stellung alles bloss kirchlich

Gegebenen durch das Wort und in der dadurch
unausweichlich gewordenen Relativierung der sichtbaren Kirche. Es

war nur konsequent, wenn die Augsburgische Konfession zwar
nicht jede Kontinuität der Kirche bestritt, aber ihre Merkmale
nicht als Seinsaussagen über die Kirche als solche umschrieb,
sondern völlig ans Wort band: Est autem Ecclesia congegratio
Sanctorum, in qua Evangelium recte docetur, und, was damit
wesentlich zusammenhängt: recte aclministrantur Sacramenta.

Demgegenüber erscheint dem evangelischen Theologen
die Kirche nach römisch-katholischer Lehre als auf sich selbst
gestellt. Ihre Kontinuität empfindet er als eine mechanische,
ihr Verhältnis zur Schrift als ein übergeordnetes, ihr
Offenbarungswort als vieldeutig, weil in die VerfügungsgeAvalt des
kirchlichen Lehramtes gestellt.

>) Karl Barth, Kirchliche Dogmatik I, 1, 1934, S. 118 und 103 ff.
2) Calvin, Institut, I, 7, 1.



— 13 —

Wie steht es um das Recht dieser Anwürfe?
Es ist unbestreitbar, dass die Kirche in katholischer Sicht

in ganz anderer Weise Eigengesetzlichkeit und Eigenwert besitzt,
als dies der evangelische Christ zuzugestehen vermag. Gerade
die tieferen ekklesiologischen Aussagen römisch-katholischer
Theologen beweisen das eindeutig. Wenn etwa neuerdings Carl
Feckes in der Nachfolge Scheebens das Wesen der Kirche aus
dem Offenbarungsgeschehnis der Menschwerdung ableitet, die
Kirche „als eine Art Erweiterung oder Fortsetzung der
Inkarnation" ') versteht, so zeichnet er mit dieser urkatholischen
Deutung ein Bild von der Kirche, das protestantischem Denken
stracks zuwiderläuft. Man könnte in der Tat die verschiedene
Ekklesiologie sehr wohl an einer gründlichen Exegese von
Joh. 1, 14 darstellen. Gerade an dieser realen Kontinuität, an
diesem ontisch-substantialen Leibsein der Kirche, haftet das für
den Protestanten Skandalöse und das für den Katholiken Wesentliche.

Die Menschwerdung Christi ist für den letztern nicht
bloss das Ereignis der Offenbarung, sondern „der letzte Grund
der Sichtbarkeit der Kirche" 2). Wenn der Benediktinerabt
Ansgar Voider die teilweise problematischen Ausführungen von
Feckes dahin klärt, dass er die Verbindung der Kirche mit
Christus ausschliesslich auf den Verherrlichten bezieht, die
Kirche also ausdrücklich als ein „Mysterium der Glorie", ja,
als „einen wesentlichen Bestandteil der Verherrlichung Christi"
bezeichnet3), so vertieft er dadurch nur den Gegensatz zu jeder
echt-protestantischen Auffassung von der Kirche.

Alle diese ekklesiologischen Aussagen se'hliesscn in der
Tat jenes konkrete Gegenüber von Wort und Kirche, wie es
der reformatorischen Lehre eigentümlich ist, aus. Es ist so in
der Kirche wirklich eine Zuordnung des corpus Christi zu
Christus als seinem Haupt gegeben, die die Schrift nicht erst
erzeugt, sondern bloss bezeugt4). Der Katholik könnte also den
berühmten Satz der Berner Disputation von 1528: „Die all-

') A. a. 0. S. 37 und 21 ff.
2) Scheeben-Atsberger, Handbuch der katholischen Dogmatik, Bd. IV,

S. 283 ff. E. Commer, Die Kirche in ihrem Wesen und Leben, 1904, S. 108 ff.
3) A. a. 0. S. 8 und 9.

4) Vgl. zu dieser Formulierung den ausgezeichneten Aufsatz von Oskar
Bauhofer, Corpus Christi und Wort Gottes, jetzt wieder abgedruckt in seinem
Buche «Einheit im Glauben», 1935, S. 83—105, vor allem S. 86 ff.



— 14 —

gemeine christliche Kirche ist aus dem Worte Gottes geboren"
höchstens im Sinne des Urworts, nicht im Sinne des Schriftworts
mitsprechen. Er könnte aber nie zugestehen, dass die konkrete
Fortsetzung der wahren Kirche in der sichtbaren Kirche Roms

je von der führenden Leitung des Heiligen Geistes getrennt
werden könnte, so dass er, wenn er auf ihre Stimme hört, auf
„die Stimme eines Fremden hörte". Er kann niemals die
Möglichkeit in Erwägung ziehen, dass nicht bloss die reformablen,
menschlichen Einrichtungen und Taten einzelner Kirchenmänner,
sondern auch die Entscheidungen, die die Kirche ex officio traf,
je wieder unter das Gericht des Wortes fallen könnten. Es ist
gerade das grundlegend Wesentliche des katholischen Kirchen-
begriffs, dass er die Verheissung von Matth. 28 so auf diese

konkrete, sicAit<W-unsichtbare Gemeinschaft der einzigen
wirklichen Kirche in ihrer nicht bloss im Glauben, sondern auch

geschichtlich erfassbaren Kontinuität bezieht. Nur so erkennt
er die Verheissung als erfüllt.

Ist aber so die Kirche — trotz der Sündhaftigkeit vieler
ihrer Glieder, auch höchster Amtsträger — als solche, als Kirche,
als reales corpus Christi mysticum „bewahrt", so ist es allerdings

wohl möglich, dass ihre einzelnen Glieder immer wieder
durch das Wort getroffen werden, aber nicht denkbar, dass
sie selbst, als Kirche, durch dieses Wort, das sie ja gerade
bezeugt, je wieder in Frage gestellt würde.

Damit ist zweierlei gegeben :

1. Die in unseremTitel latent mitgesetzte Unterscheidung zwischen"&
der konkreten und der „einen katholischen" Kirche ist für
den römischen Katholizismus unvollziehbar, weil sie für ihn
den Ernst der erfüllenden Konkretion der Kirche eben in
der einen sichtbaren Kirche auf Erden verwischt.

2. Die für das protestantische Dogma konstitutive Überordnung
des Worts, ja seinsmässige, qualitative Unterscheidung von
Wort Gottes und Kirche, ist in dieser Form für die katholische
Kirche nicht tragbar.

Ist also das Wort der Kirche im Katholizismus untergeordnet
resp. die Kirche dem Worte übergeordnet? Oskar Bauhofer hat
in der schon zitierten Untersuchung die Unzulänglichkeit dieser
Formulierung nachgewiesen. Er kommt zu dem Resultat, dass,
„im theologischen Sinne, der Kirche" einzig „übergeordnet sei



— 15 —

ihr göttlicher Stifter, der erhöhte Herr, das ,Haupt' der Kirche"1),
dass aber die Kirche als die Realität des Corpus Christi der
Schrift „ontologisch" twgeoreinet, nicht übergeordnet sei2), ebenso

wie die Realität dem Zeugnis.
Das Zeugnis von Gott und den heilsgeschichtlichen

Vorgängen und damit auch das Zeugnis von der Kirche selbst ist
ihr übergeben. In der Schrift ist es nur „wiedergegeben" 8).

Zu dieser Vorordnung des mündlichen Wortes der Uroffen-
barung könnte vielleicht auch der Protestant noch seine
Zustimmung geben. Nun aber unterscheidet sich die katholische
Aussage radikal von der protestantischen dadurch, dass sie dies

Offenbarungswort nicht mit dem Kanon der Schrift selbst
identifiziert, auch nicht mit dem Ereignis, in dem die Schrift je
und je Wort Gottes wird, sondern einerseits den Begriff des

Wortes viel weiter fasst, so dass er auch die mündliche Tradition
mit umgreift und andererseits das Kriterium der Lehre nicht
in der Schrift als solcher erkennt, so dass Schrift durch Schrift
verdeutlicht würde, sondern die letzte Entscheidung der Kirche
selbst, das heisst ihrem obersten Lehramt anheimgibt. So
entsteht für den draussenstehenden Beobachter tatsächlich der
Schein, dass die Kirche, oder genauer der Papst, beziehungsweise

das mit ihm vereinigte Konzil, über der Schrift stünden.
Dieser Anschein trügt. Aber das Problem liegt hier so tief und
ist von so zentraler Bedeutung, dass wir weiter ausholen müssen.

Wäre die Tradition4) bloss eine Zusatztheologie, die für
einige kirchliche Kuriositäten, für die sich kein Schriftzeugnis
erbringen lässt, eine bequeme Zusatzbegründung darböte, dann
wäre sie wirklich, wie Chemnitz spitz und spöttisch anmerkt,
„die Büchse der Pandora", unter deren Deckel man alles
einführen könne, was man wolle. Er behandelt deshalb folgerichtig
das ganze Problem unter dem Sammeltitel „Menschensatzung",
mit welchem Urteil die reformatorische Theologie alles zu
belegen geneigt war, was nicht durch die Schrift begründet werden

') A. a. O. S. 87.
2) A. a. O. S. 88.
3) A. a. O. S. 88.
4) Zum Problem als solchem vgl. den Artikel Tradition von Bohle in

Wetzer und Weites Kirehenlexikon, 11. Band, 1899, Sp. 1933—1971. Joseph
Ranft, Der Ursprung des katholischen Traditionsprinzips, Würzburg 1931.

August Deneffe, S. J., Der Traditionsbegriff. Münstersehe Beiträge zur Theologie,

Heft 18, Münster i. W. 1931.



— 16 -
konnte1). Es gibt nun tatsächlich auch nach der Lehre der
römischen Kirche „Traditionen" im weitern Sinn des Wortes,
z. B. Lokalübungen, rituelle und disziplinare Anordnungen,
die als reformabel gelten und bloss kirchlich-menschlichen
Rechtes sind. Aber über diese geht der Streit nicht. Wenn
im expliziten Sinne in der Kirche von „der mündlichen
Tradition" die Rede ist, so ist an göttliche Überlieferungen
gedacht, die, wenn auch in anderm Sinne, so doch an Wert
gleich wie die heilige Schrift, Glaubensquelle sind. Das Konzil
von Trient gab in seiner vierten Sitzung vom 8. April 1546,

gegen den anfänglichen Widerstand einzelner Konzilsväter2) die
feierliche Erklärung ab, dass es diese traditiones „pari pietatis
affectu ac reverentia", nämlich wie die Heilige Schrift „annehme
und verehre" (Denzinger 783) °). Die Diskussion vor der
Promulgation hatte klargestellt, was im Dekret nicht ausdrücklich
steht, dass sich der Ausdruck nur auf perpetua, ut quae ad

fidem pertinent, nicht auf temporaria, das heisst : vorübergehende
Consilia beziehe4). Auf Grund dieser wichtigen Entscheidung, die
das Vaticanum (Sessio III, Cap. I, Denzinger 1787) feierlich
wiederholte, schufen die grossen nachtridentinischen Kontroverstheologen

Perez de Ayala, Cano und Bellarmin eigentlich erst
den dogmatischen Traktat de traditione. Jedoch wurde in dieser
konfessionellen Theologie noch nicht der letzte Sinngehalt und
die volle Bedeutung des Traditionsgedankens erfasst. Die Linien
waren diesen gegenreformatorischen Kampfgelehrten zu sehr

von den Argumenten der Gegner vorgezeichnet. So stossen wir
in ihren Schriften fast ausschliesslich auf die Betrachtung von
aussen: das historische Argument, dass die Kirche älter sei als
die Schrift, das exegetische Motiv, dass die kirchliche Lehre
nicht deutlich in der Schrift enthalten und ihr nicht direkt zu
entheben sei, das dogmatische Argument, dass vieles, was zum
Glauben gehört, überhaupt nicht in der Schrift niedergelegt sei,
beherrschen die Diskussion. Unter diesen Gesichtspunkten wurde
aber nur die eine Seite des Traditionsprinzips erfasst, nämlich

') Chemnitz, Examen Concilii Tridentini (zum 1. Dekret der IV. Sitzung).
2) Cf. A. Theiner, Acta genuina ss. oecumenici Concilii Tridentini, 1874.

Tom. 1, p. 47—88.
3) Denzinger und Bannwart, Enchiridion Symbolorum, 17. Aufl., 1928.
") Zur Diskussion vgl. Ranft, Ursprung des katholischen Traditionsprinzips,

S. 9 ff.



— 17 —

die pragmatische Seite der Überlieferung. Diese Betrachtungsweise

sah in dem depositum, der Glaubens-„Hinterlage" {jiaga&i'jxg)
der Kirche, von der schon I. Tim. 6, 20 und IL Tim. 1, 14 die
Rede ist, einfach eine Summe von Lehren, die, soweit sie nicht
in der Schrift festgelegt waren, im mündlichen Kerygma der
Kirche von Hand zu Hand weitergegeben werden sollte („per
manus traditac" nach tridentinischer und vatikanischer
Formulierung).

Jedoch, diese pragmatische Auffassung, wie sie weithin
auch den Sukzessionsgedanken des Irenäus und die Vorstellung
vom Zeugenverhör der majores bei Vinzenz von Lerin
kennzeichnet, genügt nicht zur Erfassung der Tragweite des

Traditionsprinzips. Der Traditionsgeclanke kennzeichnet das katholische

Denken in viel umfassendcrem Sinne. Diese Erkenntnis
hat im 19. Jahrhundert vor allem die sogenannte Tübingerschule
und unter ihr als ihr grösster Vertreter J. A. Möhler
herausgearbeitet. Allerdings ist sein Kirchenbegriff, wenigstens in der
Frühzeit, stark von philosophischen Zeitströmungen beeinflusst.
Die Tradition wird zur geistigen Lebenskraft, zum „Gedächtnis"
der Kirche. Sie ist Träger der lebendigen Kontinuität. Damit
droht aber der Geist der Kirche zu einem Analogon des
Volksgeistes und die Tradition zur Parallele der naturhaft-geschichtlichen

Überlieferungen der Völker zu werden. Diese Deutung
bedroht aber die Objektivität der kirchlichen Wahrheit, die in
der rein pragmatischen Auffassung auf Kosten der Lebenswirk-
liehkeit überbetont war, aber doch nie preisgegeben werden
darf. Es ist aber richtig an der Traditionslehre der Tübinger,
dass das Depositum der mündlichen Tradition nicht einfach eine
äussere Aufreihung von Sätzen darstellt, die ohne Vergegenwärtigung

einfach als totes Buchstabenwerk weitergegeben
würden; es ist richtig, dass das Depositum eingeht in das Leben
der Kirche, dass immer schon der Kanon galt, der gegen die
Pelagianer explizit geltend gemacht wurde, „ut legem credendi
lex statuât supplicando (Denzinger 139). Die Tradition ist der
latente Wahrheitsbesitz der Kirche, der sich auch in seinem
„mündlichen" Teil niederschlägt in tausend Formen schriftlicher,
handlungsmässiger, bildhafter, liturgischer, lehrgesetzlicher
Weitergabe. Das wahre, legitime Leben und Denken der Kirche
ist in seiner lebendigen Summe traditionserfüllt, Träger der
Tradition.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1937. 2



— 18 —

Aber hier stellt sich sofort das Problem der Wahrheitsgewissheit

ein. Es ist nicht zu bestreiten, dass im „Strom des

kirchlichen Lebens" viel miteinfliesst und eventuell jahrhundertelang

mitgetragen wird, was nicht göttlicher Überlieferung ist.
Wie soll der Gläubige erkennen, was echte Tradition ist und
was nur den Schein solcher an sich trägt? Auf dieser Frage
ruht das ganze Sicherungssystem auf, das dem Nicht-Katholiken
den Eindruck der Überherrschung von Schrift und Tradition
durch die Kirche erweckt. In den Fällen, wo die Frage nach
der sichern Tradition zur Gefahr für die Kirche wird, weil grosse
Häresien die Tradition entstellen und damit die Einheit der Kirche
bedrohen, schreitet die Kirche zur Definition der Wahrheitsüberlieferung.

Ihre vornehmsten Organe für diese Glaubensurteile
sind nach den letzten kirchlichen Lehrentscheidungen der Papst
und das mit dem Papst vereinigte Konzil. Wir können hier keine
Entwicklungsgeschichte der römischen Kirchen Verfassung schreiben.

Es kann sich nur darum handeln, die Intentionen des Dogmas
vom unfehlbaren obersten Lehramt richtig wiederzugeben.
Bekanntlich hat das vatikanische Konzil in seiner IV. Sitzung vom
18. Juli 1870 die Unfehlbarkeit des Papstes in Lehrentscheidungen
über Gegenstände des Glaubens und der Moral, die er in der
Eigenschaft als Hirte und Lehrer der ganzen Kirche trifft,
ausgesprochen: Itaque nos traditioni a fidei christianae exordio

perceptae fideliter inhaerendo sacro approbante Concilio,
docemus et divinitus revelatum dogma esse definimus:

Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur, id est,

cum omnium Christianorum pastoris et doctoris munere fungens
pro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de fide vel
moribus ab universa Ecclesia tenendam définit, per assistentiam
divinam ipsi in beato Petro promissam, ea infallibilitate pollere,
qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina
de fide vel moribus instructam esse voluit; ideoque ciusmodi
Romani Pontifìcis definitiones ex sese, non autem ex consensu
Ecclesiae, irreformabiles esse (Denzinger 1839).

Mag man von einem biblisch-protestantischen oder orthodox-
ostkirchlichen Standort aus diese Definition nach ihrer sachlichen
Tragweite wie immer beurteilen, zwei Tatsachen muss auch
der Vertreter jeder andern Kirche sorgfältig feststellen :

1. Der Papst ist hier nicht etwa als Person vergottet.
Nicht die persönliche Befähigung des jeweiligen Papstes wird



— 19 —

verabsolutiert, — von dem heute kaum mehr vertretenen
Missverständnis ganz zu schweigen, dass dem Papst eine persönliche
Sündlosigkeit angedichtet werde —, sondern dem Papst als dem
obersten Lehrer der Kirche wird Unfehlbarkeit zugesprochen.

2. Es kann keine Rede davon sein, dass der Papst etwa
als aogmcnschöpferisch gedacht wäre. Es ist die Voraussetzung
seiner Unfehlbarkeit, dass er nur ausspricht, was von jeher
dem depositimi fidei inhärent war, sei es, dass es sich in der
Schrift vorfinde, sei es, dass es in der mündlichen Tradition
A'orliege. Neque enim Petri successoribus Spiritus Sanctus pro-
missus est, ut, eo revelante, novam doctrinam patefacerent,
sed ut, eo assistente, traditam per Apostolos revelationem seu fidei
depositum sancte custodirent etfdel iterexponer-ent. (Denzinger 1836.)

So empfangen aber auch die zugespitzten Termini des

Dekrets ihre richtige Einordnung. Das so oft missverstandene
ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae will nicht sagen,
dass der Papst je etwas verkündigen könnte, dem der consensus
der Ecclesia catholica fehlen würde, sondern nur, dass seine

traditionsgebundenen Entscheidungen an sich irreformabel seien
und nicht erst durch die formell eingeholte Zustimmung der
Kirche den Charakter der unabänderlichen Gültigkeit erhielten.
Auch ist die vergröbernde Deutung abzuwehren, als ob der
Sukzessionsgedanke rein mechanisch gedacht wäre. Allerdings
lauten hier die Formeln oft sehr missverständlich. Aber die
Intention des Amtsgedankens ist nicht die der sarkischen
Sukzession, sondern die Sukzession stützt sich auf die Verheissung
Jesu, die der Kirche und damit den ordentlichen Amtsträgern
gilt. Das ist jedenfalls auch der Tenor des vatikanischen Dekrets,
mag man die Sukzession in der Verheissung an Petrus vom
rein exegetischen Standpunkte aus als so problematisch wie
immer beurteilen. Der ganzen papalen und konziliaren Theorie
liegt der Gedanke zugrunde, dass Christus in der Kirche gegenwärtig

sei und nur kraft besonderer Verheissung an Petrus
und die Apostel auch noch in besonderer Art in den von ihnen
abgeleiteten Ämtern, auf die sich die Verheissung mitbeziehc,
wirksam werde •).

') Nur nebenbei vermerkt sei, dass allerdings der Umfang der im
Gewissen bindenden Äusserungen des kirchlichen Lehramtes viel grösser ist
als das in den eigentlichen Kathedralentscheidungen enthaltene Lehrgut.
Selbst theologische Zensuren stellvertretender Organe (Provinzialkonzilien,
Bischöfe, Kardinalkongregationen), die nicht den Charakter der Unfehlbar-



— 20 —

Hier tritt nun allerdings der schwerste Dissensus zwischen
katholischer und protestantischer Lehre zu Tage, ein Dissensus,
der, soweit wir sehen könnenjede Vermittlung ausschliesst. Auch
nach katholischer Lehre ist die Kontinuität in der Kirche gesichert
allein durch die Vermittlung des Heiligen Geistes. Aber nach
katholischer Lehre wirkt der Geist in den Ämtern, und die
Sukzession ist dadurch an diese gebunden. Nach protestantischer
Lehre steht die Möglichkeit der Sukzession ganz auf der Gegenwart

des Geistes an sich, der „weht, wo er will". Das Amt
hängt ganz am Wort, das heisst: an dem souverän in der Kirche
waltenden Geiste, nicht umgekehrt.

Von hier aus muss sich nun auch der entscheidende Gegensatz

in der Stellung von Kirche und Wort resp. nun genauer:
lehrender Kirche (Lehramt) und Wort klären. Während es im
Protestantismus keine authentische Exegese des Worts, keine
Instanz geben kann, bei der der Sinn der Schrift sicher zu erfahren
ist, sondern sich die Schrift immer nur selbst im entscheidenden

Ereignis der Offenbarung dem Hörer einprägen kann, eben

dadurch, dass sie durch den Heiligen Geist gegenwärtiges,
richtendes und aufrichtendes Wort Gottes wird, empfängt der
Katholik die Deutung der Schrift aus der übereinstimmenden
Lehre der Tradition, das heisst „der Stimme der heiligen Kirche",
die mit voller Bestimmtheit redet durch den Mund des unfehlbaren

Lehramtes, das die Verheissung des göttlichen Beistandes
hat. Während so der Katholik Kanon und in gewissem Sinne
auch die Einzeldeutung von Schrift und Tradition von der
Kirche empfängt, resp. erwartet, weil er in ihr, das heisst in
ihrem Lehramte, in ununterbrochener Kontinuität den Heiligen
Geist am Werke sieht, erwartet der Protestant die lösende
Erkenntnis je und je von dem Ereignis der Wortwerdung der
Schrift, die eben darin je und je die Kirche begründet. Die
Grenze der Schrift wird nicht von der Kirche festgelegt, sondern,
wie sich Karl Barth paradox, aber durchaus konsequent
ausdrückt: Der Kanon imponiert sich der Kirche selbst1). Auch

keit an sich tragen, verpflichten so lange zu « innerlichemGlaubensassens»,
als das gefällte Urteil nicht ausdrücklich aufgehoben ist. Wie weit diese
disziplinarische Bindung mit der wichtigen Lehre vom gesamtkirchlichen
Jurisdiktionsprimat des Papstes zusammenhängt (Conc. Vatic, sessio IV,
cap. 1—3. Denzinger 1822—1831), kann hier nicht näher untersucht werden.
Vgl. Bernhard Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik I, S. 44 ff.

>) A. a. 0. S. 110 ff.



— 21 —

hier ist wohl der Gegensatz unüberbrückbar. Aber auch hier
muss zugunsten der römisch-katholischen Lehre festgehalten
werden, dass die Kirche nicht daran denkt, eine Herrschaft
über Schrift und Tradition auszuüben. Sie will nur kraft der
ihr gegebenen Verheissung das ihr übergebene Depositum sancte
custodire et fideliter exponere. Nicht mehr. Die Vorordnung des

corpus Christi mysticum vor Schrift und Tradition beruht darauf,
„dass der erhöhte Herr sich diesen mystischen Leib gewählt
und geschaffen hat", weil in der Kirche das einmalige und

„unwiedcrholbarc Geschehnis der Urzeit nach dem Willen seines

göttlichen Trägers in diese besondere und einzigartige Form
der Gegenwärtigkeit eingemündet war"* '). Das Urteil der Kirche
über Umfang und Art des Depositums ist nicht ein willkürliches,
sondern einzig ermöglicht durch den ewigen „Beistand" des

Heiligen Geistes, der ihr verheissen ist. Die Schrift ist selbst
von diesem Geiste inspiriert. Wenn sie die Kirche auslegt, so

fällt sie nicht synthetische, sondern „analytische Urteile". Die
Kirche „stellt fest"2). So ist nach katholischer Auffassung die
Schrift nicht an und für sich, weder als geistesgeschichtliche
Urkunde noch als Wort Gottes, heilige Schrift, sie ist, was sie

ist, nur im Raum der Kirche, die nicht nur im Wort des Lehramts,
sondern existenziell ihre authentische Interpretation darstellt.

Von hier aus können wir nun endlich auch das Problem
der Tradition völlig abklären. Die Tradition ist nicht einfach
identisch mit den „spärlichen Kathedral- und Konziliarent-
scheidungen"3). Diese Einengung darf auch nicht herausgelesen
werden aus der neuesten Studie zum Traditionsbegriff, die sie

scheinbar nahelegt. August Denelfe definiert das Wort „im Haupt-
begriff" dahin, dass „die Glaubenstradition nichts anderes" sei„ als
die lebendige, unfehlbare, kirchliche Glaubensverkündigung,
ausgeübt von den Aposteln und seit der Apostelzeit ständig
ausgeübt durch ehe Nachfolger der Apostel, und zwar in
gewöhnlicher Weise durch die alltägliche und allgemeine
Lehrtätigkeit des kirchlichen Lehramtes, in feierlicher Weise durch
päpstliche Kathcdralentscheidungen oder durch allgemeine
Konzilien"4). Danach ist das gesamte Kerygma der Kirche

') Oskar Bauhofer, a. a. O. S. 93.
a) Ebenda S. 94.
3) Nach einer privaten, brieflichen Formulierung.
4) Deneffe, a. a. 0. S. 160.



— 22 —

Tradition, nicht bloss die „definierende" Verkündigung des

obersten Lehramtes, der allerdings allein stringente Unfehlbarkeit

zukommt. Aber neben der „definierten" Tradition gibt es

eine unübersehbare „nicht-definierte Tradition, mit allerdings
bedeutsam abgestuften Gewissheitsgraden"J). Eine Wahrheit,
über die ein consensus patrum besteht, ist sichere Tradition,
daneben gibt es viele Traditionsdenkmäler, liturgische Bücher,
Schriften der Väter, Aszeten, Mystiker, Inschriften, Kunstdenkmäler

— Tradition „im abgeleiteten Begriffe" nach Deneffcs2)
Definition —, die nur einen sehr verschiedenen Grad von
Gewissheit beanspruchen können. Dennoch ist all diesen Zeugen
Tradition inhärent. Es ist für die Erfassung der Art, wie die

Tradition in der Kirche lebt, wichtig, dass auch dieses latente
Einwohnen der Überlieferung in der Kirche mit in Betracht

gezogen wird. Erst so kann das eigentümliche Verhältnis von
„Wort" und Kirche, „Wort" nun im weitesten Sinne genommen,
völlig abgeklärt werden. Es ist tatsächlich so, dass das „Wort"
der katholischen Kirche „einwohnt", ihr zugehört, ihr wesentlich

ist, so wie das Wort zu Christus „gehört", den sie, die
Kirche, fortsetzt. Die Lebendigkeit des Worts beruht wirklich
nicht auf dem konkreten Gegenüber von Wort und Kirche,
wie im Protestantismus, die Lebendigkeit ist vielmehr gewährleistet

durch die Gegenwärtigkeit des Worts in der viva vox
ununterbrochener Tradition und deren Manifestation durch den
Mund des je und je in kritischer Lage unfehlbar entscheidenden
kirchlichen Lehramtes. Eben darin, dass dieser Entscheidung
die Unfehlbarkeit eignet, ist die Offenbarungslehre der römischen
Kirche charakteristisch unterschieden von der Schriftlehre der
Protestanten. Nicht die Unsicherheit des Worts an sich, aber
die Ungesichertheit der konkreten Kirche ist charakteristisch
für die letztere. Die Differenz beruht letzterdings nicht auf
willkürlichen Zufälligkeiten, sondern auf einer grundlegenden
Verschiedenheit in der Auffassung über das Handeln Gottes
selbst. Die protestantische Auffassung findet etwa ihre extrem
zugespitzte Formulierung in der Prädestinationslehre Calvins,
die die bedingungslose freie Souveränität Gottes absolut setzt.
Die katholische Auffassung könnte vielleicht rein herausgearbeitet

werden am Begriff des katholischen Sakraments, der

') Nach einer privaten, brieflichen Formulierung.
2) Deneffe, a. a. O. S. 160.



— 23 —

die Verheissung Gottes in restloser Gewissheit bindet an die

Handlung elei* Kirche.
Es ist nicht unsere Aufgabe, eliese Sachlage bis in ihre

letzten Konsequenzen zu verfolgen. AVir wollten sie hier bloss
so weit klarstellen, wie es nötig war, wenn die wesentlichen Züge
der römisch-katholischen Lehre über die Kirche und das Wort
deutlich werden sollten.

Bern. Ernst Gaugler.


	Das Wort und die "eine katholische" Kirche nach der Lehre der römisch-katholischen Kirche

