Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Artikel: Das Wort und die "eine katholische" Kirche nach der Lehre der rémisch-
katholischen Kirche

Autor: Gaugler, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404121

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

U g

Das Wort und die ,,eine katholische* Kirche nach der Lehre
der romisch-katholischen Kirche "

Die Frage nach dem Verhiltnis von ,Wort und Kirche*
ist dieser in ihrer ganzen Schirfe erst durch die Reforma-
tion des 16. Jahrhunderts gestellt worden. Dcshalb bedeutet ihre
Beantwortung immer zugleich eine Auseinandersetzung mit der
reformatorischen Theologie. Bei der Mannigfaltigkeit der pro-
testantischen Lehrsysteme kann das Gespridch natiirlich nicht
mit allen Richtungen gefiihrt werden. Es wird sich im wesent-
lichen darum handeln, gegeniiber den Intentionen eines moglichst
urspriinglichen Protestantismus, wie er etwa heute wieder in
der kirchlichen Dogmatik von Karl Barth zum Ausdruck kommt,
die Position des romischen Katholizismus klar und eindeutig zu

umschreiben.

Dieser Gegensatz ist nicht ein akzidenticller. Es geniigt
beispielsweise nicht, rein historisch festzustellen, dass die katho-
lische 2) Kirche neben der Schrift noch eine sogenannte miindliche

1) Die hier wiedergegebene Arbeit wurde dem ,Theologenausschuss
,Die Kirche Christi und das Wort Gottes* der Lausanner Konferenz fiir
Glaube und Kirchenverfassung® eingereicht. Sie bildete eine Teilarbeit fiir
eine urspriinglich geplante, heute aber aufgegebene Sammelverdffentlichung,
in der das Problem ,Das Wort und die eine katholische Kirche“ durch
Vertreter aller Kirchengruppen behandelt werden sollte. Da keiner der Mit-
arbeiter der romisch-katholischen Konfession angehorte, wurde der Ver-
fasser dieser Arbeit um die Darstellung ihrer Lehre gebeten. Es ist
natiirlich von vorneherein ausgeschlossen, dass ein Ausqenstehendel die
Lehre einer andern Kirche genau so wiedergeben kann, wie dies einem
Vertreter dieser Kirche qelbst moglich wiire. Dennoch lag dem Verfasser
daran, hier die Lehre der romisch- kathohschen Kirche mOOIIChst objektiv,
das heisst aber in diesem Falle: ad meliorem partem dauustellen Das er-
forderte schon die Pflicht der Ritterlichkeit und Gerechtigkeit. Erfuhren
in der genannten Arbeit alle andern Kirchen eine Darstellung aus existen-
zieller Kenntnis der eigenen Kirche heraus, so war es selbstverst'alndlich,
dass auch die Lehre der romisch-katholischen Kirche, soweit als dies mog-
lich ist, eine Deutung aus ihren eizenen Intentionen heraus erfahren musste.
Der Verfasser verzichtete deshalb bewusst auf jede polemische Auseinander-
setzung vom Standort der eigenen (altkatholischen) Kirche aus. Es braucht
kaum ausdriicklich gesagt zu werden, dass diese Haltung nicht eine Preis-
gabe des eigenen kirchlichen Bekenntnisses darstellt, dass dieses vielmehr
stillschweigend mit aller Bestimmtheit festgehalten wird.
?) Ich erlaube mir, im folgenden unbekiimmert um den Anspruch
anderer Kirchen auf Katholizitit und das Problem, das damit gegeben ist,
der Kiirze halber einfach den Sprachgebrauch der rémisch-katholischen



— 11 —

Tradition festhalte. Der Gegensatz im locus de verbo divino
geht wirklich so tief, dass letzterdings durch ihn von beiden
Seiten alles in Frage gestellt ist. So wie jetzt das Verhiltnis
von Kirche und Wort Gottes von den beiden Konfessionen um-
schrieben wird, ist der Gegensatz, trotz mannigfacher Gemein-
samkeiten, uniiberbriickbar. Es geht nicht bloss um die Frage:
Schrift und Tradition. Es geht wirklich radikal um das Gottes-
verhiiltnis des Glaubenden {iberhaupt, oder, wie man es sofort
zugleich ausdriicken muss, will man es sachgemiss sagen, um
das Wesen der Kirche.

Und zwar darf hier der Gegensatz nicht in lingst tiberholter
Weise von aussen her, etwa in einer Gegensiitzlichkeit von
Innerlichkeit und Ausserlichkeit gesucht werden. Kampfformu-
lierungen wie die des Kardinals Bellarmin von der Kirche als
dem coetus hominum ejusdem Christianae fidei professione et
eorundem Sacramentorum communione colligatum, sub regimine
legitimorum pastorum, ac praecipue unius Christi in terris vi-
carii Romani Pontificis (De contr., tom. 1I, p. 108 D) hat zwar
die Kirche nie bestritten, aber lingst durch tiefere erginzt und
korrigiert. Ich erinnere nur an das Schema, das die vorbereitende
Theologenkommission dem vatikanischen Konzil vorlegte, das
in rein paulinischen Wendungen vom Hauptsein des Christus
und Leibsein der Kirche spricht. In dieser Formulierung sei,
erklirt die erwihnte Kommission in ihrer Begriindung, eben
ipsa intima ccclesiae essentia, das heisst divina ejusdem species
et vis enthalten, die der Kkatholischen Kirche zu Unrecht von
denen abgesprochen werde, die behaupten, dass per catholicos
tota ecclesiae veritas revocaretur ad externa et sensibilia tan-
tum. (Coll. Lacensist. 7., p. 567—68.) Es kann auch kein Zweifel
dariiber aufkommen, dass gerade die romisch-katholische Theo-
logie heute erncut um das Verstiindnis der Kirche als corpus
Christi mysticum ringt?!). Hier liegt also der Gegensatz nicht.

Wo liegt er, wenn er hier nicht zu finden ist?

Kirche zu iibernehmen und oft ,katholisch“ zu sagen, wo ich streng ge-
nommen ,romisch-katholisch® schreiben miisste.

') Siehe z. B. Carl Feckes, Das Mysterium der heiligen Kirche. Pader-
born 1934, und Abt Ansgar Vomier, Das Mysterium der Kirche, Salzburg
1934. Vgl. auch Joseph Ranft, Die Stellung der Lehre von der Kirche im
dogmatischen System, Aschaffenburg 1927, und Thomas M. Kippeli O.P.,
Zur Lehre des Hl. Thomas von Aquin vom Corpus Christi mysticum. Diss.,
Freiburg (Schweiz) 1931.



ez 18—

Man darf wohl sagen: Eben in der verschiedenen Beurteilung
des Verhdltnisses von Wort und Kirche in beiden Kirchen.

Darauf ist nun néiher einzugehen.

Fir das genuin-reformatorische Zeugnis ist wesentlich das
,konkrete Gegeniiber® von Wort und Kirche, die unbedingte
Uberordnung des Worts iiber die Kirche, die cine direkte Ver-
fiigungsgewalt der Kirche tiber das Wort verbietet, die unauf-
hebbare Souveriinitiit Gottes im Wort, die nie zulisst, dass das
Wort so in die Kirche eingeht, dass die Kirche mit dem Worte
wallein® wiire'). Diese klare Linie ist in der altprotestantischen
Orthodoxie zum Teil verschoben, im Pietismus und Neuprote-
stantismus verwischt worden. Aber Erkrankungen des Lehr-
begriffs konnen uns hier nicht beschiiftigen. Es ist von eminenter
Wichtigkeit, festzustellen, dass der urspriingliche Protestantismus
das Wort nicht schlechthin mit der Schrift identifizierte, dass
in ihm vielmehr gerade die Iinsicht in die Einzigartigkeit der
Offenbarung Gottes, wie sie durch den Mund der ,Apostel und
Propheten* und ,durch den Sohn® zu uns kam, das Verstiindnis
tir die Bedeutung der vivae ipsae Dei voces ?) lebendig war.
Also auch in der Schriftlichkeit der Schrift liegt nicht das
schlechthin Entscheidende. Das Entscheidende liegt vielmehr
in dieser resoluten Zerschlagung der Immanenz des Wortes in
der Kirche, in der absoluten In-Frage-Stellung alles bloss kirch-
lich Gegebenen durch das Wort und in der dadurch unaus-
weichlich gewordenen Relativierung der sichtbaren Kirche. Iis
war nur konsequent, wenn die Augsburgische Konfession zwar
nicht jede Kontinuitit der Kirche bestritt, aber ihre Merkmale
nicht als Seinsaussagen iber die Kirche als solche umschrieb,
sondern véllic ans Wort band: Est autem FEecclesia congegratio
Sanctorum, in qua Evangelium vecte docetur, und, was damit
wesentlich zusammenhiingt: recte administrantur Sacramenta.

Demgegeniiber erscheint dem evangelischen Theologen
die Kirche nach romisch-katholischer Lehre als auf sich selbst
gestellt. Ihre Kontinuitit empfindet er als eine mechanische,
ihr Verhiltnis zur Schrift als ein iibergeordnetes, ihr Offen-
barungswort als vieldeutig, weil in die Verfigungsgewalt des
kirchlichen Lehramtes gestellt.

1 Karl Barth, Kirchliche Dogmatik I, 1, 1934, S. 118 und 103 ff.
%y Calvin, Institut, I, 7, 1.



Wie steht es um das Recht dieser Anwiirfe?

Es ist unbestreitbar, dass die Kirche in katholischer Sicht
in ganz anderer Weise Figengesetzlichkeit und Lligenwert besitzt,
als dies der evangelische Christ zuzugestehen vermag. Gerade
die tieferen ekklesiologischen Aussagen romisch-katholischer
Theologen beweisen das eindeutig. Wenn etwa neuerdings Carl
Feckes in der Nachfolge Scheebens das Wesen der Kirche aus
dem Offenbarungsgeschehnis der Menschwerdung ableitet, die
Kirche ,als eine Art Erweiterung oder Fortsetzung der Inkar-
nation“ ') versteht, so zeichnet er mit dieser urkatholischen
Deutung ein Bild von der Kirche, das protestantischem Denken
stracks zuwiderliauft. Man konnte in der Tat die verschiedene
Ilkklesiologie schr wohl an einer griindlichen kExegese von
Joh. 1, 14 darstellen. Gerade an dieser realen Kontinuitit, an
dicsem ontisch-substantialen Leibsein der Kirche, haftet das fiir
den Protestanten Skandaldse und das fiir den Katholiken Wesent-
liche. Die Menschwerdung Christi ist fiir den letztern nicht
bloss das Ireignis der Offenbarung, sondern ,der letzte Grund
der Sichtbarkeit der Kirehe“ 2. Wenn der Benediktinerabt
Ansgar Vonier die teilweise problematischen Ausfithrungen von
Feckes dahin klirt, dass er die Verbindung der Kirche mit
Christus ausschliesslich auf den Verherrlichten bezieht, die
Kirche also ausdriicklich als cin ,Mysterium der Glorie¥, ja,
als ,einen wesentlichen Bestandteil der Verherrlichung Christi*
bezeichnet ®), so vertieft er dadurch nur den Gegensatz zu jeder
echt-protestantischen Auffassung von der Kirche.

Alle diese ekklesiologischen Aussagen schliessen in der
Tat jenes konkrete Gegeniiber von Wort und Kirche, wic es
der reformatorischen Lehre eigentiimlich ist, aus. Es ist so in
der Kirche wirklich ecine Zuordnung des corpus Christi zu
Christus als secinem Haupt gegeben, die die Schrift nicht erst
erzeugt, sondern bloss bezeugt*). Der Katholik konnte also den
bertthmten Satz der Berner Disputation von 1528: ,Dic all-

Y A.a. 0. S. 37 und 21 ff.
) Scheeben-Atzberger, Handbuch der katholischen Dogmatik, Bd. IV,
S. 283 ff. K. Commer, Die Kirche in ihrem Wesen und Leben, 1904, S. 108 ff.
3 A a.0. 8.8 und 9.
Y) Vgl zu dieser Formulierung den ausgezeichneten Aufsatz von Oskar
Bauhofer, Corpus Christi und Wort Gottes, jetzt wieder abgedruckt in seinem
Buche «Einheit im Glauben », 1935, S. 83—105, vor allem S. 86 ff.



— 14 —

gemeine christliche Kirche ist aus dem Worte Gottes geboren*
hochstens im Sinne des Urworts, nicht im Sinne des Schriftworts
mitsprechen. Er konnte aber nie zugestehen, dass die konkrete
Fortsetzung der wahren Kirche in der sichtbaren Kirche Roms
je von der fithrenden Leitung des Heiligen Geistes getrennt
werden konnte, so dass er, wenn er auf ihre Stimme hort, auf
,die Stimme eines Fremden hoérte“. Ir kann niemals die Mog-
lichkeit in Erwigung ziehen, dass nicht bloss die reformablen,
menschlichen Einrichtungen und Taten einzelner Kirchenmiéinner,
sondern auch die Entscheidungen, die die Kirche ex officio traf,
je wieder unter das Gericht des Wortes fallen konnten. Es ist
gerade das grundlegend Wesentliche des katholischen Kirchen-
begriffs, dass er die Verheissung von Matth. 28 so auf diese
konkrete, sichtbar-unsichtbare Gemeinschaft der cinzigen wirk-
lichen Kirche in ihrer nicht bloss im Glauben, sondern auch
geschichtlich erfassbaren Kontinuitit bezieht. Nur so erkennt
er die Verheissung als erfiillt.

Ist aber so die Kirche — trotz der Sundhaftlgkmt vieler
ihrer Glieder, auch hochster Amtstriger — als solche, als Kirche,
als reales corpus Christi mysticum ,bewahrt*, so ist es aller-
dings wohl mdéglich, dass ihre einzelnen Glieder immer wieder
durch das Wort getroffen werden, aber nicht denkbar, dass
sie selbst, als Kirche, durch dieses Wort, das sie ja gerade
bezeugt, je wieder in Frage gestellt wiirde.

Damit ist zweierlei gegeben:

1. Diein unserem Titel latent mitgesetzte Unterscheidung zwischen
der konkreten und der ,einen katholischen® Kirche ist fiir
den romischen Katholizismus unvollziehbar, weil sie fiir ihn
den Ernst der erfiillenden Konkretion der Kirche eben in
der einen sichtbaren Kirche auf Erden verwischt.

2. Die fiir das protestantische Dogma konstitutive U‘berordnung
des Worts, ja seinsmiissige, qualitative Unterscheidung von
Wort Gottes und Kirche, ist in dieser Form fiir die katholische
Kirche nicht tragbar.

Ist also das Wort der Kirche im Katholizismus untergeordnet
resp. die Kirche dem Worte tibergeordnet? Oskar Bauhofer hat
in der schon zitierten Untersuchung die Unzulinglichkeit dieser
Formulierung nachgewiesen. Er kommt zu dem Resultat, dass,
,im theologischen Sinne, der Kirche“ einzig ,iibergeordnet sei



— 1 —

ihr gottlicher Stifter, der erhohte Herr, das ,Haupt‘ der Kirche“?),
dass aber die Kirche als die Realitit des Corpus Christi der
Schrift ,ontologisch* vorgeordnet, nicht itbergeordnet sei?), eben-
so wie die Realitiit dem Zeugnis.

Das Zeugnis von Gott und den heilsgeschichtlichen Vor-
giingen und damit auch das Zecugnis von der Kirche selbst ist
ihr iibergeben. In der Schrift ist es nur ,wiedergegeben* ?).,

Zu dieser Vorordnung des miindlichen Wortes der Uroffen-
barung konnte vielleicht auch der Protestant noch seine Zu-
stimmung geben. Nun aber unterscheidet sich die katholische
Aussage radikal von der protestantischen dadurch, dass sie dies
Offenbarungswort nicht mit dem Kanon der Schrift selbst iden-
tifiziert, auch nicht mit dem Ireignis, in dem die Schrift je
und je Wort Gottes wird, sondern einerseits den Begriff des
Wortes viel weiter fasst, so dass er auch die miindliche Tradition
mit umgreift und andererseits das Kriterium der Lehre nicht
in der Schrift als solcher erkennt, so dass Schrift durch Schrift
verdeutlicht wiirde, sondern die letzte Entscheidung der Kirche
selbst, das heisst ihrem obersten Lehramt anheimgibt. So ent-
steht fir den draussenstehenden Beobachter tatsiichlich der
Schein, dass die Kirche, oder genauer der Papst, beziehungs-
weise das mit ihm vereinigte Konzil, iber der Schrift stiinden.
Dieser Anschein triigt. Aber das Problem liegt hier so tief und
ist von so zentraler Bedeutung, dass wir weiter ausholen miissen.

Wire die Tradition *) bloss eine Zusatztheologie, die fiir
einige kirchliche Kuriosititen, fiir die sich kein Schriftzeugnis
erbringen lésst, eine bequeme Zusatzbegriindung darbéte, dann
wire sie wirklich, wie Chemnitz spitz und spottisch anmerkt,
.die Bichse der Pandora“, unter deren Deckel man alles ein-
fiihren konne, was man wolle. Er behandelt deshalb folgerichtig
das ganze Problem unter dem Sammeltitel ,Menschensatzung¥,
mit welchem Urteil die reformatorische Theologie alles zu be-
legen geneigt war, was nicht durch die Schrift begriindet werden

A a. 0. S.87.

) A.a. 0. S. 88.

%) A.a. 0. S. 88.

%) Zum Problem als solchem vgl. den Artikel Tradition von Pokle in
Wetzer und Weltes Kirchenlexikon, 11. Band, 1899, Sp. 1933—1971. Joseph
Ranft, Der Ursprung des katholischen Traditionsprinzips, Wiirzburg 1931.
August Deneffe, S.J., Der Traditionsbegriff. Miinstersche Beitrige zur Theo-
logie, Heft 18, Miinster i. W. 1931.




e T8 e

konnte!). Es gibt nun tatsichlich auch nach der Iehre der
romischen Kirche ,Traditionen“ im weitern Sinn des Wortes,
z. B. Lokaliibungen, rituelle und disziplinire Anordnungen,
die als reformabel gelten und bloss Kkirchlich-menschlichen
Rechtes sind. Aber iiber diese geht der Streit nicht. Wenn
im expliziten Sinne in der Kirche von ,der miindlichen Tra-
dition* dic Rede ist, so ist an gottliche Uberlieferungen ge-
dacht, die, wenn auch in anderm Sinne, so doch an Wert
gleich wie die heilige Schrift, Glaubensquelle sind. Das Konzil
von Trient gab in seiner vierten Sitzung vom 8. April 1546,
gegen den anfinglichen Widerstand einzelner Konzilsviiter 2) die
feierliche Erklirung ab, dass es diese traditiones ,pari pietatis
affectu ac reverentia®, nimlich wie die Heilige Schrift ,annehme
und verehre“ (Denzinger 783) %). Die Diskussion vor der Pro-
mulgation hatte klargestellt, was im Dekret nicht ausdriicklich
steht, dass sich der Ausdruck nur auf perpetua, ut quae ad
fidem pertinent, nicht auf temporaria, das heisst: vortibergehende
consilia beziehe*). Aut Grund dieser wichtigen Entscheidung, die
das Vaticanum (Sessio 1lI, Cap. I, Denzinger 1787) feierlich
wiederholte, schufen die grossen nachtridentinischen Kontrovers-
theologen Perez de Ayala, Cano und DBellarmin eigentlich erst
den dogmatischen Traktat de traditione. Jedoch wurde in dieser
konfessionellen Theologie noch nicht der letzte Sinngehalt und
die volle Bedeutung des Traditionsgedankens erfasst. Die Linien
waren diesen gegenreformatorischen Kampfgelehrten zu sehr
von den Argumenten der Gegner vorgezeichnet. So stossen wir
in ihren Schriften fast ausschliesslich auf die Betrachtung von
aussen: das historische Argument, dass die Kirche élter sei als
die Schrift, das exegetische Motiv, dass die kirchliche Lehre
nicht deutlich in der Schrift enthalten und ihr nicht direkt zu
entheben sei, das dogmatische Argument, dass vieles, was zum
Glauben gehdrt, tiberhaupt nicht in der Schrift niedergelegt sei,
beherrschen die Diskussion. Unter diesen Gesichtspunkten wurde
aber nur die eine Seite des Traditionsprinzips erfasst, nimlich

) Chemnitz, Examen Concilii Tridentini (zum 1. Dekret der 1V. Sitzung).

%) Cf. A. Theiner, Acta genuina ss. oecumenici Concilii Tridentini, 1874.
Tom. 1, p, 47—8§8.

%) Denzinger und Bannwart, Enchiridion Symbolorum, 17. Aufl.,, 1928.

') Zur Diskussion vgl. Ranft, Ursprung des katholischen Traditions-
prinzips, S. 9 ff.



— 17 —

die pragmatische Seite der Uberlieferung. Diese Betrachtungs-
weise sah in dem depositum, der Glaubens-, Hinterlage® (magpadjxy)
der Kirche, von der schon I. Tim. 6, 20 und IL. Tim. 1, 14 die
Rede ist, einfach eine Summe von Lehren, die, soweit sie nicht
in der Schrift festgelegt waren, im miindlichen Kerygma der
Kirche von Hand zu Hand weitergegeben werden sollte (,per
manus traditae nach tridentinischer und vatikanischer Formu-
lierung).

Jedoch, diese pragmatische Auffassung, wie sie weithin
auch den Sukzessionsgedanken des Irenius und die Vorstellung
vom Zeugenverhor der majores bei Vinzenz von Lerin kenn-
zeichnet, gentigt nicht zur Erfassung der Tragweite des Tra-
ditionsprinzips. Der Traditionsgedanke kennzeichnet das katho-
lische Denken in viel umfassenderem Sinne. Diese Erkenntnis
hat im 19. Jahrhundert vor allem die sogenannte Tiibingerschule
und unter ihr als ihr grosster Vertreter J. A. Mohler heraus-
gearbeitet. Allerdings ist sein Kirchenbegritf, wenigstens in der
Friihzeit, stark von philosophischen Zeitstrémungen beeinflusst.
Die Tradition wird zur geistigen Lebenskraft, zum ,Gedichtnis®
der Kirche. Sie ist Triager der lebendigen Kontinuitit. Damit
droht aber der Geist der Kirche zu einem Analogon des Volks-
geistes und die Tradition zur Parallele der naturhaft-geschicht-
lichen Uberlieferungen der Volker zu werden. Diese Deutung
bedroht aber die Objektivitiit der kirchlichen Wahrheit, die in
der rein pragmatischen Auftfassung auf Kosten der Lebenswirk-
lichkeit tberbetont war, aber doch nie preisgegeben werden
darf. Iis ist aber richtig an der Traditionslehre der Tiibinger,
dass das Depositum der miindlichen Tradition nicht einfach eine
dussere Aufreihung von Siitzen darstellt, die ohne Vergegen-
wirtigung einfach als totes Buchstabenwerk weitergegeben
wiirden; es ist richtig, dass das Depositum eingeht in das Leben
der Kirche, dass immer schon der Kanon galt, der gegen die
Pelagianer explizit geltend gemacht wurde, ,ut legem credendi
lex statuat supplicandi“ (Denzinger 139). Die Tradition ist der
latente Wahrheitsbesitz der Kirche, der sich auch in seinem
smindlichen* Teil niederschligt in tausend Formen schriftlicher,
handlungsmiissiger, bildhafter, liturgischer, lehrgesetzlicher
Weitergabe. Das wahre, legitime Leben und Denken der Kirche
ist in seiner lebendigen Summe traditionserfillt, Triiger der
Tradition.

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1937. 2



— 18 —

Aber hier stellt sich sofort das Problem der Wahrheits-
gewissheit ein. Es ist nicht zu bestreiten, dass im ,Strom des
kirchlichen Lebens“ viel miteinfliesst und eventuell jahrhunderte-
lang mitgetragen wird, was nicht gottlicher Uberlieferung ist.
Wie soll der Glaubige erkennen, was echte Tradition ist und
was nur den Schein solcher an sich tragt? Auf dieser Frage
ruht das ganze Sicherungssystem auf, das dem Nicht-Katholiken
den Eindruck der Uberherrschung von Schrift und Tradition
durch die Kirche erweckt. In den Fillen, wo die Frage nach
der sichern Tradition zur Gefahr fir die Kirche wird, weil grosse
Héresien die Tradition entstellen und damit die Einheit der Kirche
bedrohen, schreitet die Kirche zur Definition der Wahrheitsiiber-
lieferung. IThre vornehmsten Organe fiir diese Glaubensurteile
sind nach den letzten kirchlichen Lehrentscheidungen der Papst
und das mit dem Papst vereinigte Konzil. Wir konnen hier keine
Entwicklungsgeschichte der romischen Kirchenverfassung schrei-
ben. Es kann sich nur darum handeln, die Intentionen des Dogmas
vom unfehlbaren obersten Lehramt richtig wiederzugeben. Be-
kanntlich hat das vatikanische Konzil in seiner IV. Sitzung vom
18. Juli 1870 die Unfehlbarkeit des Papstes in Lehrentscheidungen
tiber Gegenstinde des Glaubens und der Moral, die er in der
Figenschaft als Hirte und Lehrer der ganzen Kirche trifft, aus-
gesprochen: Itaque nos traditioni a fidei christianae exordio
perceptae fideliter inhaerendo ..., sacro approbante Concilio,
docemus et divinitus revelatum dogma esse definimus:

Romanum Pontificem, cum ex cathedra loquitur, id est,
cum omnium Christianorum pastoris et doctoris munere fungens
pro suprema sua Apostolica auctoritate doctrinam de fide vel
moribus ab universa Ecclesia tenendam definit, per assistentiam
divinam ipsi in beato Petro promissam, ea infallibilitate pollere,
qua divinus Redemptor Ecclesiam suam in definienda doctrina
de fide vel moribus instructam esse voluit; ideoque eiusmodi
Romani Pontificis definitiones ex sese, non autem ex consensu
Ecclesiae, irreformabiles esse (Denzinger 1839).

Mag man von einem biblisch-protestantischen oder orthodox-
ostkirchlichen Standort aus diese Definition nach ihrer sachlichen
Tragweite wie immer beurteilen, zwei Tatsachen muss auch
der Vertreter jeder andern Kirche sorgfiltig feststellen :

1. Der Papst ist hier nicht etwa als Person vergottet.
Nicht die persénliche Befihigung des jeweiligen Papstes wird



verabsolutiert, — von dem heute kaum mehr vertretenen Miss-
verstiindnis ganz zu schweigen, dass dem Papst eine personliche
Stindlosigkeit angedichtet werde —, sondern dem Papst als dem
obersten Lehrer der AKirche wird Unfehlbarkeit zugesprochen.

2. Es kann keine Rede davon sein, dass der Papst etwa
als dogmenschipferisch gedacht wire. Iis ist die Voraussetzung
seiner Unfehlbarkeit, dass er nur ausspricht, was von jeher
dem depositum fidei inhirent war, sei es, dass es sich in der
Schrift vorfinde, sei es, dass es in der mindlichen Tradition
vorliege. Neque enim Petri successoribus Spiritus Sanctus pro-
missus est, ut, eo revelante, novam doctrinam patefacerent,
sed ut, eo assistente, traditam per Apostolos revelationem sew fidei
depositum sancte custodirent et fideliter exponerent. (Denzinger 1836.)

So empfangen aber auch die zugespitzten Termini des
Dekrets ihre richtige Einordnung. Das so oft missverstandene
ex sese, non autem ex consensu Ecclesiae will nicht sagen,
dass der Papst je etwas verkiindigen konnte, dem der consensus
der Ecclesia catholica fehlen wiirde, sondern nur, dass seine
traditionsgebundenen Entscheidungen an sich irreformabel seien
und nicht erst durch die formell eingeholte Zustimmung der
Kirche den Charakter der unabiinderlichen Giiltigkeit erhielten.
Auch ist die vergrobernde Deutung abzuwehren, als ob der
Sukzessionsgedanke rein mechanisch gedacht wiire. Allerdings
lauten hier die Formeln oft sehr missverstiindlich. Aber die
Intention des Amtsgedankens ist nicht die der sarkischen Suk-
zession, sondern die Sukzession stiitzt sich auf die Verheissung
Jesu, die der Kirche und damit den ordentlichen Amtstriigern
gilt. Das ist jedenfalls auch der Tenor des vatikanischen Dekrets,
mag man die Sukzession in der Verheissung an Petrus vom
rein exegetischen Standpunkte aus als so problematisch wie
immer beurteilen. Der ganzen papalen und konziliaren Theorie
liegt der Gedanke zugrunde, dass Christus in der Kirche gegen-
wiirtic sei und nur kraft besonderer Verheissung an Petrus
und die Apostel auch noch in besonderer Art in den von ihnen
abgeleiteten Amtern, aut die sich die Verkeissung mitbeziche,
wirksam werde?).

—_

) Nur nebenbei vermerkt sei, dass allerdings der Umfang der im Ge-
wissen bindenden Ausserungen des kirchlichen Lehramtes viel grosser ist
als das in den eigentlichen Kathedralentscheidungen enthaltene Lehrgut.
Selbst theologische Zensuren stellvertretender Organe (Provinzialkonzilien,
Bischife, Kardinalkongregationen), die nicht den Charakter der Unfehlbar-



— 90 —

Hier tritt nun allerdings der schwerste Dissensus zwischen
katholischer und protestantischer Lehre zu Tage, ein Dissensus,
der, soweit wir sehen konnen, jede Vermittlung ausschliesst. Auch
nach katholischer Lehre ist die Kontinuitit in der Kirche gesichert
allein durch die Vermittlung des Heiligen Geistes. Aber nach
katholischer Lehre wirkt der Geist in den Amtern, und die
Sukzession ist dadurch an diese gebunden. Nach protestantischer
Lehre steht die Moglichkeit der Sukzession ganz auf der Gegen-
wart des Geistes an sich, der ,weht, wo er will*. Das Amt
hiingt ganz am Wort, das heisst: an dem souverin in der Kirche
waltenden Geiste, nicht umgekehrt.

Von hier aus muss sich nun auch der entscheidende Gegen-
satz in der Stellung von Kirche und Wort resp. nun genauer:
lehrender Kirche (Lehramt) und Wort kliren. Wahrend es im
Protestantismus keine authentische Exegese des Worts, keine In-
stanz geben kann, bei der der Sinn der Schrift sicher zu ertfahren
ist, sondern sich die Schrift immer nur selbst im entscheidenden
Ereignis der Offenbarung dem Ioérer einpriigen kann, eben
dadurch, dass sie durch den Heiligen Geist gegenwiirtiges,
richtendes und aufrichtendes Wort Gottes wird, empfingt der
Katholik die Deutung der Schrift aus der tibereinstimmenden
Lehre der Tradition, das heisst ,der Stimme der heiligen Kirche®,
die mit voller Bestimmtheit redet durch den Mund des unfehl-
baren Lehramtes, das die Verheissung des gottlichen Beistandes
hat. Wiihrend so der Katholik Kanon und in gewissem Sinne
auch die Einzeldeutung von Schrift und Tradition von der
Kirche empfingt, resp. erwartet, weil er in ihr, das heisst in
ihrem Lehramte, in ununterbrochener Kontinuitit den Heiligen
Geist am Werke sieht, erwartet der Protestant die losende Er-
kenntnis je und je von dem Ereignis der Wortwerdung der
Schrift, die eben darin je und je die Kirche begriindet. Die
Grenze der Schrift wird nicht von der Kirche festgelegt, sondern,
wie sich Karl Barth paradox, aber durchaus konsequent aus-
driickt: Der Kanon imponiert sich der Kirche selbst!). Auch

keit an sich tragen, verpflichten so lange zu «innerlichem Glaubensassens »,
als das gefiillte Urteil nicht ausdriicklich aufgehoben ist. Wie weit diese
disziplinarische Bindung mit der wichtigen Liehre vom gesamtkirchlichen
Jurisdiktionsprimat des Papstes zusammenhiingt (Cone. Vatic. sessio IV,
cap. 1—3. Denzinger 1822—1831), kann hier nicht niher untersucht werden.
Vgl. Bernhard Bartmann, Lehrbuch der Dogmatik I, S. 44 ff.

) A a.0.8.110 ff.



hier ist wohl der Gegensatz uniiberbriickbar. Aber auch hier
muss zugunsten der romisch-katholischen Lehre festgehalten
werden, dass die Kirche nicht daran denkt, cine Herrschaft
tber Schrift und Tradition auszuliben. Sie will nur kratt der
ihr gegebenen Verheissung das ihr tibergebene Depositum sancte
custodire et fideliter exponere. Nicht mehr. Die Vorordnung des
corpus Christi mysticum vor Schrift und Tradition beruht darauf,
»dass der erhohte Herr sich diesen mystischen Leib gewihlt
und geschaftfen hat“, weil in der Kirche das cinmalige und
»unwicderholbare Geschehnis der Urzeit nach dem Willen seines
gottlichen Trigers in diese besondere und ecinzigartige Form
der Gegenwiirtigkeit eingemtindet war“?). Das Urteil der Kirche
iber Umfang und Art des Depositums ist nicht ein willkiirliches,
sondern einzig ermoglicht durch den cwigen ,Beistand* des
Heiligen Geistes, der ihr verheissen ist. Die Schrift ist selbst
von diesem Geiste inspiriert. Wenn sic die Kirche auslegt, so
fillt sie nicht synthetische, sondern ,analytische Urteile“. Die
Kirche ,stellt fest*®. So ist nach katholischer Auffassung die
Schrift nicht an wnd fiir sich, weder als geistesgeschichtliche
Urkunde noch als Wort Gottes, heilige Schrift, sie ist, was sie
ist, nur im Raum der Kirche, die nicht nur im Wort des Lehramts,
sondern existenziell ihre authentische Interpretation darstellt.

Von hier aus konnen wir nun endlich auch das Problem
der Tradition vollig abkliren. Die Tradition ist nicht einfach
identisch mit den ,spérlichen Kathedral- und Konziliarent-
scheidungen“?®). Diese Linengung darf auch nicht herausgelesen
werden aus der neuesten Studie zum Traditionsbegriff, die sie
scheinbar nahelegt. August Deneffe definiert das Wort ,,im Haupt-
begrift* dahin, dass ,die Glaubenstradition nichits anderes* sei, als
die lebendige, unfehlbare, Kirchliche Glaubensverktndigung, . ..
ausgetibt von den Aposteln und seit der Apostelzeit stindig
ausgeiibt durch die Nachfolger der Apostel, und zwar in ge-
wohnlicher Weise durch die alltigliche und allgemeine Lehr-
titigkeit des Kirchlichen Lehramtes, in feierlicher Weise durch
pipstliche Kathedralentscheidungen oder durch allgemeine
Konzilien“*. Danach ist das gesamte Kerygma der Kirche

Y Oskar Bauhofer, a. a. O. S. 93.

*) Ebenda S. 94.

%) Nach einer privaten, brieflichen Formulierung.

Y) Deneffe, a. a. 0. S. 160.




Tradition, nicht bloss die ,definierende“ Verkiindigung des
obersten Lehramtes, der allerdings allein stringente Unfehlbar-
keit zukommt. Aber neben der ,definierten“ Tradition gibt es
eine uniibersechbare ,nicht-definierte Tradition, mit allerdings
bedeutsam abgestuften Gewissheitsgraden“?). Eine Wahrheit,
{iber die ein consensus patrum besteht, ist sichere Tradition,
daneben gibt es viele Traditionsdenkmiiler, liturgische Biicher,
Schriften der Viiter, Aszeten, Mystiker, Inschriften, Kunstdenk-
miiler — Tradition ,im abgeleiteten Begriffe“ nach Deneffes ?)
Definition —, die nur einen sehr verschiedenen Grad von Ge-
wissheit beanspruchen konnen. Dennoch ist all diesen Zeugen
Tradition inhirent. Es ist fiir die Erfassung der Art, wie die
Tradition in der Kirche lebt, wichtig, dass auch dieses latente
Einwohnen der U'berlieferung' in der Kirche mit in Betracht
oezogen wird. Erst so kann das eigentiimliche Verhéltnis von
, Wort“ und Kirche, ,Wort“ nun im weitesten Sinne genommen,
vollig abgeklirt werden. Es ist tatsiichlich so, dass das , Wort“
der katholischen Kirche ,einwohnt“, ihr zugehort, ihr wesent-
lich ist, so wie das Wort zu Christus ,gehort”, den sie, die
Kirche, fortsetzt. Die Lebendigkeit des Worts beruht wirklich
nicht auf dem konkreten Gegeniiber von Wort und Kirche,
wie im Protestantismus, die Lebendigkeit ist vielmehr gewiihr-
leistet durch die Gegenwiirtigkeit des Worts in der viva vox
ununterbrochener Tradition und deren Manifestation durch den
Mund des je und je in kritischer Lage unfehlbar entscheidenden
kirchlichen Lehramtes. Eben darin, dass dieser Entscheidung
die Unfehlbarkeit eignet, ist die Offenbarungslehre der romischen
Kirche charakteristisch unterschieden von der Schriftlehre der
Protestanten. Nicht die Unsicherheit des Worts an sich, aber
die Ungesichertheit der konkreten Kirche ist charakteristisch
fur die letztere. Die Differenz beruht letzterdings nicht auf
willkiirlichen Zufilligkeiten, sondern auf einer grundlegenden
Verschiedenheit in der Autfassung iiber das Handeln Gottes
selbst. Die protestantische Auffassung findet etwa ihre extrem
zugespitzte Formulierung in der Priidestinationslehre Calvins,
die die bedingungslose freie Souverinitit Gottes absolut setzt.
Die katholische Auffassung konnte vielleicht rein herausge-
arbeitet werden am Begriff des katholischen Sakraments, der

') Nach einer privaten, brieflichen Formulierung.
%) Deneffe, a. a. 0. S. 160.



93 __

die Verheissung Gottes in restloser Gewissheit bindet an die
Handlung der Kirche.

Iis ist nicht unsere Aufgabe, diese Sachlage bis in ihre
letzten Konsequenzen zu verfolgen. Wir wollten sie hier bloss
so weit klarstellen, wie es nitig war, wenn die wesentlichen Ziige
der romisch-katholischen Lehre tiber die Kirche und das Wort
deutlich werden sollten.

Bern. ErNsT (GAUGLER.



	Das Wort und die "eine katholische" Kirche nach der Lehre der römisch-katholischen Kirche

