
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Artikel: Die Gnade unsres Herrn Jesu Christi

Autor: Rinkel, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404120

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Gnade unsres Herrn Jesu Christi.
Einige Sätze zum ersten Edinburgh-Thema.

Seit einigen Jahren hat elie ökumenische Arbeit in Holland
allgemeine Zustimmung und Mitarbeit in folgenden sieben Kirchen
gefunden: Ned. Hervormde kerk, Evangelisch-Luthersche kerk,
Hcrsteld-Evangelisch-Luthersche kerk, Gereformeerde kerken
onder Hersteld Verband, üoopsgezinde Societeit, Remontstrant-
sche Broederschap und Oud-Katholieke kerk. Schon seit vielen
Jahren haben diese Kirchen ihre Vertreter im „Weltbund für
internationale Freundschaft durch die Kirchen" (Kirchliche
Abteilung für die Niederlande); seit 1931 bestellt ein „Rat der
Niederländischen Kirchen für praktisches Christentum", der
die Arbeit von Stockholm aufgenommen hat; und seit 1935
vertritt das „Niederländische Lausanne-Komitee" die Gedanken
und Bestrebungen der „Weltkonferenz für Glauben und
Kirchenverfassung". Diese drei Unionsrichtungen haben seit dem 10. Mai
1935 ihre gemeinsame Vertretung gefunden in dem „Oecumenischo
Raad in Nederland", der jetzt selbständig und durch die drei
genannten Ausschüsse die kirchliche ökumenische Arbeit in
Holland leitet. Als letzte ist am 26. Oktober 1930 die „Oecu-
menische Vereeniging" unter den Auspizien des ökumenischen
Rates und mit Zustimmung der drei Ausschüsse gegründet
worden, -welche den Zweck hat, die ökumenische Bewegung
zur Sache des ganzen Kirchenvolkes zu machen.

In Anbetracht der kommenden Weltkonferenzen in Oxford
und Edinburgh im Jahre 1937 haben der Rat der Niederländischen

Kirchen für praktisches Christentum und elas
niederländische Lausanne-Komitee das Studium der den Konferenzen
vorgelegten Themata aufgenommen und sind altkatholisedierseits
untenstehende Sätze zum ersten Thema der Edinburgh-Konferenz
— die Gnade unsres Herrn Jesu Christi — erörtert worden.

Wenn der Apostel Paulus im Epheserbriefe 2, 5 und 8 als
etwas Selbstverständliches erklärt: XÛQai ime aeaioofiévoi (durch
Gnade seid ihr gerettet), und wenn er damit wiederholt, was
Petrus in Jerusalem bekannte: ôià xrjç xdßtxog xov xvqîov Trjoov

Internat kirchl. Zeitschrift, Heft l, 10:17 1



— 2 —

niorevofiev omliijvai (wir glauben, dass wir durch die Gnade des
Herrn Jesu gerettet werden, Apg. 15, 11), so glauben wir, dass
damit einer der Grundgedanken des Neuen Testamentes
ausgesprochen worden ist. Diese acozrjQia beruht auf dem Offenbarwerden,

d. h. auf dem Wirksam-, Real-, und Effektivwerden
von Gottes Eudokia, seiner Agapê, des Rates seines Willens
(Eph. 1, 11) in Christo, im Antlitze, in der Erscheinung Jesu
Christi. Es ist der Vater, der uns zieht durch den Sohn (Joh.
6, 44), ohne den wir nichts tun können (Joh. 15, 5).

Paulus hat diesen Gedanken näher ausgearbeitet; er erblickt
in der göttlichen Charis den katastrophalen Durchbruch des

göttlichen Willens in sein Leben (Apg. 9, 15; 22, 14f.; 26, 16ff'.;
Gal. 1, 5; Röm. 1, 5), die Offenbarung der vergebenden Liebe
Gottes in Christo, welches Geschehen ganz von Gott ausgeht
und im Willen Gottes ruht. Diesen Willen Gottes umschreibt
er als Wohlgefallen, evôoxla, oder als das Geheimnis seines

Willens, tò juvort]Qiov tov â-ekgjuaroç aviov (1. Kor. 1, 21; Gal. 1,

15; Eph. 1, 5. 9; Phil. 2, 13), und dessen Inhalt ist die xazallayr),
die Versöhnung, welche primär charakterisiert wird als «jto-
IvxQcooig r&v a/xagniöv, als Sündenvergebung. Die Zuwendung
dieser Gnadenoffenbarung macht uns zu ôixatov/ievoi,
Gerechtfertigten, wodurch Gott uns, die von Natur Kinder des Zornes,
réxva cpvosi ÒQyrjg, sind, zu Söhnen einsetzt (vio&eoia). Und zwar
findet diese Begnadigung statt in der Sphäre des Glaubens
(òià oder êx niozewg), nirgends aber ist dieser Glaube eine prae-
paratio oder ein meritum ex parte hominis; der Glaube liegt
doch im Werke der Gnade eingeschlossen, wir sind gerechtfertigt
umsonst durch seine Gnade, ôixaiovjuevot òcoqeùv xfj avxov xóqixi
(Köm. 3, 24 ff; vgl. 4, 4. 5. 16; 9, 16; 11, 6; Eph. 2, 5. 8; 2. Tim.
1, 9; Tit. 3, 7).

Diese augenscheinliche „Dinglichkeit" der Gnade wird
ausgeglichen durch die Verkündigung, dass der Heilige Geist
uns gegeben ist, so dass der Heilige Geist das Zeugnis, der
Erfolg, die Offenbarung der Gegenwart der Gnade ist. Paulus
erweckt wiederholt den Eindruck, dass er Charis und Pneuma
Hagion promiscue benutze, weil die iustificatio nicht nur der
Grund, sondern zugleich der Anfang der sanctificatio ist. Es
ist die Gnade, welche rechtfertigt, es ist der Heilige Geist, der
heilig macht. Das logische Nacheinander dieser Begriffe verträgt
denn auch nicht mehr als logische Unterscheidung, keine wirk-



— 3 —

liehe Trennung, sonst leiden sie beide Schaden. Denn es ist
der Heilige Geist, der uns in, nicht nach der Gnadenoffenbarung
geschenkt wird, und der macht, dass wir nicht willenlos, sondern
wollend gerettet werden und das Gute tun. Die Aktivität, welche
die Gnade uns zu rauben scheint, empfangen wir im Heiligen
Geiste zurück.

Für Paulus ist die x^Q1? &£°ü Gottes dem Menschen sich
offenbarende evòoxia, durch welche Gott ihn freimacht von der
Sünde und zugleich ihn freimacht zum Guten, so dass und
dadurch, dass der Heilige Geist in ihm wohnt. XÜQig &eov und
Hvtvfxa "Ayiov sind nicht identisch, sie dürfen nicht verwechselt
werden, aber sie sind füreinander unentbehrlich, sie sind
durchaus korrelativ. Wenn die iustificatio Gottes Werk an uns
ist, so ist die sanetificatio dessen Zeugnis und Erfolg, nämlich
Gottes Werk mittelst uns.

Wir meinen, dass aus dem Gesagten sich vier Sätze
erschliessen lassen.

1. Gottes Gnade ist sein Liebeswille, der uns in Christo
offenbar wird, in Christo uns erreicht, freimacht, heilt. Sie ist
nicht eine separate Qualität, nicht eine unpersönliche Kraft,
weniger noch eine Quantität, welche, obwohl von Gott
herrührend, sowohl logisch als tatsächlich von Ihm getrennt werden
kann, welche dosiert werden und allerlei Namen tragen, in
vielerlei Arten verteilt werden könnte. Sie ist immer ô tvsQycov

tv bfùv »sog (Phil. 2, 13).

2. Gottes Gnade ist Ausgangspunkt, Grund, einziges Motiv
unserer oam]gla. Sie ist unbedingt praeveniens, und sie ist dieses
immer, in unserem &èXeiv und in unserem hepyeìv. Deus est qui
iustific.it; Deus Sane'tificator.

3. Gottes Gnade will den Willen des Menschen nicht töten,
sondern im Gegenteil frei, lebendig und gesund machen; sie
hebt die Verantwortlichkeit nicht auf, sondern gestaltet sie

gerade neu, regeneriert sie und weckt sie zur höchsten Aktivität.
Wir sind rlevUFQioD-evreg ano xrjg âfiaQriag (Röm. 6, 18. 22), und
sind darin aufgerufen zum xrjv êavxcov ocoTtjQÎav xaxcgydCro^-ai
(Phil. 2, 12).

4. Gottes Gnade ist das Oppositum der Sünde, aber einer
Sünde in Gottes eigener Schöpfung, einer Sünde, der gegenüber



_ 4 —

Gott Überwinder ist. Jeder Irrtum in betreff' des Wesens und
der Wirkung der Gnade Gottes findet seinen Ursprung in einer
Geringschätzung des malum peccati.

In der Formulierung dieser vier Gedanken meinen wir
auch grundsätzlich den Streit zwischen Pelagius (Julianus) und

Augustinus gekennzeichnet zu haben.
Jeder Pelagianismus macht den Willen mehr oder weniger

ethisch frei, ethisch indifferent, gelöst von der Sünde, beschränkt
ihn zum actus, macht ihn atomistisch und erkennt die Sünde
nicht oder zu wenig als die verkehrte Willensrichtung. Da
wird eben die Gnade entweder nicht prävenient oder nur
prävenient im Sinne einer Anregung, einer illuminatio; da
wird die Gnade ein blosses adiutorium, eine Eselsbrücke.

Augustinus weiss von einem iter Dei ad hominem, durch
welches allein ein iter hominis ad Deum möglich geworden ist.
Die Inkarnation ist der Grund der Gnade. Die Erlösung ist
nicht nur objektiv, sondern auch subjektiv gänzlich Gottes
Werk. Gratia, nisi gratis est, gratia non est. Sie ist immer
Ausdruck der praedestinatio Dei, d. h. des souveränen
Gotteswillens, in welchem Worte „praedestinatio" jedoch das „praea
ruhig fehlen kann, denn im Willen Gottes ist kein „ante"
oder „post". — Reiner Augustinismus verneint, dass die Gnade

je den freien Willen vernichtet. Augustinus hat das Wort
irresistibilitas niemals in diesem Sinne angewendet, sondern

streng auf den immer prävenienten Charakter der Gnade
gehalten. Nolcntem praevenit, ut velit. Und die Wirkung der
Gnade Gottes hat er formuliert in den zwei grossartigen
psychologischen Begriffen liberare und sanare. Dadurch wird alle
Sclbstwirksamkeit und Verantwortlichkeit verbürgt und
zugleich jedes meritum ausgeschlossen. Wenn Gott unsre merita
krönt, krönt Er dona sua. Denn die Gnade ist nicht nur justi-
fizierend, sondern auch sanktifizierend. Volcntem subsequitur,
ne frustra velit. Das Werk unsrer Seligkeit ist vom Anfang
bis zum Ende donum Dei, gratia Dei.

Dass hier eine Spannung, ein Paradoxon bestehen bleibt,
welches vom Denken des Glaubens nimmer gelöst wird, hat
Augustinus völlig anerkannt, wie auch Paulus es schon im
wunderbar paradoxalen Satze von Phil. 2, 12. 13 ausgesprochen
hat. Die letzte und alles erklärende Antwort auf alle Fragen



— 5 —

liegt bei Gott, penes illum est. Der Glaube ergibt sich der Tiefe
des Reichtums der Sophia und Gnosis Gottes (Röm. 11, 33)
und ist mit Paulus überzeugt: numquid iniquitas apud Deum?
Absit! (Röm. 9, 14).

Unter Anerkennung der obengenannten vier Sätze wünscht
der Glaube unsrer Kirche diese Spannung zu akzeptieren,
wobei sie jeden Extremismus ablehnt, der sich in pelagianischer,
noinistischer, indeterministischer oder in hyper reformotorischer,
antinomistischer, deterministischer Richtung zuspitzt und der vor
allem Folgerungen zieht, welche die Spannung nicht lösen,
sondern zersprengen.

I. a) Unsre Kirche weist einen Gnadenbegriff ab, wie den
des Molinas, der Pelagius repristiniert, einen Gott entwürdigenden
concursus simultaneus lehrt und als Lösung der Providentia
eine scientia media für Gott ersinnt. Aber sie gibt sich
ebensowenig zufrieden mit der Ansicht der noch herrschenden
römischen Scholastik, die gratia sei actualis und habitualis, teils
ein unverdientes Geschenk, teils ein nach freiem Belieben zu
verwendender Vorrat, womit man gute Werke leisten könne,
welche ex condigno die Seligkeit verdienen. Sie glaubt nicht
an die Unterscheidung eines ordo naturalis und eines ordo
supernaturalis, welche die Gnade in einen Gegensatz zur Natur
stellt; denn die Heilige Schrift setzt die Gnade in Gegensatz
zur Sünde und dem sündigen Menschen; ihr Wesen ist Gottes
vergebende Liebe, ihre Wirkung die Sündenvergebung, die
sittliche Befreiung und Genesung des Menschen. Der Wille
wird nicht durch die Gnade auf ein Gebiet versetzt, wo er
besser wirken kann, sondern der Wille selbst ist das Gebiet,
wo die Gnade wirkt.

b) Es gibt eine Auffassung der Gnade, die so schwach ist,
dass alle Ethik zum Nomismus wird, wo die Seligkeit kein
Lohn im evangelischen Sinne ist, ein Lohn, den es Gott gefällt,
zu schenken, sondern eine Abrechnung auf der Basis erwiesener
Leistung. Da werden Christi Werk und Person beide verkannt;
das „Ohne mich könnt ihr nichts tun" (Joh. 15, 5) ist da eine
Phrase, und das òinaiov/tevoi òmoeàv xfj aviov x^-QtXi> iustificati
gratis per gratiam ipsius (Röm. 3, 24) wird Luft. Eine solche

gratia, so würde Paulus sagen, iam non est gratia (Röm. 11, 6).



— 6 —

c) Eine solche Abschwächung der Gnade wird eine
Untergrabung des unentbehrlichen Gnadenweges, den Gott angelegt
hat, und führt zum Indeterminismus, welcher Gott zu einem
deistischen Abgott macht und Ihn beseitigt. Die voluntas Dei
ist da nicht mehr causa cuiusque creaturae, und der Mensch
ist abwechselnd Herr der Schöpfung oder Spielball aller Dinge.
— Die Heilige Schrift lehrt demgegenüber Gottes unbedingte,
absolute Souveränität, auch im Werke unsrer Heiligmachung;
und alle Theologie, welche Gottes Gnade für sufficiens erklärt,
d. h. für eine Anregung oder Einladung, welche wir nach Willkür
annehmen oder abweisen und negieren können, begibt sich in
eine Richtung, die das Herz des Evangeliums hinter sich lässt,
denn niemand kann zu Christo kommen, wenn nicht der Vater,
der Ihn gesandt hat, ihn zieht (Joh. 6, 44).

II. a) Unsere Kirche wünscht keinen Moment den unzertrennbaren

Zusammenhang von x^Q1^ und ngoogiopôç zu lösen, aber
sie wünscht auch nicht weiter zu gehen als die Heilige Schrift
selber geht, welche in ihren stärksten Bildern (Röm. 8, 28—30;
9, 11—29) nichts anderes tut, als Gottes Freiheit in der Berufung
der Seinigen zu vindizieren, abgesehen von einem vorhergehenden

aliquid boni aut mali (Röm. 9, 11). Eine praedestinatio ad

mortem ist nicht eine Formel, welche die Heilige Schrift
ausgesprochen hat, sondern eine Folgerung, welche das menschliche

Denken, das nicht vor Gottes unergründlichen Ratschlüssen

und unerforschlichen Wegen innehält, gezogen hat. Man hat
einen Nachdruck auf das „prae" der Prädestination gelegt, der
das „vorher" oder „zuvor" zum Exponent der Willkür machte,
dergegenüber kein Mensch jauchzen kann, was die Heilige Schrift
jedoch tut, wenn sie frohlockend predigt, dass Gottes Treue
bleibt und seine Liebe unabänderlich ist und dass seine Eudokia,
seine Charis, alles überwindet und alle Hindernisse zerbricht.

b) Eine allzu mathematisch formulierte Prädestinationstheorie

trägt die nichts weniger als imaginäre Gefahr des

Antinomismus in sich, der ruhig die Gnade so souverän macht,
dass für den Menschen nichts zu tun übrig bleibt, keine Pflicht,
keine Verantwortlichkeit. Das ist keine Huldigung an die Gnade,
sondern eine Beleidigung gegen sie, wobei Müssigkeit im Guten
und ein Fortfahren in der Sünde schadlos bleiben. Unsre Kirche
erblickt diese Gefahr in einer Überschätzung des sola fide,



welches sie richtig anerkennt, aber nicht als Kriterium benutzt,
weil auch unser Glaube Frucht der Gnade ist und sich gleichfalls

dem allein integralen und unantastbaren Kriterium: Xâgixi
coti- oEou)o/iévot, gratia estis salvati, zu unterstellen hat.

c) Der Schlussstein des hier gemeinten Extremismus ist der
Determinismus, der die Verantwortlichkeit vernichtet, aber am
Ende auch Gott in eine geschlossene Kausalität, in welcher der
Begriff Determinismus der Gott ist, festbindet. Für einen solchen
Gedankengang, der in einem unerklärten Pantheismus oder
einem bequemen Atheismus endet, hat die Heilige Schrift ebensowenig

Platz. Unsre Kirche bekennt sich zum Glauben, dass

Gott uns sowohl das Wollen als das Vollbringen gibt, dass Er
uns gebietet, das Gute zu wirken und dem Ziele nachzustreben,
und dass Er uns an die höchste Verantwortlichkeit bindet,
worin Gottes êXeog, Gottes Erbarmung unser irèfoiv und xgéxeiv,

unser Wollen und Laufen nimmer aufhebt.

Wir fassen noch einige Gedanken zusammen.

I. a) Unsre Kirche, sich stützend auf die Heilige Schrift und
die Tradition — diese letztere als den sich über die Heilige
Schrift besinnenden Glauben der Kirche verstanden — bekennt
sich gleichzeitig zur Realität der Gnade und des freien Willens,
als Ausdruck der Souveränität Gottes und der Verantwortlichkeit
des Menschen. Sie erkennt hier die Spannung eines Problems;
es ist die Unzulänglichkeit unsres Glaubens, welche dieses

Problem zu einem Konflikt forciert; es ist der Eigensinn des

systematischen, d. h. des philosophischen Denkens, der das
Problem zu einer immer einseitig ausfallenden Lösung treibt.

b) Der freie Wille gehört zur menschlichen Natur, und
zwar unzertrennlich; aber er ist in seiner Auswirkung durch
die Sünde verletzt, da er sowohl Äusserung unseres
Intellectus als unseres sittlichen Habitus ist; niemals wählt der
Wille gleichgültig, indifferent. Unter dem Banne der Sünde
wählt der Wille gerade die Partei der Sünde.

c) Gnade ist das Wort für den versöhnenden und erlösenden,
in Christo offenbarten, elurch den Heiligen Geist in uns
verwirklichten Liebeswillen Gottes. Ihr Werk ist die Überwindung
der Sünde und die Beseitigung ihrer Macht; und da wo sie
dem individuellen Menschen begegnet, ist ihr Werk die Zer-
brechung des Bannes der Sünde, nach dem Worte Augustins,



— 8 —

liberatio, welche ihrem Wesen nach sanatio ist, die
wiederhergestellte Funktionsfähigkeit des Willens. Die Liebe Gottes
entzündet unsre Gegenliebe. Der durch die Gnade freigemachte
und genesene Wille will das Gute mit aller in ihm wohnenden
Kraft.

d) Der präveniente Charakter der Gnade spricht aus, dass

unsre Erlösung immer Gottes Werk ist und niemals ein Lohn,
merces für ein gewisses meritum, sogar nicht für unsern
Glauben. Aber nichtsdestoweniger bleibt es immer der Wille,
der durch die Gnade zu wollen anfängt, und ist es unser Wille
und sind wir es, die wollen.

e) Der Ausdruck irresistibilitas enthält eine Wahrheit, aber
er ist nicht schriftgemäss. Für Gottes Gnade kann es kein
Misslingen geben, aber ebensowenig überwältigt sie uns, so dass

sie uns contra voluntatem bekehren könnte. Genauer ist es,

zu sagen, gratia vincit, sie ist liberatrix und victrix. Sie

überwindet, nicht weil der Wille ihr nicht widerstehen kann, sondern
weil er ihr nicht widerstehen will.

II. Es bleibt Raum für die Freiheit des Willens und für die
Verantwortlichkeit, wenn auch unser Denken die Gedanken der
Souveränität und der Verantwortlichkeit, der Gnade und des

freien Willens nicht in eine geschlossene Formel zusammenfassen

kann.
a) Unser Glaube kennt einen transzendent-souveränen Gott,

der trotzdem immanent von uns als transzendent-souverän
erkannt wird. Ohne diesen Glauben ist alle Gotteserkenntnis und
Gotteserfahrung illusorisch. Dieser souveräne Gott „durchwohnt"
uns immanent und regeneriert uns, dermassen, class alle unsre
Kräfte nach ihrer von Gott ursprünglich gewollten Beschaffenheit

zu wirken anfangen. Gottes Gnade ist es — also erkennt
unser Glaube —, dass er unsren Willen freimacht, und dass

er uns in allem unsrem Tun unsrer Verantwortlichkeit bewusst
macht.

Es ist keine Selbstüberschätzung, wenn die Wissenschaft des
Glaubens auf diese Weise demütig und begnadet den Inhalt des
Glaubens formuliert und darin vor dem letzten Mysterium in
Gehorsam und Anbetung stehen bleibt.

b) Die Praxis des christlichen Lebens erfährt eher die schwere
Last der Freiheit und der Verantwortlichkeit als die befreiende



— 9 —

Gewissheit der Gnade. Alle diejenigen, die am kräftigsten von
der allmächtigen, souveränen Gnade Gottes gezeugt haben,
haben selbst am bittersten gekämpft und unausgesetzt gearbeitet
in voller Verantwortlichkeit, und anderen die Notwendigkeit
des Kampfes unablässig vorgehalten. Die Annahme der Gnade
kostet uns alle Anstrengung von xagôla, òióvoia und loxvg

(Mk. 12, 30).
Die Wissenschaft der Erfahrung bestätigt die Wahrheit dieser

Tatsachen. Sie spürt in der Psychologie den geheimen
Triebfedern unseres Willenslebens nach, und stellt fest, dass Genesung
und Dirigierung des menschlichen Willens zwar bis zu einer
gewissen Höhe in den Händen eines anderen Menschen liegen
können, sei es durch Überredung oder Suggestion, sei es durch
Beispiel und Führung, aber dass der Wille erst wahrhaft er
selbst wird, wenn er selber sich entschliesst und will und
handelt. Und hier nähert sich auch diese Wissenschaft dem
Punkte, wo sie weder den Moment noch das Motiv des
Willensentschlusses kontrollieren kann, und in ihren tüchtigsten Schülern
als einzig erklärendes Wort das Wort „Gnade" aussprechen muss.

Amersfoort. A. Rtnkel.


	Die Gnade unsres Herrn Jesu Christi

