Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 27 (1937)

Heft: 1

Artikel: Die Gnade unsres Herrn Jesu Christi
Autor: Rinkel, A.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404120

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404120
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Gnade unsres Herrn Jesu Christi.

Einige Siitze zum ersten Edinburgh-Thema.

Seit einigen Jahren hat die 6kumenische Arbeit in Holland
allgemeine Zustimmung und Mitarbeit in folgenden sieben Kirchen
gefunden: Ned. Hervormde kerk, Fvangelisch-Luthersche kerk,
Hersteld-Evangelisch- Luthersche kerk, Gereformeerde kerken
onder Hersteld Verband, Doopsgezinde Societeit, Remontstrant-
sche Broederschap und Oud-Katholieke kerk. Schon seit vielen
Jahren haben diese Kirchen ihre Vertreter im ,Weltbund fiir
internationale Freundschaft durch die Kirchen* (Kirchliche
Abteilung fiir die Niederlande); seit 1931 besteht ein ,Rat der
Niederlindischen Kirchen fiir praktisches Christentum®, der
die Arbeit von Stockholm aufgenommen hat; und seit 1935
vertritt das ,Niederliindische Lausanne-Komitee“ die Gedanken
und Bestrebungen der » Weltkonferenz fiir Glauben und Kirchen-
verfassung®. Diese drei Unionsrichtungen haben scit dem 10. Mai
1935 ihre gemeinsame Vertretung getundenin dem , Oecumenische
Raad in Nederland“, der jetat selbstiindig und durch die drei
cenannten Ausschiisse die kirchliche ékumenische Arbeit in
Holland leitet. Als letzte ist am 26. Oktober 1936 die ,Oecu-
menische Vereeniging® unter den Auspizien des ékumenischen
Rates und mit Zustimmung der drei Ausschiisse gegriindet
worden, welche den Zweck hat, die okumenische Bewegung
zur Sache des ganzen Kirchenvolkes zu machen.

In Anbetracht der Kommenden Weltkonferenzen in Oxford
und Edinburgh im Jahre 1937 haben der Rat der Niederliin-
dischen Kirchen fiir praktisches Christentum und das nieder-
liindische Lausanne-Komitee das Studium der den Konferenzen
vorgelegten Themata aufgenommen und sind altkatholischerseits
untenstehende Sitze zum ersten Thema der Edinburgh-Konferenz
— die Gnade unsres Herrn Jesu Christi — erortert worden.

Wenn der Apostel Paulus im Epheserbriefe 2, b und 8 als
etwas Selbstverstiindliches erklirt: Xdoei éote oeomouévor (durch
Gnade seid ihr gerettet), und wenn er damit wiederholt, was
Petrus in Jerusalem bekannte: & tijc ydpros toi xvoiov “Iyood

Internat. kirchl, Zeitschrift, Heft 1, 1037 1



—_ 9

motevouey owdivar (Wir glanben, dass wir durch die Gnade des
Herrn Jesu gerettet werden, Apg. 15, 11), so glauben wir, dass
damit einer der Grundgedanken des Neuen Testamentes aus-
gesprochen worden ist. Diese owrnoia beruht auf dem Offenbar-
werden, d. h. auf dem Wirksam-, Real-, und Effektivwerden
von Gottes KEudokia, seiner Agapé, des Rates seines Willens
(Eph. 1, 11) in Christo, im Antlitze, in der Erscheinung Jesu
Christi. Es ist der Vater, der uns zieht durch den Sohu (Joh.
6, 44), ohne den wir nichts tun koénunen (Joh. 15, 5).

Paulus hat diesen Gedanken niither ausgearbeitet; er erblickt
in der gottlichen Charis den katastrophalen Durchbruch des
gottlichen Willens in sein Leben (Apg. 9, 15; 22, 14f.; 26, 16 {f.;
Gal. 1, 5; Rom. 1, b), die Offenbarung der vergebenden Liebe
Gottes in Christo, welches Geschehen ganz von Gott ausgeht
und im Willen Gottes ruht. Diesen Willen Gottes umschreibt
er als Wohlgefallen, eddoxia, oder als das Geheimnis seines
Willens, 16 pworigiov Tov Feduaros adrov (1. Kor. 1, 21; Gal. 1,
15; Eph. 1, 5. 9; Phil. 2, 13), und dessen Inhalt ist die xarallayy,
die Versshnung, welche primér charakterisiert wird als dmo-
Mrpwars T@v duagudy, als Sindenvergebung. Die Zuwendung
dieser Gnadenoffenbarung macht uns zu duawovuevor, (erecht-
fertigten, wodurch Gott uns, die von Natur Kinder des Zornes,
ténva @voe 60yijs, sind, zu Sohnen einsetzt (viodeoia). Und zwar
findet diese Begnadigung statt in der Sphire des Glaubens
(Sud oder & miotews), nirgends aber ist dieser Glaube eine prae-
paratio oder ein meritum ex parte hominis; der Glaube liegt
doch im Werke der Gnade eingeschlossen, wir sind gerechtfertigt
umsonst durch seine (inade, duxaoduevor dwosav Tjj adTob ydowm
(Rom. 3, 24 ff; vgl. 4, 4. 5.16; 9, 16; 11, 6; Eph. 2, 5. 8; 2. Tim,
1, 9; Tit. 3, 7).

Diese augenscheinliche ,Dinglichkeit® der Gnade wird
ausgeglichen durch die Verkindigung, dass der Heilige Geist
uns gegeben ist, so dass der Heilige Geist das Zeugnis, der
Erfolg, die Offenbarung der Gegenwart der Gnade ist. Paulus
erweckt wiederholt den Eindruck, dass er Charis und Pneuma
Hagion promiscue benutze, weil die iustificatio nicht nur der
Grund, sondern zugleich der Anfang der sanctificatio ist. Es
ist die Gnade, welche rechtfertigt, es ist der Heilige Geist, der
heilig macht. Das logische Nacheinander dieser Begriffe vertrigt
denn auch nicht mehr als logische Unterscheidung, keine wirk-



e B

liche Trennung, sonst leiden sie beide Schaden. Denn es ist
der Heilige Geist, der uns in, nicht nach der Gnadenoffenbarung
geschenkt wird, und der macht, dass wir nicht willenlos, sondern
wollend gerettet werden und das Gute tun. Die AKktivitit, welche
die Gnade uns zu rauben scheint, empfangen wir im Heiligen
(reiste zuriick.

Fir Paulus ist die ydow Peov Gottes dem Menschen sich
offenbarende ¢ddoxia, durch welche Gott ihn freimacht von der
Siinde und zugleich ihn freimacht zum Guten, so dass und da-
durch, dass der Heilige Geist in ihm wohnt. Xdgw Peov und
Ilyevpa “Aywor sind nicht identisch, sie diirfen nicht verwechselt
werden, aber sic sind fireinander unentbehrlich, sie sind
durchaus Kkorrelativ. Wenn die dustificatio Gottes Werk an uns
ist, so ist die sanctificatio dessen Zeugnis und Erfolg, nimlich
Gottes Werk mittelst uns.

Wir meinen, dass aus dem Gesagten sich vier Sitze er-
schliessen lassen.

1. Gottes Gnade ist sein Liebeswille, der uns in Christo
offenbar wird, in Christo uns erreicht, freimacht, heilt. Sie ist
nicht eine separate Qualitiit, nicht eine unpersonliche Kraft,
weniger noch eine Quantitiit, welche, obwohl von Gott her-
rithrend, sowohl logisch als tatsiichlich von Ihm getrennt werden
kann, welche dosiert werden und allerlei Namen tragen, in
vielerlei Arten verteilt werden konnte. Sie ist immer ¢ Evepyw
&v Ouiv Yeds (Phil. 2, 13).

2. Gottes Gnade ist Ausgangspunkt, Grund, einziges Motiv
unserer swwoia. Sic ist unbedingt pracveniens, und sie ist dieses
immer, in unserem Jédery und in unserem &vegyeiv. Deus est qui
iustificat; Deus Sanctificator.

3. Gottes Gnade will den Willen des Menschen nicht toten,
sondern im Gegenteil frei, lebendig und gesund machen; sie
hebt die Verantwortlichkeit nicht auf, sondern gestaltet sie
gerade neu, regeneriert sie und weckt sie zur hochsten Aktivitiit.
Wir sind éevdeowSévres dno tijs duaptias (Rom. 6, 18. 22), und
sind darin aufgeruten zum wjpy favtdw cwmyolay xarepydleoda
(Phil. 2, 12).

4. Gottes Gnade ist das Oppositum der Sinde, aber einer
Stnde in Gottes eigener Schopfung, einer Siinde, der gegeniiber




— 4

Gott Uberwinder ist. Jeder Irrtum in betreff des Wesens und
der Wirkung der Gnade Gottes findet seinen Ursprung in einer
Geringschiitzung des malum peccati.

In der Formulierung dieser vier Gedanken meinen wir
auch grundsitzlich den Streit zwischen Pelagius (Julianus) und
Augustinus gekennzeichnet zu haben.

Jeder Pelagianismus macht den Willen mehr oder weniger
ethisch frei, ethisch indifferent, gelost von der Siinde, beschriinkt
ihn zum actus, macht ihn atomistisch und erkennt die Siinde
nicht oder zu wenig als die verkehrte Willensrichtung., Da
wird eben die Gnade entweder nicht priivenient oder nur
privenient im Sinne eciner Anregung, ciner illuminatio; da
wird die Gnade ecin blosses adiutorium, eine Eselsbriicke.

Augustinus weiss von einem iter Dei ad hominem, durch
welches allein cin iter hominis ad Deum moglich geworden ist.
Die Inkarnation ist der Grund ‘der Gnade. Die Erlisung ist
nicht nur objektiv, sondern auch subjektiv giinzlich Gottes
Werk. Gratia, nisi gratis est, gratia non est. Sie ist immer
Ausdruck der praedestinatio Dei, d. h. des souveriinen Gottes-
willens, in welchem Worte ,pracdestinatio® jedoch das ,prac*
ruhig fehlen kann, denn im Willen Gottes ist kein ,ante“
oder ,post‘. — Reiner Augustinismus vernecint, dass die Gnade
je ‘den freien Willen vernichtet. Augustinus hat das Wort
irresistibilitas nicmals in diesem Sinne angewendet, sondern
streng auf den immer priivenienten Charakter der Gnade ge-
halten. Nolentem praevenit, wut welit. Und die Wirkung der
Gnade Gottes hat er formuliert in den zwei grossartigen psy-
chologischen Begriffen liberare und sanare. Dadurch wird alle
Sclbstwirksamkeit und Verantwortlichkeit verbiirgt und zu-
gleich jedes meritum ausgeschlossen. Wenu Gott unsre merita
kront, kront Er dona sua. Denn die Gnade ist nicht nur justi-
fizierend, sondern auch sanktifizierend. Volentem subsequitur,
ne frustra velit. Das Werk unsrer Seligkeit ist vom Anfang
bis zum Ende donum Dei, gratia Dei. '

Dass hier eine Spannung, ein Paradoxon bestehen bleibt,
welches vom Denken des Glaubens nimmer gelost wird, hat
Augustinus véllig anerkannt, wie auch Paulus es schon im
wunderbar paradoxalen Satze von Phil. 2, 12. 13 ausgesprochen
hat. Die letzte und alles erkliirende Antwort auf alle Fragen



— 5 —

liegt bei Gott, penes illum est. Der Glaube ergibt sich der Ticfe
des Reichtums der Sophia und Gnosis Gottes (Rom. 11, 33)
und ist mit Paulus iiberzeugt: numquid iniquitas apud Deum?
Absit! (Rom. 9, 14).

Unter Anerkennung der obengenannten vier Siitze wiinscht
der Glaube unsrer Kirche diese Spannung zu akzeptieren,
wobel sie jeden Ixtremismus ablehnt, der sich in pelagianischer,
nomistischer, indeterministischer oder in  hyperreformatorischer,
antinomistischer, deterministischer Richtung zuspitzt und der vor
allem Folgerungen zieht, welche die Spannung nicht lisen,
sondern zersprengen.

I. @) Unsre Kirche weist einen Gnadenbegriff ab, wie den
des Molinas, der Pelagius repristiniert, einen Gott entwiirdigenden
concursus simultaneus lehrt und als Losung der providentia
eine scientia media fiir Gott ersinnt. Aber sie gibt sich eben-
sowenig zufrieden mit der Ansicht der noch herrschenden
romischen Scholastik, die gratia sei actualis und habitualis, teils
ein unverdientes Geschenk, teils ein nach freiem Belieben zu
verwendender Vorrat, womit man gute Werke leisten konne,
welche ex condigno die Seligkeit verdienen. Sie glaubt nicht
an dic Unterscheidung eines ordo naturalis und eines ordo
supernaturalis, welche die Gnade in einen Gegensatz zur Natur
stellt; denn die Heilige Schrift setzt die Gnade in Gegensatz
zur Siinde und dem siindigen Menschen; ihr Wesen ist Gottes
vergebende [Liebe, ihre Wirkung die Siindenvergebung, die
sittliche Befreiung und Genesung des Menschen. Der Wille
wird nicht durch die Gnade auf ein Gebict versetzt, wo er
besser wirken kann, sondern der Wille selbst ist das Gebiet,
wo die Gnade wirkt.

b) Es gibt eine Auffassung der Gnade, die so schwach ist,
dass alle Ithik zum Nomismus wird, wo die Seligkeit kein
Lohn im evangelischen Sinne ist, ein Lohn, den es Gott gefiillt,
zu schenken, sondern eine Abrechnung auf der Basis erwiesener
Leistung. Da werden Christi Werk und Person beide verkannt;
das ,Ohne mich konnt ihr nichts tun“ (Joh. 15, b) ist da eine
Phrase, und das dwawoduevor dwoedy 1] adrod ydown, iustificati
gratis per gratiam ipsius (Rom. 3, 24) wird Luft. Eine solche
gratia, so wiirde Paulus sagen, iam non est gratia (Rom. 11, 6).



— 6 —

¢) Eine solche Abschwichung der Gnade wird eine Unter-
grabung des unentbehrlichen Gnadenweges, den Gott angelegt
hat, und fihrt zum Indeterminismus, welcher Gott zu einem
deistischen Abgott macht und Ihn beseitigt. Die voluntas Dei
ist da nicht mehr causa cuiusque creaturae, und der Mensch
ist abwechselnd Herr der Schopfung oder Spielball aller Dinge.
— Die Heilige Schrift lehrt demgegeniiber Gottes unbedingte,
absolute Souverénitit, auch im Werke unsrer Heiligmachung;
und alle Theologie, welche Gottes Gnade fir sufficiens erkliirt,
d. h. fiir eine Anregung oder Einladung, welche wir nach Willkiir
annehmen oder abweisen und negieren kénnen, begibt sich in
eine Richtung, die das Herz des Evangeliums hinter sich lésst,
denn niemand kann zu Christo kommen, wenn nicht der Vater,
der Thn gesandt hat, ihn zieht (Joh. 6, 44).

II. a) Unsere Kirche wiinscht keinen Moment den unzertrenn-
baren Zusammenhang von ydow und mpooowouds zu losen, aber
sie wiinscht auch nicht weiter zu gehen als die Heilige Schrift
selber geht, welche in ihren stéirksten Bildern (Rom. 8, 28—30;
9, 11—29) nichts anderes tut, als Gottes Freiheit in der Berufung
der Seinigen zu vindizieren, abgesehen von einem vorhergehen-
den aliquid boni aut mali (Rém. 9, 11). Eine praedestinatio ad
mortem ist nicht eine Formel, welche die Heilige Schrift aus-
gesprochen hat, sondern eine Folgerung, welche das mensch-
liche Denken, das nicht vor Gottes unergriindlichen Ratschliissen
und unerforschlichen Wegen innehilt, gezogen hat. Man hat
einen Nachdruck auf das ,prae“ der Prddestination gelegt, der
das ,vorher* oder ,zuvor“ zum Exponent der Willkiir machte,
dergegeniiber kein Mensch jauchzen kann, was die Heilige Schrift
jedoch tut, wenn sie frohlockend predigt, dass Gottes Treue
bleibt und seine Liebe unabinderlich ist und dass seine Eudokia,
seine Charis, alles tiberwindet und alle Hindernisse zerbricht.

5) Eine allzu mathematisch formulierte Pridestinations-
theorie trigt die nichts weniger als imaginire Gefahr des
Antinomismus in sich, der ruhig die Gnade so souveriin macht,
dass fir den Menschen nichts zu tun tbrig bleibt, keine Pflicht,
keine Verantwortlichkeit. Das ist keine Huldigung an die Gnade,
sondern eine Beleidigung gegen sie, wobei Missigkeit im Guten
und ein Fortfahren in der Siinde schadlos bleiben. Unsre Kirche
erblickt diese Gefahr in einer Uberschitzung des sola fide,



welches sie richtig anerkennt, aber nicht als Kriterium benutzt,
weil auch unser Glaube Frucht der Gnade ist und sich gleich-
falls dem allein integralen und unantastbaren Kriterium: Xdgeud
éote ceowaouévor, gratia estis salvati, zu unterstellen hat.

¢) Der Schlussstein des hier gemeinten Extremismus ist der
Determinismus, der die Verantwortlichkeit vernichtet, aber am
Ende auch Gott in eine geschlossene Kausalitit, in welcher der
Begriff Determinismus der Gott ist, festbindet. Fiir cinen solchen
Gedankengang, der in einem unerklirten Pantheismus oder
einem bequemen Atheismus endet, hat die Heilige Schrift ebenso-
wenig Platz. Unsre Kirche bekennt sich zum Glauben, dass
Gott uns sowohl das Wollen als das Vollbringen gibt, dass Er
uns gebietet, das Gute zu wirken und dem Ziele nachzustreben,
und dass Er uns an die hochste Verantwortlichkeit bindet,
worin Gottes &cos, Gottes Erbarmung unser #élew und toéyew,
unser Wollen und Laufen nimmer aufhebt.

Wir fassen noch einige Gedanken zusammen.

I. @) Unsre Kirche, sich stiitzend auf die Heilige Schrift und
die Tradition — diese letztere als den sich iiber die Heilige
Schrift besinnenden Glauben der Kirche verstanden -— bekennt
sich gleichzeitig zur Realitit der Gnade und des freien Willens,
als Ausdruck der Souverinitit Gottes und der Verantwortlichkeit
des Menschen. Sie erkennt hier die Spannung ecines Problems;
es ist die Unzuldnglichkeit unsres Glaubens, welche dieses
Problem zu cinem Konflikt forciert; es ist der Eigensinn des
systematischen, d. h. des philosophischen Denkens, der das
Problem zu einer immer einseitig ausfallenden Lisung treibt.

b) Der freie Wille gehort zur menschlichen Natur, und
zwar unzertrennlich; aber er ist in seiner Auswirkung durch
die Siinde verletzt, da er sowohl liusserung unseres Intel-
lectus als unseres sittlichen Habitus ist; niemals wiihlt der
Wille gleichgiiltig, indifferent. Unter dem Banne der Siinde
withlt der Wille gerade die Partei der Siinde.

¢) Gnade ist das Wort fiir den versohnenden und erlésenden,
in Christo offenbarten, durch den Heiligen Geist in uns ver-
wirklichten Liebeswillen Gottes. Thr Werk ist die Uberwindung
der Simde und die Beseitigung ihrer Macht; und da wo sie
dem individuellen Menschen begegnet, ist ihr Werk die Zer-
brechung des Bannes der Siinde, nach dem Worte Augustins,



— 8 —

liberatio, welche ihrem Wesen nach sanatio ist, die wieder-
hergestellte Funktionsfihigkeit des Willens. Die Liebe Gottes
entziindet unsre Gegenliebe. Der durch die Gnade freigemachte
und genesene Wille will das Gute mit aller in ihm wohnenden
Kraft.

d) Der prdaveniente Charakter der Gnade spricht aus, dass
unsre Erlosung immer Gottes Werk ist und niemals ein Lohn,
merces fiir ein gewisses meritum, sogar nicht fir unsern
Glauben. Aber nichtsdestoweniger bleibt es immer der Wiile,
der durch die Gnade zu wollen anfingt, und ist es wnser Wille
und sind wir es, die wollen.

e) Der Ausdruck irresistibilitas enthilt eine Wahrheit, aber
er ist nicht schriftgemiiss. Fir Gottes Gnade kann es kein
Misslingen geben, aber ebensowenig iiberwiiltigt sie uns, so dass
sie uns contra voluntatem bekehren kénnte. Genauer ist ecs,
zu sagen, gratia vincit, sie ist liberatrix und vietrix. Sie iiber-
windet, nicht weil der Wille ihr nicht widerstehen kann, sondern
weil er ihr nicht widerstehen will,

II. Es bleibt Raum fiir die Freiheit des Willens und fir die
Verantwortlichkeit, wenn auch unser Denken die Gedanken der
Souveranitit und der Verantwortlichkeit, der Gnade und des
freien Willens nicht in eine geschlossene Formel zusammen-
fassen kann.

a) Unser Glaube kennt einen transzendent-souverinen Gott,
der trotzdem immanent von uns als transzendent-souverin er-
kannt wird. Ohne diesen Gilauben ist alle Gotteserkenntnis und
Gotteserfahrung illusorisch. Dieser souveriine Gott ,durchwohnt«
uns immanent und regeneriert uns, dermassen, dass alle unsre
Krifte nach ihrer von Gott urspriinglich gewollten Beschaffen-
heit zu wirken anfangen. Giottes Gnade ist es — also erkennt
unser Glaube — dass er unsren Willen freimacht, und dass
er uns in allem unsrem Tun wnsrer Verantwortlichkeit bewusst
macht.

Es ist keine Selbstiiberschitzung, wenn die Wissenschaft des
Glaubens auf diese Weise demiitig und begnadet den Inhalt des
Glaubens formuliert und darin vor dem letzten Mysterium in
Gehorsam und Anbetung stehen bleibt.

b) Die Praxis des christlichen Lebens erfihrt eher die schwere
Last der Freiheit und der Verantwortlichkeit als die befrejende



s ) s

Gewissheit der Gnade. Alle diejenigen, die am Kkriiftigsten von
der allmiichtigen, souveriinen Gnade Gottes gezeugt haben,
haben selbst am bittersten gekimpft und unausgesetzt gearbeitet
in voller Verantwortlichkeit, und anderen diec Notwendigkeit
des Kampfes unabliissig vorgehalten. Die Annahme der Gnade
kostet uns alle Anstrengung von xaodla, duivora und ioyis
(Mk. 12, 30).

Die Wissenschaft der Erfahrung bestiitigt die Wahrheit dieser
Tatsachen. Sie splirt in der Psychologie den geheimen Trieb-
federn unseres Willenslebens nach, und stellt fest, dass Genesung
und Dirigierung des menschlichen Willens zwar bis zu einer
gewissen Hohe in den Hiénden eines anderen Menschen liegen
konnen, sei es durch Uberredung oder Suggestion, sei es durch
Beispiel und Fiihrung, aber dass der Wille erst wahrhaft er
selbst wird, wenn er selber sich entschliesst und will und
handelt. Und hier nihert sich auch diese Wissenschaft dem
Punkte, wo sie weder den Moment noch das Motiv des Willens-
entschlusses kontrollieren kann, und in ihren tiichtigsten Schiilern
als einzig erklirendes Wort das Wort ,Gnade® aussprechen muss.

Amersfoort. A. RINKEL.




	Die Gnade unsres Herrn Jesu Christi

