
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


250

Bibliographie.
Old Catholic Eucharistie Worship with

notes and translations of the Dutsch,
German and Swiss Rites by Rev.
Walter H. de Voil, M. A. and H. D.
Wynne-Bennert, D. Sc. London: The
Faith Press, LTD 2/6.

Es ist ein verdienstliches Werk
diese Übersetzungen der holländischen,
deutschen und schweizerischen
Messliturgie ins Englische. Von englischer
Seite wurde man in letzter Zeit immer
wieder nach einer solchen Übersetzung
gefragt, besonders seit die
Interkommunion zwischen der Kirche von
England und der altkatholischen
Kirche Tatsache geworden ist.
Übersetzungen, die vor einem Menschenalter

herausgegeben worden sind,
waren schon längst vergriffen. Das
handliche Büchlein enthält ausser den
Übersetzungen, die durch die Bestätigung

der kirchlichen Behörden,
authentischen Charakter haben, den
Beschluss über die Interkommunion und
die Erklärung von Utrecht der
altkatholischen Bischöfe aus dem Jahre
1889, eine kurze Übersicht über die
Geschichte des Altkatholizismus, über
rituelle Gebräuche und Hinweise für
anglikanische Besucher altkatholischen
Gottesdienstes. So erfüllt es in schöner
Weise die wichtig-e Aufgabe, unsere
englischen Freunde mit unserer
Liturgie bekanntzumachen, so dass sie
dem Gottesdienste folgen können,
selbst wenn sie der Sprache nicht
mächtig sind, in der er gefeiert wird.
An der Spitze steht ein sympathisches
Begleitwort des Primas der bischöflichen

Kirche von Schottland. Möge
diese Ausgabe dazu beitragen, dass
die Interkommunion praktisch immer
mehr verwirklicht wird. A. K.
Kirche im Volk. Willibrordbuchhandlung,

Bonn 1935.

Für die Drucklegung der „Zeugnisse

vom Altkatholikenkongress" in
Konstanz des Jahres 1934 werden die
Besucher des Kongresses und weitere
Kreise dankbar sein. Sie bilden eine
begrüssenswerte Ergänzung zum offi¬

ziellen Bericht. Sie bestehen in den
beiden Predigten, die des
Eröffnungsgottesdienstes von Bischof Berends
„Die Wahrheit wird euch freimachen"
und des Festgottesdienstes von
Bischof Dr. S. Moog „Der Geist ist es,
der lebendig macht". Daran schliessen
sich die eindrucksvolle Rede auf clem
Festabend von Dr. Bruno Leiuer und
die sechs Vorträge, die auf der
Volksversammlung von Vertretern der
verschiedenen Kirchen gehalten worden
sind.
Theodor Zahn. Altes und Neues in

Vorträgen und kleineren Aufsätzen für
weitere Kreise. Dritte Folge. A.
Deichertsche Verlagsbuchhandlung,
D. Werner Scholl, Leipzig C 1, 1930.

II und 5G Seiten. Geb. Rm. 2.25.
Der 1933 in patriarchalischem Alter

verstorbene Senior der neutestamentlichen

Wissenschaft legt hier nach
dem von ihm selbst einmal zitierten
Solonischen Ausspruch : „Ich stehe
aber im Greisenalter und muss mich
jederzeit über vieles belehren lassen"
(s. S. 44) einige wertvolle Ergänzungen
zu früheren Forschungen und
verschiedene persönliche Reminiszenzen
vor. Er untersucht das Verhältnis der
neutestamentlichen Geschichtsschreiber

zu ihrem Stoff (Leipziger
Antrittsvorlesung von 1888), erhärtet,
entgegen seiner frühern Ansicht
(Kommentar zur AG), die schon von Chrysostomus

vertretene Ansicht, dass die,

Himmelfahrt Jesu an einem Sabbat
erfolgte, bringt neue Belege zu der
These, dass die Mutter Jesu aus
priesterlichem Goschlechte stammte,
ergänzt seinen „Grundriss der Geschichte
des neutestamentlichen Kanons" durch
zwei kleine Nachträge und setzt sich mit
der LXX-Übersetzung von Gen. 3,5
auseinander. Alles dies geschieht mit
der an Zahn wohlvertrauten
wissenschaftlichen Akribie.

Wohltuend ironisch wirken die
Erinnerungen an seinen Verkehr mit
katholischen Gelehrten, besonders die
Korrespondenz mit dem Erzbischof



251 —

von Bamberg, Dr. von Abert. Fast wie
eine humoristische Ecke mutet die
Verteidigung seiner lebenslänglichen
Abneigung gegen die Philosophie an,
für deren Berechtigung er nicht bloss
das Zeugnis von Historikern, sondern
auch von Philosophen selbst beibringen
kann. Alles in allem eine Sammlung,
die die Grösse und die Schranke dieses

gelehrten Lebens nochmals
eindrücklich ins Licht stellt. E.G.

Eugen Koenncke, Superintendent i. R.,
Magdeburg: Das letzte Kapitel des

Römerbriefes im Lichte der christlichen

Archäologie. Verlag der
Buchhandlung Klein, Leipzigs. 3, Eichen-
dorffstrasse31,1927. II und löSeiten.
Der Verfasser geht von der, wie

ich glaube, richtigen Annahme aus,
dass auch das 16. Kapitel des
Römerbriefes, das von vielen einem Briefe
an die Gemeinde von Ephesus
zugeschrieben wird, ursprünglich dem
Schreiben an die römische Gemeinde
angehöre. Diese Vermutung will er
durch eine sehr eingehende
Untersuchung der Gruss-Namen noch
erhärten. Er untersuchte zu diesem
Zweck das gesamte altchristliche In-
schriftenmaterial der Katakomben-
forschung und entdeckt auch glücklich

eine grosse Zahl von Namen der
paulinischen Grussliste. Diese Resultate

hätten aber nur dann Beweiskraft,
wenn sich nachweisen liesse, dass
diese Namen zum mindesten dem
ersten Jahrhundert angehörten. Die
Ergebnisse der neuesten archäologischen
Untersuchungen sprechen aber stracks
gegen diese Voraussetzung. Das
Resultat der Forschungen von Paul Sty-
ger, dass ausser den Apostelgrüften
nichts von dem vorgefundeneu christlichen

Material dem 1. Jahrhundert
angehört, dass vielmehr die frühesten
Denkmäler aus der Zeit der Antoninen
stammen, darf wohl als sehr
wahrscheinlich bezeichnet werden. Damit
fällt aber der Wert der vorliegenden
Untersuchungen und ebenso der der
ähnlichen Vermutungen Theodor Zahns
(Anhang S. 15 ff.) dahin. E. G.

Gustar Wiesen, Pastor i. R., Jesus und
die Rhetorik. Zur Würdigung der
Schleiermacherschen Auffassung der
biblischen Hermeneutik. Verlag der
Buchhandlung Klein, Leipzig S. 3
1928. VIII und 72 Seiten. Brosch.
Rm. 2.40.
Der Verfasser möchte der

„psychologischen" Exegese, die Schleiermacher

in seinem nachgelassenen Werke
„Hermeneutik und Kritik",
herausgegeben von Lücke 1838, begründet
hat, das Wort reden. Er unterscheidet
zwischen dem, was ein Text „sagt"
und dem, was er „meint" und reitet
von da aus eine heftige Attacke gegen
den „Grammatizismus", die Auslegung,
die sich schon mit der Feststellung
dessen begnügt, was nach dem Wortlaut

dasteht, eben dem, was die Worte
nur „sagen". Er fordert mit Recht,
dass die Intention des Schriftstellers,
die nur aus der Erkenntnis des Ganzen
einer Schrift erkannt werden kann,
beachtet werden müsse. Wenn er aber
von diesen richtigen Ansätzen aus
zu einer Hermeneutik kommt, die den
biblischen Text wie jeden beliebigen
Dichtertext, einfach „psychologisch"
erfassen zu können meint, wenn er
von da her mit der Forderung einer
theologischen Exegese nichts anzufangen

weiss und auch das Moment des
Glaubens in der Auslegung ausschalten

muss, so beweist er damit, nur,
dass er in einer überholten
Fragestellung stecken bleibt.

Wertvolle Anregungen bietet sein
Hinweis auf die rhetorischen Formen
der Rede Jesu. Er ergänzt dadurch
die formgeschichtliche Betrachtungsweise

unserer Zeit und vermag in
der Einzelausdeutung, vor allem auch
der Gleichnisse Jesu, allerlei neue
Gesichtspunkte aufzuzeigen. Mit Recht
wendet er sich gegen jeden Schematismus

in der Auslegung, besonders
in der Parabelexegese. Das Anliegen,
formgeschichtliche Beobachtungen vor
allem hermeneutisch fruchtbar zu
machen, das den Verfasser bewegt, ist
nur zu begrüssen. (Vgl. das Zitat aus
von Dobschütz S. 31.) Dagegen ist die



252 -
Auseinandersetzung mit den
bedeutsamsten Postulaten der neutestamentlichen

Auslegungswissenschaft als
unzulänglich zu bezeichnen. Die Seite 10

zitierte und abgelehnte These Petersons,

die die psychologische Methode-

grundsätzlich verwirft {Erik Peterson,
Das Problem der Bibelauslegung im
Pietismus des 18. Jahrhunderts.
Zeitschrift f. syst. Theol., I. Jahrgang
[1923/24], III. Heft, S. 468—481,
besonders S. 480), besteht zu Recht und
stellt auch die Schleiermachersche
Hermeneutik radikal in Frage. E. G.

Dr. Arthur C. Headlam, Lord Bishop of
Gloucester. The Atonement. Three
lectures delivered at King's College,
University of London, as Frederick
Denison Maurice lectures. London
1935, Hodder & Stoughton. Preis : 5 sh.

Bischof Headlam untersucht
Evangelium, Apostelbriefe und urkirchliche
Tradition. Er setzt sich mit dem libe-
ralen Modernismus eines Rashdall und
mit Bischof Aulen's „Christus Victor"
auseinander und kommt zu elem

Ergebnis, dass nicht die Kreuzigung
Jesu Christi als einmaliges Geschehen,
sondern das ganze Leben unseres H errn
erlösenden Charakter besitzt, indem
es die Selbstoff'enbarung der Liebe
Gottes bis zur Selbstaufopferung
darstellt. Die Rechtfertigung geschieht
dadurch, dass diese Offenbarung des
Wesens Gottes und diese Selbsthingabe
den Menschen zur Liebe und
Selbsthingabe bewegt, wodurch die Sünde
selbst überwunden wird. Ein edler,
religiös-ethischer Humanismus, der
von der „Krise" der dialektischen
Theologie wenig berührt worden ist.

H. N.
Hollowaij Henry. A Study of the Byzantine

liturgy. The Mitre Press, London

1933. 267 Seiten. 8 sh. 6 d.

Der Verfasser hat sich der mühevollen

Aufgabe unterzogen, in den
ersten sieben Kapiteln seines Werkes
eine leichtfassliche Darstellung der
byzantinischen Liturgie zu geben. In
den weiteren Kapiteln behandelt er
die Frage nach den Verfassern der
beiden byzantinischen Liturgien und

macht wertvolle Ausführungen über
die Liturgie im 8. Jahrhundert, über
die Kommentatoren vom 8. bis 15.

Jahrhundert, bespricht einige wichtige
Handschriften und geht näher auf
einige Druckausgaben des Eucho-
logion ein.

Die Arbeit zeugt von einem
eingehenden Studium der Quellen und
zieht axich Vergleiche mit anderen
Liturgien.Ausführlich ist die Epiklesenfrage

behandelt. Wer beim Studium
dieses Werkes den Urtext der Liturgie
oder eine Übersetzung neben sich
liegen hat, wird leicht den Gang der
Handlung verfolgen können.

Wir müssen dem Verfasser für
seine floissige Arbeit dankbar sein,
leider hat sich in den Abdruck der
griechischem Zitationen eine Reihe von
Druckfehlern eingeschlichen. V.

Skrbcnskg, Leo Heinrich, Katholiken-
spiegel. Zur Religionspsychologie des
gebildeten Laienkatholiken. Ernst
Reinhardt, München 1935. Mk. 1.80.
Skrbensky bietet in seinem bedeutsamen

religionspsychologischen
Versuch den römisch-katholischen Alltag.
Er ordnet in ein typologisches Schema
16 von ihm in ihrem religiösen
Entwicklungsgang beobachtete Einzel -

Schicksale in der Form medizinischer
Krankengeschichten, wobei ihn
allerdings nicht das Pathologische, sondern
das Normale interessiert. Der Eindruck
ist erschütternd. Selbst die wenigenVoll-
gläubigen sind irgendwie „wurmstichig".

Darum fügt er das Wunschbild
von einem „musterhaften Katholiken"
hinzu, das hier wie eine Karrikatur
wirkt. Alles in allem, eine ernste
Mahnung an die römisch-katholische Ge-
bildetenseelsorge, darüber hinaus aber
auch eine Gewissenserforschung für
jeden nicht-römischen Christen unserer
Tage. Leider fehlt neben diesen der
Wirklichkeit entnommenen Typen, die
sich z. T. auch unter dem Klerus
aufweisen liessen, der aus seinem Glauben

lebende und mit dessen Problemen
sich ernsthaft auseinandersetzende
gebildete Romkatholik, den es ja schliesslich

auch gibt und geben muss. H. N.



253

Will, Robert, Le culte. Tome troisième.
Les éléments sociaux du culte. Paris,
Felix Alcan, 1935, VIII, 536 pages.
Prix: 60 fr.
Zehn Jahre nach Herausgabe des

ersten Teiles (vgl.: «Zu Robert Wills
Werk: Le culte» I. K. Z. 1927, S. 51 bis
57) und sechs Jahre nach Veröffentlichung

des zweiten Bandes der Arbeit
über die kultische Erscheinungswelt
(vgl. I. K. Z. 1930, S. 58—63) schliesst
der Strassburger Theologe Prof. Dr.
Robert Will sein umfassendes Werk
mit einer Kultsoziologie ab.

In Anlehnung an die allgemeine
Soziologie werden die Beziehungen
des Ich zur Gemeinschaft und der
Gemeinschaft zum Ich besprochen.
Wir beachten die Unterscheidung von
Masse, welche trotz äusserer einheitlicher

Haltung einer wahrhaft innern
Verbundenheit ermangelt, von
Gesellschaft, die durch rationale, zweckhafte
äussere Ordnungsmächte gebildet wird,
und von Gemeinschaft, welche etwas
von innen heraus organisch Geeintes
ist. Indem der Verfasser sich anschickt,
zur Darstellung einer religiösen Soziologie

überzugehen, betont er, dass
eine psychologische Methode nicht
ausreicht, wo der alle Psychologie
überragende Gott der Handelnde ist
und sowohl Individuum wie Kollektivität

als sekundär erscheinen. Da sich
dieses Handeln auf die Einzelseele
und die Gemeinschaft richtet und
zwischen Einzelseele und Gemeinschaft
ein Hin und Her erzeugt, dessen
letztes Ziel Gott selbst ist, wird im
weiteren Verfolg die Aufmerksamkeit
auf diese» Kreisbewegung gelenkt. Dabei

tritt der Kult als «das soziologische

Element der Religion » hervor.
Was jedoch im Blick auf Gott als
sekundär bezeichnet werden muss, ist
keineswegs gleichgültig zu nehmen.
Religion hat, so wurde früher schon
festgestellt, notwendigerweise eine
kultbildende Wirkung. In der Grenzte

des kultischen Geschehens, wo
sich Ansprache Gottes gegenüber dem
Menschen und Aussprache des
Menschen gegenüber Gott begegnen, lin¬

den Individuum und Gemeinschaft
religiöse Empfangs- und Äusserungsmöglichkeit.

Dabei gestaltet nicht nur
der Kult Gemeinschaft, sondern
menschliche Temperamentsverschiedenheiten,

geographische und
geschichtliche Besonderheiten, kulturelle
Abstufungen und ökonomische
Bedingtheiten bestimmen auch die
Kultformung. Diesen gegenseitigen
Einwirkungen des Kultes auf die
Gemeinschaft und der Gemeinschaft auf
den Kult wird in ausgedehnter
Untersuchung nachgegangen. Mit der für
Kult und Gemeinschaft gleich
entscheidenden Verheissung des Herrn :

« Wo zwei oder drei unter Anrufung
meines Namens beisammen sind, da
bin ich mitten unter ihnen », findet
die grossangelegte Arbeit ihren
Abschluss. Der Verfasser vermerkt in
seinem Schlusswort: «Quoique
conduite jusqu'à son point final, notre
œuvre n'est pas terminée; quoique
encyclopédique et trop touffue — nos
amis n'ont pas manqué de nous le
faire remarquer — elle n'est pas
complète Mais il fallait en finir.»

Wenn zu Matth. 16, 8 erklärt wird:
«il (sc. Jésus) décerne le primat à
Pierre» (Seite 295), so dürfte doch in
Erwägung gezogen werden, wieso die
Jünger noch beim letzten Abendmahl
sich darüber hätten streiten können,
wer als der Grösste unter ihnen zu
betrachten sei (Luk. 22, 24—26), wenn
Jesus je einmal Petrus als Oberhaupt,
als Primatinhaber bezeichnet hätte.
In der angeführten Matthäusstelle
stehen ja gerade nicht Fleisch und
Blut im Mittelpunkt, sondern das, was
Fleisch und Blut nicht zu offenbaren
vermögen, was allein vom himmlischen
Vater geschenkt wird: das für den
Gemeindebau fundamentale Bekenntnis

des Glaubens an Christus als an
den Sohn des lobendigen Gottes.

Seite 470 lesen wir: «Dans
l'ordination du prêtre vieux-catholique la
sacralité du prêtre est quelque peu
mitigée par le fait que ce n'est pas
seulement l'évêque qui impose les
mains au candidat, mais aussi le con-



— 254

seil des anciens laïques. » Hier muss
ein Missverstänelnis vorliegen auf
Grund des Begriffs «Presbyterium».
Das Presbyterium, unter dessen
Mitwirkung der Bischof die Priesterweihe
erteilt, besteht nicht aus « Gemeinde-
ältesten » im Sinn von Laien. Das « im
Auftrag der altkatholischen
Bischofskonferenz » nach dem Pontificale
Romanum bearbeitete Ritual der Priesterweihe

vermerkt S. 47 : « Der Bischof
legt schweigend jedem Ordinanden
beide Hände auf das Haupt. Dasselbe
tun nacheinander auch die anwesenden
Priester. Sodann strecken sowohl der
Bischof als auch die Priester die rechte
Hand über die Ordinanden aus, während

der Bischof spricht: ...»
S. 459 äussert der Verfasser die

Vermutung, unter den in der Apokalypse

namhaft gemachten «Engeln» ver-
schiedenerGemeindenKleinasiens seien
nicht Bischöfe zu verstehen, sondern
«l'âme collective de la communauté
orientée vers Dieu». Es darf indessen
nicht übersehen werden, dass die
Apokalypsen Geheimschriften sein wollen
und die Apokalyptiker ihre Verkündigung

in einem Stile wiedergeben,
welcher in das geheimnisvolle
Traditionsgut uralter Bilder, Namen und
Mythologien eingesenkt ist. Die Siebenzahl

der Sterne (7 Planeten) und der
Engel sind wohl nicht mit Unrecht
im Hinblick auf jene Einflüsse und
Auseinandersetzungen betrachtet worden,

welche dem jüdischen Volk
insbesondere seit den Tagem der
Verbannung in die babylonische Umwelt
zugemessen waren. Der Apokalyptiker
Johannes steht zwar dem damaligen
Ringen zweier Religionen fern. Aber er
benützt gerne die ihm zuströmende
apokalyptische Erhabenheits- und Ge-
heimnissprache, um als Verbannter
die Genossen der Drangsal
anzusprechen auf dem Weg über den
geschichtlich nicht fassbaren «Engel».
Die « sieben Sterne » auf der Hand
des Herrn nennt er ein Mysterium
(1, 20), welches er unter Hinweis auf
die « Engel der sieben Kirchen »

deutet.

Nun wird in dem um die Wende
des ersten zum zweiten Jahrhundert
entstandenen Abschnitt der Ascensio
Jesaiae geredet von einem Herniedersteigen

des « Engels der Kirche, die
in den Himmeln ist » (3,15). Es scheint
uns nicht ausgeschlossen zu sein, dass
der Apokalyptiker Johannes selbst der-
massen an « Engel (im Sinn höherer
Wesen) der Kirchen » von Kleinasien
dachte. Aber man hat den Eindruck,
dass das Mysterium auch an diesen
« Engeln » haften bleiben muss. Sei's,
um eine den Empfängern drohende
Verfolgung zu vermeiden, sei's um
die Höhe apokalyptischer Erhabenheit

festzuhalten: der direkte Adressat
soll wohl der irdischen Erfassbarkeit
entrückt und mit einem Siegelwort
bezeichnet werden, welches (wie die
Zahl « 666 » und der Begriff' « Babylon »)
die Sphäre des Geheimnisses wahrt.
Dabei wird gleichzeitig die metaphysische

Verankertheit der über die
«Engel» angesprochenen Gemeinden
betont. «Wer Ohren hat» wird dann
hören, was «der Geist den Gemeinden
sagt ».

Wenn es sich so verhält, lassen
sich die «Engel» der kleinasiatischen
Gemeinden weder den Bischöfen noch
der « Gott zugewandten Kollektivseele
der Kultgemeinschaft » gleichsetzen,
sondern bleiben von Geheimnis und
Unbestimmtheit umgebene, dem
apokalyptischen Traditionsgut eigene, un-
erfassbare Wesenheiten.

Möge auch der dritte Band, clem
als Motto das Zinzendorfsche Wort:
« Ich statuiere kein Christentum ohne
Gemeinschaft » vorgedruckt worden
ist, viele zum Nachdenken veranlassen
über die Bedeutung des kultischen
Geschehens für die Auferbau ung der
christlichen Gemeinde.

O. G.

Friedrich Siegmuiid-Schultsr, Ekklesia,
die altkatholische Kirche, Leopold
Klotz Verlag, Gotha, 151 S.

Im Vorwort sagt der Herausgeber
selbst in trefflicher Weise, worin die
Vorzüge der einzelnen Beiträge be-



— 255

stehen. Wir können uns in dieser
Anzeige damit begnügen, die Namen der
Mitarbeiter zu erwähnen: E. Gaugier,
R. Keussen, E. Lagerwey, A. Küry,
E. Kreuzer, IL Neufeld, C. Neuhaus.
Neben den Aufsätzen, die der
Beschreibung der einzelnen Landeskirchen

gewidmet sind, werden vor
allem interessieren : Die Geschichte
der altkatholischen Bewegung (Gaugier),

Lehre, Verfassung und Kultus
der altkatholischen Kirche (Keussen),
Die Beziehungen des Altkatholizismus
zur anglikanischen und zurorthodoxen
Kirche (A. Küry), ferner die wertvolle
Bibliographie des Altkatholizismus
(C. Neuhaus). Mit allem Nachdruck
möchten wir aber hinweisen auf die
vorzügliche Einführung, die der
Herausgeber, F. Siegmund-Schultze, zum
ganzen Heft gibt. Sie zeugt nicht nur
von einer grossen Kenntnis dessen,
was der Altkatholizismus ist und was
ihn heute bewegt, sondern auch von
einer wahrhaft intuitiven Einfühlungsgabe

und einem feinen Verstehen für
das besondere religiöse Charisma der
altkatholischen Kirchenbildung. Möge
das schöne Werk, das in jede alt-
katholische Gemeinde- und Pfarrbiblio-
thek gehört, auch in nicht-altkatho-
lischen Kreisen, für die es ja
hauptsächlich bestimmt ist, Verbreitung
finden. U. K

Siegmund-Schultse, F., Das ökumenische
Jahrbuch 1984-85. Vorlag M. Nien-
hans, Zürich und Leipzig.
Das Jahrbuch erscheint als Ersatz

(1er „Eiche", der Vierteljahrsschrift für
Freundschaftsarbeit der Kirchen, die
nach zwei Jahrzehnten Ende 1933 ihr
Erscheinen einstellen musste. Alle
Freunde der „Eiche" werden diese
neue Publikation freudig zur Hand
nehmen und dem Herausgeber für den
reichen Inhalt dankbar sein. Dieser
zerfällt in die vier Teile: Artikel,
Berichte, ökumenische. Organisationen
nnd Dokumente zur Lage der Kirchen.
1,11 ersten Abschnitt finden wir u. a.
(1'e Rundschau, vom Herausgeber,
r>1'('i ökumenische Gestalten, von D.

Dr. W. Simons, Die Kirche und die
Welt der Nationen im orthodoxen
Osten, von Prof. D. Dr. St. Zankow. Die
Berichte zeugen von der ökumenischen
Arbeit in den verschiedenen Ländern,
die trotz Ungunst der Zeit geleistet
wird. Die altkatholische Kirche ist von
Prof. Dr. Küppers in Bern bearbeitet.
Wertvoll sind die Berichte über die
Tagungen der ökumenischen
Organisationen der beiden Berichtsjahre.
Unter den Dokumenten figuriert der
Prozess eines französischen
Kriegsdienstverweigerers. Der Abdruck einer
Sammlung von Dokumenten zum
deutschen Kirchenstreit, die der Herausgeber

beabsichtigt hat, istunterblieben,
wie auch eine Übersicht über die
Ereignisse in der deutschen Kirche. Der
Herausgeber schreibt darüber in der
Rundschau, es scheine keine Möglichkeit

zu bestehen, das kirchliche.
Geschehen in Deutschland den Christen
der andern Länder in deutschen
Büchern so vor Augen zu stellen, dass
ein solches Vorhaben zugleich die
Billigung der kirchenamtlichen Stellen
findet. Ebenso habe die Nervosität
gewisser deutscher kirchlicher Stellen
den Herausgeber davon Abstand nehmen

lassen, die Dokumente abzudruk-
ken, trotzdem die Meinung
zurückgewiesen werden müsse, eine solche
Dokumentation müsse notwendigerweise

einseitig sein. Möge die
Aufnahme des Jahrbuches sich so gestalten,
dass seine Fortsetzung gesichert bleibt.

A. K.

Wahl, Kurt. Staatskirche und Staat in
England. Grundzüge der Verfassung
der anglikanischen Kirche in
Geschichte und Gegenwart. Verlag W.
Kohlhammer Stuttgart, 1935. 205
Seiten. Preis 7. 50 RM.

Den Anlass zu dieser Arbeit gab der
berühmte Gebetbuchstreit der Jahre
1927 und 1928. Wahl hat das ungeheure
Material in fieissiger und gründlicher
Arbeit gesichtet und bearbeitet und
gibt einen guten Überblick über das
Verhältnis von Staat und Kirche in
England von den Tagen Heinrichs VIII,



256

bis zur Gegenwart. In drei Hauptteilen:

Die Neugestaltung des Verhältnisses

von Staat und Kirche in der
Reformationszeit, Die Entwicklung der
Herrschaft des Parlaments über die
Kirche, Die geistige Vorbereitung und
die Durchführung der Verfassungsreform

im 19. Jahrhundert, werden wir
mit den Problemen vertraut gemacht.
Da das Buch vom juristischen Standpunkt

aus geschrieben ist, so ist die
theologische Entwicklung nicht in den
Rahmen der Betrachtung einbezogen
worden, trotzdem aber wird das Buch
auch für den Theologen von Wert sein.
Allerdings können wir der Grundthese
des Buches nicht zustimmen. „Auch
die englische Reformation war für die
Kirchenverfassung Umsturz und Neubau,

grundsätzliche Absage an die
Vergangenheit, Bekenntnis und
Entscheidung zu einem neuen Weg."
Gewiss wurde im ersten Eifer der Reform
manches wertvolle Erbe der alten Ec-
clesiaAngIicanaverdunkelt,und gerade
die Oxfordbewegung hat das Verdienst,
dass sie die Kirche zur Besinnung auf
ihr altes, wahrhaft katholisches Erbe
brachte. Als eine katholische Kirche
ist die englische Kirche die
Fortsetzung der alten Ecclesia Anglicana.
Allen, die sich über die uns Festländern
manchmal merkwürdig anmutenden
englischen Kirchenverhältnisse
unterrichten wollen, kann das Buch nur
empfohlen werden. Für die neueste
Entwicklung nach 1935 ist allerdings
der Bericht über „Church and State"
der erzbischöflichen Kommission über
die Beziehungen von Staat und Kirche
1935 hinzuzuziehen. V.

Leonard Hodgson, The Grace of Uod
in Faith and Philosophy. London,
New York, Toronto, Longmans,
Green & Co. 183 S. 6 s. 1936.

Kanonikus Hodgson, der bekannte
Sekretär des Fortsetzungsausschusses
der Weltkonferenz für Glaube und
Verfassung, behandelt in sieben
Vorlesungen der Bischof Paddok-Stiftung
mit philosophischer und theologischer

Gründlichkeit die schwierigen
Probleme der Gnadenlehre. Dabei
bewahrt er eine beherzigenswerte
Selbständigkeit. Er wird weder von der
durch Karl Barth bestimmten
kontinentalen protestantischen noch von
der römischen neuscholastischen Theologie

beherrscht, kennt sie aber beide
ausgezeichnet, und das erweitert seinen
Blick über eine gewisse insulare
Abgeschlossenheit hinaus, die wir sonst
bei anglikanischen Theologen so oft
finden.

Hodgson möchte erforschen, ob
nicht die Entwicklungim exakt-wissenschaftlichen

und philosophischen Denken

seit der Reformation auf das Wesen
der christlichen Gnadenlehre ein neues
Licht werfen kann. Zunächst untersucht

er die Beziehungen zwischen
Glauben und Philosophie, die er im
Lichte der vorscholastischen patristischen

Theologie betrachtet. Dann
entwickelt er in positiverDarlcgungWesen
und Inhalt der christlichen Offenbarung
und der im Glauben wurzelnden christlichen

Philosophie. Die Kontroversen
über die Gnade sieht er in eler Schwierigkeit

begründet, dass das Christentum

eine Religion ist, die auf der einen
Seite die vollständige Abhängigkeit de',s

Menschen von Gott lehrt, auf der
andern Seite aber von ihren Anhängern
sittliche Anstrengungen zur Erlangung
des Heiles fordert. Glaube und
Philosophie lassen sich aber vereinigen : Man
braucht nur beide Pole elieses
Paradoxons in Spannung zu erhalten.
Hodgson kommt zum Schluss, dass die
protestantische Lehre von der
Rechtfertigung aus dem Glauben durch den
katholischen ex opere operato-Sakra-
mentalismus im Gleichgewicht erhalten
werden muss.

Das Buch ist eine wertvolle Ergänzung

der Vorträge, die im August 1931

in High Leigh auf der vom
Fortsetzungsausschuss gewählten
Theologenkonferenz über die Gnade
gehalten wurde. (The doctrine of Grace.
Student Christian Movement Press.
London W. G. 1. 1932). C. N.

Gedruckt bei Stämpfli & Cie. in Bern


	Bibliographie

