
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 4

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 231

Kirchliche Chronik.
Weltbund für Internationale Freundschaftsarbeit der Kirchen.

In Chamby ob Montreux* tagte vom 15.— 18. August 1936 der
Arbeitsausschuss. Im Mittelpunkt der Beratungen standen drei Themen

: « Das Problem der gleichmässigen Verteilung der Bevölkerung
und der Rohstoffe vom christlichen Standpunkt>, Referent: Prof.
G. Laserre; «Die gegenwärtige Weltlage», Referent: Bischof Amundsen,

und « Die Oxford-Konferenz 1937 », Referent: Dr. J. II. Oldham.
Die Referate sind in den « Minutes » der Konferenz abgedruckt.
Zum ersten Referat wurde eine Kommission zur Ausarbeitung einer
Resolution gewählt, die einer späteren Sitzung vorgelegt werden soll.

Von den zahlreichen Berichten, die der Versammlung vorgelegt
worden sind, ist besonders der über die Minoritätenarbeit des

Weltbundes des Prof.'s Siegmund-Schultze erwähnenswert. Er ist gedruckt
und kann durch das Generalsekretariat in Genf bezogen werden.
Nach dem Bericht hat die Lage der deutschen Flüchtlinge dem
Weltbund viel Arbeit gemacht. Es wurde ein besonderes «

Internationales Kirchliches Hilfskomitee für deutsche Flüchtlinge »

bestellt, Satzungen festgelegt, die die Arbeitsaufgaben umschreiben;
in London wurde eine Geschäftsstelle eingerichtet. Ihr Leiter ist
Dr. André Wurfbain, bisher Generalsekretär des Hohen Kommissariates
des Völkerbundes für deutsche Flüchtlinge. Die Hilfsaktion nimmt
sich besonders nichtarischer Christen aus Deutschland an. Ein Aufruf

zur Hilfeleistung wurde erlassen und in mehreren Ländern wurden
lokale Hilfsstellen ins Leben gerufen. Die Versammlung in Chamby
stimmte folgender Resolution bei :

« Es ist empfehlenswert, dass a) die Landesvereinigungen des

Weltbunds gebeten werden, die Bemühungen des Internationalen
Christlichen Komitees für die deutschen Flüchtlinge zu unterstützen,
und so viel wie möglich dazu beizutragen, die Angelegenheit den

Kirchen ihrer Länder zu unterbreiten und Geldsammlungen in den

Kirchen zu organisieren ; b) dass die Landesvereinigungen gebeten
werden, ihren Regierungen das Ansuchen zu stellen, die Erlaubnis

zu gewähren, für eine gewisse Anzahl von Flüchtlingen Arbeit zu

erhalten; c) dass der Völkerbund ersucht wird, eine wirksame

Organisation für die Unterstützung der Flüchtlinge aufzustellen.»

Zu dem Referat über die Weltlage wurde beschlossen, die

Resolution von Avignon des Jahres 1929 zu bestätigen und diese

Bestätigung den Landesvereinigungen bekanntzugeben. Beschlossen

wurde ferner eine Kundgebung für eine vom guten Willen getragene
Zusammenarbeit mit der « Internationalen Friedenskampagne » in

Brüssel, 3.-6. September, und die Abordnung von zwei Delegierten.



— 232 —

Der Entscheid über die ständige Mitarbeit an dieser Friedensbewegung
wurde auf später verschoben. Die Tagung « Rassemblement universel

pour la paix > hat unterdessen stattgefunden. Es erschienen nahezu

4000 Delegierte aus 35 Völkern, 40 internationalen Organisationen
und ungefähr 750 nationalen Friedensvereinigungen. An einer öffentlichen

religiösen Versammlung nahmen 30,000 Menschen teil. In Genf
wird ein Bureau eröffnet, um die bestehenden Friedensorganisationen
in weltumfassender Weise zu koordinieren und ein Arbeitszentrum
zu schaffen.

Schliesslich bringen wir den Aufruf zu einer neuen
Weltkonferenz, die der Weltbund erlassen, zum Abdruck :

« Die immer ernster werdende Spannung in der Weltlage und
auf der anderen Seite die augenblicklich offensichtliche Unfähigkeit,
die Ursachen von Streitfällen zwischen Staaten wirksam anzugreifen,
zwingt uns Vertreter christlicher Kirchen in 24 Ländern, versammelt
am 18. August 1936 in Chamby bei Montreux in der Schweiz als
Arbeitsausschuss des Weltbundes für Internationale Freundschaftsarbeit

der Kirchen, folgendes vorzulegen :

1. Es ist von wesentlicher Bedeutung für alle Weltbelange,
dass ein neuer und besserer Anfang zu ihrer Behandlung gemacht
werde. Alle Versuche, den Aufbau und die Arbeitsmethode des

Völkerbundes zu verbessern, so nützlich sie sein mögen, reichen
tatsächlich der gegenwärtigen Notlage nicht an die Wurzel. Ein
neuer Geist ist nötig, ein Geist, der auf einen wirksamen Dienst
für das Gemeinwohl hinleitet. Wir sind überzeugt, dass die Lösung
des Weltproblems im christlichen Glauben gesucht werden muss,
von dem die Kraft ausgeht, Beweggrund und Richtung persönlicher
und öffentlicher Tätigkeit zu ändern.

2. Es muss ein Weg gefunden werden, um die Klagen über
wirtschaftliche Missstände und andere Ungleichheiten und Unbilligkeiten,

aus denen die Sorgen und Befürchtungen der Völker
herauswachsen und welche in weitem Umfange dem verhängnisvollen
Wettrüsten zugrunde liegen, einer unparteiischen Prüfung zu
unterziehen.

Wir fordern, dass der Völkerbund im Benehmen mit den Staaten,
die zurzeit ihm als Mitglieder nicht angehören, nach entsprechender
Vorbereitung, aber möglichst bald eine für alle Staaten offene
Weltkonferenz zur Behandlung dieser Fragen zusammenruft. Es wäre
notwendig, Hochschutzzölle und geldwirtschaftliche Hindernisse des

Welthandels, die Unmöglichkeit, Rohstoffe und einen Abfluss für
den Bevölkerungsüberschuss zu erhalten, sowie die künftige
Verwaltung von Kolonialbesitz und Mandatsgebieten in die Gegenstände
der Beratung einer solchen Konferenz einzubeziehen. Was die Kolonial-



— 233 —

frage angeht, so sind wir ernstlich darauf bedacht, dass bei ihrer
Behandlung die Wohlfahrt der Rassen, die die betreffenden Gebiete
bewohnen, im Vordergrund stehe.

Wir sehen, dass die Stunde einer besonderen Verantwortung
für die christlichen Kirchen gekommen ist. Daher bitten wir zuerst
die christlichen Kirchen, ihren Staatsregierungen dringend die
Notwendigkeit einer solchen Weltkonferenz ans Herz zu legen, ob sie
nun von dem Völkerbund oder unter anderer Führung einberufen
werden sollte. Jede Landesvereinigung sollte in dieser Sache baldigst
handeln.

Schliesslich erlauben wir uns, in Verbindung mit diesem Ersuchen
zu bitten, dass Gebet getan werde, Gott, der Vater unser aller, wolle
in uns und allen den Geist wahrhaftiger Busse für geschehenes
Unrecht und einen festen Willen entzünden, im gegenseitigen Dienst
das Wohl der Menschheit zu suchen.»

Ökumenischer Rat für praktisches Christentum. Die Tagung
in Chamby bei Montreux, 20.—26. August 1936, war hauptsächlich
der Vorbereitung der Weltkonferenz in Oxford gewidmet. Einen
breiten Raum beansprucht jeweilen auch die Genehmigung der
Berichte der zahlreichen Kommissionen des Rates. Der Bericht des

Generalsekretärs umfasst die Zeit von zwei Jahren. Wir entnehmen
ihm folgendes: Der Beschluss der Ratsitzung in Fanö, ein
Übereinkommen zu engerer Zusammenarbeit der beiden Sekretariate zwischen
dem Weltbund für Freundschaftsarbeit und dem Ökumenischen Rat,
wurde durchgeführt. Zum Generalsekretär wurde H. L. Henriod
bestimmt. Der Mitarbeiterstab, dem die Direktoren der P'orschungs-
abteilung, der Leiter des Pressedienstes, der Reise-Jugendsekretär
und das nötige Bureaupersonal angehören, besteht aus 13 Personen
verschiedener Nationalitäten. Dazu ist noch ein Londoner Bureau
mit Dr. Oldham an der Spitze für die Zeit bis zur Weltkonferenz 1937
organisiert (Adresse: Edinburgh House, Easton Gate 2). Die Geschäftsräume

befinden sich Avenue Champel 41 in Genf. Die Vierteljahreszeitschrift

« Die Kirchen am Werk » erscheint regelmässig in drei

Sprachen, und der «Presse- und Nachrichtendienst» hat seit 1933

stetig an Reichweite und Einfluss zugenommen. Gemeinsame Fragen
des Ökumenischen Rates und des Weltbundes werden von der

beratenden Gruppe besprochen. Über die Zusammenarbeit der
verschiedenen Zweige der ökumenischen Bewegung sagt der Bericht:

Die Vorbereitungen zu den Konferenzen in Edinburg und

Oxford werden in bestem Einvernehmen mit der Bewegung für

Glaube und Verfassung durchgeführt. Die Programme der beiden

Tagungen stehen in einem inneren Zusammenhang. Der internationale

Missionsrat hilft bei der Zusammenstellung und Vorbereitung der



— 234 —

Abordnungen der jungen Kirchen des Fernen Ostens und Afrikas,
und das Programm seiner eigenen Missionstagung im Jahre 1938
steht in enger Beziehung zur Konferenz von Oxford. Die christlichen
Jugendorganisationen lassen es sich angelegen sein, ihre Mitgliedschaft

mit den Fragen der Konferenzen von Oxford und Edinburg
vertraut zu machen und nehmen lebendig Anteil an unseren
vorbereitenden Arbeiten. Sie haben sich bereit erklärt, gemeinsam mit
unserer Jugendkommission die weltweite Konferenz christlicher Jugend,
die für 1939 in Aussicht genommen ist, zu veranstalten. Während
der Weltbund für Freundschaftsarbeit, der auf manchen Gebieten
in enger Beziehung zum Ökumenischen Rat arbeitet, seine besondere

Aufgabe durch die Landesvereinigungen und internationalen Tagungen
durchführt, nimmt er gleichzeitig regen Anteil an den Vorbereitungen
für Oxford entsprechend dem offiziellen Beschluss seines internationalen

Komitees in Chamby vom August 1935. Konferenzen, so gut
sie auch vorbereitet und durchgeführt sein mögen, stellen jedoch
kein Ziel an sich dar. Sie sind Zwischenstücke in einer langen
Entwicklung. Wie ihr äusserer Rahmen ist auch ihr Handeln begrenzt.

« Die Botschaft von Stockholm, die mit Recht die Basis des

Ökumenischen Rates genannt wird, hat vor elf Jahren die gemeinsame
Pflicht und Verantwortung der christlichen Kirchen hinsichtlich der
sozialen und sittlichen Ordnung der Welt umschrieben. Die
Konferenz von Oxford soll ein weiterer Schritt in der gleichen Richtung
sein, und obschon ihr Programm begrenzter ist, so kommt ihr doch
im Blick auf die Wichtigkeit der zur Behandlung kommenden Fragen
sowie des Einsatzes und der Arbeitsgemeinschaft der Kirchen und
führenden christlichen Denker während einer Reihe von Jahren eine

ganz besondere Bedeutung zu. Ihr Programm muss sich aber an
konkreten Punkten auswirken, zu denen die Kirchen eine klare
Stellung zu nehmen haben. »

c Das Jahr 1937 w'r(l auch hir die Entwicklung der ökumenischen
Bewegung als Ganzes von entscheidender Bedeutung werden. Wenn
sie sich weiter entfalten soll, bedarf sie der vollen Unterstützung
aller christlichen Kirchen und ihrer Führer. Dann gutes, die fähigsten
christlichen Denker zu Mitarbeitern zu gewinnen. Es gilt vor allem
aber, die grundsätzlichen Fragen nicht nur in Angriff zu nehmen,
sondern die Ergebnisse für das praktische Leben wirksam werden
zu lassen. Das mag noch grössere Opfer als bisher bedeuten, eine
noch vollere Hingabe und Einsatzbereitschaft, um der Welt aufs

neue zu zeigen, dass es sich bei der christlichen Kirche nicht nur
um eine Zusammenfassung von Glaubensgemeinschaften handelt,
sondern dass sie ein lebendiges Werkzeug ist, das seinem Herrn
und Meister, Jesus Christus, auf allen Lebensgebieten zu Gebote steht. >



— 235 —

Der Bericht der Forschungsabteilung beschäftigt sich eingehend
mit den Vorarbeiten für die Weltkirchenkonferenz von Oxford. Die
Ausführungen des Berichtes stehen im engen Zusammenhang mit
dem Bericht über das Programm der Konferenz, das I. K. Z. 1935,
S. 225, abgedruckt ist. Die ökumenischen Studienkonferenzen wurden
ausgebaut. Solche wurden in Chichester (Februar 1935), auf Schloss
Hemmen (Mai 1935), in Leicester (Juli 1935), Sigtuna (Oktober
1935), Woudschoben (Januar 1936), London (April 1936), York
(Juli 1936) veranstaltet. An diesen Forschungsarbeiten wie an den
Tagungen waren neben den theologischen und kirchlichen
Sachkennern vor allem auch führende Laien beteiligt, hinter denen meist
weitere Arbeitsgemeinschaften standen. Auf Schloss Hemmen wurden
« Der Totalitätsanspruch des modernen Staates und das christliche
Freiheitsverständnis » ') und in Sigtuna « Kirche und Volk in
ökumenischer Sicht » erörtert2). Beiträge zu diesen Vorarbeiten hat
ferner die Kirche des Ostens geliefert. Eine Regionalkonferenz der
orthodoxen Kirchen wurde in Herzeg Novi (Juli 1935) und eine
orthodoxe Studientagung in Novi Sad (Mai 1936) durchgeführt3).
Ausgebaut wurde ferner der Informationsdienst für die Kirchen in
vielen Ländern und Kirchen durch Schaffung von Arbeitsgemeinschaften,

mehrere Veröffentlichungen wurden herausgegeben und
die regelmässigen Publikationen in den Dienst der Arbeit gestellt.

Über die Weltkonferenz in Oxford legte Dr. J. II. Oldham auf
Grund des Programms in einem ausführlichen Bericht konkrete
Vorschläge vor. Grundsatzlich wurde festgestellt, dass der Konferenz
keine kirchliche Autorität zukomme, sie also keine « gesetzgebende
Vollmacht » besitze. Die Konferenz werde in dem Sinne, dass, wo
Christus gegenwärtig ist, die Kirche da ist, und dass Christus
zugesagt hat, wo zwei oder drei in seinem Namen versammelt seien,

er mitten unter ihnen sei, so viel geistliche Autorität haben, als sie

ihr von Christus selbst gegeben werde. Die Konferenz wird nicht
den Versuch machen, bestimmte Fragen durch Majoritätsbeschlüsse
zu entscheiden. Wo in der Haltung und Stellungnahme ihrer
Mitglieder wesentliche Unterschiede bestehen, werden sie freimütig
Anerkennung und Achtung finden. Das Ziel der Konferenz wird
darin bestehen, den gegenwärtigen Stand von Glaubensüberzeugungen,
wie sie von ihren Mitgliedern vertreten werden, getreu widerzuspiegeln.
Jede von der Konferenz herausgegebene Entschliessung soll das

Mass gemeinsamer Überzeugung ebenso getreu wiedergeben wie

das Ausmass unterschiedlicher oder gegensätzlicher Stellungnahme.
Soweit eine gemeinsame christliche Überzeugung besteht, wird dies

') Vgl. Bericht «Kirchen am Werk» Nr. 8.

3) Vgl. Bericht, a. a. Nr. 10.

3) Vgl. Bericht über die Stuuientagung von Novi Sad.



— 236 —

klar festgestellt werden. Soweit sich gewichtige Meinungsverschiedenheiten

vorfinden, werden sie in keiner Weise übergangen oder in
ihrer Bedeutung verkleinert, sondern offen anerkannt werden, damit
sie etwa den Ausgangspunkt für weitere Arbeit und Untersuchungen
bilden können. Die Konferenz wird frei sein, für die Unterbreitung
und Weitergabe an die Kirchen Vorschläge über die zukünftige
Organisation der ökumenischen Bewegung anzunehmen, hinter die
sich eine Mehrheit ihrer Mitglieder stellt.

Die Ziele der Konferenz werden hierauf gezeichnet. Zweifellos
bestehe die Notwendigkeit, dass die Kirchen voneinander lernen.
«Nur in der demütigen Bereitschaft, zu lernen, wird die Konferenz
in der Lage sein, mit Autorität zu sprechen.» «Anderseits
kann die Konferenz ihre Augen und Ohren weder vor dem Verlangen
der Welt nach einem Wort der Wahrheit und Vollmacht verschliessen,
das die Menschen von dem Dienst an falschen Göttern und von
Irrwegen zurückruft, die in Zerstörung und Chaos enden müssen,
noch auch vor der innersten Unsicherheit und Unruhe des Christenvolkes

in aller Welt über das, was von den Christen gefordert ist,
und vor ihrem Verlangen nach Rat und Hilfe. » Es bestehe der
Wunsch, die Konferenz möge nicht auf dem Gebiete «akademischer
Diskussion » bleiben, sondern den machtvollen Antrieb zum Handeln
schaffen. «Der Zweck der Konferenz wird erreicht werden nicht so
sehr durch die Bestimmung gemeinsamer Linien für das Handeln
angesichts einer weitgehenden Verschiedenheit der Verhältnisse und
Situationen, die ihrer Art nach weitgehende Unterschiede aufweisen,
als vielmehr durch das Zustandekommen einer Gemeinschaft von
Männern und Frauen, die entschlossen sind, in aller Demut und
Flingabe zu lernen und den Willen Gottes auszuführen, und die aus
der Kraft und Inspiration einer ökumenischen Bruderschaft ihren
Gesichtskreis erweitern und ihr Verständnis bereichert finden werden,
so dass sie besser befähigt sein werden, in den verschiedenen Lebensund

Aufgabengebieten das rechte Handeln durchzuführen, das Gott
von ihnen fordert. »

Eingehend wurde das Programm der Konferenz beraten.
Das Exekutiv-Komitee hatte als Hauptthemen vorgeschlagen das

Verhältnis der Kirche zum Volk, zum Staat und zur internationalen
Ordnung, wobei die mit diesen Fragen gegebenen Beziehungen
zum Wirtschaftsproblem wie zum Erziehungsproblem in Betracht

gezogen werden sollten. Grundsätzlich stimmte die Tagung bei.
Es wurde folgendermassen umschrieben:

/. Die Kirche und das Volk. Hier geht es um das christliche
Verständnis der menschlichen Gemeinschaftsordnungen, im besonderen
des Volkes, sowie vor allem um die Frage nach dem rechten
Verhältnis von Kirche und Volk.



— 237 —

II. Die Kirclie und der Staat. Hier sind das christliche
Verständnis des Staates, die Ansprüche des gegenwärtigen Staates und
die christliche Auffassung der Freiheit zu behandeln.

III. Kirche, Volk und Staat in ihrem Verhältnis zur
Wirtschaftsordnung.

IV. Kirche, Volk und Staat in ihrem Verhältnis zur Erziehung.
Die Beziehungen von Kirche, Volk und Staat stellen in vieler
Hinsicht gerade auf dem Gebiet der Erziehung besonders dringliche
Fragen, und daher erfordert dieser Teilaspekt des Gesanitthemas
eine besondere und gesonderte Behandlung.

V. Die eme heilige allgemeine Kirche und die Volkerwelt. Hier
geht es um die Kirche als eine zugleich ökumenische und
übernationale Gemeinschaft sowie um Probleme des Nationalismus und
der internationalen Beziehungen.

Christentum und Krieg. Es bleibt späterer Entscheidung
vorbehalten, ob eine Sektion der Konferenz das fünfte Thema als Ganzes
behandeln und einen Bericht über das Ganze vorlegen soll oder ob
Schwierigkeiten, den gesamten Fragenkreis in der zur Verfügung
stehenden Zeit ausreichend zu behandeln, es wünschenswert machen,
dass die fünfte Sektion in zwei Sondergruppen arbeitet, von denen
die eine das allgemeine Thema und die andere das Sonderthema
behandeln und je einen eigenen Bericht vorlegen.

Iuir die Behandlung der Hauptthemen wird die Konferenz in
Sektionen eingeteilt. Jede soll sich mit einem Hauptthema befassen. Die
Berichte der Sektionen werden der Gesamtkonferenz unterbreitet.
Die Erörterung und Beschlussfassung über die Berichte wird
die Hauptarbeit der Konferenz in der zweiten Woche bilden. Es
ist notwendig, dass die Konferenz von Oxford, bevor sie auseinandergeht,

die Frage nach der zukünftigen Arbeit und Organisation der
ökumenischen Bewegung behandelt. Es wurde beschlossen, dass

in Zusammenarbeit mit den anderen ökumenischen Bewegungen
Schritte unternommen werden sollten, eine Kommission zu ernennen,
die vor den Konferenzen von Oxford und Edinburg zusammentritt
und beiden Konferenzen sowie den anderen ökumenischen
Bewegungen einen Bericht über die zukünftige Gestaltung der
ökumenischen Gesamtbewegung unterbreitet. Es wurde ferner beschlossen,
dass der Konferenz ein Bericht über die Entwicklung der Arbeit von
Stockholm bis Oxford unterbreitet werden soll.

Eingehend wurden die Tagesordnung, der Tagesplan und die

Gottesdienstordnung beraten. Die Konferenz ist auf die Zeit vom
12. bis zum 25. Juli festgesetzt.

Von den andern Berichten, die dem ökumenischen Rat noch

vorlagen, möchten wir den über das dritte ökumenische Seminar



— 238 —

hervorheben, das vom 28. Juli bis 14. August 1936 in Genf
stattgefunden hat. Es erschienen Teilnehmer aus Amerika, Deutschland,
Dänemark, England, Frankreich, Holland, Island, Litauen, Österreich,
Polen, Rumänien, Russland, Schottland, Schweden, der Schweiz,
der Tschechoslowakei, Ungarn. Es waren Lutheraner, Reformierte,
Unierte, Presbyterianer, Anglikaner, Kongregationalisten, Altkatholiken,

Orthodoxe. Das theologische Niveau wird als ein recht hohes
bezeichnet, nicht nur hinsichtlich der Vorlesungen, sondern auch der
Teilnehmer, die aus Universitätsdozenten, wissenschaftlich arbeitenden
Geistlichen und höheren Semestern bestanden. Machten sich letztes
Jahr immer Gegensätze, namentlich von einem konfessionellen Kirchenbegriff

her geltend, so waren dieses Jahr auch gewisse politische Gegensätze

fühlbar, wie sie auch in den deutschen Kirchenstreit
hineinreichen. Doch sorgte die Leitung dafür, dass alle Diskussionen sich im
Rahmen eines theologischen und ökumenischen Gesprächs bewegten
und nicht auf das politische Gebiet abirren durften. Die Zahl der
Besucher der Vorlesungen schwankte zwischen 60 und 120. Leider
erlaubt es der Raum, der diesem Bericht zur Verfügung steht, nicht,
auf den Inhalt der Vorlesungen einzugehen. Wer sich dafür
interessiert, muss zum Bericht selbst greifen.

Weltkonferenz für Glauben und Verfassung. Tagung des

Fortsetzungsausschusses in Ciarens am Genfersee vom 31. August
bis zum 3. September 1936. Die Konferenz war den letzten
allgemeinen Vorarbeiten zur Weltkonferenz, die im Jahre 1937
zusammentreten wird, gewidmet. Eine ganze Anzahl Beschlüsse
wurde über die Organisation und Zusammensetzung der Konferenz,
über die Gottesdienstordnung, über die Finanzierung gefasst. So
wurde u. a. beschlossen, class der Fortsetzungsausschuss, der in
Lausanne 1927 gewählt worden war, der Exekutivausschuss und
die übrigen Kommissionen automatisch ihre Tätigkeit einstellen,
dass ein vorläufiger Geschäftsausschuss und andere vorläufige
Kommissionen durch die Konferenz bestellt werden sollen. Die
Konferenz soll frei über die Zukunft ihrer Arbeit entscheiden. Der
Exekutivausschuss wurde angewiesen, aus den Mitgliedern der Edin-
burgerkonferenz vier Sektionen zu bilden, die sich eventuell wieder
in Untersektionen gliedern können. Eine Entscheidung des
Exekutivausschusses, dem von der Versammlung zugestimmt worden, sei noch
besonders hervorgehoben. Über die Frage der Abhaltung eines

gemeinsamen Gottesdienstes wurde festgesetzt, dass gewisse Kirchen,
die Delegierte zur Konferenz abordnen, die Interkommunion als

ein Mittel zur engeren Union und als den richtigen Ausdruck für
die schon bestehende Einheit betrachten, andere Kirchen betrachten
sie als Ziel aller Unionsbewegungen, sie könne rechtmässig nur von



— 239 —

Gliedern solcher Kirchen praktiziert werden, die amtlich miteinander
in Gemeinschaft stehen. Sollte ein solcher Gottesdienst als offizieller
Akt der Konferenz gefeiert werden, so würde dies den letzteren
Kirchen die weitere Teilnahme an dem Werk der Bewegung
erschweren und es würde von ihnen als unvereinbar mit dem
Einverständnis betrachtet werden, auf Grund dessen sie Einladungen
angenommen haben, Delegierte an die Konferenz zu schicken. Nach
erfolgter Aussprache wurde beschlossen, die Kirche von Schottland
zu ersuchen, ausserhalb des offiziellen Programmes eine Abendmahlsfeier

zu veranstalten. So wurde den Bedenken Rechnung getragen.
Dem Beschluss des Rates für praktisches Christentum zum Studium

einer eventuellen Zusammenarbeit aller Zweige der ökumenischen
Bewegung eine « Beratende Gruppe» zu bilden, wurde zugestimmt,
rhr wurde ferner die Aufgabe übertragen, die Herausgebe einer
ökumenischen Zeitschrift zu studieren. Der «Beratenden Gruppe»
wurde eine Anregung von seiten der französischen Freunde der
Lausanner Bewegung überwiesen, einen permanenten ökumenischen
Rat einzusetzen als Vertretung der grossen kirchlichen
Gemeinschaften, die die schon erreichte geistige Einigkeit verkörpere und
die durch ihr Dasein der Welt unsere unwandelbare Treue zum
lebendigen und ewigen Christus verkünde.

Ausser den eigentlichen Geschäftssitzungen wurden eingehende
Beratungen über die Verhandlungsgegenstände in Edinburg ge-
pllogen. Zunächst kam der Interimsbericht der zweiten Kommission
über die Kirche und das Wort Gottes zur Diskussion. Es referierten
der Kommissionsprasident Dr. Zoellner und der Sekretär W. Stählin
über die Verhandlungen der Kommission und deren Ergebnis.
Sie war im Juli in Düsseldorf zusammengetreten. Die Kommission
kam zur Meinung, dass zwischen Kirchen des Wortes und des

Sakraments kein Unterschied gemacht werden dürfe. Wort und

Sakrament gehören sehr enge zusammen, beide sind Erscheinungsformen

derselben Kirche. Das Mysterium verwirklicht sich im Wort
und im Sakrament. Es ist notwendig, das Gesamtproblem der Kirche
von der Seite des Wortes und des Sakramentes zu untersuchen.

Untersucht man das Wort als Wesen der Kirche, ist es ein besonderes

Anliegen, eine Unterscheidung anzustellen in den drei pormen
in der Heiligen Schrift, in den Bekenntnisschriften und in der lebendigen

Verkündigung. Hier ist die grosse Frage, wie wird die Heilige Schrift
verstanden. Von hier zeigt sich das Problem Heilige Schrift und

Tradition. Beide hat man im Gegensatz gesehen. Die Auslegung der

Heiligen Schrift kommt von einer kirchlichen Überlieferung und ist durch

sie beeinflusst. Es ist da eine grosse Verschiedenheit, die darin

besteht, dass ihr Auftrag in den Bekenntnisschriften massgebend

ausgesprochen ist, wahrend andere die Liturgie als massgebend



— 240 —

betrachten. Die Kommission befasste sich auch mit dem Amt. Das
Wort bedarf des lebendigen Dienstes. Der Begriff des Amtes der
Kirche ist verbunden mit dem Wort, das der Kirche gegeben ist.
Es ist eine Gefahr, wenn das Amt in der Kirche auf das Predigtamt
beschränkt bleibt, das entspricht weder der alten reformierten
Ordnung noch der lutherischen des 16. Jahrhunderts. Der letzte
Teil des Berichts beschäftigt sich mit dem Wort Gottes und den
Kirchen. Die Verschiedenheiten sind aus einem verschiedenen
Verständnis der Offenbarung Gottes entstanden. Das Ereignis der
Offenbarung in Christus wird verschieden gewertet und gedeutet. Diese
Verschiedenheit kann man nicht leicht überwinden. Die Kirchen
brauchen einander, um sich gegen die Einseitigkeit der Deutung zu
helfen. Die Verschiedenheiten der Kirchen beruhen aber auch auf
einer Verschiedenheit sprachlicher Vergegenwärtigung. Der Eingang
des Christentums in die Geschichte der Völker und der Sprachen
bedeutet eine Mannigfaltigkeit des kirchlichen Lebens. Hier liegt
eine grosse Aufgabe zur Verständigung. In der Kommission sind
viele Fragen berührt worden, wir haben uns gar nicht bemüht,
eine endgültige Antwort zu finden. Wir wollen nicht zu Formulierungen,
sondern zum Gespräch kommen. Das scheint uns Aufgabe der
ökumenischen Bewegung zu sein.

Über den Interimsbericht der dritten Kommission «Das Amt
und die Sakramente» referierte der Präsident der Kommission, der
Bischof von Gloucester. Die Kommission war vom 4. bis 14. August
in Gloucester zu den Beratungen versammelt. Als altkatholischen
Mitarbeiter hatte der Präsident Dr. Neufeld in Berlin-Neukölln zur
Sitzung berufen, dessen wertvolle Dienste er bei den Kommissionsarbeiten

besonders erwähnte. Der Bericht lag in der englischen
Sprache gedruckt vor. Die Schlussergebnisse lauten in deutscher
Übersetzung1):

Beschlüsse.

Verschiedene Punkte der Übereinstimmung des Berichtes werden
hier der Bequemlichkeit halber zusammengefasst.

I. Die biblische Grundlage.
Wir stimmen überein, dass, obwohl die Bibelkritik eine gewisse

Unsicherheit über die ausdrücklichen Worte Jesu in bezug auf die
Sakramente und das geistliche Amt herbeigeführt hat, die Taufe
und das Flerrenmahl von Anfang an eine zentrale und entscheidende
Stellung im Leben der Kirche eingenommen haben und dass diese
Riten eine konkrete geschichtliche Grundlage im irdischen Leben
Jesu besitzen. Wir sind daher berechtigt, die Übung der Kirche in
bezug auf Sakrament und Amt biblisch zu begründen.

') Dr. Neufeld verdanken wir die Übersetzung.



— 241 —

2. Bibel und Tradition.
Wir stimmen überein:
a) Dass in aller sakramentalen Lehre und Praxis die ursprüngliche

und letzte Autorität Christus selbst ist.
b) Dass sein Wille uns durch den Heiligen Geist kenntlich

gemacht worden ist, der uns befähigt, die Schrift als Ausdruck
des lebendigen Wortes Gottes an jegliches Zeitalter auszulegen,
und der immerdar die Kirche leitet und ihre Tradition insoweit
gebildet hat, als sie im Glauben an ihren lebendigen Herrn gewandelt

ist.
c) Wir anerkennen die wahrhafte Führung des Heiligen Geistes

in dem Bekenntnis zum Flerrn Jesus.

d) Alle kirchliche Tradition soll von der Schrift geleitet und
an ihr geprüft werden.

e) Dass die Kirche als ein lebendiger und wachsender Organismus
und als Gemeinschaft angesehen werden muss, nicht aber als eine
rein konservative oder statische Gesellschaft. In ihr wird uns der

Heilige Geist in alle Wahrheit leiten.

3. Das Wesen der Sakramente.

Wir stimmen überein :

a) Es ist unser Herr Jesus Christus, der jedes Sakrament spendet.
Die Handlung des Dieners der Kirche ist nur eine instrumentale.

b) Gott ist an seine Sakramente nicht gebunden.
c) Die Sakramente sind wirksam, weil Christus mittelst ihrer

seine Gnade durch den Heiligen Geist in der Seele bewirkt.
d) Die Sakramente werden von dem Geistlichen nicht aus

eigener Machtvollkommenheit, sondern in seiner Eigenschaft als
Diener der Kirche gespendet.

4. Die Gültigkeit.
Wir stimmen im Hinblick auf die Einigung der Kirchen folgenden

Vorschlägen zu:
a) Von keiner Kirche oder Einzelperson sollte ein Urteil

gefällt werden, das die Gültigkeit (in einer der oben erklärten
Bedeutungen) der von irgendeiner christlichen Gemeinschaft gespendeten
Sakramente verneint, wenn diese von sich glaubt, dass sie das, was
Christus für seine Kirche angeordnet hat, beobachtet.

b) Wir glauben, dass nach dem Willen Christi für seine Kirche
jedes Sakrament so eingerichtet werden sollte, dass alle es als eine
für den ganzen Leib der Kirche vollzogene Handlung anerkennen
können.

c) Zu diesem Zweck ist ein ordiniertes geistliches Amt, das

von allen anerkannt wird, nötig, um bei der Verwaltung der Sakramente
für die ganze Kirche zu handeln.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1036. 16



— 242 —

5. Das geistliche Amt.
Im Lichte unserer Erörterungen stimmen wir überein:
a) Das Amt an Wort und Sakrament ist ein Geschenk Gottes

an die Kirche, und ein gemeinsames geistliches Amt ist für die
geeinigte Zukunft der Kirche wesentlich.

b) Wegen des getrennten Zustandes der Kirche erreicht keine
der bestehenden Ordnungen des geistlichen Amtes die volle
göttliche Absicht1).

c) Wo wahre Einheit im Glauben an das Evangelium besteht,
da liegt das Zusammenbringen der getrennten Gemeinschaften der
Christenheit unter eine gemeinsame Form des geistlichen Amtes
nicht jenseits des Erreichbaren.

d) Bei dem Bestreben, dieses Ziel zu erreichen, muss das

mannigfaltige Wirken des Geistes Gottes in jedem treuen Amt an
Wort und Sakrament berücksichtigt werden : « Es sind mancherlei
Gaben; aber es ist ein Geist. Und es sind mancherlei Ämter; aber
es ist ein Herr es ist ein Gott, der da wirket alles in allem
...die Liebe ist die grösste unter ihnen.» (i. Kor. 12 —13.)

6. Die Sakramente und die Wiedervereinigung.
a) Die Taufe im Namen der Dreifaltigkeit ist das notwendige

Band der Einheit für die christliche Kirche.
b) Eine Voraussetzung für die Einigung ist die Feier der

Eucharistie unter niemals fehlender Anwendung der Einsetzungsworte.
In diesen Beschlüssen sind folgende, im Report enthaltene

Punkte nicht eingefügt:

1. Die Zahl der Sakramente: Wir stimmen darin überein, dass
die Frage der Sakramentenzahl nicht als unübersteigbare Trennungslinie

betrachtet werden sollte, wenn wir uns um die Erreichung
einer geeinigten Kirche bemühen.

2. Das geistliche Amt :

Wir unterbreiten als Gegenstand allgemeiner Übereinstimmung
folgende Punkte:

a) Das Amt an Wort und Sakrament ist von Jesus Christus
eingesetzt worden, « dass die Heiligen zugerichtet werden zum Werk
des Dienstes, dadurch der Leib Christi erbaut werde». Es ist, wie

') Canon Ouick, Dr. Manson und Dr. Robinson wünschen hinzuzufügen : «

Insofern, als das geistliche Amt für die ganze Kirche bestimmt war», und Dr. Neufeld
und l'rof. v. Arseniew können die Entschliessung nur annehmen, wenn diese Worte
hinzugefügt werden. Überdies fühlen sich Prof. v. Arseniew und Dr. Neufeld genötigt,
auf folgendem weiteren Zusatz zu bestehen: «Wir können die obige Darlegung nur
in der Bedeutung annehmen, dass die Gabe Gottes nicht durch die Tatsache der
Spaltimg hinfällig wurde und dass sie dadurch nur in bezug auf den vollen Bereich
ihrer Auswirkungsmöglichkeit beschränkt worden ist.»



— 243 —

man in Lausanne übereingekommen war, ein Geschenk Gottes an
die Kirche.

b) Dieses Amt schliesst nicht das « königliche Priestertum »

zu dem alle Christen als die durch Jesus Christus Erlösten berufen
sind, aus, sondern setzt es voraus. Die römische, die orthodoxe
und altkatholische Gemeinschaft verbinden dieses sacerdotium regale
ausdrücklich mit dem Vorrecht und der Verantwortung, in die der
Gläubige durch Taufe und Firmung eintritt. In den protestantischen
Gemeinschaften ist dieses Priestertum grundlegend, aber alle, so
denken wir, könnten in der Annahme der Behauptung übereinstimmen,
dass Gott der Kirche mit Wort und Sakrament auch den Dienst
des geistlichen Amtes gegeben hat.

c) Die Ordination zum geistlichen Amt geschieht nach den
Lehren des Neuen Testamentes und der geschichtlichen Übung der
Kirche durch Gebet und Plandautlegung.

d) Für die geeinigte Kirche ist es wesentlich, ein gemeinsames,
allgemein anerkanntes geistliches Amt zu besitzen.

3. Bestimmte Vorschläge über das geistliche Amt können
als Grundlagen einer möglichen allgemeinen Übereinstimmung
gemacht werden.

a) Es ist wesentlich, dass wir uns vereinigen auf Grund eines

Amtes, über das man sich verständigt hat, und auf Grund der
Anerkennung seiner Bedeutung für das Leben der Kirche. Bei der
Betrachtung des dreifachen Amtes der ungeteilten Kirche finden
wir, dass die Kirche von England, die diese Form beibehalten hat
und aus geschichtlichen Gründen auf ihr besteht, keiner Lehrmeinung
über die apostolische Sukzession ihre offizielle Gutheissung gegeben
hat. Man betrachtet das dreifache Amt als zur geschichtlichen
Ordnung der Kirche gehörig, aber im übrigen weichen die Ansichten
darüber in der Kirche von England so weit voneinander ab wie nur
irgendwo sonst.

b) Die notwendige Voraussetzung für die Vorlegung irgendeines

Planes, das geistliche Amt zu vereinigen, liegt in dem wirklichen
Verständnis und in der Würdigung der bestehenden Ämter in den

getrennten Kirchen. Gemeinschaften wie die Lutheraner und die
Reformierten haben eine Grundlage in der Kirchengeschichte, die
durch jahrhundertelange Erfahrung des göttlichen Dienstes, der in
ihnen und durch sie für die Welt geleistet worden ist, ihre Bestätigung
erhalten hat. Der Zugang zur Union scheint hier von der Anerkennung
seitens der Kirchen, die am historischen Episkopat festhalten,
abzuhängen, dass auch hier gültige Formen des apostolischen Amtes
vorliegen, über deren Wesentlichkeit wir übereingekommen sind.
Für das Luthertum z. B. ist es gleichgültig, ob die Kirche von



— 244 —

Bischöfen oder von Presbytern geleitet wird: aber wenn der Besitz
eines apostolischen Amtes als Sache des Glaubens gefordert würde,
so würden die lutherischen Kirchen für ihr eigenes Amt die
Apostolizität in Anspruch nehmen. So verhält es sich auch mit den
reformierten Gemeinschaften. Die Kirche von Schottland beispielshalber

hat kein Interesse daran, die apostolische Kontinuität ihres
Amtes zu betonen, aber wenn die apostolische Sukzession zum
Kriterium für ein gültiges Amt gemacht würde, könnte sie nur den
tatsächlichen Besitz eines so beschaffenen Amtes geltend machen.

Hier kann Verständnis nur in der Form vollster Anerkennung
zum Ausdruck gebracht werden. Jede Kirche muss gleichzeitig voll
und ganz den eigenen Mangel an dem, was die Vereinigung mit
anderen ihr verschaffen kann, bekennen.

c) Wenn die Weihen der vereinigten Kirche bischöfliche, pres-
byterale und kongregationalistische Elemente umschliessen sollen,
wie es in Lausanne angeregt wurde, so könnte keine Schwierigkeit
auf dem Wege zur Erlangung der gegenseitigen Anerkennung, die
hier als Vorbedingung für alle weiteren Schritte vorgeschlagen wird,
liegen. In den Kirchen des kongregationalistischen Typus würde
der Begriff der apostolischen Sukzession in dem Leben dieser christlichen

Gemeinschaften gefunden werden, und so würde die Lehre
von der apostolischen Sukzession, wenn es eine gemeinsame
Glaubensgrundlage gäbe, ihre ganze Fülle erreichen, zu der sie befähigt ist,
wenn sie das Wort, das Amt und das Leben der christlichen
Gemeinschaft zugleich umschliesst.

d) Es ist unsere gemeinsame Pflicht, zu beten und mit allen Mitteln
für die Förderung einer solchen näheren Verständigung zu arbeiten.

Über den Bericht der 4. Kommission «Über die Einheit der
Kirche in Leben und Gottesdienst» referierte Prof. Dun. Zur
Diskussion lag folgende Skizze vor:

Die Bedeutung des Begriffs Einheit ist grundlegend für unsere
Arbeit. Alle Kirchen sind darin einig, dass « Gott Einheit will»,
aber sie haben verschiedene Auffassungen in bezug auf das Wesen
der Einheit, die «Gott will». Es herrscht viel Ungenauigkeit in
bezug auf den Sinn der Ausdrücke, die gemeinhin gebraucht werden,
wie z. B. «organische Einheit» und «Bund».

Erster Teil.

Vorschlag einer Analyse.
A. Christliche Einheit. Die Gemeinsamkeit in Gedanken, Fühlen

und ethischen Idealen innerhalb der Christenheit ist die Grundlage,
auf der Individuen der getrennten Kirchen gemeinsame Beziehungen
miteinander haben können und Vereinigungen für bestimmte Zwecke
bilden können.



— 245 —

B. Kircheneinheit. I. Einheit als Gleichheit.

a) Einheit als innere oder religiöse Gleichheit. Einige meinen
dass die Einheit, die «Gott will», in erster Linie oder ausschliesslich
Einheit als innere oder religiöse Gleichheit ist, die verbunden ist
mit gegenseitiger Aufgeschlossenheit als ihrem Ergebnis.

Frage. Findet sich diese Einheit wirklich unabhängig von irgendeiner

Form äusserer oder institutioneller Einheit?

b) Einheit als äussere oder institutionelle Einheit. Die meisten
Kirchen sind der Meinung, dass irgendeine Form oder ein bestimmter
Grad solcher Gleichheit wesentlich ist für die Einheit der Kirche
im Sinne gegenseitiger vollkommener Anerkennung.

I. Einheit als Gleichheit in Glauben oder Bekenntnis.

Es bestehen Unterschiede in bezug auf die Frage, welches
Mass von Einheit im Glauben wesentlich ist, und in bezug auf die
Form, in der sie zum Ausdruck gebracht werden soll. Einige meinen,
Glauben an Jesus Christus als Heiland und Herr genügt. Die Heilige
Schrift ist ausreichende Norm, ohne Glaubensbekenntnisse.
Glaubensbekenntnisse sind notwendig, um den schriftmässig begründeten
Glauben zu bezeugen und rein zu erhalten. Anerkennung des Glaubens

der alten Kirche, wie er festgelegt ist in den alten
Glaubensbekenntnissen und den Beschlüssen der ökumenischen Synoden, ist
wesentlich. Eine gemeinsame Antwort auf die dogmatischen Probleme,
die von der Reformation aufgeworfen sind, ist wesentlich.

P'ragen : Besteht wirklich in den Kirchen, die die
Glaubensbekenntnisse oder Konfessionen anerkennen, eine grössere Einheit
im Glauben als in denen, die sich davon freimachen? Ist Einheit
im Glauben eine ausreichende Form der Einheit? Soll Einheit in
ethischen Lehrsätzen hiermit eingeschlossen werden?

2. Einheit als Gleichheit in Glauben und Sakramenten.
Viele Kirchen möchten Einheit in den Sakramenten mit Einheit

im Glauben als etwas Wesentliches verbinden. Einige meinen: Keine
Sakramente sind wesentlich. Taufe und Abendmahl, in verschiedener
Weise verstanden, sind allein wesentlich. Dass der Gebrauch anderer
Sakramente freigestellt sein sollte. Dass die sieben Sakramente
wesentlich sind.

Fragen. Soll in der Kirche Freiheit bestehen für diejenigen,
die aus Gewissensgründen sich aller Sakramente entschlagen? Ist
Einheit in Glauben und Sakramenten eine ausreichende Form der
Einheit? Anmerkung: Einheit als Gleichheit im Gottesdienst. Es
sollte Nachdruck gelegt werden auf die bereits bestehende Einheit
im Gottesdienst, besonders in dem, was als der Synagogentyp
bezeichnet werden kann, d. h. im Lesen der Heiligen Schrift, im



— 246 —

liturgischen Gebrauch der Heiligen Schrift, im gemeinsamen Gebet
und in der Predigt.

3. Einheit als Gleichheit in Glauben, Sakramenten und Verfassung.
Es ist wichtig, zu unterscheiden zwischen Ämtern und Verfassungsform.

Einige meinen: Dass keine Ämter notwendig sind für den
Bestand der Kirche. Dass keine besondere Form der Ämter wesentlich
ist für den Bestand der Kirche. Dass die beste Form der Ämter
diejenige ist, die mit der neutestamentlichen Praxis übereinstimmt.
Dass das Bischofsamt zum Wesen der Kirche gehört. Anmerkung.
Einheit als Gleichheit in der Verfassungsform. Glauben einige Kirchen,
die auf der Konferenz vertreten sind, dass eine bestimmte Form
der Kirchenregierung wesentlich für den Bestand der Kirche ist?
Fällt Kirchenregierung unter den Begriff der «praktischen Fragen»?

II. Einheit als aktive institutionelle gegenseitige Beziehung.
Einheit als Gleichheit kann bestehen unabhängig von aktiven

gegenseitigen Beziehungen. Sogar Abendmahlsgemeinschaft ist unter
Umständen kaum mehr als die Erklärung, dass man sich gegenseitig
voll anerkenne. Die Hauptformen aktiver gegenseitiger Beziehungen
sind: Gegenseitiger Austausch von Mitgliedern ohne weitere Riten
oder besondere Zulassungsbedingungen. Austausch von Geistlichen
ohne WiederOrdination. Abendmahlsgemeinschaft. Zusammenarbeit
in Sozialarbeit, Erziehungsarbeit und evangelistischer oder
missionarischer Tätigkeit.

Fragen: Was für eine Einheit als Gleichheit ist notwendig für
Abendmahlsgemeinschaft? Ist Gleichheit der Ämter notwendig für
den Austausch von Pfarrern? Ist Abendmahlsgemeinschaft eine
ausreichende Form der Einheit? Ist Zusammenarbeit eine ausreichende
Form der Einheit?

III. Kirchenvereinigung oder Leitungseinheit.
a) Organische Einheit. Frage: Ist organische Einheit

gleichbedeutend mit Kirchenvereinigung oder Leitungseinheit? Manche
gebrauchen den Ausdruck « organische Einheit » so, dass er das

gemeinsame Leben bezeichnet, das sich innerhalb einer bestimmten
einzelnen Gemeinschaft findet. Einige setzen sie gleich mit einer

engen Verbindung der Kirchenleitungen oder sogar mit ihrer
monarchischen Ausbildung. Die Anglikaner sehen im allgemeinen
organische Einheit als etwas an, das wirklich wird, sobald
Abendmahlsgemeinschaft ermöglicht worden ist auf der Grundlage eines

geistlichen Amtes, von dem man anerkennt, dass es die Autorität
der ganzen Körperschaft besitzt, ohne dass es notwendig wäre,
dass eine enge Beziehung zwischen der Leitung der landeskirchlichen
Zweige der Kirchen der einen Gemeinschaft besteht.



— 247 —

Frage: Besitzen die episkopalen Gemeinschaften organische
Einheit in einem anderen Sinne oder Grade als das Weltluthertum
oder der Weltpresbyterianismus oder der Weltkongregationalismus?

b) Bund. Fragen : Ist ein Bund gleichzusetzen mit einem Bündnis
für gemeinsame Arbeit (s. oben) oder, auf einer internationalen
Grundlage, mit jenen loseren Formen der Leitungseinheit, wie sie
sich in den kongregationalistischen Gemeinden innerhalb der einzelnen
Völker finden, oder im Anglikanismus, in den orthodoxen Kirchen
usw. Lässt sich Kircheneinheit zwischen Kirchen desselben
Territoriums denken ohne eine bestimmte Form der Leitungseinheit?
Kann die Kirche eine wirksame internationale Gemeinschaft sein,
wenn sie nicht bestimmte gemeinsame Organe für beratende und
Verwaltungszwecke hat?

Zzveiter Teil.

A. Die Formen der Einheit, die sich innerhalb der bestehenden
Kirchen finden. Frage: In welchem Mass ist jede Kirche bestrebt,
die ideale Einheit anzusehen als eine Ausweitung des Typus, der
sich innerhalb ihres eigenen Erfahrungsbereiches findet?

B. Die Formen der Einheit, die sich in den Beziehungen der
bestehenden Kirchen finden. Fragen: Welche Kirchen haben bereits
Abendmahlsgemeinschaft oder gegenseitigen Austausch von
Geistlichen Führt Abendmahlsgemeinschaft in der Praxis zu engerer
Einheit?

C. Die Verbindung zwischen den verschiedenen Idealen der
Einheit und den Ansichten über das Wesen der Kirche. Es besteht
eine enge Beziehung zwischen den Strukturen der verschiedenen
Kirchen und der in ihnen vorherrschenden Ansicht über das Wesen
der Kirche.

Frage: Verkörpern die verschiedenen Kirchen ihre eigene Lehre
von der Kirche, oder sind ihre Ansichten über die Kirche Rationalisationen

der Formen, die sie sich selbst zugelegt haben unter dem
Einfluss von arationalen Einflüssen, politischen Beziehungen u.dgl.?

Jede Kirche sieht diejenigen Dinge als wesentlich für die Kirche
und daher auch für irgendeine Form der vereinigten Kirche an,
von denen sie glaubt, sie seien göttlichen Ursprungs. Der « Kirchentyp »

betrachtet die Kirche als dasjenige, was den Menschen das bringt,
was Gott ihnen gegeben hat, nämlich das Wort, oder das Wort
und die Sakramente, oder das Wort und die Sakramente und das

geistliche Amt. Wo diese sind, da ist die Kirche. Der «Sektentyp»
sieht die Kirche an als die Antwort, die der Mensch Gott erteilt
in Glaube, Gebet und Gottesdienst. Wo diese sind, da ist die Kirche.
Jede dieser Ansichten bestimmt den Weg, auf dem man an das
Problem der Kircheneinheit herantritt.



— 248 —

Einigungsverhandlungen der Kirche von England mit der
orthodoxen Kirche Rumäniens. Im vergangenen Sommer besuchte
der rumänische Patriarch Miro Christea den Erzbischofvon Canterbury.
Bei dieser Gelegenheit überreichte er diesem am 6. Juli die Resolution,
mit der der Hl. Synod des orthodoxen Patriarchates von Rumänien
den Bericht der Konferenz von Bukarest zwischen der Delegation
des Erzbischofs von Canterbury und der des rumänischen Patriarchen
und des Hl. Synod vom i.—8. Juni 1935 angenommen und bestätigt
hatA). Sie lautet :

Beschluss des Hl. Synod über die Gültigkeit der anglikanischen
Weihen. Sitzung vom 20. März 1936. Vorsitzender: Se. Seligkeit,
der Patriarch Miro Christea. Sekretär: Bischof Veniamin.

Nachdem Se. Allheiligkeit der Patriarch von Konstantinopel
dem Hl. Synod mitgeteilt hat, dass er die Gültigkeit der anglikanischen
Weihen anerkannt habe, und nachdem er unsern Hl. Synod gebeten
hat, diese Frage zu prüfen und ihn antwortlich über dessen Meinung
zu informieren, so hat

1. der Hl. Synod der orthodoxen Kirche von Rumänien
dementsprechend im Jahre 1925 geantwortet,
a) dass vom historischen Standpunkt aus kein Hindernis für die

Anerkennung der apostolischen Sukzession der anglikanischen
Weihen bestehe,

b) dass vom dogmatischen Standpunkt aus die Gültigkeit der
anglikanischen Weihen von der anglikanischen Kirche selbst
abhänge, insbesondere davon, ob diese Kirche die hl. Weihen
als ein Mysterium (Sakrament) anerkennt oder nicht.

Um die Lehre der anglikanischen Kirche über die hl. Weihen
klarzulegen, wurde eine Delegation von 4 Bischöfen und 6 Theologen
vom Erzbischof von Canterbury (Dr. Cosmo Lang) nach Bukarest
gesandt, die vom 1. bis 8. Juni 1935 Erklärungen darüber der
Kommission von Bischöfen und sachverständigen Professoren unserer
theologischen Fakultäten, die von unserm Hl. Synod ernannt worden

war, gemacht hat.

Die rumänische Kommission legte der anglikanischen Delegation
eine Darstellung der orthodoxen Lehre von dem Mysterium der
hl. Weihen dar.

Angesichts der Tatsache, dass die anglikanischen Delegierten
ohne Vorbehalt die Lehre der orthodoxen Kirche in bezug auf das
Sakrament der hl. Weihen angenommen haben, nachdem die rumänische
Kommission dieselbe in allen wichtigen Punkten und in ihrem vollen

') Vgl. S. 124. Die Resolution ist dem «Chr. East» i 1936 entnommen und
von Dr. Neufeld übersetzt.



- 249 —

sakramentalen Charakter als eines der 7 Mysterien zum Ausdruck
gebracht hat,

beschloss der Hl. Synod der orthodoxen Kirche von Rumänien
die Annahme der Empfehlungen ihrer Kommission, nämlich:

« Nach Erwägung der Folgerungen aus den Abhandlungen
über die apostolische Sukzession, die hl. Weihen, die hl. Eucharistie
die hl. Mysterien im allgemeinen und die Tradition und
Rechtfertigung und nach Erwägung der Erklärungen der anglikanischen
Delegation über diese Fragen, die mit der Lehre der orthodoxen
Kirche übereinstimmen, empfiehlt die rumänisch-orthodoxe
Kommission einmütig dem Hl. Synod (der rumänisch-orthodoxen Kirche),
die Gültigkeit der anglikanischen Weihen anzuerkennen. » Man ist
dahin übereingekommen, dass die obige Resolution definitiv wird,
sobald die höchste Autorität der anglikanischen Kirche alle
Darlegungen ihrer Delegation über das Mysterium der hl. Weihen in
bezug auf diejenigen wichtigen Punkte, die in der Lehre der orthodoxen

Kirche enthalten sind, ratifiziert hat.

2. Diese Entscheidung ist Se. Allheiligkeit, dem Ökumenischen
Patriarchen von Konstantinopel und dem Erzbischof von Canterbury,
dem Primas der anglikanischen Kirche, mitzuteilen.

3. Gleichzeitig drückt der Hl. Synod der orthodox-rumänischen
Kirche seine grosse Freude darüber aus, dass die göttliche Vorsehung
den Weg bereitet hat, dass die Vertreter der anglikanischen Kirchen
uns zeigen konnten, welche wirksamen und bestimmten Schritte
unternommen worden sind, um ihre Lehre klar als in Übereinstimmung
mit derjenigen der orthodoxen östlichen Kirche, die der treue
Verwalter des christlichen Glaubens in all seiner apostolischen Reinheit
ist, festzustellen.

Möge diese Annäherung von grossem Nutzen sein auf dem
Wege, der uns von unserm gemeinsamen Heiland Jesus Christus
in Seinen Worten « Auf dass sie alle eins seien » gezeigt worden ist.

4. Zum Abschluss betet die rumänische Kirche von ganzer
Seele, dass solche Zusammenkünfte zum Zwecke des Kennenlernens
in der Zukunft fortgesetzt werden mögen, bis dass der Heilige Geist
Seine Gnade ausgiessen möge, um die Lehren der anglikanischen
Kirche als in voller Übereinstimmung mit den Lehren der orthodoxen
ökumenischen Kirche befindlich klarzumachen.

Zur Bestätigung mit dem Siegel des Hl. Synod der orthodoxen
Kirche von Rumänien.

Gez. Hieromonach Callist Radulescu.


	Kirchliche Chronik

