
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 4

Artikel: Erasmus von Rotterdam

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 193 —

Erasmus von Rotterdam.
Am 12. Juli 1536 ist in Basel Erasmus von Rotterdam im

Alter von 70 Jahren gestorben. Seine Freunde brachten über
seiner Ruhestätte im Münster eine Gedenktafel mit der Widmunc*
an: „Dem allseits grossen Mann, dessen unvergleichliche, mit
ebensolcher Klugheit gepaarte Beherrschung jedes Wissensgebietes

die Nachwelt bewundern und rühmen wird". Sie sagen
ausdrücklich, dass sie ihm den Stein gesetzt haben, um seinen
sterblichen Körper zu verwahren, „nicht seinem Andenken
zuliebe, denn das hat er durch seine veröffentlichten Werke
unsterblich gemacht, in denen er, solange die Welt steht, weiterleben

und mit den Gelehrten aller Völker reden wird" '). So

seine intimen Freunde. In Wirklichkeit war sein Ansehen schon

zu seinen Lebzeiten im Sinken begriffen. In den konfessionellen

Kämpfen, die durch die Tat Luthers ausgebrochen waren, wurde

er, da er nicht Partei ergriffen hatte, bald zur Karikatur eines

zaghaften, weltfremden, unbeholfenen, ehrgeizigen und
grämlichen Stubengelehrten. Erst eine Zeit, die das Weltgeschehen
nicht von einseitigen konfessionellen Gesichtspunkten aus zu
betrachten begann, wurde ihm gerechter. Dass er als einer der
Grossen in der Geistgeschichte gilt und heute noch durch seine

Werke zu den Gelehrten spricht, hat die 400. Wiederkehr seines

Todestages bewiesen.
Über die Jugendzeit und die Jünglingsjahre des Desiderius

Erasmus, der am 28. Oktober 14(H) in Rotterdam geboren worden
ist, sind wir nicht gut unterrichtet. Tragisches Geschick war
dem Knaben beschieden. Eine Familienintrige brachte ihn um
den Segen eines geordneten Familienlebens. Seine Eltern waren
gewillt, ihm eine sorgfältige Erziehung zu geben. Doch verlor
er als Dreizehnjähriger seine Mutter durch die Pest, bald folgte
ihr der Vater im Tode nach. Einsam und hilflos stand er in
der Welt, unverständigen Vormündern ausgeliefert. Der frühe
Tod seiner Eltern und sein zarter Gesundheitszustand hemmten
den normalen Verlauf seines Bildungsganges. Einer seiner
Vormünder wollte ihn unbedingt in ein Kloster stecken. Lange

') Major E., Erasmus von Rotterdam, S. 31.

Anmerkung. Nach einem akademischen Vortrag, gehalten in Bern am
27. November 1936.

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1930.



— 194 —

wehrte er sich dagegen. Seinen Widerstand brachen schliesslich
seine traurige Lebenslage, seine Kränklichkeit und die
Überredungskunst eines früheren Schulgenossen und Klosterbruders,
der dem wissensdurstigen Jüngling die Musse zum Studium,
die Klosterbibliothek, den Klosterfricden in verlockenden Farben
zu schildern verstand. Ohne eigentliche innere Berufung und
ohne sich über clie Folgen seines Schrittes vollständig im klaren
zu sein, trat er in das Kloster der Augustinerchorherrcn zu
Steyn bei Gouda, legte als Zweiundzwanzigjähriger die Gelübde
ab und empfing vier Jahre später die Priesterweihe.

Schon in seiner frühen Jugend fühlte sich Erasmus zu den

Klassikern der alten Welt hingezogen. In der berühmten Schule
zu Deventer, in welche ihn seine Mutter gebracht hatte, war
er mit der alten Literatur bekannt geworden. Rektor der Schule

war ein bekannter Humanist. Während der Schulzeit hatte er
sogar einmal Gelegenheit, einen Vortrag des damals berühmtesten
Humanisten Agricola anzuhören. Seine Vorliebe für die alte
Literatur pflegte er eifrig im Kloster. Jede freie Stunde benutzte

er, ja, die Nachtruhe opferte er, um sich in die Dichter und
Prosaschriftsteller der Römer zu vertiefen, bald kam das Studium
der Kirchenväter, besonders des hl. Hieronymus dazu, ferner
das der italienischen Humanisten, unter ihnen Laurentius Valla.
Sein Ehrgeiz war, ein guter Lateiner in Schrift und Sprache
zu werden. In Briefen, Gedichten und in Liedern zur Verherrlichung

der Maria und der Heiligen legte er Proben seines

eleganten Stiles ab. Anregend wirkte er auf seine Mitmönche
und auf die benachbarten Klöster. Nicht nur die Form, sondern
auch der Geist der Antike hatte es ihm angetan. Er vermochte
seinen Kleinmut zu überwinden. In der Schrift über die
Weltverachtung, der „Epistola de contemptu mundi" setzt er sich
mit dem Mönchsideal auseinander, das von der damaligen
Auffassung abwich. Die Frage des Mönchs, wie er Gott dienen
könne, formuliert er, class Gott zu dienen die einzige Freiheit
sei. Eine besondere Verdienstlichkeit kann er im Mönchsleben
nicht erkennenx). Unvermeidlich musste er mit dem damaligen
Klostergeist in Konflikt kommen, so dass er es als eine
Befreiung empfand, als ihn der Bischof von Cambrai, ein Anhänger

') Schottenloher 0., Erasmus im Ringen um humanistische Bildungsform,

Münster i. W. 1933, S. 54 ff.



— 195 —

des Humanismus, als Sekretär auf eine Romreise mitnehmen
wollte. Aus der Reise wurde zwar nichts, hingegen ermöglichte
ihm der Bischof das Studium an der Pariser Universität. Das
war im Jahre 1495. Nun begann für Erasmus durch lange Jahre
hindurch ein ruheloses Wanderleben. Ein Hin und Her zwischen
Frankreich und den Niederlanden, wiederholte, z. T. längere
Aufenthalte in England, eine ausgedehnte Reise nach Italien,
zwei Besuche in Basel, bis er hier seit 1521 für einige Jahre
dauernden Aufenthalt genommen hat. Während dieser Zeit
studierte er an Universitäten, arbeitete auf Bibliotheken, lebte das

unstete Leben eines homo poeticus und rhetoricus, eines Literaten
und Privatgelehrten, wie wir sagen würden. Er verkehrte in
Klöstern und an bischöflichen Kurien, mit Gelehrten und
Humanisten, in hoher Gesellschaft und an Fürstenhöfen. Er widmete
sich eifriger Forschungsarbeit, der Abfassung von Abhandlungen
und Büchern, der Herausgabe der Schriften antiker Autoren,
der Kirchenväter, der Humanisten, er stand in lieissigem
Briefwechsel mit hervorragenden Zeitgenossen. Die Briefe hatten
damals die Bedeutung der Essays und wissenschaftlichen
Abhandlungen unserer Zeitschriften. Jede feste Stellung hat er
ausgeschlagen. Sein Unabhängigkeitsbedürfnis und sein
Freiheitsgefühl waren so stark ausgebildet, dass er sich durch die
schönsten Aussichten nicht binden hissen wollte. Seinen
Lebensunterhalt verdiente er mit .Stundengeben als Berater und
Begleiter vornehmer Studenten, mit Spenden von Freunden und
Gönnern für seine Arbeiten. Von materiellen Sorgen blieb er
nicht verschont. Trübe Stunden verursachten ihm seine
übertriebene Ängstlichkeit um seine Gesundheit, seine Empfindlichkeit
gegen Lärm und gegen Widerspruch, sein Misstrauen und sein

Argwohn gegen seine Umwelt. Über solche Dinge kam er immer
wieder hinweg dank seiner nimmermüden Arbeitskraft und lust,
seiner ausserordentlichen Intelligenz, seiner Beweglichkeit und

Anpassungsfähigkeit. Seine Gelehrsamkeit, seine Einfühlungsfähigkeit,

sein natürlicher Humor, sein sprudelnder Witz, seine

Vorliebe für geistreiche Unterhaltung, seine feinen gesellschaftlichen

Formen, seine gewandte Feder, sein flüssiges Latein,
seil e Kunst, in geschmeidigen, geistreichen, witzigen Formen

ernste Dinge sagen zu können, verschafften ihm überall Eingang,
gewannen ihm Gönner und Freunde bis in die höchsten Kreise.
Sein Leben war so unstet, dass seine Brüder im Kloster, auf-



— 196 -
merksam gemacht, bei ihm vorstellig wurden. Damals dachte
er noch ernstlich an die Rückkehr ins Kloster. War sein Leben
äusserlich sehr bewegt, um so ruhiger schien es innerlich dahin-
zufiiessen. Die Vita contemplativa — das beschauliche Leben —
erstrebte dieser Mönch inmitten einer aufgeregten Welt, nicht
als ein Mann des Kampfes, sondern der Harmonie und des Friedens.

Von entscheidender Wichtigkeit wurde sein Aufenthalt in
England im Jahre 1500. Die Zusammenarbeit mit den führenden
englischen Humanisten Thomas Morus und John Colet befreite
ihn endgültig vom Einfluss der scholastischen Theologie, machte
ihn vertraut mit der Philosophie Piatons und der platonischen
Schule der italienischen Humanisten und begeisterte ihn
insbesondere für das Studium der heiligen Schrift und der Lehrer der
alten Kirche. Sein Bemühen, eine Verbindung des Humanismus
der Antike mit dem Evangelium Jesu herzustellen, empfing
einen neuen Impuls. Durch die in England empfangenen
Anregungen wurde er der Schöpfer eines ausgesprochenen christlichen

Humanismus.
Als Erasmus als Vierzigjähriger endlich seinen alten Wunsch

einer Italienreise verwirklichen konnte, war er ein berühmter
Mann. Bekannt war er durch die Ausgaben römischer und

griechischer Klassiker geworden, besonders aber durch eine

Sammlung von römischen und griechischen Sprichwörtern, der
„Adagia", die er mit Anmerkungen und Erläuterungen verschen
hatte. Mit dieser Ausgabe bezweckte er eine Verfeinerung des

lateinischen Stils und die Verbreitung der Lebensweisheit der
Antike. In einer andern Publikation, dem Ilandbüchlein des

christlichen Streiters, „Enchiridion militis christiani", hatte er
das Programm des christlichen Humanismus niedergelegt. Beide
Schriften waren mit grösstem Beifall von den Humanisten
aufgenommen worden. So war ihm sein Ruhm nach Italien vorausgeeilt.

Auf der Hinreise erwarb er sich in Turin den Titel eines

Magisters und Doktors der Theologie. Seinen Aufenthalt in

Italien 1506—1509 verteilte er auf Bologna, wo er Zeuge des

Triumphzuges des kriegerischen Papstes Julius II. wurde, auf
Venedig, wo er die Drucklegung einiger seiner Werke
überwachte, und auf Rom, wo er im Kreise der hohen Prälaten
und Humanisten am päpstlichen Hofe, besonders von Kardinal
Giovanni Medici, dem späteren Papst Leo X. mit Begeisterung
gefeiert wurde. In Rom winkte ihm eine glänzende Zukunft



— 197 —

mit clem Kardinalshut. Doch konnte er sich nicht entschliessen,
an der Kurie zu bleiben. Auf den Ruf seiner Freunde zog es
ihn nach England zurück. Auf der Rückreise entwarf er das
Buch Lob der Torheit, „Laus stultitiae", eine in eine köstliche
Satire gekleidete beissende Kritik der damaligen unhaltbar
gewordenen kirchlichen und kulturellen Zustände, das Entzücken
der ganzen Humanisten weit. Fünf Jahre weilte er in England,
mehr als zwei Jahre wirkte er in Cambridge als Lehrer der
griechischen Sprache.

Dem Prior des Klosters Steyn schien es nun an der Zeit
zu sein, den wanderlustigen Mönch ins Kloster zurückzurufen.
Schon in Bologna hatte er die Mönchskutte mit dem üblichen
Priestergewand vertauscht. Am 8. Juli 1514 schickte Erasmus
dem Prior einen entschiedenen Absagebrief. Darin heisst es:

„Ich habe dem Studium der Wissenschaft gelebt, das mich von
vielen Fehlern abgehalten hat. Ich bin mit Menschen verbunden,
die wahrhaftig die Lehre Christi vertreten, und der Verkehr
mit ihnen hat mich besser gemacht Tcdesmal, wenn ich
daran denke, in eure Gemeinschaft zurückzukehren, kommt
mir in den Sinn, dass ich dort von vielen Neid wiederfinden
werde, die Verachtung* aller, alberne Unterhaltung, fremd jedes
christlichen Gedankens, eine Art zu leben, die, abgesehen von
den Zeremonien, mir äusserst leer erscheint" *). Seine Bemühungen,

von der Verpflichtung des Klosterlebens und des Tragens
des Mönchskleides päpstliche Dispens zu erhalten, hatten schliesslich

Erfolg. So war er diese Fessel los.

Der Humanisten Ehrgeiz war nicht nur ein klassischer
lateinischer Stil, sondern auch ein schöner Druck ihrer Werke.
Keine Offizin im Norden der Alpen zeichnete sich durch solch
feine Drucktypen aus, wie die des Frobenius in Basel. So kam
es, class Erasmus hier seine Werke in Druck gegeben hat. Er
reiste 1514 selbst nach Basel, um die nötigen Vorarbeiten zu

besorgen und die Drucklegung zu beaufsichtigen. Seine Reise

glich einem wahren Triumphzug. Begeistert begrüssten ihn die

Humanisten auf deutschem Boden in Strassburg und in Schlett-

stadt. Ebenso willkommen war er in Basel. Nicht nur die

Buchdruckereien hatten ihn angezogen, sondern auch die Universität
und der grosse Humanistenkreis der Rheinstadt. Basel galt da-

') Allen P. S., Opus Epistolarum Des. Er. R. I 296, 15 ff.



— 198 —

mais als Imperium wissenschaftlicher und künstlerischer Führer,
als das domicilium musarum. Hier lebten Gelehrte, Humanisten,
Künstler von europäischem Ruf. Bonifacius Amerbach, der
Theologieprofessor und Rektor der Universität Ludwig Bär,
die Humanisten Rhenanus, Glarean, Capito, Myconius, Froben,
die Künstler Holbein, Urs Graf u. a., nicht zuletzt der
humanistische Bischof von Basel, Christoph von Utenheim. In solch
erlauchter Gesellschaft musste sich Erasmus wohl befinden.
Entzückt schreibt er dem Humanisten Johannes Sapidus nach
Schlettstadt : „Ich glaube, hier in einem wirklichen Musaion
zu leben. So viel Gelehrte, Gelehrte nicht im gewöhnlichen
Sinn. Jeder versteht Latein, jeder kann Griechisch, die meisten
Hebräisch. Der eine kennt gründlich die Geschichte, ein anderer
die Theologie, wieder ein anderer ist in der Mathematik
ausgezeichnet. Dieser studiert die antike Welt, jener ist im Recht
kundig. Niemals ist es mir begegnet, in einer so glücklichen
Gesellschaft zu leben. Um nicht mehr zu sagen, welche
Rechtschaffenheit, welch guter Geist, welche Eintracht unter allen.
Man könnte sagen, alle seien ein Herz und eine Seele" *). Aber
auch die Stadt selbst entsprach seinen Bedürfnissen, die schöne
Lage in fruchtbaren Gefilden, am Eingang lieblicher Täler, mit
dem milden Klima und der Möglichkeit guter Verpflegung.
Leicht erhältlich sein Lieblingslabsal, der feurige Burgunder,
ein bewährtes Stärkungsmittel für den kränklichen Körper.
Die äussere Erscheinung des Erasmus ist uns aus verschiedenen
Bildern Holbeins bekannt. Ein mittelgrosser, zartgebauter, früh
gealterter, in gepflegter Humanistentracht gekleideter Gelehrter
in vornehmer Haltung, mit gescheitem, überlegenem und
durchgeistigtem Gesichtsausdruck und verschlossenem, fast
sarkastischem Zug um den Mund. So steht der grosse Humanist vor
uns, wie er in Basel gelebt hat. Die Werke, die er hier jetzt
und später herausgegeben hat, können nicht aufgezählt werden.
Drei Druckerpressen waren für ihn im Haus zum „Sessel" am
Totengässli beständig im Betrieb.

Die grösste Tat war die Ausgabe des Neuen Testamentes
im griechischen Urtext mit einer lateinischen Übersetzung und
Anmerkungen. Zurück zu den Quellen war die wissenschaftliche

Losung der Humanisten. Das galt nicht nur für die
Klassiker der Antike, sondern auch für die Quellen der christ-

') Allen, a. a. 0. II 364, 8 ff.



— 199 —

liehen Religion. Deshalb war Erasmus der Druck des Urtextes
des Neuen Testamentes eine Herzensangelegenheit, ebenso eine
wissenschaftliche Ausgabe der Kirchenväter. Bis jetzt war nur
die unzulängliche, aber kirchlich approbierte lateinische
Übersetzung der Vulgata der Gelehrtenwelt zugänglich. Der Druck
des griechischen Textes, obschon er eigentlich nicht vollständig
dem entsprach, was Erasmus wollte und was wir heute von
einer textkritischen Arbeit verlangen, erregte das grösste
Aufsehen, tri kurzer Zeit wurden dreissig neue Auflagen nötig.
Um Anfeindungen von seiten der Scholastiker
entgegenzukommen, war das Werk Papst Leo X. gewidmet. Es bildete
einige Jahre später die Grundlage der deutschen Übersetzung
Luthers. Hierauf machte sich Erasmus an die Publikation der

Kirchenväter, die er mit einer neunbändigen Ausgabe der
Werke des hl. Hieronymus eröffnete.

Erasmus stand jetzt auf der Höhe seines Lebens und seines

Ruhmes, gefeiert von der Gclehrtenwelt, umworben von
Universitäten, Reichsstädten, Bischöfen, Fürsten, Königen, vom
Kaiser, die einander mit glänzenden Berufungen überboten, um
den prineeps des Humanismus zu gewinnen. Alle die
verlockenden Stellungen konnten ihn von seinem Grundsatz,
unabhängig zu bleiben, nicht abbringen. Einzig den Titel eines
Rates des Königs von Spanien, des späteren Kaisers Karl V.,
mit einer Jahresrente und ein Kanonikat hat er angenommen,
Auszeichnungen ohne weitere Verpflichtungen. Als Dank
widmete er dem König eine, Schrift „Über die Erziehung eines
Fürsten" 1516. In den Jahren 1517—1521 lebte er als freier
Gelehrter in Löwen. Seine ruhige schriftstellerische Tätigkeit
unterbrach er durch zwei Reisen nach England und einen

längeren zweiten Aufenthalt in Basel. Damals glaubte er, das

goldene Zeitalter, das er sich in seinem Gcdankcngebildc
erträumt hatte, sei nahe. Ein solcher Friede herrschte in der

Gelehrtcnwelt, in der Kirche und unter den Völkern1). Eine

fromme Täuschung. Unterdessen war in deutschen Landen der

Streit um Luther ausgebrochen, der immer grossere Dimensionen
annahm und der seine kühnen Hoffnungen zerstören sollte.

Die Gelehrten an der Universität in Löwen gehörten zu den

heftigsten Gegnern Luthers. In Erasmus sahen sie den Vi eg-

') Huizinga J., Erasmus, Basel 1928, S. 105.



— 200 —

bereiter des Wittenberger Mönchs, ja, noch einen schlimmeren
Feind der Kirche als in diesem selbst. Erasmus hatte mit seiner
Kritik der kirchlichen Zustände und mit der Publikation der Quellen
der christlichen Religion den Neuerern das Rüstzeug zu ihrem
Kampf gegen die Kirche geliefert. So ergoss sich der ganze Hass
über ihn. Er war nicht in der glücklichen Lage Luthers, dass ein
Fürst die schützende Hand über ihn hielt. So blieb ihm nichts
anderes übrig, als Löwen zu verlassen und Zuflucht in Basel

zu suchen, wo er ein Asyl und die ihm so teure Unabhängigkeit

und Freiheit für mehr als acht Jahre gefunden hat — eine
Zeit unermüdlichen Arbcitens. Das Haus „zur alten Treue" am
Nadelberg, das Froben seinem Freunde zur Verfügung* stellte,
wurde nun der Mittelpunkt eines geistigen Verkehrs, der sich
weit über die Mauern Basels über den grossen Humanistenkreis

Europas ausgedehnt hat. In meisterhafter Weise wird der
einzigartige Betrieb, avìc ihn Basel noch nie erlebt hatte, in
der monumentalen Geschichte der Stadt Basel von R. Wackernagel

geschildertl).

Der Humanismus, eine vielgestaltige Geistesbewegung, die

von einer Neubelebung des klassischen Altertums ausgegangen
ist, kann kaum auf einen Nenner gebracht werden. Es wird
von einem italienischen Humanismus mit ästhetisch-literarischem?
einem deutschen mit wissenschaftlichem, einem niederländischen
mit pädagogischem, einem englischen mit christlichem Charakter

gesprochen. Erasmus suchte diese verschiedenen Ausgestaltungen

zu umfassen und vertritt einen ausgesprochenen christlichen

Humanismus mit dem Ziel einer Umbildung des gesamten
kulturellen Lebens im allgemeinen und im besondern mit dem
Ziel einer Reform der Kirche, einer restitutio Christianismi,
einer Wiederinstandstellung des Christentums. Als er als junger
Mensch ins Kloster getreten war, hat seine unter der Not des

Lebens schwer leidende Seele den ersehnten Frieden im Mönchsideal

nicht finden können. Gegen die veräusserlichte strenge
Askese lehnte sich sein ganzes Wesen, seine Natur und sein

Geist auf, und die Bedeutung der mystischen Betrachtungsweise

konnte er wohl ahnen, die Gottesschau des Mystikers
hat er nicht erlebt. Dagegen entdeckte er in der antiken
Literatur, in die er sich immer mehr vertieft hatte, eine neue Welt,

>) Wackernagel R., Geschichte der Stadt Basel, 1924, III, S. 42111'.



— 201 —

eine Lebensweisheit, die ihm die Möglichkeit der Harmonie der
Seele durch Befreiung aus der Kleinmütigkeit aufzeigte, erreichbar

in der Geistesbildung* durch gelehrte Studien und die schöne
Literatur — die bonae literae. Die Geistesbildung verleiht dem
Menschen seine Würde und eine dieser Würde entsprechende
ethische Haltung. Sie ist die dem Wesen des Menschen
angemessene humanitas, die libertas, tranquilitas et voluptas
vermittelt. Was wir als Humanität bezeichnen, Milde, Güte,
Menschenfreundlichkeit, ist ein Ausfluss dieser humanitas J).

Erasmus entwirft kein umfassendes Bild der Antike, die
keineswegs so einheitlich und geschlossen ist, wie man aus
seinen Darstellungen folgern könnte. In souveräner Selbständigkeit

schöpft er aus seinen Lieblingsschriftstellern Cicero, Iloraz,
Plutarch, deren Lebensweisheit er in seiner Art idealisiert. So

sehr ist er von diesem Ideal ergriffen, dass er noch in späteren
Jahren im Colloquium religiosum schreiben kann: „Ich darf
unter Freunden meine Gemütsbewegung bekennen: Ich kann
Ciceros Schriften über das Alter, die Freundschaft, die Pflichten,
die Tusculanen nicht lesen, ohne manchmal dieses Buch zu küssen

und jenes heilige Herz zu verehren, das von göttlichem Geist
angehaucht war.1* Kurz darauf folgt der bekannte Ausruf: „Heiliger

Sokrates, bitte für uns" 2). Die antike Bildungsform stellte
er in Gegensatz zu derjenigen der Scholastik, die von der
Kirche als die einzige und die christliche ausgegeben wurde
und deren Härte und Oberflächlichkeit er in seiner Jugend in
der Schule und aus Lehrbüchern zur Genüge kennengelernt
hatte. Jahrelang hatte er an einem Buch gearbeitet, in dem

er um die humanistische Bildungsform im Gegensatz zur
Scholastik kämpft, um diese vollständig abzulehnen. Die Antibarbari
hatte er schon im Kloster begonnen und nach Überarbeitungen
erst im Jahre 1520 herausgegeben. Als Barbaren bezeichnet
er die Mönche, die Theologen, die ein schlechtes Latein schreiben,
unwissend sind, der wahren Bildung* entbehren und deshalb dem

Aberglauben und dem leeren Zeremonicndicnst verfallen sind.

Um die bonae literae, die klassische Literatur, zu

verstehen, ist die Kenntnis der alten Sprachen notwendig. Deshalb

gab sich Erasmus so grosse Mühe, seinen Zeitgenossen Latein
und Griechisch beizubringen. Dieser Aufgabe dienen mehrere

') Pfeiffer R., Humanitas Erasmiana, Leipzig 1931, S. 6.

s) Pfeiffer R., a.a.O., S. 9.



— 202 —

seiner Werke. Ebenso wichtig ist es, die bonae literae durch
gute Ausgaben der Welt zugänglich zu machen. Bis in sein
hohes Alter war er eifrig damit beschäftigt, solche zu veröffentlichen.

Viele der Griechen übersetzte er ins Lateinische. Die
neucntcleckte Buchdruckerkunst kam ihm dabei sehr zustatten.

Es wäre unrichtig, wenn man die Anschauungen des Erasmus

der Aufklärung und dem Humanismus des 18. Jahrhunderts
gleichsetzen und aus seinen Schriften Ansichten dieser Zeit
herauslesen wollte. Den Humanismus hat er der christlichen
Religion nicht gleichgesetzt, noch weniger sollte er ein Ersatz
dafür werden. Er weiss, dass die Bildung, die eruditio allein
den Menschen nicht gut machen kann, dass zu den bonae

literae, zur klassischen Literatur, die sanetae literae, die Heilige
Schrift, als Ergänzung* kommen muss. Die Antike vermittelt
die summa eruditio, die höchste Bildung, das Christentum das

summum bonum, das höchste Gut. So hoch Erasmus einen
Sokrates, einen Cicero einschätzt, höher steht ihm Christus als
letzte und höchste Autorität. Er bedeutet das auch gegenüber
der Antike. An ihm, als dem Träger der göttlichen Offenbarung,
ist die Antike zu messen und zu beurteilen, und nur was vor
ihm standhält, ist massgebend und verpflichtend.

In der Geisteswelt der Antike schaut er nicht eine fremde
und überwundene Welt, sondern sie hat nach dem Ratschluss
Gottes ihre besondere Aufgabe erhalten und erfüllt. Der Logos
ist nicht auf die Menschwerdung in Jesus von Nazareth
beschränkt, sondern er durchwaltet von Anbeginn an die Menschheit.

Er waltet in den höchsten Schöpfungen der Antike, in
ihrer Philosophie, in ihrer Kunst, in der Lebensweisheit ihrer
Dichter und Denker]). So entsteht eine innige, gottgewollte
Verbindung des Humanismus mit dem Christentum, das aus seiner
Isoliertheit, in die es durch die Scholastik geraten war,
herausgehoben wird und das die ihm gebührende Stellung in der
Geistesgeschichte erhält als Philosophia Christi im Sinn von
höchster Lebensweisheit.

Die Philosophia Christi ist weder aus der kirchlichen Praxis
noch aus den üblichen Lehrbüchern noch aus den Systemen
der scholastischen Theologie, sondern nur aus den Quellen zu
erkennen. Sie allein vermitteln reine und einfache Wahrheit,

') Schottenloher 0., a.a.O., S. 102.



— 203 —

wahre Religion und Sittlichkeit. Diese Quellen, die Heilige
Schrift und die Kirchenväter müssen zugänglich werden. Dieser
Aufgabe widmet Erasmus seine Sorgfalt und seine Arbeitskraft.
Um in das Verständnis dieser Quellen einzudringen ist
klassische Bildung, Kenntnis der alten Sprachen und des Geistes
der Antike notwendig. Auch so betrachtet wird die Kenntnis
der Antike zur Vorschule für das Evangelium, die Bildung der
Weg zur Frömmigkeit und Gerechtigkeit. Alle können die
antiken Sprachen nicht lernen. Deshalb tritt er mit Wärme
für die Übersetzung des Neuen Testamentes in die Volkssprache
ein. In der Einleitung zur Textausgabc des Neuen Testamentes
sehreibt er: „Christi Geheimnis will möglichst weit bekannt
sein. Ich wünschte, alle Frauen läsen das Evangelium, läsen
die paulinischen Briefe. 0 dass sie doch beide in alle Sprachen
übersetzt wären Möchte doch der Bauer hinter dem Pflug
davon singen, der Weber zu seinen Fäden davon summen, der
Wanderer durch diese seltsamen Mären sich den Weg
verkürzen! .Warum beschränken wir ein Gemeingut auf wenige?
Ist doch die Taufe, diese erste Äusserung der christlichen
Philosophie, allen Christen gemeinsam, ebenso die übrigen
Sakramente; ist doch der Preis der Unsterblichkeit allen in

gleicher Weise bestimmt; allein die Lehren sollen jenem Häuflein

zugewiesen werden, das heute die Menge ,Theologen' oder
.Mönche/ nennt?" Höchst einfach ist diese Philosophie. An
derselben Stelle lesen wir: „Diese Philosophie ist viel mehr
voluntaristisch als logisch, viel mehr Leben als Lehre, mehr
Enthusiasmus als Wissen, mehr ethische Neuschöpfung als
Vernunft. Gelehrt sein können bestenfalls wenige, aber Christ sein
kann jeder, jeder kann fromm sein Gewiss niemand hat
diese Philosophie absoluter, niemand sie wirksamer überliefert
als Christus1)."

An den Quellen mass Erasmus das kirchliche Leben und

die Theologie seiner Zeit, um alles, was sich daraus nicht
rechtfertigen liess, abzulehnen. Die scholastische Theologie und die

Veräusserlichung des kirchlichen Lebens unterwarf er einer

schonungslosen Kritik. Mit beissendem Spott und überlegener
Ironie geisselte er die öde Leere des Gottesdienstes, die inhaltlosen

Zeremonien, die Auswüchse der Ileiligcnverehrung, die

') Übersetzung s. Köhler W., Krasmus, 1917, S. 148 ff.



- 204 —

Schattenseiten des Klosterwesens, die üblen Begleiterscheinungen
der Wallfahrten, den geschäftsmässigen Betrieb des Beicht- und

Ablasswesens, die Ausartungen des weitverbreiteten
Aberglaubens. Es war aber nicht bloss Freude an der Polemik, die
ihn zur Kritik trieb, hinter ihr verbarg sich die ernste Tendenz
auf eine gründliche Reform der Kirche. So muss insbesondere
sein Buch „Lob der Torheit" beurteilt werden. Seinen Angriffen
entgehen weder Päpste noch Bischöfe, weder Mönche noch
Theologen. Aber immer Avieder betonte er nachdrücklich, dass

er nie persönlich geworden, sondern stets sachlich geblieben
sei. Mit dieser scharfen Kritik hatte er der Reformation tüchtig
vorgearbeitet.

Kirchliche Dogmen und Einrichtungen hat er nicht in Frage
gestellt. Doch fühlte er sich nur durch die gebunden, die sich
aus den Quellen als berechtigt nachweisen Hessen. Scharf wusste

er zwischen eigentlicher Lehre und theologischer Lehrmeinung
zu unterscheiden. Für sich beanspruchte er möglichst viel Freiheit

und vertrat die Meinung, class Glaubensdefinitionen möglichst
einzuschränken seien. Eine feste Haltung nahm er jedoch nicht
ein, je nach Stimmung und Lage konnte er verschieden urteilen,
da ihm der Sinn für eine systematische Betrachtung des Werkes
Jesu gefehlt hat. Intellektuelle Spekulation, systematische Theologie

und mystische Kontemplation lagen ihm durchaus fern,
er war eine aufs praktische Christentum gerichtete Natur. So

huldigt er mehr einer vernunftgemässen Erfassung der
moralischen Lehren der Heiligen Schrift, vor allem der Bergpredigt
und der paulinischen Briefe. Wichtiger als Spekulation und Systematik

war ihm die praktische Frömmigkeit.
Diese ethische Orientierung entsprach seinem inneren Wesen,

er hat sie aber auch von früher Jugend in sich aufgenommen.
Seine Erziehung stand unter dem Einfluss der devotio moderna,
jener praktischen Frömmigkeitsbewegung, die auf Hugo Grotius
im 14. Jahrhundert zurückgeht, eine religiöse Verinnerlichung
mit Auswirkung im praktischen Leben als Rechtschaffenheit
und Tugend angestrebt hat und besonders in den Schulen der
Niederlande gepflegt worden ist. Sie ist uns bekannt aus der
„Nachfolge Christi*4 von Thomas a Kempis. Erasmus hatte sie

von der Verbindung mit einer asketischen Mystik, die zu seiner
Zeit etwas groteske Formen angenommen hatte, gelöst1). Seine

') Hyma A., The Youth of Erasmus, 1930.



— 205 —

praktische Einstellung muss zudem als eine gesunde Reaktion
gegen die damalige veräusscrlichtcKirchlichkeitgewertetworden.

Christliche Religion war ihm etwas höchst Einfaches und
Schlichtes, Innerlichkeit und Rechtschaffenheit. Echt erasmisch
ist, was er in einem Briefe schreibt: „Christus verlangt von uns
nichts als ein reines und demütiges Leben"1). In dem
Handbüchlein ist zu lesen: „Christus sei das einzige Ziel deines ganzen
Lebens; all dein Streben, dein Wollen, dein Tun und Lassen
richte auf ihn. Unter Christus darfst du aber nicht ein blosses
Wort verstellen, sondern nichts anderes als Liebe, Einfalt,
Geduld. Reinheit, kurz seine ganze Lehre. Was davon abzieht,
ist Teufel. Nach Christus strebt, wer zur Tugend allein strebt"2).
Erasmus spricht von der Erlösung durch das Kreuz, empfiehlt
die Betrachtung des Geheimnisses des Kreuzes. „Das Kreuz,"
heisst es in der Paraphrase zum Evangelium nach Johannes,
„das früher ein Schimpf war, ist durch ihn zum Siegeszeichen
geworden, vor dem die Welt ihr Haupt neigt.*' Das Kreuz lehrt
uns, die bösen Leidenschaften zu überwinden, „jede Anfechtung,
jedes Unglück besitzt am Kreuz seine besondere Medizin" 3).

Das Kreuz lehrt die irdischen Dinge verachten, damit die geistigen
triumphieren, die Welt überwinden als Eingang zum wahren
Leben. Das Leben erscheint als ein Kampf, dem Menschen wird
der Entscheid für das Gute oder Böse überlassen. Diese Freiheit
ist eine Gabe Gottes, als Humanist und Kenner der ältesten
Väter hatte er für die Leugnung der Willensfreiheit, für den
Determinismus kein Verständnis. Doch ist die Freiheit stark
eingeschränkt. In der Schrift „Eber den freien Willen", die er 1524

herausgegeben hat, schreibt er: „Der Mensch hat sein ganzes
Heil der göttlichen Gnade zu verdanken; denn die Tätigkeit
des freien Willens ist ganz minimal, und selbst das, was er
leisten kann, gehört der göttlichen Gnade zu" i). Er hat ungefähr
die Anschauung vertreten, die das Konzil von Trient dogmatisch
festgelegt hat. Die Rechtfertigung steht nicht zu Beginn des

christlichen Lebens, sondern am Schluss als Krönung desKampfcs
um das höchste Gut. Sittliche Gebrechen führte er auf Mangel

an Einsicht zurück und glaubte, dass durch Belehrung und

') Ep. Ill 858 9-1.

¦) Kühler W., a. a. 0., S. 13.

") a. a. 0., S. 80.
4) a. a. 0., S. 230.



— 206 —

Bildung die Einsicht geläutert und der Mensch besser werden
kann. Seine eigene persönliche Erfahrung hat er verallgemeinert1).

Man wird Erasmus aber doch nicht des platten Moralismus
bezichtigen dürfen, der einzelnen Richtungen der Aufklärung
des 18. Jahrhunderts eigen gewesen ist. Sein Moralismus ist
biblisch, ist religiös begründet, quillt lebendig aus seiner
Christusfrömmigkeit hervor. Christus ist ihm mehr als Lehrer und
Vorbild, er fühlt sich ihm verpflichtet und empfängt von ihm Trost
und Heil. Er sagt an einer Stelle: „Die Türe zu Christus ist
der Glaube." Glaube im Sinne von Erkenntnis, Bekenntnis und
Vertrauen — fiducia. Zeugnisse dieser tiefen Frömmigkeit sind
ergreifende Gebete in seinen Erbauungsschriften, seine
trostreichen Zurufe an seine Freunde, sein eigener Trost und seine

einzige Hoffnung, die er in Christus gefunden hat. So schrieb
er im Jahre 1520 einem Freunde: „Lebe wohl und strebe stets
aufwärts zu dem, was droben ist. Christus sei dein Erhalter und
dein Führer; die einzige Hoffnung frommer Seelen; auch die

deine, mein liebster Bruder in Christo" 2). Als es zum Sterben
ging, waren seine letzten Worte: „0 Jesu, misericordia, Domine
libera me. Domine miserere mei" — und in seinem heimatlichen
Dialekt: „Lieber Gott"3).

Von dem Siege des Evangeliums erwartet Erasmus den
Anbruch einer neuen Zeit, nicht nur eine Reform der Kirche,
sondern des gesamten öffentlichen Lebens. Das Evangelium
erklärt er deshalb auch für Fürsten und Regierungen
verbindlich. Er beschäftigt sich viel mit den Zeitereignissen. Wenn
er dazu auch nicht besonders berufen war, so ist doch beachtenswert,

mit welchem Nachdruck er von den verantwortlichen
Regierungen und Staatsmännern immer wieder verlangt, dass
sie „Gerechtigkeit und Frieden" schaffen. Ihre Politik kritisiert
er auf's schärfste und bezeichnet die Fürsten geradezu als „Raubvögel,

die ihre Untertanen ausplündern". Ein Hemmnis des

Friedens sieht er im Krieg*. Wenn er auch kein grundsätzlicher
Pazifist ist, den gerechten Krieg, z. B den Türkenkrieg, zulässt,
so glaubt er doch, dass er unter christlichen Völkern aufhören
müsse. Wie der Aberglaube durch das Evangelium verschwinde
so der Krieg, denn er widerspricht der Botschaft Jesu. Den

') Vgl. Absagebrief an das Kloster.
2) Allen, a. a. 0., IV 1239, 20.
3) Huizinga, a. a. 0-, S. 198.



— 207 —

Fürsten rät er, selbst einen ungerechten Frieden dem gerechten
Krieg vorzuziehen. Besonders scharf ging er mit den kriegerischen
Päpsten s. Z. ins Gericht. Von den Fürsten verlangt er, dass
sie Verteidiger des Evangeliums werden. Der Weg dazu sei der
der Belehrung und Aufklärung. Das Evangelium werde die
Menschen umwandeln, dass der Krieg aufhöre. Es schwebte
ihm eine Art Völkerbund mit bindenden Verträgen und
Schiedsgerichten zur Sicherung des Friedens vor. Als es den Anschein
hatte, als seien die Friedensbestrebungen des Papstes Leos X.
mit Erfolg gekrönt, geilet Erasmus in einen förmlichen
Enthusiasmus, „0 ewiger Gott, was für ein Jahrhundert sehe ich
heraufziehen". Bald sah er sich in seiner Hoffnung bitter
getäuscht, als der Konflikt zwischen Kaiser Karl V. und Franz I.
ausbrach und Europa in schweres Kriegsunglück stürzte. So

sehr Erasmus viel von der Belehrung der Fürsten erwartet
hatte, ihm war doch klar, dass der Friede nicht vom Tun der
Menschen, sondern von Gott abhänge, so hoffte er zuversichtlich,
dass Gott trotz der Bosheit der Menschen alles zum (Juten wenden
könne und werde. Er allein kenne den Verantwortlichen den

guten Geist einflössen. Typisch ist sein Gebet für den Frieden:
„(üb den Fürsten Furcht vor dir, dass sie ihr Land als solche

regieren, die dir, dem König der Könige, bald Rechenschaft
über alles ablegen. Gib ihnen die Weisheit, die allezeit vor
deinem Throne stellt, dass sie das Beste, was zu tun ist, in
ihrem Geist erkennen und durch ihre Taten verwirklichen. Du
bist der Friedensfürst, erfülle uns mit gegenseitiger Liebe" A

Nicht nur dem Krieg, sondern jeder Gewalttat war Erasmus
aufs tiefste abgeneigt. Er verschmähte es, für sein
Reformprogramm Fürsten zu gewinnen, damit sie es mit äussern Mitteln
durchführen. Er vertraute auf die Kraft des Evangeliums und
auf die (iüte seiner Gedanken, dass sie von selbst in aller Stille
durchdringen, um die Wiederinstandstellung des Christentums
zu bewirken.

Von bici* aus ist seine Haltung zur Tat Luthers zu verstehen.
Noch immer wird ihm Halbheit und Mangel an Mut vorgeworfen.
Sucht man sich aber in seinen Gedankenkreis hineinzuversetzen,

') LiechtenhanR., Erasmus von Rotterdams Klage des Friedens, Bern 1934.

Derselbe: Die politische Hoffnung des Erasmus und ihr Zusammenbruch,

in „Godenkschrift zum 400. Todestage des Erasmus von Rotterdam"
Basel 1936.



— 208 —

versteht man sein Verhalten. Nach seiner ganzen Art konnte
er sich nicht auf die Seite Luthers schlagen. Wohl war es ihm
um Reform zu tun, sie war ihm das Höchste — allein sie war
nach seiner Überzeugung nur innerhalb der Kirche denkbar,
ohne dass ihre Eintracht und ihr Friede gestört werde. Jedes

nur einigermassen gewalttätige Vorgehen war ihm innerlich
zuwider. Anfangs sympathisierte er mit Luther. Als diesem mit
Bann und Acht gedroht wurde, suchte er ernsthaft zu vermitteln.
Noch in späteren Jahren hat er jede Gewalttat von seiten
katholischer Fürsten gegen die Anhänger der Reformation
missbilligt. Von Luther distanzierte er sich, sobald er glaubte, er
schlage einen Weg ein, der gegen die humanitas Verstösse,
Zwietracht und Trennung bewirke, die Bildung und das
Evangelium beeinträchtige. Der Temeritas, der Verwegenheit Luthers,
wie er sagte, stellte er die Humanitas des Evangeliums gegenüber.

Nur ein Ziel hatte er im Auge, den gefährdeten Frieden
in den ausgebrochenen Kämpfen zu wahren.l) Seine Stimme
wurde hüben und drüben überhört. Heimatlos, wie er war, blieb
es ihm versagt, konkrete Vorschläge zu machen. Als er es in
Basel hätte tun können, schreckte ihn die harte Wirklichkeit
zurück. Er sah sich zum Zuschauen verurteilt.

Bald sollte er die atrocitas, wie er sagte, die Greuel des

kirchlichen Streites in Basel selbst erleben. Der Rat suchte in
der Stadt zwischen den beiden Parteien — Fehler sah er auf
beiden Seiten — zu vermitteln, indem er beiden die Ausübung
des Kults gestatten wollte. Die Anhänger der Reformation
erzwangen jedoch mit Androhung von Gewalt das Verbot der
Messe. Die Kirchen wurden gestürmt und geplündert, am
Aschermittwoch 1529 loderten die Scheiterhaufen auf den Plätzen vor
den Kirchen auf, zwei Tage und Nächte dauerte es, bis die
„Götzen" verbrannt waren, für Erasmus das Zeichen, die ihm
lieb gewordene Stadt zu verlassen.

Zum Abschied widmete er ihr ein Distichon „Lebe nun
wohl, o Basel, wie du hat keine der Städte Gastfreundschaft
mir gewährt viele Jahre hindurch. Gutes nur wünsche ich dir,
und dass im Vergleich mit Erasmus nie ein betrübterer Gast
deinen Toren sich naht" 2).

') Pfeiffer R., a. a. O., S. 17 ff.
2) Liechtenhan R.; Erasmus der Briefschreiber, Sonntagsbeilage der

Nat.-Ztg., Basel, 12. Juli 1936.



— 209 —

Am 13. April 1529 begab er sich nach Freiburg i. B. Unter
all den Kämpfen war er alt und verbittert geworden, dazu
wurde er von körperlichen Beschwerden aller Art geplagt.
Seine Empfindlichkeit hatte sich krankhaft gesteigert, ebenso
seine Angst vor Verfolgern undFeinden. Diese Alterserscheinungen
werden als Ausfluss seiner verletzten Eitelkeit betrachtet. Der
beste Kenner des Erasmus, der englische Herausgeber seiner
Briefe, P. S. Allen, urteilt anders: „Der wahre Grund seiner
Gereiztheit", so schreibt er, „war der Kummer, dass irgend etwas
die Einigkeit der humanistischen Aufwärtsbewegung störte. Im
Bewusstsein der Reinheit seines Strcbcns musste es ihn ver-
driessen, wenn seine Aufrichtigkeit in Frage gestellt wurde,
wenn er von Männern als Feind behandelt wurde, die eigentlich
seine Freunde hätten sein sollen ..." Huizinga, sein holländischer
Biograph, urteilt nicht so günstig1). Ungebrochen blieb seine

Arbeitskraft, die immer noch Ausserordentliches geleistet hat.
Auch an grossen Ehrungen hat es ihm nicht gefehlt. Der Papst
bestimmte ihn zum Mitglied des projektierten Konzils. Die höchste
kirchliche Anerkennung, den Kardinalshut, hat er ausgeschlagen.
Auf die Dauer war seines Bleibens in Freiburg nicht. Er
beschäftigte sich mit dem Gedanken, nach Brabant zurückzukehren.
Vor einem definitiven Entschluss begab er sich im Juni 1535

wegen des Drucks seiner Werke noch einmal nach Basel. Von
den Behörden und seinen alten Freunden wurde er herzlich
aufgenommen. Im Hause „Zum Luft" des Jüngern Froben fand
er gastliche Unterkunft. Sein Aufenthalt zog sich infolge der
Arbeiten und infolge seiner Kränklichkeit in die Länge. Schliesslich

fesselte ihn sein hartnäckiges Leiden ans Krankenlager,
bis er vom Tod erlöst wurde. Unter grossen Ehren wurde der
Katholik Erasmus im reformierten Münster zu Basel beigesetzt.

Bern. Adolf Küry.

M Geldner F., Die Staatsauffassung und Fürstenlehre des Erasmus
von Rotterdam, Berlin 1930, S. 67, Anm.

14
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, l'JItr»


	Erasmus von Rotterdam

