Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 3

Artikel: Kirche und Amt

Autor: Kary, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404115

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 129 —

Kirche und Amt.

Auf der zweiten Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung,
die auf das Jahr 1937 einberufen ist, soll u. a. die Kirche Christi:
Amt und Sakramente, behandelt werden. Die Erfahrungen, die
bis jetzt bei den Unionsverhandlungen gesammelt worden sind,
bestitigen, wie wichtig fiir die praktische Lésung kirchlicher
Vereinigung gerade die Verstindigung tiber das kirchliche Amt
ist. Alle Verhandlungen, die z. B. von der Kirche von England
mit den nonkonformistischen Gemeinschaften gefiihrt worden
sind, kommen ob dieser Frage ins Stocken. Die Anschauungen
iitber das Amt hiingen aufs engste mit denen tiber die Kirche
zusammen. Es ist gewiss angezeigt, wenn iiber dieses wichtige
Thema Andeutungen iiber die Auffassung der altkatholischen
Kirche versucht werden, besonders mit Riicksicht auf die wissen-
schaftlichen Untersuchungen, die seit Jahrzehnten diesem Gegen-
stand gewidmet worden sind.

I.

Die altkatholische Kirche richtet sich in ihrer ganzen
Haltung nach der Uberlieferung der ungeteilten katholischen
Kirche. Die dogmatische Weiter- und Umbildung, wie sie das
Tridentinum und insbesondere das Vatikanum gebracht haben,
lehnt sie ab oder betrachtet sie nur insoweit fiir verpflichtend,
als sie im organischen Zusammenhang mit der alten Kirche bleibt.
Sie steht damit auf demselben Boden wie die grossen Kirchen
der Orthodoxie des Ostens und des Anglikanismus des Westens.
Einer im wesentlichen besonderen Auffassung huldigt sie nicht.
Sie hat deshalb gar nicht daran gedacht, ihre Anschauungen
in Bekenntnissen oder besonderen Aufstellungen zu fixieren,
wie ja tberhaupt die alte Kirche die Lehre iiber Kirche und
Amt nicht dogmatisch festgelegt hat. Iis gibt trotzdem zahlreiche
Dokumente, aus denen deutlich erkennbar ist, wie die altka-
tholische Kirche tiber Kirche und Amt denkt, und die bestiitigen,
dass sie sich in Ubereinstimmung mit dem Consensus des Ka-
tholizismus befindet. Solche Dokumente sind: die liturgischen
Biicher, die Verfassungen, die Katechismen, die Erklirung von
Utrecht d. J. 1889 der altkatholischen Bischofe, Kundgebungen

der Bischofskonferenz zu den Unionsverhandlungen, die Thesen

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1936. 9



— 130 —

der von Déllinger geleiteten Bonner Unionskonferenzen, Fest-
stellungen der Kongresse, Synodebeschliisse. Alle diese Doku-
mente, die meist fiir ganz konkrete Zwecke verfasst sind, ent-
halten keine erschopfende Darstellung der Lehre tiber Kirche
und Amt, aber sie lassen ihre Grundziige doch klar erkennen.

Zusammenhiingende Auskunft liber die Kirche geben die
Antworten der von der Bischofskonferenz ernannten Kommission
auf die Fragen des ,Gegenstandskomitees der Weltkonferenz
fiir Glauben und Verfassung. Ausdriicklich sei bemerkt, dass
die Antworten keine vollstiindige Darstellung enthalten, sie
richten sich nach den gestellten Fragen, die wiederum von
der konkreten Haltung der Fragesteller bestimmt sind. Die
Antworten lauten unter 2: ,Die Kirche ist die Gemeinschaft
derjenigen, die durch die Wiedergeburt in der Taufe und durch
den Glauben mit Christus, dem Haupt der Kirche, in einem
Leib verbunden sind. In ihr wirkt der heilige Geist, der ihre
Angehorigen in die Wahrheit einfahrt, in der Liebe einigt und
in der Gotteskindschaft heiligt.* Uber die Stiftung der Kirche
und ihren Charakter wird gesagt unter 1: ,Die Stiftung der
Kirche ist auf Jesus Christus zuriickzufiihren, der die Apostel
berufen und das heilige Abendmahl eingesetzt und den heiligen
Geist verheissen hat. An Pfingsten ist sie als Folge der Geistes-
sendung in die Erscheinung getreten. Sie ist nicht bloss eine
geschichtlich gewordene, sondern eine gottgewollte Einrichtung
mit tiberirdischen Aufgaben.“ Die Merkmale werden wie folgt
umschrieben: ,Merkmale der Kirche sind: Einheit, Heiligkeit,
Katholizitit und Apostolizitit. Ihre Einheit dussert sich in der
Ubereinstimmung in den wesentlichen Grundsitzen in Lehre,
Kultus und Verfassung; ihre Heiligkeit in ihrer Aufgabe?), die
Menschen zu einem heiligen, d. h. gottgeweihten Leben zu be-
rufen; ihre Katholizitdt besteht in ihrem Beruf, als Trigerin
des heiligen Geistes die Wahrheit zu bewahren und zu ver-
mitteln und ihre Tétigkeit auf die Menschen aller Linder und
aller Zeit auszudehnen; ihre Apostolizitit diussert sich in dem
ununterbrochenen Zusammenhang mit den Aposteln durch das
geistliche Amt.“ Uber das Verhiiltnis der Kirche zu den Kirchen
wird gesagt: ,Die einzelnen Kirchen, die die unter Nrn. 2 und
3 genannten Merkmale aufweisen, sind Glieder der einen, heili-
gen, katholischen und apostolischen Kirche.* Endlich wird das

1) Hier wiire wohl noch einzufiigen: als Gemeinschaft der Heiligen.



— 131 —

Verhiiltnis der Kirche zum Reich Gottes umschrieben: ,Kirche
und Reich Gottes sind nicht identisch. Die Kirche ist das Mittel,
das Reich Gottes das Ziel. Die Kirche hat die Aufgabe, unter
der Leitung des heiligen Geistes das Reich Gottes vorzubereiten
und zu verbreiten?!).“

In einer fritheren Antwort auf andere vom erwihnten
Komitee gestellte Fragen hatte die Kommission das Wesen
der Kirche berithrt. Sie erklirte: ,Die christliche Kirche ist
von allem Anfang an nicht bloss eine Vereinigung von irgend-
welchen pidagogischen oder wissenschaftlichen oder humani-
tiren Zwecken¥, sondern sie wird als Glaubensgemeinschaft zum
Zweck apostolischer Lehrverkiindigung im Auftrage des Herrn
umschrieben. Thre Botschaft lasse sich in das Wort 2. Kor. 5, 19
rusammenfassen. Die vereinigte Kirche habe zu anerkennen:
a) ,Christi Person ist eine Offenbarung des lebendigen Gottes,

der den von ihm abgeirrten Menschen in barmherziger Liebe
entgegengekommen ist.
b) Um sich der Gnade Gottes teilhaftig zu machen, hat man
sich an das Wort und die Weisungen des Herrn zu halten.
¢) Die Kirche, die das Werk Christi von Generation zu Generation
in der Menschheit fortzusetzen hat, isteine gottliche Stiftung#).“

Auf den Unionsverhandlungen mit der orthodoxen Kirche
kam das Verhiiltnis von Kirche und heiliger Schrift zur Sprache.
Es wurde festgestellt: ,Die Kirche ist als Hiiterin in Glauben
und Moral fiir die Glaubigen autoritativ. Die Kirche steht daher
in der Auslegung iiber der heiligen Schrift, nicht die heilige
Schrift {iber der Kirche.“ Es wurde an das Wort des heiligen
Augustin erinnert: Ich wiirde nicht glauben kénnen, wenn nicht
die Kirche mir die Evangelien iibergeben hiitte2).

Diese Erkliarungen, die das Wesen der Kirche nicht er-
schopfen, geniigen doch zum Nachweis, dass im Altkatholizismus
der Consensus mit der katholischen Kirche gewahrt bleibt. Die
Kirche wird nicht in erster Linie als #ussere rechtliche Kor-
poration gewertet, sondern als eine geistige Grosse, als eine
Gemeinschaft mit durchaus religiosem Charakter gottlichen Ur-
sprungs, die zunichst durch das innere Band des (Glaubens und
erst in zweiter Linie durch organisatorische Mittel geeint ist.
Man kniipft bei Mohler und iiber diesen hinaus bei den Vatern

) 1. K. Z. 1924, S. 221.
N 1. K. Z. 1921, S. 99 ff.
3 1. K. Z. 1932, S. 21.



— 132 —

der alten Kirche und der heiligen Schrift an im Gegensatz zu
dem nachtridentinischen Kirchenbegriff, wie er in der rémisch-
katholischen Kirche durch den Einfluss von Bellarmin vorherr-
schend geworden ist und wie er im Codex juris canonici seinen
klassischen Ausdruck gefunden hat. Erfreulicherweise macht
sich nun auch in dieser Kirche gegen die Veriusserlichung des
Kirchenbegriffs eine Reaktion geltend. So wiinscht der Dog-
matiker Bartmann: ,Es wirde niitzlich sein, wenn dieser pau-
linische, urchristliche, mystische Kirchenbegriff dem nachtriden-
tinischen, polemischen, juristischen auch in dem Katechismus
wieder vorgezogen wiirde !).“ Dr. R. Grosche schreibt im Kom-
mentar zum Kolosserbrief (1920): ,Wir haben lange den Blick
fiir das innerste Wesen der Kirche verloren gehabt. Uns fehlte
die Voraussetzung fir solches Denken. Die Sprache des heiligen
Paulus war fast zu toten Formeln erstarrt. Man dachte sich
nicht mehr viel dabei. Uns war das Organ fir die Gemeinschaft
tiberhaupt fast abgestorben... Da ging uns die Gemeinschaft
wieder auf ... Wir haben die Spriiche des heiligen Paulus wieder
verstehen gelernt...%).* Ahnlich der Jesuitenpater 1. Kosters,
der in seinem Buch ,Die Kirche unseres Glaubens“ in der ,ein-
seitigen und darum falschen Auffassung von der Kirche“ das
Hindernis ,einer kirchenfrohen Einstellung in manchem Gebil-
deten unserer Tage“ erblickt?®).

Dass die Kirche eine Stiftung Jesu sei, wird in rémisch-
katholischen Kreisen als erwiesen betrachtet*). Dem stimmen
die altkatholischen Forscher bei. Dagegen bestreiten die Mo-
dernisten unter dem Einfluss der religionsgeschichtlichen Schule
die Stiftung der Kirche durch Jesus mit der Begriindung, er
habe das baldige Kommen des Gottesreiches gepredigt, so dass
er an die Grindung einer Kirche gar nicht habe denken konnen.
,Jesus hatte das Reich angekiindigt und dafiir ist die Kirche
gekommen %).% Solche Anschauungen wirken in der romisch-
katholischen Kirche immer noch nach. In einem kiirzlich er-
schienenen Buche eines frither romisch-katholischen Geistlichen
wird eine #dhnliche Auffassung vertreten®). Wie bekannt haben

- 1) V. Bartmann: Dogmatik I, S. 142.

) Vgl. Arseniew, N.: Der urchristliche Realismus und die Christenheit
der Gegenwart, 1935, II, S. 53.

%) Herder, Freiburg i. Br., 1935, S. 141.

%) K. Adam: Das Wesen des Katholizismus VI, 1931, S. 99.

%) A. Loisy: Evangelium und Kirche, 1904, S. 112.

%) J. Boni: Der Kampf um die Kirche, 1934, S. 124,



— 133 —

die Modernisten Anregungen zu ihren Studien von der kritischen
Schule des Protestantismus empfangen. Gerade gegen diese macht
sichnuninderwissenschaftlichenWelteinestarke Reaktion geltend
als Ergebnis jahrzehntelanger unermiidlicher Forschungsarbeit.

In den 80er Jahren galt die Kirche fast allgemein als nicht
zum Wesen des Christentums gehorend. Die Forschung, die nur
fiir ihren soziologischen Charakter Verstindnis zeigte, verstand
sie als geschichtlich gewordene Organisation, als praktisches
und notwendiges Ergebnis des menschlichen Lebens?). Eingehende
Untersuchungen haben zu einer anderen Wertung der Kirche
gefithrt. Sie erscheint nicht mehr als menschliches Gebilde, .
sondern sie gehort der Welt Gottes an, sie ist gottlichen Ur-
sprungs. Nicht die Gliubigen treten zur Kirche zusammen,
sondern die gliubig geworden treten in die Kirche, sie ist
eine Schopfung von oben her. Herrschte frither die Tendenz,
die Entstehung der Kirche recht spiit zu datieren, so jetzt die
entgegengesetzte, sie wird frith datiert und bis in das Leben
Jesu zuriickverfolgt?®). Aber nicht nur geschichtlich wird der
Nachweis fiir die Kirche als einer Schopfung Gottes gebracht,
sondern auch theologisch und soteriologisch. Die Kirche ist die
Ekklesia Gottes, der Leib Christi, die Wirkungsstiitte des
heiligen Geistes. Sie ist eine kKosmologisch-eschatologische Grosse,
sie gehirt nicht zu dieser, sondern zu der himmlischen Welt.
Soteriologisch gesehen ist sie vor dem einzelnen. Erlost zu
werden und in die Kirche aufgenommen zu werden ist ein
und dasselbe. Sie ist Heilsanstalt.

Doch wir wollen Linton nicht ausschreiben. Sorgfiltig wird
in seiner Schrift die theologische Literatur nach diesen Gesichts-
punkten untersucht und registriert. Dass die Stelle Matth. 16,
16 ff. mit in den Bereich der neueren wissenschaftlichen Kontro-
versen miteinbezogen wird, diirfte bekannt sein. Es wiire am
Platz, wenn von unserer Seite die Ergebnisse gerade iber diese
Stelle von der Auffassung der altkatholischen Fiihrer der T0er
Jahre aus einmal zur Darstellung gebracht wiirden. Ebenso
wichtig wiire fir uns eine Darstellung der Anschauungen iiber
die Kirche im Neuen Testament und in der nachapostolischen
Zeit, wie sie sich in der modernen Forschung widerspiegeln.
Wir miissen uns hier mit diesen wenigen Hinweisen begnugen.

1) 0. Linton: Das Problem der Urkirche, 1932.
% 0. Linton: a. a. 0. S. 133, 134,



— 134 —

IL.

Die Kirche 16st ihre Aufgabe, das Erlosungswerk fortzu-
setzen, als Leib des Herrn und Trigerin des heiligen Geistes
durch das Amt. Auf die zweite Fragenreihe des Gegenstands-
komitees der Weltkonferenz fiir Glauben und Verfassung hat
die altkatholische Kommission folgende Antworten gegeben. Ihr
Wortlaut sagt, dass die Fragen mit Riicksicht auf die Unions-
idee gestellt sind. ,1. Die wiedervereinigte Kirche steht als
organische Einheit im Zusammenhang mit der Kirche. Ihre
EFinheit dussert sich nicht nur im Bekenntnis, sondern auch in
der Verfassung. Das Mass von Einheit in der Verfassung richtet
sich nach den Grundsitzen der alten Kirche und nach ihrer
Praxis unter Beriicksichtigung der seitherigen Entwicklung.
2. Ein gemeinschaftliches geistliches Amt, und zwar ein allgemein
anerkanntes, ist unerlisslich. Es gehort zum Wesen der Kirche.
Es ist auf die Berufung der Apostel durch Christus und ihre
Ausriistung mit den Vollmachten, das Evangelium zu verkiinden
und die heiligen Sakramente zu spenden, und auf die von den
Aposteln ernannten oder von der Gemeinde gewithlten Vorsteher
zuriickzufiihren. 3. Die Triger dieser Vollmachten sind die Dia-
kone, Priester und Bischofe. Der Bischof besitzt sie in ihrer
Fulle. Er erhilt sie nach seiner Ernennung oder nach seiner
Wahl durch die Gemeinde oder mit Zustimmung der Gemeinde
durch die Weihe von einem andern giiltig geweihten Bischof.
(Apostolische Sukzession.) 4. Vorbedingungen zur Priesterweihe
sind unerliisslich, ebenso eine bestimmte Art und Weise der
Weihe im Anschluss an die Grundsitze der alten Kirche und
unter Anpassung an die Bediirfnisse und lokalen Gebriuche
der einzelnen Zweige der wiedervereinigten Kirche. 5. Die
Vorbedingungen zum geistlichen Amt bestehen in der geistigen
und sittlichen Befihigung sowie in der entsprechenden wissen-
schaftlichen und praktischen Ausbildung. Die Weihe besteht in
der Ubertragung der Vollmachten durch Anrufung des heiligen
Geistes und Handauflegung?).“

In einer fritheren Kundgebung wurde der Auftrag der Lehr-
verkiindigung wie folgt begriindet: ,Die apostolische Lehrver-
kiindigung war nicht das Werk einer freien Vereinbarung weiser
und frommer Minner, sondern die gehorsame Vollziechung der

y I K. Z. 1924, S. 226 f.



vom Herrn erhaltenen Auftriige; die Prediger wollen als ,Apostel‘,
(iesandte, gelten und leiten von der erhaltenen Sendung sowohl
thre amtliche Berechtigung wie auch die Zuverliissigkeit ihrer
Botschaft her?).“

In Verbindung mit der alten Katholischen Kirche hiilt die
altkatholische Kirche an der dreifachen Gliederung des kirch-
lichen Amtes fest, weil sie apostolischen Ursprungs ist, ebenso
an der Erteilung der sogenannten niederen und der Subdiakonats-
weihen, die im dritten Jahrhundert in der Literatur erwihnt
werden. Die Amtsbefugnisse der drei Ordines sind im Weihe-
ritus umschrieben. Der Weiheritus ist nach dem Pontificale Ro-
manum im Auftrage der Bischofskonferenz bearbeitet und heraus-
gegeben?®). Die Befugnisse des Diakons sind: ,Der Dienst am
Altare, die Spendung der heiligen Taufe und die Predigt des
gottlichen Worts ... Wie jene (die Sieben der Gemeinde Jeru-
salem) die Gaben der Gliubigen entgegenzunehmen hatten, die
zur tiaglichen Spende und zum cucharistischen Mahle dienten
(Apg. 6, 1 ff.), so werdet auch ihr bei der Zubereitung, Weihe und
Ausspendung des eucharistischen Brotes und Weines mitwirken
und berechtigt sein, den Kranken und Schwachen, die nicht zum
gemeinschaftlichen Gottesdienste erscheinen konnen, das Mahl
des Leibes und Blutes des Ilerrn zu bringen...“ Die Befugnis
zu taufen und zu predigen wird mit solcher Titigkeit des Ste-
phanus und Philippus begriindet: ,So werdet auch ihr nun nach
apostolischer Ordnung befugt sein, die frohe Botschaft zu ver-
kiinden ... Das Evangelium wird den Ordinanden mit den
Worten {iberreicht: ,Empfanget die Vollmacht, bei der Dar-
bringung des heiligen Opfers fiir Lebende sowohl wie fiir Ver-
storbene in der Kirche Gottes das Evangelium zu lesen. Im
Namen des Herrn.“ Die Obliegenheiten des priesterlichen Amtes
sind nach dem Ritus: ,Die Darbringung des eucharistischen
Opfers, die Vornahme der Segnungen, die geistliche Leitung
der Gliubigen, die Verkiindigung des gottlichen Wortes, die
Spendung der heiligen Taufe und die Verwaltung der anderen
Sakramente, die zu den Befugnissen des Priesters gehoren. In
allen diesen Dingen soll sich der Priester nach Massgabe der
Lehren, Vorschriften und Einrichtungen der Kirche an die Wei-

B ILK.Z 1921; S. 9%
' %) Die Riten der priesterlichen Weihen. Ritus zur
glslchofs, Bern 1899. Abgedruckt: Corpus Confessionum.
- 154 ff.

Konsekration eines
Lief. 27. Abt. 6,



— 136 —

sungen des Bischofs halten, dessen Mitarbeiter er ist.* Werden
dem Ordinanden die ausgeriisteten Patene und Kelch iibergeben,
spricht der Konsekrator: ,Empfange die Vollmacht, in der Feier
der heiligen Messe Gott das Opfer darzubringen, sowohl fiir
Lebendige wie fiir Verstorbene. Im Namen des Herrn.* Und
bei der Handauflegung am Schluss: ,Empfange den heiligen
(Geist! Deren Siinden du erlassen wirst, denen werden sie er-
lassen; denen du sie behalten wirst, denen sind sie behalten.“
Die Verbundenheit mit dem Bischofsamt wird durch die Be-
jahung des Versprechens Tatsache. Bischof: ,Versprichst du
mir und meinen Nachfolgern nach Massgabe der Lehren, Vor-
schriften und Einrichtungen der Kirche Gehorsam und Ehr-
erbietigkeit?“ Nach dem Ritus werden dem KEpiscopus electus
,nach apostolischer Ordnung die Hinde aufgelegt. Gott wird
um seine erbarmungsvolle Giite angerufen ,bevor wir dem uns
vorgestellten Bruder zur Ubertragung der Sendung und Voll-
machten eines Nachfolgers der Apostel die Hinde auflegen®.

Die Weihegebete, die mit der Handauflegung den Hohe-
punkt der Feier bilden, geben tiber den Charakter der heiligen
Handlung Aufschluss. Gott beruft zum Amt, Gott erteilt die
Vollmachten, Gott spendet die Gnadengaben, die Weihe ist eine
Tat. Gottes aus seiner Giite und Barmherzigkeit. ,Der Mensch
ist es — nach einem Wort des heiligen Chrysostomus —, der
die Hande auflegt, Gott ist es, der das ganze Mysterium voll-
zieht!).“ Die betreffenden Weihegebete lauten: ,Lasst uns, ge-
liebte Briider, Gott den allméchtigen Vater bitten, dass er iiber
diese seine Diener, die er zum Priestertum erwihlt hat, himm-
lische Gaben in Fulle ergiessen wolle, damit sie das Amt, das
sie von seiner Huld empfangen, durch seinen gnadenvollen Bei-
stand sich anecignen und vollziehen mogen.“ , Frhore uns, Herr
unser Gott, wir bitten dich, giesse auf diese deine Diener die
Segnung des heiligen Geistes aus, flosse ihnen die Macht der
priesterlichen Gnaden ein und geleite sie, die wir den Augen
deiner Milde darstellen, auf dass du sie weihest, immerdar mit
den reichen Geschenken Deiner Gnadengaben.“ Ahnlich lautet
das Gebet bei der Handauflegung bei der Bischofsweihe: ,Emp-
fange den heiligen Geist! Nimm gniidig auf, o Herr, unser Flchen,
neige liber diesen deinen Diener das Fiillhorn priesterlicher
Gnade und giesse tiber ihn aus die Kraft deines Segens.* Diese

1) P. de Puniet: Das romische Pontificale I, 1935, S. 258.



— 137 —

Formulare schliessen sich enge an das Pontificale Romanum
an, das ,mit den Angaben der andern Liturgien tibereinstimmt,
vor allem betrefts desunverdienten Charakters dieses Geschenkes
priesterlicher Gnade“, wie de Puniet feststellt?).

Der Konsekrator fordert zu diesen Fiirbitten das Presby-
terium wie die gesamte Gemeinde auf. Die Gemeinde ist an
der Feier aktiv beteiligt. Nur auf ihren Wunsch und mit ihrer
Zustimmung erfolgen die Weihen. Der Konsekrator erkundigt
sich bei Beginn der Diakonats- und Priesterweihe nach der
Wiirdigkeit der Kandidaten. Nachdem er sich dieser vergewissert
hat, richtet er an die Gemeinde die Aufforderung: ,So jemand
etwas wider sie hat, so trete er um Gottes Willen und aus
Liebe zur Sache Gottes zuversichtlich heran und sage es; doch
handle er nach gewissenhafter Uberlegung.“ Die Bischofsweihe
wird ebenfalls auf das ausdriickliche Verlangen der Kirche
vorgenommen, das sich in der Wahl édussert. Deshalb fragt der
Konsckrator nach dem Dokument rechtmissiger Wahl, das
vorgelesen werden muss.

Die Amtstriiger stehen nicht tiber, sondern in der Kirche.
Durch das Amt wird die Kirche nicht in zwei einander gegen-
iberstehende oder einander untergeordnete Teile getrennt,
sondern es ist zur Dienstleistung berufen, so dass es nicht zum
Widerspruch gegen Matth. 23, 8 ff. werden kann. Von hier aus
sind die Aufstellungen der altkatholischen Fiihrer zu verstehen,
die die eigentliche IHierarchie abgelehnt und die Priester und
Bischofe als Vertreter der (Gemeinde bezeichnet haben. So
schreibt J. Langen: ,Wenn darum auch die Kirchengewalt un-
mittelbar von Gott stammt und im Namen Christi ausgeiibt
wird, so handelt doch der einzelue Triiger als der Repriisen-
tant der Gemeinde. Nur weil die kirchlichen Vollmachten nicht
der ganzen Gemeinde, sondern bloss einzelnen Personen tiber-
tragen werden kénnen, sind solche mit denselben ausgeriistet?).
Dabei konnten sie sich auf die Kirchenviiter, besonders auf
den hl. Augustin, berufen ®). Dasselbe lehrt das Tridentinum?).

) P. de Puniet: a. a. O. S. 257.

) J. Langen: Das vatikanische Dogma, 1871, I, S. 23 f.

%) J. Langen: Die Kirchenviiter und das N. T., 1874, S. 121. -

4) Sess XXII C 1. Zu dieser Stelle bemerkt das « Jahrbuch fiir Liturgie-
wissenschaft » XII1 1933, S. 196 in einem andern Zusammenhang: «Deutlich
zeigen diese Worte (des Trid.), dass die Kirche die wahre und gzlg'entllch-e
Priesterin ist, die sich dabei des Dienstes der Priester bedient. Diese Lehre
entspricht genau der Viiterlehre.»



— 138 —

Der Bischot soll ,die Braut Gottes, die heilige Kirche, un-
versehrt erhalten®. Dazu muss er Voraussetzungen mitbringen:
,Reinheit des Glaubens und gute Sitten.“ Er wird deshalb vor
der Weihe darauthin einer Priifung unterzogen. Wie ja nicht
irgendein beliebiger an Stelle des Judas, um die Reihe der Zwolf
zu erginzen, gewidhlt worden ist, sondern ein ,Zeuge* seiner
Auferstehung (Apg. 1, 22).

Das kirchliche Amt ist nicht eine zufillig oder bloss ge-
schichtlich notwendig gewordene Einrichtung der Kirche, sondern
es gehort zu ihrem Wesen, es ist gottlichen Ursprungs. Iis wird
auf die Anordnung Jesu durch die Wahl der zwolf Apostel und
in seiner Gliederung auf apostolischen Ursprung zuriickgefiihrt.

I11.

Im allgemeinen ist unbestritten, dass Jesus selbst die zwolf
Apostel mit besonderem Auftrag berufen hat. Betrachtet man
von dieser Voraussetzung aus ihre Stellung, so sind sie nicht
einfache Boten, sondern bevollmichtigte Gesandte, also Ver-
treter des Auftraggebers, die dessen Werk weiterfithren. Sie
erscheinen tatsichlich im N. T. als ein geschlossenes Kollegium
mit bestimmter Aufgabe und einer ausgesprochenen Autoritiit,
beides stiitzt sich auf ihre Berufung durch den Herrn. Paulus
hat scin Apostolat in derselben Weise eingeschiitzt. Er ist wie
die Zwolf von Christus und Gott berufen (Gal. 1, 1), beansprucht
nicht nur das Amt, sondern auch die Autoritiit. Beides ist von
den andern Aposteln anerkannt und ihm zugestanden worden
(Gal. 2, 9). Daran éndert die Tatsache nichts, dass in der
Apostelgeschichte wie in den paulinischen Briefen die Bezeichnung
Apostel wiederholt noch in weiterem Sinne gebraucht wird.
Ihre Autoritiit dehnen die Apostel auf neu gegriindete Gemeinden
aus, sie bleiben mit ihnen in Kontakt, sie besuchen sie auf
Inspektionsreisen selbst (Apg. 8 14), verkehren mit ihnen
durch Boten und Briefe. Sie behalten von Jerusalem aus die
Oberleitung tiber die Gemeinden in Paléstina und Syrien in den
Hiinden. Ahnlich der Apostel Paulus. Mit derselben Autoritiit
wie die Apostel zu Jerusalem leitet er seine Gemeinden — die
Mission unter den Hellenen war ihm zugesprochen worden
(Gal. 2, 9) —, im zweiten Korintherbrief spricht er von seiner
Sorge um alle Gemeinden (11, 28). Die Leitung und Aufsicht
tiber sie fiuhrt er ebenfalls durch Besuche, durch Briefe, durch



— 139 —

Boten, durch Riicksprache mit den Amtstrigern der Gemeinden,
denen er die Herde anvertraut!). Es wurde sogar die Hypothese
aufgestellt, die paulinischen Gemeinden seien von Jerusalem ab-
hiingig gewesen — Jerusalem habe eine Art Primat innegehabt —,
das Merkmal der Anerkennung dieses Primates sei die Steuer
gewesen, die die paulinischen Gemeinden Jerusalem zu leisten
verpflichtet worden seien ?).

Die Apostel treten als Zeugen des llerrn auf (Apg. 1, 8),
Zeugen dessen, was sie erlebt haben. Der Hohepunkt ihrer Er-
lebnisse ist die Auferstchung des Herrn (Apg. 1, 22; 4, 33).
Dureh die Verkiindigung dieses Zeugnisses entsteht eine feste
Uberlieferung. ,Ich habe euch iiberliefert — schreibt Paulus an
die Korinther (15, 3) — in erster Linie, wie ich es selbst tiber-
kommen habe.“ Man wollte den dieser Stelle folgenden Passus
als eine Art formuliertes Bekenntnis aufgefasst wissen. Ahnlich
leitet der Apostel im selben Brief den Abendmahlsbericht ein
(11, 23). Die Botschaft der Apostel wird zur Lehre, die mit
dem Evangelium identisch ist (Apg. 1, 8; 2, 42). Die Apostel
sind die Triager einer iiberlieferten Lehre (2. Thess. 2, 14;
Rom. 6, 17; 16, 17). So sehr sie auch mit aller Autoritiit auf-
treten — Christus spricht durch den Apostel (2. Kor. 13, 3) —,
wichtige Entscheide treffen sie in Verbindung mit den Presby-
tern und der Gemeinde wie die Wahl der Sieben (Apg. 6, 2 ff.),
die Beschliisse des sogenannten Apostelkonzils (Apg. 15, 4 ff),
den Ausschluss und die Wiederaufnahme von Gemeindemitglie-
dern (1. Kor. 5, 5 ff.; 2. Kor. 2, 5 ff.; 7, 11 ff.). Uber den iussern
Vorgang solcher Wahlen und Beschliisse kénnen wir nicht
einmal Vermutungen aufstellen, ohne in die Gefahr zu geraten,
die Art moderner Gepflogenheiten in jene Zeit zuriickzudatieren.
Die hochste Autoritiit in den ersten Gemeinden besassen demnach
die Apostel in Verbindung mit der Kirche; dem Satz, dass die
Gemeinden fiir das Bischofsamt im spiteren Sinn des Wortes
keinen Raumhatten, wird man beipflichten miissen?).

Eine zweite Gruppe von Amtstriigern sind fiir die einzelnen
Gemeinden mit besonderen Vollmachten ausgeriistet. Als in

) W. Mundle: Das Apostelbild der Apostelgeschichte. Zeitschr. fir N. T,
Wissenschaft, 1928, S. 36 ff. o

%) K. Holl: Der Kirchenbegriff des Apostels Paulus in seinem _Verhaltms
zu dem der Urgemeinden: In K. Holl, Aufsiitze II, 1928, S. 44 1.

% W. Mundle: a. a. O. S. 35.



— 140 —

Jerusalem in der Fiursorge fiur die hellenischen Witwen Miss-
stinde eingetreten waren, wurden die sieben Minner zur Be-
sorgung des Tisches gewihlt. Sie beschrinkten ihre Mission
nicht darauf; von Stephanus und Philippus wissen wir, dass sie
auch der Predigt oblagen. In spiiterer Zeit werden sie Diakone
genannt, in der Apostelgeschichte fiihren sie keinen besondern
Namen. Philippus wird (Apg. 21, 8) ,Evangelist® genannt. Ob
die Sieben mit den Presbytern der Gemeinde Jerusalem iden-
tisch sind, kannnicht gesagt werden. Die Betugnisse der Presbyter
werden nicht umschrieben. Sie erscheinen stets in Verbindung mit
den Aposteln (Apg. 11, 30; 15, 2 u. a.). Wir horen nur, dass
sie von Judia Liebesgaben entgegennahmen (Apg. 11, 30).
Presbyter ordneten Paulus und Barnabas (Apg. 14, 22) in allen
ihren Gemeinden an, wihrend in Antiochien Lehrer und Pro-
pheten tiitig waren (Apg. 13, 1). Die Presbyter von Ephesus,
die Paulus nach Milet kommen liess, redet er als Bischofe an,
berufen, die Gemeinde Gottes zu leiten (Apg. 20, 17. 28). Der
Titel Presbyter findet sich beim Apostel Paulus nur in den
Pastoralbriefen. In Thessalonich werden Vorsteher (1.5, 12),
in Philippi Bischofe und Diakone (1, 1), in Korinth (I. i2, 2¥)
Apostel, Propheten und Lehrer genannt, an derselben Stelle
wird vom Charisma der Leitung, am Schluss vom Dienst
des Stephanas und im Romerbrief (12, 6 f.) von den Charismata
der Prophetie, der Diakonie, der IL.ehre, der Vorsteherschaft
gesprochen. Eph. 4, 11 werden Apostel, Propheten, Evangelisten,
Hirten, Lehrer aufgeziihlt mit der Aufgabe, die IHeiligen zum
Werk des Dienens zuzuriisten und den [eib Christi aufzu-
bauen. In den Pastoralbriefen werden der Bischof und die
Diakonen, auch Presbyter erwihnt (1. Tim. 3, 1—13; 4, 14;
b, 17, 19; Tit. 1, 5 ff.). Hebr. 13, 17 kennt Leiter, Jak. b, 14
Presbyter, ebenso 1. Petr. b, 1. 1. Petr. 4, 10 f. mahnt das Lehr-
amt und die Diakonie auf Grund des Charismas, als gute Ver-
walter der mannigfachen Gnade Gottes zu versehen. Das Amt
in der Gemeinde wird auf eine Gnadengabe zuriickgefiihrt, wie
die oben erwithnten Stellen sagen (vgl. 2. Tim. 1, 6).

Ein geschlossenes Bild liber das Gemeindeamt enthalten
die apostolischen Schriften nicht. Sie wollen ein solches auch
nicht geben. Selbst die Pastoralbriefe erwihnen es nur, um
die notwendigen Eigenschaften seiner Triger hervorzuheben.
In den ilteren Briefen will Paulus nicht die einzelnen Amter



— 141 —

aufzihlen, sondern einfach deren Funktionen, um den Reichtum
der Gnadengaben zu schildern?). Wie sie verteilt sind, sagt er
nicht. So bezeichnet er sich 1. Tim. 2, 7 und 2. Tim. 1, 11
als Apostel als Lehrer der Kirche. Prophet wird im Sinn von
Kiindiger kommender Dinge (z. B. Apg. 11, 28; 21, 11), aber
auch im Sinn von Lehrer gebraucht. Propheten ermahnen die
Briider Apg. 15, 32, und stirken sie. Nach 1. Kor. 14, 3 ver-
kiindet der Prophet Erbauung, Mahnung und Trost. Zu der
Hypothese, dass es in den paulinischen Gemeinden nur charis-
matische Amter, keine administrativen wiein denen Judiasgegeben
habe, ist viel geschrieben worden. Tatsichlich wird nirgends
zwischen charismatischenund nichteharismatischen Amternunter-
schieden?). Von den fiir den Tischdienst Bestimmten in Jerusalem
wird Ansehen, Geistund Weisheit verlangt. Stephanusist voll Gnade
und Kraft (Apg. 6, 8). Folgendes steht fest: An der Spitze der
Ortsgemeinde stand eine Mehrzahl von Amtspersonen. Wie die
einzelnen Funktionen verteilt waren, lisst sich nicht feststellen.
Ob sie klar ausgeschieden waren, wissen wir nicht, wir koénnen
nur sagen, eine Gliederung war vorhanden, die Grenzen
mogen ineinander geflossen sein. Nur die Diakone erscheinen
klar gesondert. Die Gemeinden in Korinth und Rom miissen
reich an Minnern mit ausserordentlichen Gnadengaben gewesen
sein, die eine feste Ordnung erst recht notig gemacht haben.
Ihre Inhaber waren aber der Autoritiit des Apostels unterworfen
(1. Kor. 14, 37). Selbst die Amtsbezeichnungen waren nicht
gleich, es herrscht eine Mannigfaltigkeit, in die wir selbst
durch gescheite Iypothesen kaum mehr Klarheit bringen
konnen. Ausdriicke wie Presbyter, Diakon kommen zudem vor,
ohne dass damit ein Amt bezeichnet werden soll. Die Mehrzahl
von Amtstrigern darf man sich nicht als ein Kollegium im Sinne
einer Behorde vorstellen. So wenig von einer bischoflichen
Verfassung in der apostolischen Zeit gesprochen werden kann,
ebensowenig darf man eine presbyteriale nach heutiger Auf-
fassung fiir die apostolischen Gemeinden annehmen.

Noch ein kurzes Wort tiber den Wahlmodus. Er ist nicht ein-
heitlich. So werden die Sieben von den Zwolfen in Verbindung mit
der Gemeinde gewiihlt (Apg. 6, 5). Nach Apg. 14, 22 haben Paulus
und Barnabas die Presbyter eingesetzt. Ebenso erhilt Titus

1) (. Gloege: Reich Giottes und Kirche im N. T., 1929, S. 368.
*) Linton, a. a. 0. S. 104.



— 142 —

die Vollmacht, Presbyter anzuordnen (Tit. 1, 5). Stephanas
hat sich offenbar aus freien Stiicken zum Dienst gemeldet
(1. Kor. 16, 15).

Das Ergebnis einer niichternen Betrachtung, die sich nicht
zu sehr auf Hypothesen stiitzen mochte, ist gering, aber es ist
doch wichtig genug. In der Einzelgemeinde der apostolischen
Zeit besteht ein kirchliches Amt der Leitung, Lehrverkiindigung,
Verwaltung und Firsorge nicht als eine irdische Einrichtung,
wie sie praktischen Bediirfnissen entsprang, sondern als eine
Gabe Gottes. Das ist nicht nur deutlich ausgesprochen, sondern
wird auch in eine symbolische Form gekleidet. Die Bevoll-
michtigung geschieht durch Handauflegung. Sie ist an bekann-
ten Stellen des N. T. bezeugt und allgemein in den kirchlichen
Brauch iibergegangen. Die Amtsauffassung ist im N. T. etwas
ganz Neues, sie ist nicht etwa administrativer Natur. Wie die
Botschaft der Apostel von dem, was in der Synagoge verkiindet
wurde, grundverschieden ist, so ist die Vorsteherschaft der Iik-
klesia ihrem Wesen nach etwas ganz anderes als das Altesten-
kollegium der Synagoge.

Soweit und solange die Apostel gewirkt haben, gab es
keinen monarchischen Episkopat. Er erscheint erst in der
Ubergangszeit zum nachapostolischen Zeitalter. Um seine Ent-
stehung zu erkliren, werden allerlei Hypothesen zu Hilfe ge-
nommen, die fast alle auf den Entwicklungsgedanken greifen,
als ob er unter dem Einfluss #usserer und innerer Vorginge
in der Kirche aus ihrer kollegialen Verfassung hervorgegangen
wire. Die Aufstellungen zur Bekriiftigung solcher Annahmen
konnen alle auf die Dauer nicht befriedigen, weil sie sich nur
auf Vermutungen stiitzen. Die Losung der Frage liegt einfach.
Die autoritative Stellung der Apostel war so enge mit der Kirche
verkniipft, dass nach ihrem Weggang an ihren Platz Mitarbeiter,
hervorragende Personlichkeiten nachriickten, denen die Leitung
der grosser gewordenen Gemeinden oder ganzer Gruppen von Ge-
meinden mit apostolischer Autoritit anvertraut worden ist. Wir
kennen aus der Ubergangszeit einige Fiille, ohne dass diese fithren-
den Méinner etwa als Bischofe bezeichnet worden wiren. Die Sache
war vor dem Titel da. Als die letzten Apostel Jerusalem verlassen
hatten, tibernahm Jakobus die Leitung der Gemeinde. Als Bruder
des Herrn und Zeuge der Auferstehung hatte er von Anfang
an eine einflussreiche Stellung eingenommen und war deshalb



— 143 —

besonders zur alleinigen Leitung berufen. Sie hat nach seinem
Miértyrertod ein anderer Verwandter des Herrn Symeon iiber-
nommen. Eine iihnliche Stellung mit apostolischer Autoritiit ver-
lieh Paulus seinen Schiilern und Mitarbeitern Timotheus in
Ephesus (1. Tim. 1, 3) und Titus auf Kreta (Tit. 1, ). Titus wird
ermiichtigt, Amtspersonen einzusetzen, was von Timotheus cben-
falls vorausgesetzt wird (1. Tim. 5, 22). In die Reihe der Amts-
triiger mit apostolischer Autoritit wird ferner Diotrephes (3. Joh. 9)
cingegliedert!). Streeter stellt die Hypothese auf, der Presbyter
des 2. und 3. Joh. sei nicht mit dem Apostel gleichen Namens
identisch, sondern sei ein anderer Schiiler des Herrn, der als
Bischof von Ephesus eine ausserordentliche autoritative Stellung,
mit den spiitern Erzbischofen vergleichbar, bekleidet habe 2).
Den von Papias erwiihnten Aristion hilt er fiir den ersten
Bischof von Smyrna?®). Der Bericht der Kirchengeschichte des
Kusebius*), der Apostel Johannes habe in Kleinasien Bischofe
eingesctzt, ist eine gute Uberlieferung. Strittig ist die Frage,
ob unter den Engeln der sieben Gemeinden der Offenbarung
Leiter der Gemeinden, also Bischife, zu verstechen seien. Das
Dafiir und Dawider halten sich mindestens diec Waage. Poly-
karp, Bischof von Smyrna, gilt als von den Aposteln ein-
gesetzt®). Wenn also Ignatius von Antiochien als Bischof auftritt
und Bischofe in kleinasiatischen Gemeinden namentlich auffiihrt,
so erscheint das Bischofsamt nicht als eine neue Organisation,
sondern als eine fest eingebiirgerte Institution, dic nicht das
Ergebnis einer Entwicklung sein kann, sondern die zum Wesen
der Kirche gehort und die in ganz natiirlichem Vorgang das
Apostolat ersetzt hat. So darf gesagt werden: Das Bischofsamt
geht auf apostolischen Ursprung zuriick.
Bern. ApoLrF KURY.

') B. H. Streeter: The primitive Church, 1930, S. 84.
%) B. H. Streeter: a. a. 0. S. 88.

% A.a. 0. S. 130 ff.

) Eusebius, Kirchengeschichte, ITI, 23.

%) Irenaeus Ad. Haer. 3, 3, 4.



	Kirche und Amt

