
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 3

Artikel: Kirche und Amt

Autor: Küry, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404115

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404115
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 129 —

Kirche und Amt

Auf der zweiten Weltkonferenz für Glauben und Verfassung,
die auf das Jahr 1937 einberufen ist, soll u. a. die Kirche Christi:
Amt und Sakramente, behandelt werden. Die Erfahrungen, die
bis jetzt bei den Unionsverhandlungen gesammelt worden sind,
bestätigen, wie wichtig für die praktische Lösung kirchlicher
Vereinigung gerade die Verständigung über das kirchliche Amt
ist. Alle Verhandlungen, die z. B. von der Kirche von England
mit den nonkonformistischen Gemeinschaften geführt worden
sind, kommen ob dieser Frage ins Stocken. Die Anschauungen
über das Amt hängen aufs engste mit denen über die Kirche
zusammen. Es ist gewiss angezeigt, wenn über dieses wichtige
Thema Andeutungen über die Auffassung der altkatholischen
Kirche versucht werden, besonders mit Rücksicht auf die
wissenschaftlichen Untersuchungen, die seit Jahrzehnten diesem Gegenstand

gewidmet worden sind.

I.
Die altkatholische Kirche richtet sich in ihrer ganzen

Haltung nach der Überlieferung der ungeteilten katholischen
Kirche. Die dogmatische Weiter- und Umbildung, wie sie das
Tridentinum und insbesondere das Vatikanum gebracht haben,
lehnt sie ab oder betrachtet sie nur insoweit für verpflichtend,
als sie im organischen Zusammenhang mit der alten Kirche bleibt.
Sie steht damit auf demselben Boden wie die grossen Kirchen
der Orthodoxie des Ostens und des Anglikanismus des Westens.
Einer im wesentlichen besonderen Auffassung huldigt sie nicht.
Sie hat deshalb gar nicht daran gedacht, ihre Anschauungen
in Bekenntnissen oder besonderen Aufstellungen zu fixieren,
wie ja überhaupt die alte Kirche die Lehre über Kirche und
Amt nicht dogmatisch festgelegt hat. Es gibt trotzdem zahlreiche
Dokumente, aus denen deutlich erkennbar ist, wie die
altkatholische Kirche über Kirche und Amt denkt, und die bestätigen,
dass sie sich in Übereinstimmung mit dem Consensus des

Katholizismus befindet. Solche Dokumente sind: die liturgischen
Bücher, die Verfassungen, die Katechismen, die Erklärung von
Utrecht d. J. 1889 der altkatholischen Bischöfe, Kundgebungen
der Bischofskonferenz zu den Unionsverhandlungen, die Thesen

Q
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930.



— 130 —

der von Döllinger geleiteten Bonner Unionskonferenzen,
Feststellungen der Kongresse, Synodebeschlüsse. Alle diese
Dokumente, die meist für ganz konkrete Zwecke verfasst sind,
enthalten keine erschöpfende Darstellung der Lehre über Kirche
und Amt, aber sie lassen ihre Grundzüge doch klar erkennen.

Zusammenhängende Auskunft über die Kirche geben die
Antworten der von der Bischofskonferenz ernannten Kommission
auf die Fragen des „Gegenstandskomitees" der Weltkonferenz
für Glauben und Verfassung. Ausdrücklich sei bemerkt, dass

die Antworten keine vollständige Darstellung enthalten, sie

richten sich nach den gestellten Fragen, die wiederum von
der konkreten Haltung der Fragesteller bestimmt sind. Die
Antworten lauten unter 2: „Die Kirche ist die Gemeinschaft
derjenigen, die durch die Wiedergeburt in der Taufe und durch
den Glauben mit Christus, dem Haupt der Kirche, in einem
Leib verbunden sind. In ihr wirkt der heilige Geist, der ihre
Angehörigen in die Wahrheit einführt, in der Liebe einigt und
in der Gotteskindschaft heiligt." Über die Stiftung* der Kirche
und ihren Charakter wird gesagt unter 1: „Die Stiftung der
Kirche ist auf Jesus Christus zurückzuführen, der die Apostel
berufen und das heilige Abendmahl eingesetzt und den heiligen
Geist verheissen hat. An Pfingsten ist sie als Folge der
Geistessendung* in die Erscheinung getreten. Sie ist nicht bloss eine
geschichtlich gewordene, sondern eine gottgewollte Einrichtung
mit überirdischen Aufgaben." Die Merkmale werden wie folgt
umschrieben: „Merkmale der Kirche sind: Einheit, Heiligkeit,
Katholizität und Apostolizität. Ihre Einheit äussert sich in der
Übereinstimmung in den wesentlichen Grundsätzen in Lehre,
Kultus und Verfassung ; ihre Heiligkeit in ihrer Aufgabel), die
Menschen zu einem heiligen, d. h. gottgeweihten Leben zu
berufen; ihre Katholizität besteht in ihrem Beruf, als Trägerin
des heiligen Geistes die Wahrheit zu bewahren und zu
vermitteln und ihre Tätigkeit auf die Menschen aller Länder und
aller Zeit auszudehnen; ihre Apostolizität äussert sich in dem
ununterbrochenen Zusammenhang mit den Aposteln durch das

geistliche Amt." über das Verhältnis der Kirche zu den Kirchen
wird gesagt: „Die einzelnen Kirchen, die die unter Nrn. 2 und
3 genannten Merkmale aufweisen, sind Glieder der einen, heiligen,

katholischen und apostolischen Kirche." Endlich wird das

') Hier wäre wohl noch einzufügen: als Gemeinschaft der Heiligen.



— 131 —

Verhältnis der Kirche zum Reich Gottes umschrieben: „Kirche
und Reich Gottes sind nicht identisch. Die Kirche ist das Mittel,
das Reich Gottes das Ziel. Die Kirche hat die Aufgabe, unter
der Leitung des heiligen Geistes das Reich Gottes vorzubereiten
und zu verbreiten1)."

In einer früheren Antwort auf andere vom erwähnten
Komitco gestellte Fragen hatte die Kommission das Wesen
der Kirche berührt. Sie erklärte: „Die christliche Kirche ist
von allem Anfang an nicht bloss eine Vereinigung von
irgendwelchen pädagogischen oder wissenschaftlichen oder humanitären

Zwecken", sondern sie wird als Glaubensgemeinschaft zum
Zweck apostolischer Lehrverkündigung im Auftrage des Herrn
umsehrieben. Ihre Botschaft lasse sich in das Wort 2. Kor. 5, 19

zusammenfassen. Die vereinigte Kirche habe zu anerkennen :

a) „Christi Person ist eine Offenbarung des lebendigen Gottes,
der den von ihm abgeirrten Menschen in barmherziger Liebe
entgegengekommen ist.

b) Um sich der Gnade Gottes teilhaftig zu machen, hat man
sich an das Wort und die Weisungen des Herrn zu halten.

c) Die Kirche, die das Werk Christi von Generation zu Generation
in der Menschheit fortzusetzen hat, isteine göttlicheStiftung2)."

Auf den Unionsverhandlungen mit der orthodoxen Kirche
kam das Verhältnis von Kirche und heiliger Schrift zur Sprache.
Es wurde festgestellt: „Die Kirche ist als Hüterin in Glauben
und Moral für die Gläubigen autoritativ. Die Kirche steht daher
in der Auslegung über der heiligen Schrift, nicht die heilige
Schrift über der Kirche." Es wurde an das Wort des heiligen
Augustin erinnert : Ich würde nicht glauben können, wenn nicht
die Kirche mir die Evangelien übergeben hätte3).

Diese Erklärungen, die das Wesen der Kirche nicht
erschöpfen, genügen doch zum Nachweis, dass im Altkatholizismus
der Consensus mit der katholischen Kirche gewahrt bleibt. Die
Kirche wird nicht in erster Linie als äussere rechtliche
Korporation gewertet, sondern als eine geistige Grösse, als eine

Gemeinschaft mit durchaus religiösem Charakter göttlichen
Ursprungs, die zunächst durch das innere Band des Glaubens und

erst in zweiter Linie durch organisatorische Mittel geeint ist.

Man knüpft bei Möhler und über diesen hinaus bei den Vätern
') I. K. Z. 1924, S. 227.

") I. K. Z. 1921, S. 99 ff.
a) I. K. Z. 1932, S. 21.



— 132 —

der alten Kirche und der heiligen Schrift an im Gegensatz zu
dem nachtridentinischen Kirchenbegriff, wie er in der
römischkatholischen Kirche durch den Einfluss von Bellarmin vorherrschend

geworden ist und wie er im Codex juris canonici seinen
klassischen Ausdruck gefunden hat. Erfreulicherweise macht
sich nun auch in dieser Kirche gegen die Veräusserlichung des

Kirchenbegriff's eine Reaktion geltend. So wünscht der
Dogmatiker Bartmann : „Es würde nützlich sein, wenn dieser pau-
linische, urchristliche, mystische Kirchenbegriff dem nachtridentinischen,

polemischen, juristischen auch in dem Katechismus
wieder vorgezogen würde 1).M| Dr. R. Grosche schreibt im
Kommentar zum Kolosserbrief (1920): „Wir haben lange den Blick
für das innerste Wesen der Kirche verloren gehabt. Uns fehlte
die Voraussetzung für solches Denken. Die Sprache des heiligen
Paulus war fast zu toten Formeln erstarrt. Man dachte sich
nicht mehr viel dabei. Uns war das Organ für die Gemeinschaft
überhaupt fast abgestorben Da ging uns die Gemeinschaft
wieder auf Wir haben die Sprüche des heiligen Paulus wieder
verstehen gelernt.. .2)." Ähnlich der Jesuitenpater L. Kösters,
der in seinem Buch „Die Kirche unseres Glaubens" in der
„einseitigen und darum falschen Auffassung von der Kirche" das
Hindernis „einer kirchenfrohen Einstellung in manchem Gebildeten

unserer Tage" erblickt8).
Dass die Kirche eine Stiftung Jesu sei, wird in

römischkatholischen Kreisen als erwiesen betrachtet4). Dem stimmen
die altkatholischen Forscher bei. Dagegen bestreiten die
Modernisten unter clem Einfluss der religionsgeschichtlichen Schule
die Stiftung der Kirche durch Jesus mit der Begründung, er
habe das baldige Kommen des Gottesreiches gepredigt, so dass

er an die Gründung einer Kirche gar nicht habe denken können.
„Jesus hatte das Reich angekündigt und dafür ist die Kirche
gekommen 5)." Solche Anschauungen wirken in der
römischkatholischen Kirche immer noch nach. In einem kürzlich
erschienenen Buche eines früher römisch-katholischen Geistlichen
wird eine ähnliche Auffassung vertreten6). Wie bekannt haben

') V. Bartmann : Dogmatik I, S. 142.

2) Vgl. Arseniew, N. : Der urchristliche Kealismus und die Christenheit
der Gegenwart, 1935, II, S. 53.

3) Herder, Freiburg i. Br., 1935, S. 141.

4) K. Adam: Das Wesen des Katholizismus VI, 1931, S. 99.

5) A. Loisy: Evangelium und Kirche, 1904, S. 112.

6) J. Böni : Der Kampf um die Kirche, 1934, S. 124.



— 133 —

die Modernisten Anregungen zu ihren Studien von der kritischen
Schule des Protestantismus empfangen. Gerade gegen diese macht
sich nun in der wissenschaftlichenWelt eine starke Reaktion geltend
als Ergebnis jahrzehntelanger unermüdlicher Forschungsarbeit.

In den 80er Jahren galt die Kirche fast allgemein als nicht
zum Wesen des Christentums gehörend. Die Forschung, die nur
für ihren soziologischen Charakter Verständnis zeigte, verstand
sie als geschichtlich gewordene Organisation, als praktisches
und notwendiges Ergebnis des menschlichen Lebens1). Eingehende
Untersuchungen haben zu einer anderen Wertung der Kirche
geführt. Sie erscheint nicht mehr als menschliches Gebilde,
sondern sie gehört der Welt Gottes an, sie ist göttlichen
Ursprungs. Nicht die Gläubigen treten zur Kirche zusammen,
sondern die gläubig geworden treten in die Kirche, sie ist
eine Schöpfung von oben her. Herrschte früher die Tendenz,
die Entstehung der Kirche recht spät zu datieren, so jetzt die

entgegengesetzte, sie wird früh datiert und bis in das Leben
Jesu zurückverfolgt2). Aber nicht nur geschichtlich wird der
Nachweis für die Kirche als einer Schöpfung Gottes gebracht,
sondern auch theologisch und soteriologisch. Die Kirche ist die
Ekklesia Gottes, der Leib Christi, die Wirkungsstätte des

heiligen Geistes. Sie ist eine kosmologisch-cschatologische Grösse,
sie gehört nicht zu dieser, sondern zu der himmlischen Welt.
Soteriologisch gesehen ist sie vor dem einzelnen. Erlöst zu
werden und in die Kirche aufgenommen zu werden ist ein
und dasselbe. Sie ist Heilsanstalt.

Doch wir wollen Linton nicht ausschreiben. Sorgfältig wird
in seiner Schrift die theologische Literatur nach diesen Gesichtspunkten

untersucht und registriert. Dass die Stelle Matth. 16,

16 ff. mit in den Bereich der neueren wissenschaftlichen Kontroversen

miteinbezogen wird, dürfte bekannt sein. Es wäre am

Platz, wenn von unserer Seite die Ergebnisse gerade über diese

Stelle von der Auffassung der altkatholischen Führer der 70er

Jahre aus einmal zur Darstellung gebracht würden. Ebenso

wichtig wäre für uns eine Darstellung der Anschauungen über
die Kirche im Neuen Testament und in der nachapostolischen
Zeit, wie sie sich in der modernen Forschung widerspiegeln.
Wir müssen uns hier mit diesen wenigen Hinweisen begnügen.

') 0. Linton: Das Problem der Urkirche, 1932.

2) O. Linton: a. a. O. S. 133, 134.



— 134 —

IL
Die Kirche löst ihre Aufgabe, das Erlösungswerk

fortzusetzen, als Leib des Herrn und Trägerin des heiligen Geistes
durch das Amt. Auf die zweite Fragenreihe des Gcgenstands-
komitees der Weltkonferenz für Glauben und Verfassung hat
die altkatholische Kommission folgende Antworten gegeben. Ihr
Wortlaut sagt, class die Fragen mit Rücksicht auf die Unionsidee

gestellt sind. „1. Die wiedervereinigte Kirche steht als

organische Einheit im Zusammenhang mit der Kirche. Ihre
Einheit äussert sich nicht nur im Bekenntnis, sondern auch in
der Verfassung. Das Mass von Einheit in der Verfassung richtet
sich nach den Grundsätzen der alten Kirche und nach ihrer
Praxis unter Berücksichtigung der seitherigen Entwicklung.
2. Ein gemeinschaftliches geistliches Amt, und zwar ein allgemein
anerkanntes, ist unerlässlich. Es gehört zum Wesen der Kirche.
Es ist auf die Berufung der Apostel durch Christus und ihre
Ausrüstung mit den Vollmachten, das Evangelium zu verkünden
und die heiligen Sakramente zu spenden, und auf die von den

Aposteln ernannten oder von der Gemeinde gewählten Vorsteher
zurückzuführen. 3. Die Träger dieser Vollmachten sind die
Diakone, Priester und Bischöfe. Der Bischof besitzt sie in ihrer
Fülle. Er erhält sie nach seiner Ernennung oder nach seiner
Wahl durch die Gemeinde oder mit Zustimmung der Gemeinde
durch die Weihe von einem andern gültig geweihten Bischof.
(Apostolische Sukzession.) 4. Vorbedingungen zur Priesterweihe
sind unerlässlich, ebenso eine bestimmte Art und Weise der
Weihe im Anschluss an die Grundsätze der alten Kirche und
unter Anpassung an die Bedürfnisse und lokalen Gebräuche
der einzelnen Zweige der wiedervereinigten Kirche. 5. Die
Vorbedingungen zum geistlichen Amt bestehen in der geistigen
und sittlichen Befähigung sowie in der entsprechenden
wissenschaftlichen und praktischen Ausbildung. Die Weihe besteht in
der Übertragung der Vollmachten durch Anrufung des heiligen
Geistes und Handauflegung1)."

In einer früheren Kundgebung wurde der Auftrag der
Lehrverkündigung wie folgt begründet: „Die apostolische Lehrver-
küncligung war nicht das Werk einer freien Vereinbarung weiser
und frommer Männer, sondern die gehorsame Vollziehung der

') I. K. Z. 1924, S. 226 f.



— 135 —

vom Herrn erhaltenen Aufträge; die Prediger wollen als ,Apostel',
Gesandte, gelten und leiten von der erhaltenen Sendung sowohl
ihre amtliche Berechtigung wie auch die Zuverlässigkeit ihrer
Botschaft her1)."

In Verbindung mit der alten katholischen Kirche hält die
altkatholische Kirche an der dreifachen Gliederung des
kirchlichen Amtes fest, weil sie apostolischen Ursprungs ist, ebenso
an der Erteilung der sogenannten niederen und der Subdiakonats-
weihen, die im dritten Jahrhundert in der Literatur erwähnt
werden. Die Amtsbefugnisse der drei Ordines sind im Weiheritus

umschrieben. Der Weiheritus ist nach dem Pontificale
Romanum im Auftrage der Bischofskonferenz bearbeitet und
herausgegeben2). Die Befugnisse des Diakons sind: „Der Dienst am
Altare, die Spendung der heiligen Taufe und die Predigt des

göttlichen Worts... Wie jene (die Sieben der Gemeinde
Jerusalem) die Gaben der Gläubigen entgegenzunehmen hatten, die

zur täglichen Spende und zum eucharistischen Mahle dienten
(Apg. 6, 1 ff.), so werdet auch ihr bei der Zubereitung, Weihe und

Ausspendung des eucharistischen Brotes und Weines mitwirken
und berechtigt sein, den Kranken und Schwachen, die nicht zum
gemeinschaftlichen Gottesdienste erscheinen können, das Mahl
des Leibes und Blutes des Herrn zu bringen ."¦ Die Befugnis
zu taufen und zu predigen wird mit solcher Tätigkeit des
Stephanus und Philippus begründet: „So werdet auch ihr nun nach
apostolischer Ordnung befugt sein, die frohe Botschaft zu
verkünden ." Das Evangelium wird den Ordinanden mit den
Worten überreicht: „Empfanget die Vollmacht, bei der
Darbringung des heiligen Opfers für Lebende sowohl wie für
Verstorbene in der Kirche Gottes das Evangelium zu lesen. Im
Namen des Herrn." Die Obliegenheiten des priesterlichen Amtes
sind nach dem Ritus: „Die Darbringung des eucharistischen
Opfers, die Vornahme der Segnungen, die geistliche Leitung
der Gläubigen, die Verkündigung des göttlichen Wortes, die

Spendung der heiligen Taufe und die Verwaltung der anderen
Sakramente, die zu den Befugnissen des Priesters gehören. In
allen diesen Dingen soll sich der Priester nach Massgabe der

Lehren, Vorschriften und Einrichtungen der Kirche an die Wei-

') I. K. Z. 1921, S. 99.
2) Die Riten der priesterliehen Weihen. Ritus zur Konsekration eines

Bischofs, Bern 1899. Abgedruckt: Corpus Confessionum. Lief. 27. Abt. b,
S. 154 ff.



— 136 —

sungen des Bischofs halten, dessen Mitarbeiter er ist." Werden
dem Ordinanden die ausgerüsteten Patene und Kelch übergeben,
spricht der Konsekrator: „Empfänge die Vollmacht, in der Feier
der heiligen Messe Gott das Opfer darzubringen, sowohl für
Lebendige wie für Verstorbene. Im Namen des Herrn." Und
bei der Handauflegung am Schluss: „Empfange den heiligen
Geist! Deren Sünden du erlassen wirst, denen werden sie

erlassen; denen du sie behalten wirst, denen sind sie behalten."
Die Verbundenheit mit dem Bischofsamt wird durch die
Bejahung des Versprechens Tatsache. Bischof: „Versprichst du

mir und meinen Nachfolgern nach Massgabe der Lehren,
Vorschriften und Einrichtungen der Kirche Gehorsam und
Ehrerbietigkeit?" Nach clem Ritus werden dem Episcopus electus
„nach apostolischer Ordnung" die Hände aufgelegt. Gott wird
um seine erbarmungsvolle Güte angerufen „bevor wir dem uns
vorgestellten Bruder zur Übertragung der Sendung und
Vollmachten eines Nachfolgers der Apostel die Hände auflegen".

Die Weihegebete, die mit der Handauflegung den Höhepunkt

der Feier bilden, geben über den Charakter der heiligen
Handlung Aufschluss. Gott beruft zum Amt, Gott erteilt die

Vollmachten, Gott spendet die Gnadengaben, die Weihe ist eine
Tat.Gottes aus seiner Güte und Barmherzigkeit. „Der Mensch
ist es — nach einem Wort des heiligen Chrysostomus —, der
die Hände auflegt, Gott ist es, der das ganze Mysterium
vollzieht1)." Die betreffenden Weihegebete lauten: „Lasst uns,
geliebte Brüder, Gott den allmächtigen Vater bitten, class er über
diese seine Diener, die er zum Priestertum erwählt hat, himmlische

Gaben in Fülle ergiessen wolle, damit sie das Amt, das
sie von seiner Huld empfangen, durch seinen gnadenvollcn
Beistand sich aneignen und vollziehen mögen." „Erhöre uns, Herr
unser Gott, wir bitten dich, giesse auf diese deine Diener die
Segnung des heiligen Geistes aus, flösse ihnen die Macht der
priesterlichen Gnaden ein und geleite sie, die wir den Augen
deiner Milde darstellen, auf dass du sie weihest, immerdar mit
den reichen Geschenken Deiner Gnadengaben." Ähnlich lautet
das Gebet bei der Handauflegung bei der Bischofsweihe: „Empfange

den heiligen Geist! Nimm gnädig auf, o Herr, unser Flehen,
neige über diesen deinen Diener das Füllhorn priesterlicher
Gnade und giesse über ihn aus die Kraft deines Segens.a Diese

') P. de Puniet: Das römische Pontificale I, 1935, S. 258.



— 137 —

Formulare schliessen sich enge an das Pontificale Romanum
an, das „mit den Angaben der andern Liturgien übereinstimmt,
vor allem betreffs des unverdienten Charakters dieses Geschenkes
priesterlicher Gnade", wie de Puniet feststellt1).

Der Konsekrator fordert zu diesen Fürbitten das Presbyterium

wie die gesamte Gemeinde auf. Die Gemeinde ist an
der Feier aktiv beteiligt. Nur auf ihren Wunsch und mit ihrer
Zustimmung erfolgen die Weihen. Der Konsekrator erkundigt
sich bei Beginn der Diakonats- und Priesterweihe nach der
Würdigkeit der Kandidaten. Nachdem er sich dieser vergewissert
hat, richtet er an die Gemeinde die Aufforderung: „So jemand
etwas wider sie hat, so trete er um Gottes Willen und aus
Liebe zur Sache Gottes zuversichtlich heran und sage es; doch
handle er nach gewissenhafter Überlegung." Die Bischofsweihe
wird ebenfalls auf das ausdrückliche Verlangen der Kirche
vorgenommen, das sich in der Wahl äussert. Deshalb fragt der
Konsekrator nach dem Dokument rechtmässiger Wahl, das

vorgelesen werden muss.
Die Amtsträger stehen nicht über, sondern in der Kirche.

Durch das Amt wird die Kirche nicht in zwei einander
gegenüberstehende oder einander untergeordnete Teile getrennt,
sondern es ist zur Dienstleistung berufen, so dass es nicht zum
Widerspruch gegen Matth. 23, 8 ff. werden kann. Von hier aus
sind die Aufstellungen der altkatholischen Führer zu verstehen,
die die eigentliche llierarcliie abgelehnt und die Priester und
Bischöfe als Vertreter der Gemeinde bezeichnet haben. So

schreibt J. Langen: „Wenn darum auch die Kirchengewalt
unmittelbar von Gott stammt und im Namen Christi ausgeübt
wird, so handelt doch der einzelne Träger als der Repräsentant

der Gemeinde. Nur weil die kirchlichen Vollmachten nicht
der ganzen Gemeinde, sondern bloss einzelnen Personen
übertragen werden können, sind solche mit denselben ausgerüstet2)."
Dabei konnten sie sich auf die Kirchenväter, besonders auf
den hl. Augustin, berufen 8). Dasselbe lehrt das Tridentinum4).

') P. de Puniet: a. a. O. S. 257.
2) J. Langen: Das vatikanische Dogma, 1871, I, S. 23 f.
s) J. Langen: Die Kirchenväter und das N. T., 1874, S. 121.

4) Sess XXII C 1. Zu dieser Stelle bemerkt das «Jahrbuch für
Liturgiewissenschaft» XIII 1933, S. 196 in einem andern Zusammenhang: «Deutlich
zeigen diese Worte (des Trid.), dass die Kirche die wahre und eigentliche
Priesterin ist, die sich dabei des Dienstes der Priester bedient. Diese delire
entspricht genau der Väterlehre. »



— 138 —

Der Bischof soll „die Braut Gottes, die heilige Kirche,
unversehrt erhalten". Dazu muss er Voraussetzungen mitbringen:
„Reinheit des Glaubens und gute Sitten." Er wird deshalb vor
der Weihe daraufhin einer Prüfung unterzogen. Wie ja nicht
irgendein beliebiger an Stelle des Judas, um die Reihe der Zwölf
zu ergänzen, gewählt worden ist, sondern ein „Zeuge" seiner
Auferstehung (Apg. 1, 22).

Das kirchliche Amt ist nicht eine zufällig oder bloss
geschichtlich notwendig gewordene Einrichtung* der Kirche, sondern
es gehört zu ihrem Wesen, es ist göttlichen Ursprungs. Es wird
auf die Anordnung Jesu durch die Wahl der zwölf Apostel und
in seiner Gliederung auf apostolischen Ursprung zurückgeführt.

III.
Im allgemeinen ist unbestritten, dass Jesus selbst die zwölf

Apostel mit besonderem Auftrag berufen hat. Betrachtet man
von dieser Voraussetzung aus ihre Stellung, so sind sie nicht
einfache Boten, sondern bevollmächtigte Gesandte, also
Vertreter des Auftraggebers, die dessen Werk weiterführen. Sie

erscheinen tatsächlich im N. T. als ein geschlossenes Kollegium
mit bestimmter Aufgabe und einer ausgesprochenen Autorität,
beides stützt sich auf ihre Berufung durch den Herrn. Paulus
hat sein Apostolat in derselben Weise eingeschätzt. Er ist wie
die Zwölf von Christus und Gott berufen (Gal. 1, 1), beansprucht
nicht nur das Amt, sondern auch die Autorität. Beides ist von
den andern Aposteln anerkannt und ihm zugestanden worden
(Gal. 2, 9). Daran ändert die Tatsache nichts, dass in der
Apostelgeschichte wie in den paulinischen Briefen die Bezeichnung-
Apostel wiederholt noch in weiterem Sinne gebraucht wird.
Ihre Autorität dehnen die Apostel auf neu gegründete Gemeinden
aus, sie bleiben mit ihnen in Kontakt, sie besuchen sie auf
Inspektionsreisen selbst (Apg. 8, 14), verkehren mit ihnen
durch Boten und Briefe. Sie behalten von Jerusalem aus die

Oberleitung über die Gemeinden in Palästina und Syrien in den
Händen. Ähnlich der Apostel Paulus. Mit derselben Autorität
wie die Apostel zu Jerusalem leitet er seine Gemeinden — die
Mission unter den Hellenen war ihm zugesprochen worden
(Gal. 2, 9) —, im zweiten Korintherbrief spricht er von seiner
Sorge um alle Gemeinden (11, 28). Die Leitung und Aufsicht
über sie führt er ebenfalls durch Besuche, durch Briefe, durch



— 139 —

Boten, durch Rücksprache mit den Amtsträgern der Gemeinden,
denen er die Herde anvertraut1). Es wurde sogar die Hypothese
aufgestellt, die paulinischen Gemeinden seien von Jerusalem
abhängig gewesen —Jerusalem habe eine Art Primat innegehabt —,
das Merkmal der Anerkennung dieses Primates sei die Steuer
gewesen, die die paulinischen Gemeinden Jerusalem zu leisten
verpflichtet worden seien2).

Die Apostel treten als Zeugen des Herrn auf (Apg. 1, 8),
Zeugen dessen, was sie erlebt haben. Der Höhepunkt ihrer
Erlebnisse ist die Auferstehung des Herrn (Apg. 1, 22; 4, 33).
Durch die Verkündigung dieses Zeugnisses entsteht eine feste
Überlieferung. „Ich habe euch überliefert — schreibt Paulus an
die Korinther (15, 3) — in erster Linie, wie ich es selbst
überkommen habe." Man wollte den dieser Stelle folgenden Passus
als eine Art formuliertes Bekenntnis aufgefasst wissen. Ähnlich
leitet der Apostel im selben Brief den Abendmahlsbericht ein
(11, 23). Die Botschaft der Apostel wird zur Lehre, die mit
dem Evangelium identisch ist (Apg. 1, 8; 2, 42). Die Apostel
sind die Träger einer überlieferten Lehre (2. Thess. 2, 14;
Röm. 6, 17; 16, 17). So sehr sie auch mit aller Autorität
auftreten — Christus spricht durch den Apostel (2. Kor. 13, 3) —,
wichtige Entscheide treffen sie in Verbindung* mit den Presbytern

und der Gemeinde wie die Wahl der Sieben (Apg. 6, 2 ff.),
die Beschlüsse des sogenannten Apostelkonzils (Apg. lö, 4 ff'.),
den Ausschluss und die Wiederaufnahme von Gemeindemitglie-
dern (1. Kor. 5, 3 ff.; 2. Kor. 2, 5 ff'.; 7, 11 ff.). Über den äussern
Vorgang solcher Wahlen und Beschlüsse können wir nicht
einmal Vermutungen aufstellen, ohne in die Gefahr zu geraten,
die Art moderner Gepflogenheiten in jene Zeit zurückzudatieren.
Die höchste Autorität in den ersten Gemeinden besässen demnach
die Apostel in Verbindung mit der Kirche; dem Satz, dass die
Gemeinden für das Bischofsamt im späteren Sinn des Wortes
keinen Raumhatten, wird man beipflichten müssen3).

Eine zweite Gruppe von Amtsträgern sind für die einzelnen
Gemeinden mit besonderen Vollmachten ausgerüstet. Als in

') W. Mundle: Das Apostelbild der Apostelgeschichte. Zeitschr. für N. T.

Wissenschaft, 1928, S. 36 ff.
2) K. Holl: Der Kirchenbegriff des Apostels Paulus in seinem Verhältnis

zu dem der ürgemeinden: In K. Holl, Aufsätze II, 1928, S. 44 ff.

•) W. Mundle : a. a. O. S. 35.



— 140 —

Jerusalem in der Fürsorge für die hellenischen Witwen
Missstände eingetreten waren, wurden die sieben Männer zur
Besorgung des Tisches gewählt. Sie beschränkten ihre Mission
nicht darauf; von Stephanus und Philippus wissen wir, class sie

auch der Predigt oblagen. In späterer Zeit werden sie Diakone
genannt, in der Apostelgeschichte führen sie keinen besondern
Namen. Philippus wird (Apg. 21, 8) „Evangelist" genannt. Ob
die Sieben mit den Presbytern der Gemeinde Jerusalem identisch

sind, kann nicht gesagt werden. Die Befugnisse der Presbyter
werden nicht umschrieben. Sie erscheinen stets in Verbindung mit
den Aposteln (Apg. 11, 30; 15, 2 u. a.). Wir hören nur, dass

sie von Judäa Liebesgaben entgegennahmen (Apg. 11, 30).

Presbyter ordneten Paulus und Barnabas (Apg. 14, 22) in allen
ihren Gemeinden an, während in Antiochien Lehrer und
Propheten tätig waren (Apg. 13, 1). Die Presbyter von Ephesus,
die Paulus nach Milet kommen liess, redet er als Bischöfe an,
berufen, die Gemeinde Gottes zu leiten (Apg. 20, 17. 28). Der
Titel Presbyter findet sich beim Apostel Paulus nur in den

Pastoralbriefen. In Thessalonich werden Vorsteher (I. 5, 12),

in Philippi Bischöfe und Diakone (1, 1), in Korinth (I. 12, 28)

Apostel, Propheten und Lehrer genannt, an derselben Stelle
wird vom Charisma der Leitung, am Schluss vom Dienst
des Stephanas und im Römerbrief (12, 6 f.) von den Charismata
der Prophétie, der Diakonie, der Lehre, der Vorsteherschaft
gesprochen. Eph. 4, 11 werden Apostel, Propheten, Evangelisten,
Hirten, Lehrer aufgezählt mit der Aufgabe, die Heiligen zum
Werk des Dienens zuzurüsten und den Leib Christi
aufzubauen. In den Pastoralbriefen werden der Bischof und die
Diakonen, auch Presbyter erwähnt (1. Tim. 3, 1—13; 4, 14;
5, 17, 19; Tit. 1, 5 ff.). Hebr. 13, 17 kennt Leiter, Jak. 5, 14

Presbyter, ebenso 1. Petr. 5, 1. 1. Petr. 4, 10 f. mahnt das Lehramt

und die Diakonie auf Grund des Charismas, als gute
Verwalter der mannigfachen Gnade Gottes zu versehen. Das Amt
in der Gemeinde wird auf eine Gnadengabe zurückgeführt, wie
die oben erwähnten Stellen sagen (vgl. 2. Tim. 1, 6).

Ein geschlossenes Bild über das Gemeindeamt enthalten
die apostolischen Schriften nicht. Sic wollen ein solches auch
nicht geben. Selbst die Pastoralbriefe erwähnen es nur, um
die notwendigen Eigenschaften seiner Träger hervorzuheben.
In den älteren Briefen will Paulus nicht die einzelnen Ämter



— 141 —

aufzählen, sondern einfach deren Funktionen, um den Reichtum
der Gnadengaben zu schildern1). Wie sie verteilt sind, sagt er
nicht. So bezeichnet er sich 1. Tim. 2, 7 und 2. Tim. 1, 11

als Apostel als Lehrer der Kirche. Prophet wird im Sinn von
Kündiger kommender Dinge (z. B. Apg. 11, 28: 21, 11), aber
auch im Sinn von Lehrer gebraucht. Propheten ermahnen die
Brüder Apg. 15, 32, und stärken sie. Nach 1. Kor. 14, 3

verkündet der Prophet Erbauung, Mahnung und Trost. Zu der
Hypothese, dass es in den paulinischen Gemeinden nur charis-
matischeÄmter, keine administrativen wicin denen Judäasgegeben
habe, ist viel geschrieben worden. Tatsächlich wird nirgends
zwischen charismatischen und liichtcharismatischenÄmternunter-
schieden2). Von den für den Tischdienst Bestimmten in Jerusalem
wird Ansehen, Geist und Weisheit verlangt. Stephanusistvoll Gnade
und Kraft (Apg. 6, 8). Folgendes steht fest: An der Spitze der
Ortsgemeinde stand eine Mehrzahl von Amtspersonen. Wie die
einzelnen Funktionen verteilt waren, lässt sich nicht feststellen.
Ob sie klar ausgeschieden waren, wissen wir nicht, wir können
nur sagen, eine Gliederung war vorhanden, die Grenzen

mögen ineinander geflossen sein. Nur die Diakone erscheinen
klar gesondert. Die Gemeinden in Korinth und Rom müssen
reich an Männern mit ausserordentlichen Gnadengaben gewesen
sein, die eine feste Ordnung erst recht nötig gemacht haben.
Ihre Inhaber waren aber der Autorität des Apostels unterworfen
(1. Kor. 14, 37). Selbst die Amtsbezeichnungen waren nicht
gleich, es herrscht eine Mannigfaltigkeit, in die wir selbst
durch gescheite Hypothesen kaum mehr Klarheit bringen
können. Ausdrücke wie Presbyter, Diakon kommen zudem vor,
ohne class damit ein Amt bezeichnet werden soll. Die Mehrzahl
von Amtsträgern darf man sich nicht als ein Kollegium im Sinne
einer Behörde vorstellen. So wenig von einer bischöflichen
Verfassung in der apostolischen Zeit gesprochen werden kann,
ebensowenig darf man eine presbyteriale nach heutiger
Auffassung für die apostolischen Gemeinden annehmen.

Noch ein kurzes Wort über den Wahlmodus. Er ist nicht
einheitlich. So werden die Sieben von den Zwölfen in Verbindung mit
der Gemeinde gewählt (Apg. 6, 5). Nach Apg. 14, 22 haben Paulus

und Barnabas die Presbyter eingesetzt. Ebenso erhält Titus

') G. Gloege: Reich Gottes und Kirche im N. T., 1929, S. 368.

J) Linton, a. a. O. S. 104.



— 142 —

die Vollmacht, Presbyter anzuordnen (Tit. 1, 5). Stephanas
hat sich offenbar aus freien Stücken zum Dienst gemeldet
(1. Kor. 16, 15).

Das Ergebnis einer nüchternen Betrachtung, die sich nicht
zu sehr auf Hypothesen stützen möchte, ist gering, aber es ist
doch wichtig genug. In der Einzelgemeinde der apostolischen
Zeit besteht ein kirchliches Amt der Leitung, Lehrverkündigung*,
Verwaltung und Fürsorge nicht als eine irdische Einrichtung,
wie sie praktischen Bedürfnissen entsprang, sondern als eine
Gabe Gottes. Das ist nicht nur deutlich ausgesprochen, sondern
wird auch in eine symbolische Form gekleidet. Die
Bevollmächtigung geschieht durch Handauflegung. Sie ist an bekannten

Stellen des N. T. bezeugt und allgemein in den kirchlichen
Brauch übergegangen. Die Amtsauffassung ist im N. T. etwas

ganz Neues, sie ist nicht etwa administrativer Natur. Wie die
Botschaft der Apostel von dem, was in der Synagoge verkündet
wurde, grundverschieden ist, so ist die Vorsteherschaft der
Ekklesia ihrem Wesen nach etwas ganz anderes als das Ältesten-

kollcgium der Synagoge.
Soweit und solange die Apostel gewirkt haben, gab es

keinen monarchischen Episkopat. Er erscheint erst in der
Übergangszeit zum nachapostolischen Zeitalter. Um seine
Entstehung zu erklären, werden allerlei Hypothesen zu Hilfe
genommen, die fast alle auf den Entwicklungsgedanken greifen,
als ob er unter dem Einfluss äusserer und innerer Vorgänge
in der Kirche aus ihrer kollegialen Verfassung hervorgegangen
wäre. Die Aufstellungen zur Bekräftigung solcher Annahmen
können alle auf die Dauer nicht befriedigen, weil sie sich nur
auf Vermutungen stützen. Die Lösung der Frage liegt einfach.
Die autoritative Stellung der Apostel war so enge mit der Kirche
verknüpft, dass nach ihrem Weggang an ihren Platz Mitarbeiter,
hervorragende Persönlichkeiten nachrückten, denen die Leitung
der grösser gewordenen Gemeinden oder ganzer Gruppen von
Gemeinden mit apostolischer Autorität anvertraut worden ist. Wir
kennen aus der Übergangszeit einige Fälle, ohne dass diese führenden

Männer etwa als Bischöfe bezeichnet worden wären. Die Sache

war vor dem Titel da. Als die letzten Apostel Jerusalem verlassen
hatten, übernahm Jakobus die Leitung der Gemeinde. Als Bruder
des Herrn und Zeuge der Auferstehung hatte er von Anfang
an eine einflussreiche Stellung eingenommen und war deshalb



- 143 —

besonders zur alleinigen Leitung berufen. Sie hat nach seinem
Märtyrertod ein anderer Verwandter des Herrn Symeon
übernommen. Eine ähnliche Stellung mit apostolischer Autorität verlieh

Paulus seinen Schülern und Mitarbeitern Timotheus in
Ephesus (1. Tim. 1, 3) und Titus auf Kreta (Tit. 1, 5). Titus wird
ermächtigt, Amtspersonen einzusetzen, was von Timotheus ebenfalls

vorausgesetzt wird (1. Tim. 5, 22). In die Reihe der
Amtsträger mit apostolischer Autorität wird ferner Diotrephes (3. Joh. 9)

eingegliedert1). Streeter stellt die Hypothese auf, der Presbyter
des 2. und 3. Joh. sei nicht mit dem Apostel gleichen Namens
identisch, sondern sei ein anderer Schüler des Herrn, der als
Bischof von Ephesus eine ausserordentliche autoritative Stellung,
mit den spätem Erzbischöfen vergleichbar, bekleidet habe s).

Den von Papias erwähnten Aristion hält er für den ersten
Bischof von Smyrna3). Der Bericht der Kirchengeschichte des

Eusebius4), der Apostel Johannes habe in Kleinasien Bischöfe
eingesetzt, ist eine gute Überlieferung. Strittig ist die Frage,
ob unter den Engeln der sieben Gemeinden der Offenbarung
Leiter der Gemeinden, also Bischöfe, zu verstehen seien. Das
Dafür und Dawider halten sich mindestens die Waage. Polykarp,

Bischof von Smyrna, gilt als von den Aposteln
eingesetzt6). Wenn also Ignatius von Antiochien als Bischof auftritt
und Bischöfe in kleinasiatischen Gemeinden namentlich aufführt,
so erscheint das Bischofsamt nicht als eine neue Organisation,
sondern als eine fest eingebürgerte Institution, die nicht das

Ergebnis einer Entwicklung sein kann, sondern die zum Wesen
der Kirche gehört und die in ganz natürlichem Vorgang das

Apostolat ersetzt hat. So darf gesagt werden : Das Bischofsamt
geht auf apostolischen Ursprung zurück.

Bern. Adolf Küry.

•) B. H. Streeter: The primitive Church, 1930, S. 84.
3) B. II. Streeter : a. a. 0. S. 88.
3) A. a. 0. S. 130 ff.
4) Eusebius, Kirchengeschichte, III, 23.
6) Irenaeus Ad. Haer. 3, 3, 4.


	Kirche und Amt

