
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 2

Artikel: Staat, Nation, Kirche

Autor: Bratsiotis, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Staat, Nation, Kirche.
Nach einem Referat auf der Studienkonferenz der orthodoxen Kirchen in

Herceg-Novi.

Bei der Behandlung der brennenden Fragen „Staat, Nation
und Kirche vom orthodoxen Standpunkt01, gehe ich von der
historischen Wirklichkeit aus, um sie dann unter das Licht des

Evangeliums zu stellen und von da aus zu Ergebnissen von
allgemeiner Gültigkeit zu kommen. Man wird mir erlauben,
über diese Fragen mit christlichem Freimut zu sprechen, ohne
dass dieser Freimut, der lediglich der Feststellung der rettenden
Wahrheit und nur dieser Wahrheit dienen soll, den Anlass
geben könnte zu Missverständnissen, die unter christlichen
Forschern keinen Raum gewinnen dürfen, wenn sie in brüderlicher

Gesinnung der Wahrheit zu dienen suchen. Selbstverständlich

bin ich fern davon, meine Ansichten als unfehlbar
anzusehen, und ich bin für alle Hinweise und Vorschläge dankbar,

die einer Vertiefung dieser Erkenntnisse dienen können.

I.
Staat, Nation und Kirche sind drei Grössen, die in der

orthodoxen christlichen Welt eng miteinander verbunden sind,
— eine Tatsache, die zunächst nichts mit dem Wesen und den
Grundsätzen der orthodoxen Kirche an sich zu tun hat, sondern
sie erklärt sich zunächst aus besonderen historischen Gründen,
wie ich es im folgenden in einigen Hauptlinien anzudeuten
versuche. Ein charakteristisches Kennzeichen des byzantinischen
Reiches bestand in dem Streben, die beiden absoluten Grössen
in Harmonie miteinander zu bringen : den absoluten Staat mit
dem Christentum als der absoluten Religion. Das byzantinische
Reich erhob oft den Anspruch, seine absolute Macht auch auf
die Kirche, wenigstens im Orient, auszuüben. Andererseits
kämpfte die Kirche durch ihre grossen Kirchcnfürsten nicht
nur für ihre Freiheit in ihren inneren Angelegenheiten, sondern
sie übte auch einen tiefen Einfluss auf den Staat aus, der zu
einem christlichen Staat geworden war. Parallel zur „Verstaatlichung

der Kirche" lief die „Verkirchlichung des Staates".

Keinem der vielfältigen Völker, aus denen sich das
byzantinische Reich zusammensetzte, fehlte das nationale Bewusstsein,

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1936. 5



— 66 —

am wenigsten dem griechischen Volk, dessen geistiger Einfluss
auf diesen Staat mit der Zeit immer tiefer wurde — auf jenen
Staat, der dem Namen nach römisch, in Wirklichkeit aber
griechisch geworden war. Wie lebendig das griechische nationale

Bewusstsein jenes Staates in der Zeit seines Zusammenbruches

war, geht aus den letzten Worten des letzten
byzantinischen Kaisers hervor, eines Griechen seiner Abstammung
und dem nationalen Bewusstsein nach, des Konstantinos Paleologos,

der Konstantinopel „eine Freude aller Griechen" nannte.
Während der Zeit der 400jährigen türkischen Knechtschaft

herrschte in der unterjochten christlichen Welt das kirchliche
Bewusstsein, indem die nationalen Gegensätze der unterjochten
Völker ausgeglichen wurden. Diese Völker hatten das Bewusstsein,

dass sie vor allen Dingen Christen sind und dann erst
Griechen, Serben, Bulgaren, Rumänen, Albanier. Dazu hat viel
die Tatsache beigetragen, dass die Eroberer, die Türken, nichts
von den geknechteten Nationen wissen wollten, indem sie ihre
verschiedenen christlichen Untertanen zusammenfassend
„Römer" nannten ; die ihnen zuerkannten Privilegien wurden ihnen
als Christen bewilligt, und als Hüter jener Privilegien und als
offizieller Vertreter aller christlichen Untertanen wurde von
den Eroberern die orthodoxe grosse Kirche von Konstantinopel
anerkannt und deren Haupt, der ökumenische Patriarch, als
Ethnarch aller christlichen Untertanen, ohne Unterschied der
Nationalität. Angesichts der vielfachen Hellenisierung des
verfallenen byzantinischen Reiches, dessen Erbe in mancher
Hinsicht die Kirche war, angesichts der geistigen Überlegenheit
der Griechen unter den anderen geknechteten christlichen
Völkern des osmanischen Reiches, angesichts endlich der
Tatsache, dass alle Ethnarchen der christlichen Untertanen jenes
Reiches, nämlich die ökumenischen Patriarchen sowie die
meisten Bischöfe des ökumenischen Patriarchats, Griechen
waren, erscheint die besondere Kraft und Stärke der
griechischen Nation unter all den anderen unterjochten christlichen
Nationen als leicht erklärlich und selbstverständlich. Diese
Nation bewahrte immer ein lebendiges Bewusstsein dessen, dass
sie der einzige Erbe des byzantinischen Reiches war, der
Schatzmeister und Hüter der Traditionen und Hoffnungen auf eine
Wiederherstellung dieses Reiches, wie man aus der gelehrten
wie aus der volkstümlichen Literatur jener Zeit ersehen kann.



— 67 —

Von grösstem Wert waren überhaupt die Dienste, die die
Kirche während der langjährigen türkischen Knechtschaft nicht
nur der griechischen Nation, sondern allen unterjochten christlichen

Nationen geleistet hat, die mit Recht und
charakteristischerweise die Kirche ihre „Mutter" nennen. Tatsächlich ist
auch die „grosse Kirche Christi" (das ökumenische Patriarchat)
eine Mutter aller von den Türken unterjochten Nationen
gewesen, da sie der einzige Vormund und Schutz dieser Nationen
gegen die Willkür der türkischen Herrschaft war und da sie

zusammen mit der väterlichen Religion und Sprache auch für
die Bewahrung des nationalen Bewusstseins all dieser Nationen
gesorgt hat, was von jedem unbefangenen Forscher dieser
historischen Periode anerkannt wird. Auf welche andere Weise
wäre es den anderen Nationen möglich gewesen, gegenüber
der furchtbaren türkischen Tyrannei ihr nationales Bewusstsein

und ihr nationales Wesen zu bewahren, wenn die Kirche,
d. h. die griechische Grosskirche, etwa eine chauvinistische
Politik getrieben und auf eine Unterdrückung des nationalen
Bewusstseins hingearbeitet hätte? Im Gegenteil hat die
Grosskirche, eingedenk der Worte des Heidenapostels: „Hier ist
weder Jude noch Grieche", und eingedenk ihres hohen Berufes
und ihrer Verpflichtung wie eine liebevolle Mutter diese
verschiedenen Nationen nicht als Serben, Bulgaren, Rumänen usw.,
sondern vor allem als Christen angesehen. Wenn es aber
chauvinistisch gesinnte orthodoxe Schriftsteller gibt (glücklicherweise

sehr wenige), die der Grosskirche zum Vorwurf machen,
dass sie sich gegenüber den anderen unterjochten Christen als
eine Stiefmutter bewiesen hat (was eine schwere Verleumdung
und einen Undank gegen sie bedeutet), so darf man nicht
vergessen, dass es auch andere chauvinistische orthodoxe Schriftsteller

gibt (glücklicherweise ebenso wenige), die die
Grosskirche tadeln, dass sie sich gegenüber den anderen Nationen
als eine allzu liebevolle und nachsichtige Mutter gezeigt hat.
Nicht nur während der langjährigen Periode der türkischen
Knechtschaft, sondern auch in der Zeit der nationalen Erhebung
der unterjochten christlichen Völker ira Kampf um ihre Freiheit

hat die Mutter Kirche allen diesen Völkern ausnahmslos

unschätzbare Dienste geleistet, indem sie durch Wort und Tat

tapfer mit ihnen zusammen kämpfte und auf dem „Altar der
Freiheit" für alle ihre Kinder ohne Unterschied der Nation



— 68 —

nicht wenige Opfer gebracht hat aus den Kreisen ihrer
Geistlichen, Diakonen, Priester und Bischöfe; unter diesen befanden
sich auch ökumenische Patriarchen und besonders Gregor V.,
der von den Türken am Osterfest, am 10. April 1821, gehängt
wurde.

Aber die unter dem türkischen Joch währende Vormundschaft

der Kirche gegenüber den geknechteten christlichen
Völkern, die oft (wie es nicht sein sollte) diesen Völkern den

grössten Teil ihrer eigenen Energie nahm, dauerte so lange
und war so stark, dass die Kirche während eines ganzen
Jahrhunderts der Freiheit dieser Völker nicht imstande war, die

weniger erfreulichen Folgen des so entstandenen Zustandes zu
überwinden. Die orthodoxe Kirche erwies sich leider nach der
Befreiung der ihrem Bekenntnis zugehörigen Mitglieder auf dem

Balkan — wie es auch in den meisten protestantischen Kirchen
der Fall ist — als zu eng verbunden mit der Idee der Nation.
So setzte sich auch innerhalb der Kirche der in ihr Leben
eingedrungene starke Nationalismus durch, dem sie weithin blindlings

diente unter Vernachlässigung ihres hohen geistigen
Berufes und unter Verletzung des echten Geistes der Orthodoxie,
dem die Idee eines unbegrenzten Nationalismus durchaus fremd
ist, wie es auch in der ungetrennten Kirche der ersten acht
Jahrhunderte der Fall war. Zunächst war die Bildung von
autokephalen, selbständigen nationalen Kirchen vielmehr eine
Folge des in die Kirche eingedrungenen Nationalismus als ein
Zeichen der Ehrfurcht vor altem, kirchlichen Brauch und Kanon.
Konkrete Beispiele zum Beweise dieser Behauptungen sind
ununnötig, da solche Beispiele jedem Orthodoxen aus seiner Kirche
bekannt sind.

Diese rückhaltlose Verbindung der autokephalen orthodoxen
Kirchen des Balkans mit dem Nationalismus und der obengenannte
zum Teil damit zusammenhängende erhebliche Beitrag der Kirche
zur politischen Befreiung der orthodoxen Balkanvölker vom
türkischen Joch und zur Bildung der christlichen Balkanstaaten
hat u. a. auch die überstarke Verbundenheit dieser Kirchen
mit clem Staat mit sich gebracht — eine Haltung, die ebenso

an die Haltung der meisten protestantischen Kirchen erinnert.
Aber diese übermässige Verbundenheit der orthodoxen Kirche
mit dem Staat ist um so weniger gerechtfertigt und daher um so

verhängnisvoller, als alle diese sogenannten orthodoxen Staaten



— 69 —

des Balkans keine theokratischen oder wirklich christlichen
Staaten sind, wie das byzantinische Reich es war, sondern ver-
westlichte Staaten, nämlich säkularisierte Staaten, die — der
eine mehr, der andere weniger — mit der Zeit zu einer
Entfremdung vom christlichen Geiste und zu einer religiösen
Gleichgültigkeit unter dem Vorwand der Toleranz kommen, während
sie andererseits die Kirche misstrauisch überwachen und den
Anspruch erheben, diese Kirche unter ihrer Herrschaft zu erhalten.

Mit dieser übermässigen Verbundenheit der autokephalen
orthodoxen Kirchen mit der Nation und mit dem Staat hängen
u. a. auch die in den letzten Jahren hier und da auftretenden,
für ihre Säkularisierung bezeichnenden Bestrebungen nach
Hegemonie in der ganzen orthodoxen Kirche zusammen, — unter
Verletzung einer sehr alten und in jeder Hinsicht ehrwürdigen
historischen Tradition, die eine Garantie für die Eintracht und
die Wohlfahrt der orthodoxen Kirche bildet (ich meine die

unverjährbaren Rechte des ökumenischen Patriarchats).
Fast das gleiche gilt auch für die grosse orthodoxe Kirche

von Russland (und zwar vor der grossen russischen Revolution),
in der Zeit, als diese Kirche aus ähnlichen Gründen wie die
orthodoxen Kirchen des Balkans in der gleichen Weise, wenn
nicht noch mehr, der Nation und dem Staat gegenüber knechtische

Dienste geleistet hat. Die Wirkung dieser Haltung der
autokephalen orthodoxen Kirchen besteht darin, dass sie das

Solidaritätsgefühl und den lebendigen inneren Zusammenhang
eingebüsst haben (ausgenommen das sie verbindende Band der
gemeinsamen Dogmen, des gemeinsamen Kultus und des
gemeinsamen kanonischen Rechts), dass sie sich nicht auf ein und
der gleichen Linie bewegen, die vom Geist und der Tradition
der Orthodoxie bestimmt ist, dass sie mit Argwohn einander
gegenüberstehen und natürlich nicht einen angemessenen
Einfluss auf ihre Völker ausüben und damit ihren Völkern mehr
Schaden als Nutzen bringen, denen sie durch ihren Chauvinismus

gute Dienste zu leisten glaubten.
An diesen Erscheinungen ist sicher auch der heutige Mangel

eines wirklichen kirchlichen Zentrums der orthodoxen Kirche
von übernationalem Charakter mit schuld, das früher in der

byzantinischen und in der türkischen Zeit in dem ökumenischen
Patriarchat gegeben war. So haben die autokephalen
orthodoxen Kirchen nicht einmal die Gelegenheit gehabt, ihre ge-



— 70 —

meinsamen Angelegenheiten zu behandeln, etwa in einer periodisch

wiederkehrenden Synode, wie die Lambeth-Konferenz
der anglikanischen Kirchen. Aber ist nicht andererseits auch
dieser Mangel eines solchen kirchlichen Zentrums auf die
chauvinistische Politik der vom ökumenischen Patriarchat emanzipierten

autokephalen Kirchen zurückzuführen? Vor 12 Jahren
habe ich vergeblich darauf gehofft, dass die durch den
Lausanner Vertrag von 1923 erfolgte offizielle Anerkennung des

ökumenischen Patriarchats als eines religiösen Zentrums der
Orthodoxie den Anlass zu einer Besserung der kirchlichen Lage
der orthodoxen Kirche bilden würde, wie auch zu gemeinsamen
kraftvollen Bemühungen führen würde, dieses Patriarchat zu
einem wirklichen ökumenischen Zentrum der Orthodoxie mit
übernatioalem Charakter zu machen, so wie es auch in der
älteren Zeit war *).

Es war damals eine wertvolle, vielleicht sogar einzigartige
Gelegenheit für die orthodoxe Kirche, ein gemeinsames Zentrum
wiederzugewinnen mit einem tatsächlich übernationalen,
ökumenischen Charakter. Für die orthodoxe Kirche ist ein solches
Zentrum absolut notwendig, wie der bedeutende russische Philosoph

Solowjow sehr treffend in seiner wertvollen Schrift „La
Russie et l'église universelle" (1906, S. 70 ff.) bemerkt: „Une
église nationale, si elle ne veut pas se soumettre à l'absolutisme

de l'Etat, c'est-à-dire cesser d'être église, pour devenir
un département de l'administration civile, doit nécessairement
avoir un appui réel en dehors de l'Etat et de la nation ;

attachée à celle-ci par des liens naturels et historiques, elle doit,
en même temps appartenir en sa qualité d'Eglise à un cercle
social plus vaste avec un centre indépendant et une organisation

universelle, dont l'église locale ne peut être qu'un organe
particulier."

Aber die bekannte Haltung der türkischen Regierung
gegenüber dem ökumenischen Patriarchat und die seit jener Zeit
besonders deutlich gewordene Geringschätzung des
ökumenischen Patriarchats durch manche orthodoxen Kirchen, in
Verbindung mit den obengenannten und damit Hand in Hand
gehenden Hegemonie-Bestrebungen haben dazu beigetragen,
diese .etite Hoffnung zu vereiteln. Im Anschluss an diese Situa-

») Siehe meinen Aufsatz in der 'AvdnXaa^ 1923, Heft 14/15, S. 209/210.



tion haben wir zu fragen, ob der gläubige orthodoxe Christ mit
der Lage seiner Kirche zufrieden sein darf und, wenn nicht,
wie diese Lage zu verbessern wäre.

IL
Zunächst ist zu bedenken, dass diese Situation mit dem

Geist der Orthodoxie und des Christentums überhaupt in keiner
Weise in Einklang zu bringen ist. Soweit auch immer die Ziele
der Kirche zum Teil mit den Zielen eines in seinem Handeln
ethisch bestimmten Staates zusammenfallen mögen, so sehr auch
ein Staatsgebilde Rechtsstaat sein mag, so wird docli immer
die Zwangsgewalt zum Staat gehören, mit anderen Worten,
der Staat wird sich nie anders als im Bereich der Sünde

bewegen, der er auch nach der herrschenden theologischen
Ansicht seine Entstehung verdankt. Eine blinde vorbehaltlose
Verbundenheit der Kirche mit dem Staat bedeutet also eine
Entfremdung und Entfernung vom Bereich der Gnade, auf die die
Kirche sich gründet; das bedeutet damit ein Verhaftetsein im
Bereich der Sünde, ein Verrat gegen die christlichen Grundsätze,

d. h. ein Bankrott der Kirche, um so mehr wenn der
Staat, an den die Kirche sich binden lässt, ein religionsloser
Staat ist. Eine Kirche, die des Namens Christi wert ist, darf
im Gegenteil nicht anders als den Befehlen Christi und seiner
Apostel gemäss handeln ; darf nur „dem Kaiser geben, was des

Kaisers ist" (Matth. 22, 21), ihre Kinder ermahnen, „Untertan
zu sein der Obrigkeit, die Gewalt über sie hat" (Röm. 13, 1)

und „Bitte, Gebet, Fürbitte für die Könige und für alle
Obrigkeit zu tun" (1. Tim. 2, 1). Insofern aber diese Kirche als
Kirche Christi gelten will, darf sie nie von ihrer Pflicht
abgehen, „Gott zu geben, was Gottes ist", und den göttlichen
Befehl immer vor Augen haben: „Du sollst keine anderen
Götter neben mir haben" (Exod. 20, 3), wie auch das Wort:
„Niemand kann zwei Herren dienen" (Matth. 6, 24), ferner dass

„das Wort Gottes nicht gebunden ist" (2. Tim. 2, 9), und dass

man „Gott mehr gehorchen muss denn den Menschen" (Ap.-
Gesch. 5, 29). Die Kirche wird nie aufhören, sich selbst und
ihre Kinder daran zu erinnern, dass „unser Wandel im Himmel
ist" (Phil. 3, 20), dass „wir hier keine bleibende Statt haben,
sondern die zukünftige suchen wir" (Hebr. 13, 14), und dass

wir „teuer erkauft sind und nicht der Menschen Knechte werden



— 72 —

sollen" (1. Kor. 7, 23), und die Kirche wird immer eingedenk
sein ihrer göttlichen Herkunft, ihres göttlichen Wesens und
ihres göttlichen Berufes.

Ähnliches gilt auch für die Stellung der Kirche clem

Nationalismus gegenüber. Soviel auch das Nationalitätenprinzip als
natürlich und nützlich für die Wohlfahrt der Völker gelten
darf, und so sehr auch die Bibel anerkennt, class Gott immer
bestimmte Nationen (wie auch bestimmte Personen) als seine

Organe zur Vollziehung seiner Ratschlüsse zum Wohl der
Menschheit einsetzt, und dass Gott es ist, der „die Grenzen
für die Ansiedlungen der Menschen bestimmt hat" (Ap.-Gesch. 17,

26), so wäre es nichtsdestoweniger vom christlichen Standpunkt
aus nie zuzugeben und zu ertragen, dass die Kirche Christi
die nationale Anmassung der Völker, vornehmlich ihren kollektiven

Egoismus unterstützt und dass sie sogar die nationalen
Antagonismen nährt und verstärkt, die die gegenseitige
Zerfleischung der Völker verursachen. Ein solches Benehmen der
Kirche ist durchaus unvereinbar mit den fundamentalen
christlichen Grundsätzen etwa vom unschätzbaren Wert der menschlichen

Seele und von der Liebe gegen alle Menschen, selbst

gegenüber den Feinden. Es ist durchaus unvereinbar mit der
klassischen Lehre des Heidenapostels, dass „Gott es ist, der
gemacht hat, dass von einem Blut her jedes Menschenvolk auf
der ganzen Erde wohnt", nicht zu gegenseitiger Vernichtung,
sondern „dass sie Gott suchen sollen, ob sie ihn herausfühlen
und finden möchten" (Ap.-Gesch. 17, 26/27), und dass in Jesu
Christo „ist nicht mehr Jude noch Grieche, nicht mehr Sklave
noch Freier, nicht mehr Mann noch Weib" (Gal. 3, 28 ; Kol. 3, 11).
Daher ist die im letzten Jahrhundert eingenommene Haltung
der orthodoxen Kirche wie auch anderer Kirchen dem Staat
und der Nation gegenüber eine Verkennung oder vielmehr ein
Verrat fundamentaler christlicher Prinzipien. Man kann wirklich

in dieser Situation daran zweifeln, inwiefern diese Kirchen
berechtigt sind, als Kirchen Christi zu gelten1).

') Dieser grossen Sünde sind schuldig nicht nur die orthodoxen,
sondern, einige mehr, einige weniger, alle christlichen Kirchen, nicht
ausgenommen die römisch-katholischen Kirchen, wenigstens in den letzten
Jahren. Andererseits ist es nicht wahr, dass der nationale Charakter ein
Hauptkennzeichen der orthodoxen Kirche ist, denn dieser Charakter bildet
etwas Hinzugefügtes (er stammt aus den Anfängen des XIX. Jahrhunderts)
und Nebensächliches im Körper der orthodoxen Kirche. P. I. B.



— 73 —

III.
Nun erhebt sich von selbst die Frage, was diese Kirchen

tun sollen. Diese Frage könnte man nach den oben gemachten
Bemerkungen kurz dahin beantworten, dass die blinde,
uneingeschränkte und heidnische Verbundenheit der Kirche mit dem
Staat und dem Nationalismus durch Rückkehr zu der oben

aufgewiesenen evangelischen Lehre ein Ende finden muss. So

sehr der Staat wie auch die Nation bei dem heutigen Zustande
der Menschheit, biblisch gesagt im gegenwärtigen Äon, zur
Erhaltung, für das Gedeihen und für die Wohlfahrt der Menschheit

unentbehrlich ist, so ist doch die Kirche dafür um so

unentbehrlicher, die sich in einem ähnlichen Verhältnis zu Staat
und Nation befindet wie die Seele zum Leibe. Wenn der Zweck
des Staates darin besteht, die Sicherung eines friedlichen
Zusammenlebens nach innen und aussen durchzuführen und der
Wohlfahrt seiner Mitglieder zu dienen, so besteht der Zweck
der Kirche Avenigstens dem Staat gegenüber in der Pflege und
Stärkung des persönlichen Gewissens der den Staat bildenden
Individuen gegenüber der Tyrannei der staatlichen wie auch
der nationalen und sozialen Umgebung, was nach der treffenden
Bemerkung von Fr. W. Förster („Autorität und Freiheit") das

grösste Kulturwerk der Kirche in der Weltgeschichte ist. Dies
hat u. a. auch Auguste Comte anerkannt (vgl. bei Förster S. 110).

Wie zwischen Leib und Seele, so gibt es auch zwischen
Staat und Nation einerseits und Kirche andererseits eine
Haltung friedlichen Zusammenlebens und Zusammenwirkens, die
von der gegenseitigen Ehrfurcht und Anerkennung der Eigenart

und der Bedeutung aller dieser Werte bestimmt ist. So sehr
auch ein Anspruch der Kirche, beide Schwerter in ihrer Hand
zu halten, wider das Evangelium wäre, so würde doch ein
analoger Anspruch des Staates ebenso unerträglich sein und
eine freiwillige Knechtschaft der Kirche dem Staate gegenüber
bedeuten, die auf diese Weise auch die Sünden des Staates
und der Nation auf sich laden würde, die eine echte Kirche
Christi doch brandmarken, zügeln und überwinden soll.

Darin kommt in wenigen Worten, denke ich, der Sinn der

evangelischen Lehre vom gegenseitigen Verhältnis von Staat,
Nation und Kirche zum Ausdruck. Aber eine Rückkehr der
Kirche zur evangelischen Lehre an diesem Punkte ist eine
conditio sine qua non für ihre vollständige Rückkehr zu der von



— 74 —

ihrem göttlichen Stifter eingeschlagenen Linie, die zur Erfüllung
ihrer Aufgabe in der Welt führt — einer Aufgabe, die auch
von der orthodoxen Kirche seit etwa 100 Jahren durch
Einmischung in Dinge, die ihrem Geiste fremd sind und oft auch
ihrem Wesen und ihrem Beruf entgegenstehen, vernachlässigt
worden ist. Eine solche Rückkehr der Kirche zur echten
evangelischen Lehre fällt auch mit dem wirklichen Vorteil der
Nation und des Staates zusammen, denn keine Macht der Nation
oder des Staates ist imstande, die heilsame Bedeutung der Kirche
als einer Staat und Gesellschaft erhaltenden Kraft und als einer
Zuchtmeisterin der Nation zu ersetzen, — einer Kirche, die
den Befehlen und dem Geist ihres Stifters überhaupt getreu
bleiben will. Nur unter dieser Bedingung wird unsere heilige
Kirche imstande sein, sich ihr gemeinsames religiöses Zentrum
mit übernationalem Charakter (worauf ich immer wieder
nachdrücklich hinweisen möchte) wieder zu schaffen und selbst zu
einem mächtigen Friedens- und Kulturfaktor auf dem Balkan
und in ganz Osteuropa zu werden und sich darin zu bewähren.

Athen. P. Bkatsiotis,


	Staat, Nation, Kirche

