
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 3

Artikel: Capita de Trinitate

Autor: Bulgakow, Sergius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


144 —

Capita de Trinitate.

Aus eigenen Kräften vermag der Mensch Gott nicht zu
erkennen, wenn Gott selbst sich ihm nicht offenbart. Die
Offenbarung Gottes geht ein in die Vernunft des Menschen, zerreisst
das Gewebe seiner Gedanken — als das Neue, für die Vernunft
Übernatürliche. Und doch wird die Vernunft von der erleuchtenden

Gnade durchflutet; ihre Sehnsucht wird gestillt, sie wird
sich ihrer selbst bewusst und von ihren eigenen Aporien befreit.
Wenn auch die Lehre der Offenbarung ihrem Lnhalte nach die
Kräfte der Vernunft übersteigt, so gibt sie doch Antwort auf die
Fragen der Vernunft, löst ihre Probleme, beseitigt ihre Rätsel.
Die Offenbarung der jenseitigen Gottheit am Menschen ist in
diesem Sinne menschlich, dem Menschen entsprechend. Mit andern
Worten: in der Natur des Geistes und in der Struktur der
Vernunft mit ihrer natürlichen Problematik sind Postulate der ge-
offenbarten Lehre über Gott enthalten — als Möglichkeit, diese
aufzunehmen. Das Ebenbild Gottes im Menschen ist — obgleich
es durch die Sünde und den Irrtum entstellt ist — ontologische
Grundlage der Offenbarung; die Anthropologie ist natürliche
Grundlage der Theologie. Wenn jene die Offenbarung auch nicht
zu ersetzen vermag, so gibt sie doch clem Menschen die
Möglichkeit, die Offenbarung aufzunehmen.

Der menschliche Geist trägt die Postulate der göttlichen
Dreieinigkeit in sich. Auf ihm liegt ihr ewiger Siegel. — Diese Postulate

sollen nun im Folgenden zur Darstellung gebracht werden.

I. Die Aporien der natürlichen Gotteserkenntnis.

A. Die Gottheit als absolutes Objekt: Pantheismus.

Der Mensch findet sich vor in der Welt als in einer
gebundenen Fülle, einer All-Einheit, die auch den Menschen selbst
in sich enthält und ihn begründet. Die Welt ist ein real-ideales
All — All verstanden als die intelligible Ideenwelt, als nou-
menale Grundlage der Welt (Piatonismus), mithin ist sie auch
ein reales Allsein, unaufhörlich gebärende und geboren werdende



— 145 —

Natur. Dieses All, wird geschaut als Schönheit, gewollt als ethische
Weltordnung, enthält alles in allem als Ganzheit, als Universalität;

ausserhalb der Grenzen dieses Alls ist die Leere, die
abgründige Finsternis. Substantia sive Deus, natura sive Deus
(Spinoza), Organismus (Aristoteles), mechanische Kausalität
(Materialisten), das Eine Unbewegliche (Parmenides), das Flicssende
(Ileraklit und die Evolutionisten), die lebendige Substanz (Hylo-
zoisten), die Natur als monistische Gottheit (Spinoza) oder als
pluralistische Gottheit (Leibniz) usw.: in diesem Ozean des
universalen Lebens ist und zerfliesst der Mensch. Er selbst, alles
in ihm und um ihn ist Gottheit; und es gibt nichts ausser der
Gottheit. Doch was heisst das letzterdings? — Das heisst, dass

es weder Mensch noch Gott gibt. Alles erlischt, ertrinkt im
Abgrund des unendlichen Meeres — ist spiegelnde Glätte, Stille
und Schweigen: es gibt weder Licht noch Finsternis, nur das

ewige Nichts, Nirwana des Unbewussten. Indem wir Gott in der
Welt zu erkennen suchen, verlieren wir uns selbst, werden
verschlungen von einem Abgrund ohne Namen und Antlitz. Wir
können zwar nicht umhin, die Idee des absoluten Objekts, die
Welt einzuschliessen in die Idee Gottes, denn dazu werden wir
genötigt durch unsere kosmische Erfahrung, unser kosmisches
Solb.stbewusstsein ; und doch gelangen wir auf diesem Wege zur
Selbstverncinung, zum metaphysischen Selbstmord. Darin besteht
die unüberwindbare Aporie des Naturalismus oder Pantheismus,
der Anschauung also, nach welcher Gott absolutes Objekt ist. In
dieser Auffassung erhält der äusserste Nihilismus des Nirwana
seine Verwirklichung, in den Banden dieser Aporie ist auch
das Selbstbewusstsein des Buddhismus erstarrt. — Gegen diesb
Position der absoluten Objektivität der Welt erhebt sich die

Subjektivität unseres Wesens.

B. Die Gottheit als absolutes Subjekt.

Ebenso ist unser Ich unlöslich mit Gott verbunden. Das
hypostatische Antlitz des Menschen ist der Gottheit zugewandt;
indem wir uns selbst verlieren, verlieren wir auch Gott. In unserem
Suchen nach Gott müssen wir uns darum fest an uns selbst halten,
l^er Weg der pantheistischen Weltvergöttlichung ist deswegen

verkehrt und unmöglich, weil er unser Ich vernichtet. Dieses

Ich erhebt sich nunmehr in seiner ganzen Grösse zum Schutze

«einer verschmähten Rechte. Das Ich ist unzerstörbar, aber es

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 3, 1930.



— 146 —

ist auch undefinierbar. Alle Versuche, das Ich zu definieren (als
aseitas, perseitas, integritas oder independentia), beziehen sich
nur auf einzelne Seiten besonderer Ich-Erfahrungen, auf das

persönliche Selbstbewusstsein, das an sich zwar benannt und
das durch Wortzeichen (Pronomen) angedeutet werden kann.
Das Ich selber aber ist undefinierbar, denn es ist absolut. Alles
ist in ihm, alles steht unter den Strahlen seiner Sonne als der
Quelle des Lichtes und der Schatten, der Formen und der Farben;
daher ist es durch diese auch nicht definierbar. Das
Selbstbewusstsein des Ichs ist unbeweisbar, es ist nur aufzeigbar. Ich
ist Ich und.weiter nichts, es ist betrachtend in sich selbst
gekehrt und wird durch sich selbst bestimmt. Es ist nicht in der
Gewalt der Zeit, denn es ist über der Zeit; es kennt weder
Herkunft noch Untergang, es ist ewig. Jedes menschliche Ich
ist in einem gewissen Sinn uranfänglich und absolut: es ist das

Auge der Ewigkeit, mit dem allein man auch die Zeit zu sehen

vermag. Im Ich ist ewig Tag, in ihm gibt es kein Versinken
in das uferlose Nirwana. (Auch die Zustände des Schlafes und
der Bewusstlosigkeit unterbrechen nur das empirische Selbst-

bewusstein, bewirken aber keinen Riss in der Selbstidentität
des Ichs.) Das Ich hat alles in sich und für sich (wenn auch
nicht als Gegebenheit, so doch der Möglichkeit nach). In dieser
Auffassung ist die kosmische Antinomie des Pantheismus, die
pantheistische Selbstgenügsamkeit des Alls, zerstört. Das All
besteht nur im Ich und für das Ich; es ist in gewissem Sinne
dieses Ich selbst, denn es steht in Korrelation zum Ich, und
es muss daher in den Termini des Ichs zum Ausdruck gebracht
werden. Einen solchen Ausdruck in den Termini des Ichs hat
Fichte gegeben im Begriff des Nicht-Ich: die Welt ist nach
Fichte Nicht-Ich, sofern sie im Gegensatz zum Ich als sein

Gegenstand (Objekt) gesetzt wird. Der Mensch kann sich
darnach niemals von seinem Ich trennen und aus seinem magischen
Kreis heraustreten; denn hinter seinen Grenzen liegt der Tod.
Der Tod aber bleibt für uns eine Abstraktion oder ein Geheimnis.

Es gibt ihn nicht für das Ich; das Ich weiss alles, aber
den Tod kennt es nicht. Es kann ihn nur in Analogie zum
Schlafe als eine Unterbrechung im Ich hinnehmen, durch den
aber die Selbstidentität im Ich nicht zerstört wird. — Derart
ist die allgemeine Natur des Ichs. Aber eine nähere
Untersuchung seiner Natur führt uns ebenfalls zu Aporien.



— 147 —

1. Ich und Welt, Subjekt und Prädikat, Subjekt und
Objekt.

Bei aller formellen Absolutheit seines Selbstbewusstseins
kann sich das Ich doch nicht mit sich selbst begnügen; es
wird hin und her getrieben in den Spiegelwänden seiner
Einsamkeit, aus der es sich hinaussehnt, um in die Welt zu
gelangen und sich mit ihr zu vereinigen: Ich-Ich-Nicht-Ich-Ich.
Der Versuch, die Welt nur als Nicht-Ich zu verstehen (d. h.

eigentlich auch als Ich — als einen Modus oder eine Variante
des Ichs), kann nicht von Erfolg gekrönt sein; denn er führt
zu nichts anderem als dazu, dass das Ich sich in sich selbst
widerspiegelt. Im Ich ist aber die Welt nicht eine Realität;
denn sie existiert nicht nur im Ich (als Nicht-Ich oder als seine

eigene Grenze), sondern auch ausserhalb des Ichs, jenseits des

Ichs; im Ich ist dann überhaupt kein Objekt, denn diesem wird
ein Platz nur im Subjekt angewiesen — unter der
Voraussetzung, dass für das Ich ein Objekt überhaupt besteht. Aber
ebenso bleibt auch das Objekt als eine unbewusste oder ausser-
bewusste Grösse tot und finster und wird von der über ihm
aufgehenden Sonne des Ichs nicht erhellt. Die Welt besteht,
hat Sein nur für das Ich und im Ich als dessen Nicht-Ich,
sogar dann, wenn es nicht nur Reflexion des Ichs, sondern reales
Nicht-Ich ist.

Wie kann also das Ich übergehen zur Realität, seine eigenen
Spiegelwände zerbrechen, die Welt auffinden und sein Nicht-
Ich realisieren als eine bestimmte gegenständliche Möglichkeit?
Das Ich wird in diesem Falle nicht nur ein Nicht-Ich, sondern
auch ein bestimmtes A ; das Subjekt erhält ein Prädikat, einen
Namen. Das Ich ist A, das Ich hat A; dieses besteht für das

Ich. fiber dem Abgrund, der zwischen dem absoluten Subjekt
und dem absoluten Objekt liegt, entsteht eine wunderbare Brücke :

ist, das Sein als der unaufhörliche Strom des Werdens und des

Lebens. Das Ich lebt in der Welt, diese lebt im Ich und für
das Ich. Es entsteht die Welt des Seins. In der Entwicklung
des absoluten Subjekts erscheinen somit 3 Punkte: das Subjekt,
das Objekt und das Sein, das Subjekt, das Prädikat und die

Kopula. Zwischen ihnen besteht allerdings noch keine Verbindnng

gegenseitiger Begründung. Sie sind gegenseitig gegeben, sie bitten

einander wohl, können sich aber nicht gegenseitig helfen. Diese

drei sind geheimnisvolle Symbole — das Kryptogramm der Gott-



— 148 —

heit in der Dreieinheit]). Die Selbstverwirklichung des Ichs, die
Überwindung seines illusionären Charakters, führt notwendigerweise

über die Grenzen des Ichs hinaus und macht damit die
Position der absoluten Subjektivität unmöglich. Wenn wir also
auch diesen Weg zu Ende gehen, gelangen wir wieder zu einer
Aporie.

2. Die Antinomie des Ichs in sich selbst.
Wenn jedoch das absolute Subjekt aus dem Nicht-Ich und

aus clem Sein in sich selber, in sein nacktes, sich-selbst-setzen-
des Ich zurückkehrt, stösst es auch hier auf eine Antinomie
und begegnet einer Aporie. Wie Fichte gezeigt hat, ist das Ich
nicht gegeben, sondern es setzt sich selbst; es ist nicht
Gegebenheit, sondern Tat, actus purus, Selbstsetzung. Allerdings
haben wir schon eine Grenze des Ichs aufgezeigt, an dem

Punkt nämlich, wo es mit der Gegebenheit zusammenstösst,
und sind damit bereits einer Grenze seiner Selbstsetzung
begegnet: es ist dies das Gebiet des Nicht-Ichs. Eine Grenze
besteht aber auch innerhalb des Lchs selbst. Als Selbstsetzung, als
eigene Wirklichkeit genügt zwar das Ich sich selbst, ist in sich
selber eingeschlossen: Ich ist Ich, ist Ich usw. Aber gleichzeitig

stellt sich dieses eine Sich-selbst-Setzen des Ichs als nicht
erschöpfend dar, als ungenügend auch für das Ich selbst; in
dieser Tatsache kündigt sich eine Selbsttrennung und
Selbstzersetzung des Ichs an. Das Ich schaut sich zwar im Ich, aber
es sieht sich in sich selber nicht unmittelbar, wie es den
Anschein hat, sondern nur mittelbar: das Ich kennt sein Ich nur
durch das Nicht-Ich, das jedoch nicht Prädikat, nicht äussere
Grenze des Ichs, nicht Welt, sondern Nicht-Ich wie auch Ich,
Mit-Ich, d. h. Du, ist. Ohne das Du oder Mit-Ich, ohne das Ich
im anderen, ist das Ich nicht imstande, sich selbst in seinem
Selbstbewusstsein zu erkennen oder zu verwirklichen. Das Ich
besteht nicht, realisiert sich nicht, erscheint auch in seiner

ganzen Grösse nicht als „das Einzige", als welches es Stirner
betrachtete. Wenn wir „Ich" sagen, sprechen wir schweigend
„Du" mit aus. Ich ist Ich nur in der Korrelation zum andern
Ich oder zum Du, das gleichsam der Schatten des Ichs ist. Das

reale, undurchsichtige Wesen existiert auch nicht ohne Schatten.

') Siehe darüber mein Buch: Die Tragödie der Philosophie, Darmstadt

1927.



— 149 —

Es ist von entscheidender Bedeutung für die Philosophie wie
auch für die Theologie, im Ich das Du wahrzunehmen. Diese
Korrelation und Bezogenheit jeglichen Ichs auf ein Du, das ist
ein lebendiges Wunder, ein Flug über den Abgrund — Flügel
der Seele, Berührung des Geistes, Siegel der Gottheit.

Wie kann man nun aber das Du, d. h. das Nicht-Ich,
erkennen, das doch auch Ich ist, ein anderes Ich, ein Mit-Ich,
Du? Wie ist es möglich, vom Ich zum Du überzugehen? Diesen
Übergang kann das Ich nur aus sich selbst vollziehen — in
der Welt des Seins gibt es kein Du, in ihr gibt es nur Dinge,
Objekte. Das Du kann nur demjenigen Ich bekannt sein, welches
sich selbst ausser seiner selbst im Du erschliesst, sich im
anderen realisiert und reflektiert: jedes Ich ist Du für ein
anderes Ich, andrerseits aber ist es Ich für sich selbst, es ist
Ich-Du, Du-Ich. Das Du besteht im Ich und mit dem Ich, doch
nicht als Objekt, nicht als Nicht-Ich, sondern als Nicht-Ich-Ich,
als Objekt-Subjekt. Es gibt kein absolutes, selbstgenügsames Ich.
Es stellt sich also heraus, dass das Sich-Selbst-Setzen des Ichs
ein Mitsetzen des Du in sich einschliesst. Das persönliche
Fürwort besteht nicht nur in der ersten, sondern auch in der
zweiten Person. Ohne das Du ist auch das Ich ungültig in seiner
Selbstsetzung. Das Ich setzt sich jedoch selbst, das Du aber
wird von ihm nur mit-gesetzt oder vor-gesetzt, als seine
Vorbedingung. Dadurch wird das Ich absolut-relativ : das Ich kann
als sich-sclbst-setzendcs nur bestehen, wenn das Du besteht —
das Ausser-Ich, obgleich dieses ein mit jenem gesetztes Ich
ist. Auf diese Weise bringt das Ich in sich selbst die Antinomie
des Ich und Du -- (Ich-Du-Ich) — zur Erscheinung. Die Richtung

der Linie Ich hängt nicht nur von ihrem eigenen Hinstreben
aus dem Ich zum Ich1, Ich2 usw. ab, sondern wird auch durch
das Perpendikular des Du bestimmt. Der eine Punkt hat zwei
Dimensionen.

Aber auch dies alles genügt nicht für die Selbstrealisicrung
des Ichs, für die Fülle seiner Selbstsetzung: wenn das Ich des

Du bedarf, so ist durch die blosse spiegelnde Selbstreflexion
weder dieses Ich noch dieses Du — also auch nicht das gegenseitige

Ich-Du — genügend begründet. Es braucht nicht allein
das Du-Ich oder Ich-Du, sondern auch das Du-Er. Weshalb?

Weil dieses Du nur dann bestehen kann und nicht bloss Gegenstand

der Selbstreflexion bleibt, wenn es sich wiederholt, d. h.



— 150 —

wenn das Mit-Ich auch zum anderen Du, zum Mit-Du, übergeht.
Doch dieses sich selbst behauptende und bei sich selbst
verharrende Du, welches von der endgültigen Selbstrealisierung
des Ichs, von seiner Realität zeugt, ist im Verhältnis zum Ich
schon ein Er oder Du, welches im Schatten steht, aber jederzeit

aus ihm herauszutreten vermag. Ich-Du ist die sich selbst
verwirklichende Begegnung, in der das gegenseitige Einander-
Setzen, die gegenseitige Reflexion, statuiert wird. Das durch
seine Unbeständigkeit zweifelhafte, unstete Ich-Du-Verhältnis
steht und besteht in dieser Begegnung. Aber bleibend, ruhend
wird es nur durch die Existenz des Er: das Ich-Du (d. h. das
andere Ich, clem das Ich zugewandt ist) und das Er-Du (cl. h.
das noch andere Ich, dem unmittelbar weder das erstere noch
das letztere zugewandt ist), cl. h. das Er ist weder Ich noch Du,
sondern es ist mit ihnen verbunden, mit ihnen ko-existierend
und kann den Platz eines jeden einnehmen. In diesem Sinne ist
Er die Garantie des Ich und Du. Im Dreieck Ich-Du-Er kann
das Ich seinen Platz an einer beliebigen Ecke einnehmen,
indem es sich in einer Linie mit dem Du, in einer anderen mit
dem Er befindet.

Das reale Subjekt ist also eine bestimmte Einheit, die Drei-
Einheit dreier Personen : der ersten, der zweiten und der dritten
Person (Geheimnis der Grammatik des persönlichen Fürwortes).
Ich ist nicht die einzige, sondern die erste Person, zu der die
zweite und dritte Person hinzukommen. In diesen dreien erschöpft
sich das Selbstbewusstsein des Ichs, seine Selbstsctzung. In der
in sich geschlossenen Dreieinheit erschöpft sich auch das absolute
Subjekt, wenn es auch die Möglichkeit der Erschliessung und
Selbstwiederholung in der Vielheit nach dem Schema der
Dreieinheit in sich enthält. Diese Dreieinheit Ich als „Ich-Du-Er" ist
aber nicht äusserliche Juxtaposition, die durch das und
zusammengefügt wird (Ich und Du und Er), sondern sie ist gleichsam
ein inneres „und", welches das dreifache Selbstbewusstsein des

Ichs zusammenhält, — eine Einheit, die sich in dreien offenbart.
Der Genius der Sprache bringt diese Vieleinheit des Ichs durch
das Plural „wir" zum Ausdruck, das seinerseits Grundlage für
das „Ihr" und „Sie" wird. Gross ist das Geheimnis des Wir:
denn wie ist das Plural des Ichs möglich In seinem unmittelbaren

Bewusstsein ist das Ich einheitlich und kann sogar als

einzig erscheinen, hat weder Türen noch Fenster, ist eine un-



— 151 -
nahbare, unbewohnte Insel. Wir ist nicht nur eine grammatikalische

Form, sondern eine rechte Offenbarung der Sprache
über die Natur des Ichs, das nur in der Annahme des Mit-Ich
existiert. Das Ich ist nicht einsam, sondern soborno („katholisch"
im eigentlichen Wortsinn xad-' óhxòv), nicht einzig, sondern
vieleinheitlich. Das bezeugt auch der Genius der Sprache, die
das persönliche Fürwort furchtlos im Plural zu deklinieren
vermag: das absolute Subjekt ist Ich in der Einheit mit anderen
Ich, es ist Ich-Wir. (Eine analoge Bedeutung haben die
Kategorien des Ihr und Sie, die nur im Lichte des Wir verstanden
werden können.) Wir ist ontologische Liebe im Ich, das nicht nur
in sich selber lebt, sondern auch im Du und im Er, sofern Liebe
wahrhaft Leben im andern und durch den andern ist; und doch
konstituiert im Selbstbewusstsein des Ichs gerade dieser
Sachverhalt die Aporie, die zur Antinomie führt; denn für das Ich
bedeutet die Mitsetzung des Ich-Wir und des Ich-Du (und des Du-
Er) eine Antinomie.

Die Aporie liegt darin, dass das Tch, das sich selbst setzt
und in diesem Sinne absolute Tat, actus purus ist, in Wirklichkeit

sich als unfähig erweist, diese Selbstsetzung zu vollbringen;
es ist nicht sein eigener Herr, denn es ist ausserstande, durch
die Kraft seiner Selbstsetzung das Du und Er mitzusetzen, es
kann sie nur postulieren. Auf diese Weise erscheint die absolute
Selbstsetzung als bedingt, d. h. als nicht absolut: das Ich existiert
für sich, sofern das Du und Er existiert, ihr Sein oder Nichtsein

aber hängt nicht von meinem Ich ab. Mein Ich, das als
Selbstsctzung vollkommen durchsichtig ist, wird an diesem Punkte
unbegreiflich, unrealisierbar, widerspruchsvoll: das Ich führt
über sich selbst hinaus.

C. Das Subjekt in seiner Beziehung zum All und zur Welt.

(„Der Einzige und sein Eigentum.a)
Das absolute Subjekt verfügt über die Welt auf eine

absolute Art und Weise. Die WTelt ist die Selbsterschliessung des

Subjekts. Es liebt und schaut sich selbst in der Welt mit
absoluter, selbstgenügsamer Liebe. Aber dieses l^r-Sich-Selbst-
Haben, dieses Für-Sich- und nur Für-Ä'cA-Besitzen enthält eine

Grenze, auf die unser Denken des Absoluten stösst. Wenn nämlich

das absolute Subjekt einzig ist, so ist es auch einsam in

seinem ^IZZ-Besitz. Die Liebe zu sich selbst in der Selbstoff'en-



— 152 —

barung ist der äusserste metaphysische Egoismus, mithin
Beschränktheit, Unfähigkeit, aus sich selbst herauszutreten, gleichsam

ontologische Armut und Schwäche. Jedes Wesen, das sich
seiner selbst als „katholisch" (soborno) bewusst ist, ist reicher
als jenes ein-hypostatische Absolute, das sich in seiner Absolutheit

erschöpft und das mit sich selbst nichts anzufangen weiss,
das sich niemandem und nirgends zu erschliessen und das
niemanden zu lieben hat. Diese luziferischc, eigenwillige Selbstliebe

(deren Charakter Spinoza in seinem „Deus sive natura"
irgendwie nicht richtig erkannt hat), vernichtet die Würde des

Absoluten, macht es zum Spielzeug des Egoismus, beraubt es

sogar des Lebens. Man kann nicht nur sich selber lieben, nicht
nur in sich und für sich eingeschlossen leben, ohne je aus sich
selbst herauszutreten. Man muss, indem man sich und das Seine

liebt, imstande sein, sich selber gerade auch nicht zu lieben.
Wenn jedoch ein Gegenstand der absoluten Liebe da ist, kann
man ihn mit einer nicht-subjektiven Liebe lieben und hat die

Möglichkeit, in clem Seinen nicht sich selber, sondern den andern
zu lieben. Nur eine solche Liebe ist frei, nur eine solche kennt
keine Grenzen. So wie das Ich nicht in seiner Einzigkeit existiert,
sondern Glied eines bestimmten Wir ist, so ist auch die absolute
Liebe nicht einem absoluten ein-hypostatischen, einsamen Subjekt

gegeben, sondern sie fordert die Überwindung der Grenzen
des metaphysischen Egoismus. Wie das Ich Funktion der Vicl-
einheit, der Sobornost, ist, so fordert auch die Beziehung des
Absoluten zur Welt die Befreiung von der metaphysischen
Einzigkeit. Ein Gott als Despot, ein Selbstherrscher, der nur
sich selbst liebt, der sich in der Eingeschlossenheit in sich
selbst erschöpft und die Welt nur zur Befriedigung seines
Egoismus hat, der in sich Seinesgleichen nicht kennt — delist

kein Gott. Auf diese Weise ergibt sich das Postulat einer
Gottheit, die zwar einzig ist, sofern ihre Einzigkeit ihrer Absolutheit

entspringt, die aber gleichzeitig auch nicht-einzig, sondern
in sich „katholisch" (soborno) ist. Der Begriff des Absoluten,
angewandt auf den Weltherrscher, führt daher auch zu einer
Aporie; denn er stellt sich als widerspruchsvoll heraus. Gott
muss gleichzeitig der Forderung der Einheit und der Vielheit
entsprechen; das Erstere entspricht der Absolutheit des Wesens,
das Letztere der Absolutheit des modus possessionis. Derart sind
die Postulate des Bewusstseins.



153

II. Gott als absolutes Subjekt oder als Persönlichkeit.

Die Postulate des religiösen Bewusstseins können nur durch
die Offenbarung selbst erfüllt werden. Die Vernunft erlebt
unentrinnbare Aporien, auf die sie immer wieder stösst; und das
weist uns hin entweder auf die Unnahbarkeit der Lehre Gottes
für die Vernunft und führt letzterdings zu einem gewissen
fatalen Illusionismus, dem die Vernunft in der Gotteserkenntnis
angeblich anheimfällt (Kant); oder aber wir werden zur
Erkenntnis geführt, dass die Vernunft nur auf dem Boden der
Offenbarung einen Ausweg aus ihren Aporien finden kann —

der Offenbarung, die wohl die Möglichkeiten der Vernunft übertrifft,

die aber ihre Aporien zu deuten und ihre Postulate zu
erfüllen vermag. Es soll nun nachgewiesen werden, dass nur
die Lehre der Offenbarung über die heilige Dreieinigkeit die
Lösung aller Schwierigkeiten des natürlichen Gottesbewusstseins

enthält und einen Ausweg aus seinen Aporien ermöglicht;
dass die Offenbarung die Antwort auf die Postulate der
Vernunft ist und dass die Vernunft infolge ihrer Gottähnlichkeit
allein in dieser Lehre zur Ruhe kommen kann.

Die Offenbarung ist übervernünftig in dem Sinne, dass sie
nicht mit den blossen Kräften der Vernunft, auf Grund blosser
logischer Konstruktionen, aufgefunden werden kann. Aber die
Offenbarung kann der Vernunft gegeben sein als ein bestimmtes
religiöses Faktum oder als geistige Erfahrung, die für die
Vernunft, obgleich sie dieselbe übersteigt, fassbar ist. Die
Offenbarung ist nicht widervernünftig, sondern übervernünftig. Die
Vernunft versucht zwar, mit ihren eigenen Kräften die ganze
Weltschüpfung als die ihr immanente zu begreifen, indem sie
bei sich selbst beginnt und bei sieh selbst endet. Hier aber
muss die Vernunft sich selbst im Lichte der göttlichen
Offenbarung verstehen. In einem gewissen Sinne hat ja das ganze
Wissen eine ausservernünftige, experimentell-empirische liasis;
die Vernunft ist nur der Zusammenzähler und Registrator der

Gegebenheiten, obgleich sie auch als solcher ihre Selbstgesetzlichkeit

hat. So hat die Vernunft auch in der Offenbarungslehre
über die heilige Dreieinigkeit Gegebenheiten vor sich, die sie

auf ihre eigene Relativität verweisen. Aber die eigene Begrenztheit

und Relativität sehen —, das bedeutet schon einen Akt
der Selbsterkenntnis.



— 154 —

Die Offenbarung gibt vor allem Zeugnis von der Persönlichkeit

Gottes, von Gott als absolutem Subjekt. Die Persönlichkeit
Gottes kann überhaupt nur Gegenstand der Offenbarung sein.

Mit ihrer Logik vermag zwar die Vernunft verschiedene
Eigenschaften Gottes festzustellen, sie vermag auch verschiedene
Qualitäten des Göttlichen namhaft zu machen, sofern sie aus
dem Begriffe des Göttlichen gefolgert werden können. Aber weder
die Persönlichkeit Gottes noch auch ihr Sein kann aus Begriffen
gefolgert werden, da die Persönlichkeit, das Ich überhaupt,
jenseits aller Begriffe und Bestimmungen steht — als Subjekt aller
Prädikate: dieses bestimmt sieh selbst, ist aber selber
unbestimmbar, es erschliesst sich selbst, ist aber selber unerschliess-
bar. Vom Ich zum andern Ich oder zum Du führt keinerlei
logische Dedukationsbrücke; das Du ist für das Ich immer eine

Offenbarung, eine Erfahrungstatsache, eine Begegnung, ein
Heraustreten des Ichs aus sich selbst in das andere. Ebenso
kann das göttliche ICH für den Menschen nur eine göttliche
Offenbarung sein, eine Herniederkunft Gottes, in welcher Gott

von SICH zum Menschen ICH spricht und es dem Menschen

ermöglicht, zu ihm DU zu sagen. Das göttliche ICH ist auf das

geschaffene Ich hinbezogen, stellt sich in eine Reihe mit ihm,
mit einem beliebigen Ich oder Du. Wenn man ungläubig ist,
kann man hier von groben Anthropomorphismen in den
Vorstellungen über Gott reden, durch die ihm persönliche Beschränktheit

und naive Menschenähnlichkeit zugesprochen werden
(Spinoza bis Feuerbach). Bei diesem Ehrwand bleibt jedoch das

Rätsel der menschlichen Persönlichkeit selbst, die ohne jeden
Grund als verstehbar hingenommen wird, unerschlossen. In
Wirklichkeit aber zeugt die Möglichkeit eines Herniederkommens
Gottes, einer Begegnung der göttlichen Persönlichkeit mit der
menschlichen, von der realen Gottähnlichkeit des Menschen als
des Trägers der hypostatischen Ebenbildlichkeit Gottes. Das

göttliche ICH im Munde Gottes, der sich dem Menschen zuwendet,
und das menschliche DU, durch das sich der Mensch Gott
zuwendet, ist unmittelbarer Ausdruck dieser Gottähnlichkeit. Gott
spricht mit dem Menschen, und der Mensch spricht mit Gott. Darauf
gründet sich die Gebetsgemeinschaft des Menchen mit Gott, jener
sich ständig verwirklichende Akt persönlicher Gottesoffenbarung.
Das Gebet ist Begegnung des Menschen mit Gott von Angesicht
zu Angesicht, des Ichs mit dem ICH-DU. Der persönliche Cha-



— 155 —

rakter der Gottheit ist sogar den meisten heidnischen, nicht-
geoff'enbarten und in gewissem Sinne unwahren Religionen wesentlich;

bei aller Entartung und Verdunkelung der religiösen Wahrheiten

durch allerlei menschliche Beimischungen und
Psychologismen enthalten auch diese Religionen einen Widerstrahl der
Gottähnlichkeit, welche dem Menschen in unzerstörbarer Weise
anhaftet. Der Mensch, der mit seinem hypostatischen Antlitz
eine natürliche Ikone der Gottheit ist, gibt seine Gottähnlichkeit

nie auf, ehrt sie auch im Heidentum, indem er seine
religiösen Erlebnisse in eine hypostatische Form kleidet. Allein —
objektiv betrachtet — haben wir es hier in Wirklichkeit allerdings

nur mit Anthropomorphismcn, mit Projektionen des menschlichen

Ichs in das Gebiet dumpfer heidnischer Erlebnisse zu
tun. Nur in der gottgeoffenbarten Religion ereignet sich eine
reale Begegnung Gottes mit dem Menschen. Gott offenbart sich
hier dem Menschen primär als absolutes Subjekt, als
Persönlichkeit, als der Seiende, als Jehova. Exod. 3, 4: „Gott sprach
zu Moses: ICH bin der Seiende — ICH bin, der ICH bin." ICH
bin ICH, ICH bin Hypostase. ICH bin: ihr, der Hypostase,
gehört das in sich selbst begründete göttliche Sein. Exod. 20, 2:
„ICH bin der Herr dein Gott"; Deuter. 32, 39. 40: „Sehet ihr
nun, dass ICH allein bin, und ist kein Gott neben MIR ICH
hebe meine Hand in den Himmel und sage: ICH lebe ewiglich."
Die Selbstoffenbarung Gottes als Person, als absolutes Subjekt,
durchzieht das ganze Alte Testament und erfüllt sich im Neuen
Bund, wo im persönlichen, gottmenschlichen Selbstbewusstsein
Christi, in seinem Gottesbewusstsein, das unzertrennlich mit seiner
Gottessohnschaft verbunden ist, und in seiner Hingebung an die
Persönlichkeit Gott-Vaters, Gott sich uns als die „katholische"
(sobornoja) Persönlichkeit vollkommen erschliesst.

Jedoch gerade hier treten die Antinomien des erschaffenen
Ichs hervor, hier, vor dem Antlitz des göttlichen Subjekts werden
alle seine Aporien offenbar.

Das erschaffene menschliche Ich ist sich (wie das Fichte
sehr klar gezeigt hat) gleichzeitig als absolutes Ich und als

relatives Ich bewusst, in dieser Gegensätzlichkeit erschöpfen sich

seine Kräfte. Als das sich-selbst-setzende Ich ist es überzeitlich
und überempirisch, es ist die Sonne, die alles mit ihrem Licht
erleuchtet. Aber als Ich genügt es sich selbst nicht und ist nicht
hi sich selber begründet ; denn es bedarf des Du, es sucht die



— 156 —

Begründung im anderen Ich, das ausser ihm liegt und an das

es als an das Nicht-Ich gebunden bleibt (anders und intimer als
es Fichte gesehen hat). Doch kann ein anderes, ein Ich-Du
ebensowenig das Ich genügend begründen. Da alle Ich-Du auch nicht
in sich selber begründet sind, weisen sie zum anderen hin, und
dieses andere wieder zum anderen, und so entsteht eine schlechte
Unendlichkeit. Denn jedes Ich ist dem anderen darin ähnlich,
dass es ebenso kraftlos und unfähig ist, sich selbst und daher
auch dem arideren Begründung zu sein. Es bildet sich ein nicht
anzuhaltender, ewiger Lauf; das Ich tritt wie auf einem wankenden
Brett über einen Sumpf, das Brett aber vermag es nicht zu
halten und sinkt in den Schlamm, wenn das Ich nicht sogleich
auf ein anderes, ebenso wankendes Brett hinüberwechselt usf.
Es gibt keinen Ausgang aus dem Sumpf, es gibt auch keinen
festen Boden. Die Antinomie des absolut-relativen Ichs findet
ihre Lösung* in der schlechten Bewegung innerhalb der schlechten
Unendlichkeit, d. h. sie findet überhaupt keine Lösung.

Es ist offensichtlich, dass unser Ich nur aus dem sich-selbst-

setzenden, absoluten Subjekt begründet werden und einen Halt
finden kann. Nur aus dem wahren, absoluten ICH, aus Gott,
schöpft unser Ich seine Kräfte, sein Leben, sein Sein. Es wird
wahres, reales Ich nur, wenn es sich im göttlichen ICH schaut,
wenn es sich selbst als dessen Ebenbild, als Abbild der
göttlichen Sonne erkennt. Jedes Abbild ist auch Sonne, wenngleich
erschaffene Sonne, Wiederholung der einen absoluten Sonne.
Gott ist das absolute ICH, durch das mein menschliches Ich
gleichsam angezündet wird. Er ist für mein Ich auch das
absolute DU, das durch seine Existenz auch die Existenz meines
Ichs bestätigt; denn vor dem Angesicht eines anderen, des

unbedingten ICHs, das für mich zugleich das Nicht-Ich, das DU
ist, findet auch mein eigenes Ich seine Realisierung. Das
persönliche Selbstbewusstsein ist eine grosse Offenbarung Gottes in
uns, das ICH im Ich und Du. Diese Wiederholungen oder
Abbilder des absoluten ICHs stellen in ihrer Vielheit eine
Hierarchie der Wesen dar, eine lebendige Leiter. Einen besonderen
Sinn und eine besondere Bedeutung bekommt im Lichte des

Ichs der heidnische Polytheismus, die Idee der Vielheit persönlicher,

göttlicher Wesen. Es genügt nicht, im Polytheismus einen
hilflosen Anthropomorphismus zu sehen, der die Götter darum
in die Mehrzahl erhebt, weil es auch eine Mehrzahl von Men-



— 157 —

sehen gibt. Nein, der Polytheismus zeugt auch von einer tiefen
Hilflosigkeit des Ichs in seiner Selbstbegründung, von einer
Hilflosigkeit, die den Menschen zwingt, von einem Du zum anderen
hin überzugleiten. Im Gebiete des absolut-relativen Ichs kann
unser Ich weder begründet noch beruhigt werden, denn es gibt
ihrer viele. Darin besteht auch die Möglichkeit und in gewissem
Sinn auch das Recht des Polytheismus innerhalb der Grenzen
des natürlichen religiösen Selbstbewusstseins. Auf jeden Fall
steht der Henotheismus (der vom Monotheismus zu unterscheiden
ist) nicht höher als der Polytheismus; denn er bleibt willkürlich
bei einer Gottheit stehen, wo deren prinzipiell eine Mehrzahl
sein kann. Aus der Zahl vieler relativer Ich wird ohne genügenden
Grund eines herausgegriffen, das aber in nichts höher steht als
alle andern auch — wenigstens ihrer Möglichkeit nach. Der
Polytheismus ist Resultat und Opfer einer „transzendentalen
Illusion", insofern er darauf ausgeht, qualitative Schwierigkeiten
auf quantitative Art und Weise zu lösen ; der Henotheismus aber
merkt diese Illusion nicht einmal, versucht darum auch nicht,
sich in eine solche zu retten. Der Polytheismus ist nicht von
aussen, sondern von innen her, nicht durch den Henotheismus,
sondern durch den Monotheismus zu überwinden, durch die
Religion der absoluten göttlichen Persönlichkeit.

So beginnt also die Religion überhaupt erst da, wo das
menschliche Ich dem göttlichen ICH als dem DU begegnet;
oder umgekehrt, wo Gott, das göttliche ICH, sich dem Menschen
als „Du" zuwendet. Religion ist ein Dialog des Menschen mit
öott im Gebet, und ein Dialog Gottes mit dem Menschen in
der Offenbarung. Das Debet ist daher ein nicht zu beseitigender

Faktor der Religion; wo es kein Gebet gibt, gibt es auch
keine Religion. Das grosso, antlitzlose „Es" löscht das Ich aus
und es löscht daher auch die Religion aus, die immer und
unabänderlich das klare Licht des Selbstbewusstseins voraussetzt,
sogar im Zustand der Befreiung von allen Grenzen des kreatür-
hchen Lebens, im Zustand der Vergottung. Wenn der Mensch
«der Gnade nach" Gott wird und am göttlichen Leben
teilnimmt, behält er dennoch sein persönliches Selbstbewusstsein,
°hne das ja keine Liebe möglich wäre (vergleiche darüber
Unten). In diesem Sinne ist Religion ein persönlicher Akt, der
nur zwischen Personen stattfinden kann, zwischen Gott und
dem Menschen. Und wenn jeder Übergang von der einsamen



— 158 —

Insel des Ichs zum anderen Ich logisch unerklärt bleibt, so ist
dieser Übergang vom Ich zum göttlichen ICH-DU ein
unerhörtes, immerwährendes Wunder.

III. Die Eigenschaften des .absoluten Subjekts.
Wir stossen wieder auf die Frage nach dem Unterschied

zwischen Henotheismus und Monotheismus, zwischen dem
willkürlichen, unbegründeten und dem innerlich gerechtfertigten,
begründeten Eingottglauben. Welchen Bedingungen muss das
absolute Subjekt entsprechen, damit es wirklich Anfang und

Grundlage des relativen Subjekts sein kann? Es muss in sich

selbst diejenigen Bedingungen erfüllen, die das relative Subjekt
ausserhalb seiner, gleichsam hinter seinen Grenzen, erfüllt. Das
Ich besteht nicht ohne Du und Er, es erschliesst sich nur im
Wir und Ihr. Es ist „katholisch" (soborno) in seinem Bewusstsein
und persönlich-einzig in seiner Existenz. Daher bedarf es

unbedingt eines Heraustretens aus sich selbst und muss seine

Begründung jenseits der Grenzen seiner selbst suchen. Dieses
Nicht-an-und-für-sich-sein-Können aber macht es gerade zu
etwas Relativem. Im absoluten Subjekt muss dieses Nicht-an-
und-für-sich-sein-Können und damit die Relativität überwunden
werden. Es muss selbst alles sein, was für seine Existenz
notwendig ist. Das absolute ICH muss in sich und für sich auch
absolutes DU und ER und ebenso in sich und für sich absolutes
WIR und IHR sein. Ist aber ein derart undenkbares und
unerkennbares Sein möglich? Gibt es ein absolutes Subjekt, das

zugleich ICH-DU-ER und ebenso ICH-WIR-IHR ist? Die
Offenbarung lehrt vom absoluten Subjekt als vom drei-hypostatischen
Gotte, und diese Lehre ist es ja gerade, die den im
Selbstbewusstsein unseres Ichs sich erschliessenden Postulaten entspricht.
Die Lehre von der heiligen Dreieinigkeit, die die Grenzen des
mit unserer Vernunft zu erkennenden Seins übersteigt,
entspricht durchaus den Postulaten des persönlichen Selbstbewusstseins.

Das absolute Subjekt ist das dreifach hypostatische
Subjekt, eines und vieles in seiner Dreipersonhaftigkeit; es
verwirklicht im Schosse des göttlichen Lebens das persönliche
Selbstbewusstsein des einen Subjekts in allen seinen Gestalten.
Die Einheit als Dreiheit, und die Dreiheit als Einheit, die
Dreieinheit des göttlichen Geistes — das ist die Antwort auf alle
Postulate und der Ausweg aus allen Aporien des Bewusstseins.



— 159 —

Die damit gegebene Möglichkeit ist unrealisierbar, sowohl
innerhalb der Grenzen des in sich geschlossenen persönlichen
Selbstbewusstseins und des ihm religiös korrespondierenden
Henotheismus, als auch im sich selbst erschliessenden und über sich
selbst hinausgehenden persönlichen Selbstbewusstsein und dem
ihm korrespondierenden Polytheismus. Im ersten Fall wird ein
strenger, in sich geschlossener Eingottglaube nur postuliert, der
zweite Lösungsversuch führt zur Idee des Olymps, der Familie
der Götter, in der nicht der blosse Widerwille gegen den

Eingottglauben, sondern zugleich auch die Unfähigkeit zum
Ausdruck kommt, sich mit eigenen Kräften von den Aporien
des persönlichen Selbstbewusstseins und seiner Dialektik zu
befreien. Doch in dem einen wie in dem anderen
Versuch sind die Postulate der Dreieinheit enthalten, die ihre volle
Erfüllung im kirchlichen Dogma vom drei-hypostatischen Gott
findet.

Die Eigenschaften des Dogmas sind so, class dieses einerseits

das nicht-ein-hypostatische Wesen der Gottheit zum
Ausdruck bringt (womit der ein-hypostatischc Charakter des
Henotheismus z. B. im Islam und im antichristlich gerichteten Judaismus

widerlegt ist), dass es andererseits aber die Einheit des

drei-hypostatischen Gottes als des absoluten Subjekts wahrt. In
der alttestamentalischen Offenbarung, schon auf den ersten Seiten
der Genesis, begegnen wir dieser erschütternden Tatsache, dass
über Gott in der Einzahl und in der Mehrzahl gesprochen wird,
genauer in der „Ein-Mehrzahl". Diese stellt eine ganz besondere
Vereinigung der einen wie der andern in etwas Höherem dar,
eine Vielcinheit als Dreieinheit. Wenn man sich nicht mit flachen
rationalistischen Deutungen begnügt und an dieser Stelle nicht
nur Einflüsse des heidnischen Polytheismus, eine Frucht des

religiösen Synkretismus sehen will, sondern auf die geheimnisvolle

Offenbarung dieser Texte lauscht, erkennt man darin eine

lebendige Offenbarung des ICHs als des WIR und des WIR als
des ICHs (und ebenso des DU und ER). Vor allem wird hier
von Gott in der Mehrzahl gesprochen — Elohim —, unter dem

deutlichen Hinweis auf den Einen Gott. Genesis 1, 26: „Lasset
uns Menschen machen nach unserem Ebenbild und Gleichnis";
Gen. 3, 22: „Siehe Adam ist geworden wiewwsereiner"; Gen. 9, 6, 7:

«Lasset uns herniederkommen und ihre Sprache daselbst

verwirren"; Gen. 18, 1—3: „Und der Herr erschien Abraham



— 160 —

und siehe, da standen drei Männer vor ihm ..." (Noch weitere
Beispiele liessen sich anführen ; überall findet sich eine scheinbar

gleichgültige Aufeinanderfolge und Abwechslung im
Gebrauche der Einzahl und der Mehrzahl.)

Dieses ICH-WIR in der Anwendung auf die Person Gottes
erschliesst das Geheimnis der Natur des absoluten Subjekts, in
welchem sich das ICH als Vieleinheit verwirklicht. Im Neuen
Testament wird diese Vieleinheit adäquater und genauer als
Dreifaltigkeit aufgedeckt, als die heilige Dreiheit in der Einheit und die
Einheit in der Dreiheit: Vater, Sohn und Heiliger Geist. Alle drei
Personen der Heiligen Dreieinigkeit werden dargestellt als solche,
von denen jede ihr eigenes hypostatisches Sein besitzt — Vater
und Sohn in der Darstellung aller Evangelien, besonders des

johanneischen; Vater und Sohn und Heiliger Geist als der Para-
klet vor allem in den Abschiedsgesprächen des Herrn, wo alle
drei sich in ihren Erscheinungen und Wirkungen unterscheiden:
in der Théophanie (Epiphanie), in der Verklärung des Herrn,
im Pfingstereignis. Derselbe Sachverhalt ist reich bezeugt in den

apostolischen Briefen.

IV. Die Übervernünftigkeit des Dogmas von der Heiligen
Dreieinigkeif.

Ehe wir unsere Aufmerksamkeit den Eigenschaften jeder
einzelnen Hypostase in concreto zuwenden, sei es erlaubt, vorerst

bei der Hypostase überhaupt in abstracto zu verweilen.
In gewissem Sinne kann man sagen, class clie Dreifaltigkeit des

absoluten Subjekts den Bestimmungen der einzelnen Hypostasen
in ihren konkreten Korrelationen als Vater, Sohn und Heiliger
Geist logisch vorhergeht. Diese Dreipersonhaftigkeit ist eine

ursprüngliche Gegebenheit, die in der Heiligen Dreieinigkeit
verwirklicht, konkretisiert wird. Die römisch-scholastische Theologie

hat sich die falsche Aufgabe gestellt (von ihren Irrtümern
wmrde zum Teil auch die orthodoxe Theologie beeinflusst), die
einzelnen Hypostasen in der Heiligen Dreieinigkeit durch ihre
gegenseitigen konkreten Verschiedenheiten, durch ihre
hypostatischen Beziehungen zu begründen. Indessen ist es falsch,
sich cine soche Aufgabe zu stellen; denn die Dreifaltigkeit
wurzelt in der Natur des absoluten Subjekts selbst und bedarf
daher gar nicht einer konkreten Begründung. Das Dogma von
der Heiligen Dreieinigkeit besagt, dass der Eine Gott in drei



— 161 —

Hypostasen besteht, die das eine untrennbare Wesen besitzen,
dass sie aber alle voneinander unterschieden sind: jede von
ihnen ist der Eine wahre Gott, und dieser Eine wahre Gott
ist die Heilige Dreieinigkeit. „Dies ist der katholische Glaube:
Wir verehren Einen Gott in der Dreifaltigkeit und die
Dreifaltigkeit in der Einheit ohne Vermengung der Hypostasen und
ohne Trennung der Wesenheit. Eine andere ist nämlich die
Hypostase des Vaters, eine andere die des Sohnes, eine andere
die des Heiligen Geistes. Aber Vater und Sohn und Heiliger
Geist haben nur Eine Gottheit, gleiche Herrlichkeit, gleich
ewige Majestät. Wie der Vater, so der Sohn, so der Heilige
Geist... so ist der Vater Gott, der Sohn Gott, der Heilige
Geist Gott, und doch sind es nicht drei Götter, sondern es ist
nur Ein Gott. und in dieser Dreieinigkeit ist nichts früher
oder später, nichts grösser oder kleiner, sondern alle drei Hypostasen

sind gleich ewig und gleich gross..." (Athanasianum.)
Zuweilen wird das Dogma in dem Sinne ausgelegt, dass

sich die Dreiheit auf die Hypostasen beziehe, die Einheit
dagegen auf die Natur. Die unmittelbare Folge davon ist die
absolute Vernünftigkeit des Dogmas, insofern die Dreiheit und
die Einheit in verschiedenen Relationen gedacht werden. Eine
solche Deutung aber passt das Dogma zu sehr an rationale
Definitionen an. Die Dreiheit muss als Dreieinheit aufgefasst
werden, in bezug auf das Wesen sowohl als auch in bezug
auf die Hypostasen. Die göttliche Person, das göttliche Subjekt
ist nicht dreifach (wie es unwillkürlich in einer solchen Deutung
des Dogmas angenommen werden muss), sondern dreieinig. Die
absolute Hypostase ist dreifaltig und eins, Dreiheit in der Einheit

und Einheit in der Dreiheit; daher ist auch das göttliche
Wesen drei-hypostatisch und einig, sofern es sich im dreieinigen
Subjekt realisiert. Andernfalls würde die Einheit der drei nur
durch ihre Relation zum Einen Wesen konstituiert, in den
Hypostasen aber wäre nicht die Dreieinheit, sondern die Dreiheit
angenommen. Wenn man hingegen die Aufmerksamkeit nur
dem absoluten Subjekt, der dreifaltigen Person zuwendet, so

gilt es, hier die Gleichheit aller drei Hypostasen zu betonen;
für diese hat dann sogar die Ordnung mit ihren gegenseitigen
Relationen keine Bedeutung: „In dieser Dreieinigkeit ist nichts

erstes oder letztes, nichts grösser oder kleiner, sondern alle
drei Hypostasen sind einander wesensgleich." (Athanasianum.) —

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 3, 11)36.



— 162 —

Richtet man aber schliesslich seine Aufmerksamkeit auf die

göttliche Natur, so tritt die göttliche Einheit in ihrer vollen
Bedeutung hervor: „Vater und Sohn und Heiliger Geist sind
Eine Gottheit, haben die gleiche Ehre und wesensgleiche Grösse.

Wie der Vater, so der Sohn, so der Heilige Geist; denn es sind
nicht drei Götter, sondern Ein Gott." (Ibidem.) Doch sind dies
alles nur drei Seiten des einen Dogmas. Die Einheit und Dreiheit

haben ihren Platz nicht auf verschiedenen Stockwerken,
so dass sie durch eine gleichsam gemeinschaftliche Teilhabe
an der selben Substanz ohne weiteres eins würden. Eine solche
gemeinschaftliche Teilhabe dreier an einem gemeinsamen
Objekt macht natürlich nicht die Dreieinheit aus, sondern bewirkt
eine blosse Dreiheit, eine dreifache Wiederholung ein und
desselben (d. h. es setzt entweder den Tritheismus, Ilomöusianis-
raus oder den Modalismus voraus). Im Gegenteil, die Einheit
und die Dreipersonhaftigkeit kreuzen einander, indem sie aus
zwei verschiedenen Richtungen kommen; sie treffen sich in
einem Kreuz +> in welchem sie die Dreieinheit bilden: als
Dreiheit der Hypostasen in bezug auf die Einheit der
dreifaltigen Gottheit, als Gleichheit von 3 1 in einer Richtung,
und als Dreipersonhaftigkeit in bezug auf das Eine Wesen, das
den Dreien zwar nicht gemeinsam ist (so wird das Dogma im
Rationalismus unwillkürlich umgedeutet), das aber ein Wesen
ist, als Gleichheit von 1=3 in der anderen Richtung. Drei ICH
als WIR sind in einem ICH, und das dreieinige ICH ist in einer
Natur; es ist dies das Problem der drei in Einem und des Einen
in drei. An diesem Punkte liegt die Grenze der Vernunft, auf
die sie durch die Antinomie der üreieinheit hingewiesen wird.

Übervernünftigkeit jedoch bedeutet durchaus nicht Wider-
vernünftigkeit. Denn hier wird den Postulaten der Vernunft
entsprochen, deren man sich im einzelnen bewusst wird, die aber
in ihrer Gesamtheit für die Vernuuftkräfte unergründlich bleiben
und zu den Antinomien der Vernunft führen. So stellt sich die
Lehre über die Heilige Dreieinigkeit im Lichte der Vernunft dar.
Wir haben damit die Postulate der Vernunft nun schon
aufzuzeigen versucht: a) Gott ist Einer und hat als dreifaltiger Geist
eine Hypostase und eine Substanz; b) Gott kann nicht ein-

hypostatisch sein, denn die absolute Hypostase wird nur in der
Fülle des „Ich-Dua verwirklicht, das Wesen Gottes ist unvereinbar

damit, dass Gott seine Natur in ein-hypostatischer Weise



— 163 —

besitzt, ist unvereinbar mit metaphysischer Einsamkeit und Selbstsucht.

Auf der einen Seite erhebt sich das Postulat des strengen
Monotheismus, auf der anderen Seite besteht die Widersprüchigkeit
des ein-hypostatischen Seins, die zu seiner eigenen Verneinung
führt. Das Dogma vereinigt beide Postulate ; es schliesst in sich
ein : Einheit — docli Nicht-Einsamkeit, Einzigkeit — doch Nicht-
Vereinsamung, Persönlichkeit — doch Nicht-Ein-hypostatisches-
Sein. Es muss die ganze Kraft der Antinomie — Einheit und Nicht-
Einsamkeit — bewahrt bleiben, ohne dass ihre Spitzen
abgeschwächt werden; denn in dieser Antinomie liegt die Kraft des

Dogmas, seine höhere Vernünftigkeit, die sich uns in ihrer
Übereinstimmung mit den höchsten Postulaten der Vernunft
erschliesst. Der Versuch, eine der Waagschalen einseitig
herabzuziehen und das Gleichgewicht des Dogmas zu stören, führt
fatalerweise zur Häresie. Die Häresien entsprechen den beiden
Polen der Antinomie: der Eingottglaube, der Monarchianismus,
und der Dreigottglaube, der Tritheismus, der den Eingottglauben
vernichtet und die Dreifaltigkeit in einen Olymp verwandelt.
Der erstere, der Monarchianismus, existiert seit den ersten christlichen

Jahrhunderten und hat sich bis auf unsere Tage erhalten.
Er hat vielerlei und verschiedenartige Formen angenommen. Er
tritt auf im Subordinationismus. Durch diesen wird in der Heiligen
Dreieinigkeit eine Ungleichheit angenommen, so dass eine Hypostase

der andern untergeordnet ist: der Vater ist höher als der
Sohn und der Sohn höher als der Heilige Geist; auf diese Weise
kommt es zu einer Hierarchie im Innern der Gottheit, wobei
die göttliche Würde nur dem Vater zukommt. Oder aber der
Monarchianismus findet seinen Ausdruck im Modalismus, nach
welchem die Hypostasen nur verschiedene, aufeinander folgende
und einander ablösende Gestalten der Selbsterschlicssung der
einen, ein-hypostatischen Gottheit sind (Sabellianismus'). Diese
häretische Anpassung des Dogmas an die Bedürfnisse eines

rationalen Verstchens hebt die Antinomie auf zugunsten einer
wesentlichen Einseitigkeit in der Lehre über Gott. (Die
Einseitigkeit macht recht eigentlich das Wesen der Häresie aus

uÎQfjoiç.) Den entgegengesetzten Pol zum Monarchianismus (oder

Unitarismus) bildet der Tritheismus, der die drei Hypostasen in

drei getrennte Götter verwandelt. In seiner geradlinigen
Auslegung hatte der Tritheismus keine Vertretung und keinen

Einfluss, aber in verkappter Form schleicht er sich unwillkürlich



— 164 —

auch in die orthodoxe Denkweise ein. Das Dogma von der
Heiligen Dreieinigkeit muss also in seiner ganzen Kraft und
Grösse festgehalten werden : Ein Gott in drei Hypostasen, Gott
in der Dreieinigkeit; er spricht über sich zugleich ICH und
WIR, Ein Gott — Dreieinigkeit, wobei jede Hypostase, Vater,
Sohn und Heiliger Geist, vollkommener, wahrer Gott ist. So haben
wir vor uns eine Reihe von dynamischen, für den Verstand
unfassbaren Gleichheiten, die statisch-verstandesmässig Ungleichheiten

sind: der Eine Gott ist Heilige Dreieinigkeit, Gott-Vater,
Gott Sohn, Gott-Heiliger Geist. Nicht drei Götter gibt es, sondern
es ist ein Gott; jede Hypostase wie die ganze Dreieinigkeit ist
ein wahrer Gott, der in den einzelnen Hypostasen weder
vermindert noch in den drei Hypostasen vergrössert wird. Angesichts
dieser übervernünftigen, dynamischen Gleichheit fallen alle
möglichen unverständigen und unfrommen Fragen wie etwa
diese dahin: ob es einen Unterschied gebe zwischen der Gottheit
der Heiligen Dreieinigkeit und der der einzelnen Hypostase; denn
da sind Unterscheidungen zwischen grösser oder kleiner nicht
am Platz.

Wird nun aber nicht in die Lehre von der Heiligen
Dreieinigkeit die verstandesmässige Kategorie der Zahl eingeführt?
Ist nicht die heilige Dreizahl eine Zahl, zählen wir nicht die

Gottheit, und machen wir sie damit nicht von rein verstandes-
mässigen Begriffen abhängig? Was ist die Zahl? — Einerseits
ist sie die alleräusserste Verstandeskategorie für eine äusserliche,
formell abstrakte Betrachtung der Welt: sie ist Einheit als
Grundlage, als Urelement jeder Zahl, eine bestimmte, im
Bewusstsein enthaltene Einheit des Gegenstandes. In der Einheit
des Gegenstandes spiegelt sich die Einheit unseres „transzendentalen

Bewusstseins" wieder; die Einheit ist das Spiegelbild
unseres ein-hypostatischen Ichs, das jedoch — kraft seines inneren
Selbstbewusstseins — aus sich selbst heraustritt und zum Du,
Er, Sie übergeht und aus dem Ich-Wir Sie wird. Kurz: auf
Grund der Selbsterschliessung des Ichs wird die Einheit wie
auch die Vielheit erkannt. Das Ich ist fähig, nicht nur die
Einheit, sondern auch die Beziehungen der Einheit und Vielheit zu
erkennen. Es geht vom einen zum anderen und damit zu einer
Reihe von Einheiten über: eins, eins, eins... verbindet sie aber
dabei aus sich und in sich : eins und eins und eins... Durch
dieses „und", das durch das Ich hinzugebracht wird und dem



— 165 —

Ich zugehört, bildet sich die Vielheit als Vieleinheit, bildet sich
die Zahl. Die Bildung der Zahl selbst, ihre Möglichkeit weist
auf die oben beschriebene „katholische" (sobornaja) Natur des
Ichs hin. Die Zahl, die also nicht subjektiv-verstandesmässiger,
sondern objektiv-transzendentaler Natur ist und in der „Katholizität"

(sobornost) oder in der Vieleinheit unseres ein-hypostatischen

Ichs wurzelt, stellt auch die Grundlage der Weltordnung
dar, clie eine Vieleinheit ist, an deren Spitze der Mensch steht.
Die Welt ist in einem gewissen Sinne Zahl, und zwar menschliche
Zahl, die in ihrer Entstehung von der Struktur des menschlichen
Ichs abhängt. Der formalen, abstrakten Zahl, mit der die Arithmetik

zu tun hat, liegt die konkrete Zahl zugrunde. Es gibt eine
Kraft der Zahl, ein Geheimnis der Zahl; die Zahl hat
Individualität. (Dieser Sachverhalt wird in der Offenbarung des Johannes
aufgedeckt: „Wer Geist hat, der überlege sich die Zahl des Tieres,
denn es ist eine menschliche Zahl. Seine Zahl ist 666", 13, 18.)
Die Zahl ist Prinzip der Struktur der objektiven Zeit, Prinzip
des Werdens. (Darauf weisen auch die heiligen Zeiten und
Zeitabschnitte hin: So die 7 Wochen beim Propheten Daniel, die
3 m al 14 Geschlechter im Geschlechtsregister Christi und andere
Zeiten und Zahlen der Bibel.) Das Zählen oder die abstrakte Zahl
ist nur Funktion der konkreten Zahl. Nicht die Zahl bestimmt
das von ihr Gezählte, sondern die Zahl selbst bildet sich aus
der Vieleinheit des Seienden. In ihrer Grundlage ist sie Ebenbild
des „katholischen" (sobornoja) Ichs des Menschen. Der Mensch
ist ein Mikrokosmos.

Aber ist nun diese menschliche Zahl auf die göttliche Dreizahl

anzuwenden? Ist diese letztere überhaupt auch eine Zahl? —
Sofern die Gottheit von Ewigkeit her der Welt transzendent ist,
kann sie durch die menschliche Zahl nicht bestimmt werden.
Sofern aber der Mensch das Ebenbild und das Gleichnis Gottes
in sich trägt, ist auch die menschliche Zahl Symbol und Gleichnis

der göttlichen Überlegenheit über jede Zahl und findet in

ihr ihre eigene Grundlage. Die Dreieinheit ist nicht eine menschliche

Zahl, wenngleich sie in der menschlichen Sprache ihren
Ausdruck findet: eine solche Zahl wie 1 3 oder 3=1 existiert
tatsächlich nicht. Der Mensch kennt nur ihre Elemente: 1, 1, 1,3;
er ist aber nicht imstande, die Dreieinheit in Gedanken anders

zu realisieren als durch abwechselndes Festhalten der einzelnen

Bestandteile (aus dieser Tatsache folgt auch natürlicherweise



— 166 —

die Neigung des Menschen zum Unitarismus oder Tritheismus).
Aber zugleich ist in der Dreieinheit die Grundlage der Zahl
enthalten. Nicht die Gottheit wird also durch die Zahl bestimmt,
sondern die Zahl, das Zählen ist dem göttlichen Urelemcnt, der
Über-Zahl zugeordnet, die sich dem Menschen in der Sprache
der Zahl erschliesst. Gott, der in der Heiligen Dreieinigkeit
Seiende, ist nicht einer im Sinne einer zahlenmässigen Einheit,
sondern eins im Sinne einer Verneinung jeglicher Zahl und
jeglichen Zählens (Monotheismus ist nicht Henotheismus). Das
Plotinische ëv ist nicht eine Zahl, sondern steht jenseits jeglicher
Zahl; die Einheit Gottes schliesst schon die Möglichkeit des

Zählens aus. (Und wenn von der Einheit Gottes in relativem
Sinne gesagt wird: „Ich bin der Herr, dein Gott, du sollst keine
andern Götter neben mir haben", so ist dies eine anthropomorphe,
dem Menschen angepasste Aussage.) Die göttliche Dreieinheit
ist nicht eine Zahl im Sinne einer diskursiven Vieleinheit. In
dieser herrscht die Einheit entweder als ein unauflösbares,
aller gegenseitigen Durchdringung trotzendes Zahlenclement oder
als die die einzelnen Elemente aufzehrende üreizahl, als Summe.
Die göttliche Dreizahl aber ist nicht die Summe von drei Zahlen,
sondern ihre untrennbare Dreieinheit, in der gleichzeitig die
Vieleinheit und die Einheit erhalten und bewahrt bleibt. Ein
Gott, nicht dreimal gezählt, sondern dreifach Einer. Gott ist
heilig; aber auch: heilig, heilig, heilig ist Gott. Hier ist die
Grenze der Zahl, aber auch ihr Anfang.

Das Gesagte ist nun auch mit Bezug auf die Frage nach
den Ordnungszahlen anzuwenden: erste, zweite, dritte Hypostase.

In dieser Zählweise erkennen wir ganz besonders deutlich

die Bedeutung der Zahl in der göttlichen Dreieinheit. Allerdings

sprechen wir von der Ordnung der Hypostasen nur, weil
wir Menschen unfähig sind, das über Zeit und Ordnung stehende
Sein anders zu erfassen. Die Ordnung ist mit der Diskursivität
unseres Denkens gegeben, das die Vielheit nicht anders
aufzufassen vermag denn als durch Zusammenschluss der einzelnen
Elemente zu einer Vieleinheit oder durch Aufteilung des Ganzen
in einzelne FJemente, indem es vom einen zum andern übergeht

und dabei jedem seine ihm zukommende Ordnung zuteilt.
Die Ordnungszahl hat also subjektive, anthropomorphe Bedeutung.
Im ewigen Leben Gottes gibt es weder erste noch zweite noch
dritte Person, denn jede Person ist erste, zweite und dritte.



— 167 —

Die Ordnung beginnt erst im Gebiete der Offenbarung Gottes
am Menschen; diese erst hat ihre Zeiten, ihr Erstes, Zweites
und Drittes. Insbesondere gehört hierher auch die sich folgende
Offenbarung der drei göttlichen Hypostasen im Alten und im
Neuen Testament. Das Antlitz der Heiligen Dreieinigkeit, das
dem Menschen zugewandt ist und sich dem Menschen offenbart,

nimmt die Ordnungsbestimmungen in der Sprache der
menschlichen Zahl an, die ihrerseits jedoch ihre Grundlage und
Rechtfertigung in der heiligen Dreizahl hat, in deren innerem
Leben und im Modus ihrer am Menschen sich vollziehenden
Offenbarung.

So gibt also die Anwendung der Zahl auf die Bestimmungen
Gottes keinen besonderen Anlass zu Widerspruch und Zweifel.
Wenn überhaupt die Theologie, d. h. die Lehre von Gott in
der Sprache menschlicher Worte und Begriffe prinzipiell möglich

ist, so ist es zulässig — selbstverständlich zu seiner Zeit
und an seinem Ort —, von allen Mitteln menschlicher Begriffskunst

Gebrauch zu machen — die Zahl nicht ausgenommen.
Die Zahl als solche, die Kategorie wieviel existiert nur in der

Logik abstrakt und unabhängig von anderen Bestimmungen-
In der Wirklichkeit aber gibt es nur eine konkrete, qualifizierte
Zahl, d. h. die zahlcnniässigen Bestimmungen sind immer mit
solchen qualitativer Art verbunden. Die abstrakte Zahl, die
abstrakte Zeit und den abstrakten Raum gibt es als leere An-
schauungsformen eigentlich überhaupt nicht. Ähnlich wird auch
Gott, wenn wir in der theologischen Lehre über ihn von zahlen-
mässigen Begriffen Gebrauch machen, durch die abstrakte,
verstandesmässige Zahl nicht adäquat erkannt; diese ist eine
Fiktion unseres diskursiven Denkens, das Resultat der Unfähigkeit
unserer Vernunft, Konkretes zu denken. Doch ist der Gebrauch
der Zahl gerechtfertigt, sobald sie rechtmässig begründet wird,
in dem, was an und für sich über der Zahl steht.

Paris. Sergius Bulgakow.
(Schluss folgt.)


	Capita de Trinitate

