
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 2

Artikel: Das Bischofsamt : seine Entstehung und seine Berechtigung

Autor: Headlam, Arthur C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404114

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404114
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 105 —

Das Bischofsamt.
Seine Entstehung und seine Berechtigung.

Ein Vortrag, gehalten am 31. Oktober 1935 vor der anglikanischen
Diözesankonfercnz von Ripon.

Von Dr. Arthur C. Headlam, Bischof von Gloucester*).

Einleitung.
In der ältesten christlichen Urkunde, die uns ausserhalb

des neutestamentlichen Kanons erhalten ist, dem Clemensbrief
an die Korinther, kommen folgende bemerkenswerte Worte vor:
„Unsere Apostel wussten durch unseren Herrn Jesus Christus,
dass Hader sein würde über den Namen des bischöflichen
Amtes." Das, werden Sie mir zugeben, ist eine sehr bemerkenswerte

Vorahnung von clem, was ein sich derartig wiederholendes
Merkmal in der Geschichte des Christentums gewesen und bis
heute noch eine der ergiebigsten Formen des Streites geblieben
ist. Leider ist das, was im Clemensbrief folgt, derartig dunkel,
dass es unsere Verwirrung nur vermehrt.

Sie haben mich, wie ich meine, darum gebeten, zu Ihnen
über das Thema der bischöflichen Verfassung zu sprechen, und
Ihr Bischof hat mir versichert, dass Sie eine sorgfältige und
gründliche Erörterung des Gegenstandes wünschen. Ich muss
um Ihre geduldige Aufmerksamkeit bitten, während ich zu Ihnen
über diesen sehr verworrenen und strittigen Gegenstand spreche.
Ich werde das, was ich sage, folgendermassen einteilen. Zuerst
werde ich reden von der Entstehung der bischöflichen
Verfassung, zweitens von ihrer Berechtigung, drittens über das
Verhältnis der Kirche von England zu den nichtbischöflichen
Gemeinschaften, viertens über die Pflicht, eine geeinte Kirche zu schaffen,
und endlich über die Mittel, die wir zu diesem Ziele anwenden
sollten.

Die Entstehung des Episkopats.
Sie sind ohne Zweifel darüber unterrichtet, dass eine

beträchtliche Meinungsverschiedenheit unter den Gelehrten über
Aie Frühgeschichte des geistlichen Amts im Christentum herrscht.

*) Mit Erlaubnis des Verfassers aus dem „Guardian" vom 1. November
1935 übersetzt von Dr. Herbert Neufeld.



— 106 —

Ich werde, um damit zu beginnen, Sie auf bestimmte Bücher
über diesen Gegenstand hinweisen. Zuerst auf Bischof Lightfoots
Abhandlung über „Das geistliche Amt im Christentum", erstmalig
in seiner Philipperbrief-Ausgabe und dann gesondert veröffentlicht,
und auf seine Ausgabe der „Apostolischen Väter", ein Werk,
das Ordnung und Vernunft in das Studium der Frühgeschichte
der christlichen Kirche brachte. Ich möchte deutlich betonen,
class das Werk Bischof Lightfoots wie das keines andern Forschers
auf dem Gebiet der Geschichte der Urkirche dasteht. Da das

Ergebnis seiner Forschungen oft falsch wiedergegeben worden
ist, werde ich aus einem Auszug, den er als Darlegung seiner
Ansichten bestätigt hat, einiges zitieren:

„Wenn die vorausgegangene Untersuchung im wesentlichen
richtig ist, so kann das dreifache geistliche Amt bis auf
apostolische Anordnung zurückverfolgt werden ; und abgesehen von
einer ausdrücklichen Angabe können wir keine bessere Sicherheit
für eine göttliche Einsetzung oder wenigstens eine göttliche
Gutheissung haben. Wenn die Tatsachen es uns auch nicht erlauben,
anderen christlichen Gemeinschaften, die anders organisiert
sind, den Charakter als Kirche abzusprechen, so mögen sie

doch wenigstens unsere eifrige Anhänglichkeit an eine Verfassung
rechtfertigen, die von dieser Quelle abgeleitet ist."

Das zweite Zeugnis, auf das ich mich beziehen möchte,
ist „Die Lehre der zwölf Apostel" oder, wie sie oft genannt
wird, die Didache, und insbesondere die Untersuchungen über
sie von Professor Harnack. Die Bedeutung dieser Urkunde liegt
darin, dass sie den Nachdruck legt auf die Vorherrschaft des
Amtes der Apostel und Propheten in der Urkirche. Der Beweis
dafür existierte bereits, wurde aber von den meisten Forschern
nicht beachtet. Es ist jedenfalls interessant zu bemerken, dass

er der Aufmerksamkeit Bischof Lightfoots nicht entgangen war.
Er schreibt: „Von seiner untergeordneten Stelle, die es mithin
in den Berichten des heiligen Paulus einnimmt, erhob sich das

ständige geistliche Amt allmählich, so wie die Kirche eine festere
Gestalt annahm, und die höheren, jedoch nur vorläufigen Ämter,
wie z. B. das Apostolat, kamen in Fortfall." Die Entdeckung
der Didache gab nur einem Entwicklungsprozess, den Bischof
Lightfoot bereits erkannt hatte, neues Leben.

Das dritte Werk, auf das ich mich beziehe, ist mein eigenes
Buch über „Die Lehre von der Kirche und die christliche Wieder-



— 107 —

Vereinigung" (The Doctrine of the Church and Christian Reunion,
London 1920). Da das, w*as ich Ihnen heute sage, zum grössten
Teil die Beweisführung wiedergeben wird, die ich dort
ausführlich auseinandergesetzt habe, brauche ich mich jetzt nicht
dabei aufzuhalten. Ich möchte nur das eine sagen, dass sehr
viele Leute davon einen, wie mir scheint, sehr unrechten
Gebrauch machen, wie z. B. letzthin gewisse Briefschreiber im
„Guardian", die Stellen daraus zitieren, die sie gutheissen, und
auf der andern Seite Darlegungen, die diesen die Waage halten,
einfach ignorieren und so den Anschein erwecken, als stützte
ich Positionen, die ich verurteilt habe.

Die vierte Autorität, auf die ich mich beziehe, istDr.Streeters
Buch über die UrkircheJ). Dr. Streeter ist, wie immer, originell,
interessant, anregend und geistreich, aber ich glaube nicht,
dass man am Ende finden wird, er habe sehr vieles von dauerndem

Wert der Geschichte des geistlichen Amtes hinzugefügt. Er
selbst gibt zu, dass ein gutes Teil von dem, was er sehreibt, auf
„wissenschaftlichen Vermutungen" beruht, was natürlich
gleichbedeutend ist mit unbewiesenen Hypothesen. Aber meine Kritik
geht dahin, dass er niemals erklärt, wie es sich zugetragen hat,
dass die bischöfliche Verfassung früh im 2. Jahrhundert allgemeiner
Brauch in der christlichen Kirche wurde. Der wirkliche Grund für
die Theorie, die er annimmt, ist der, dass er von ihr glaubt, sie
würde der Sache der Wiedervereinigung nützen. Der Angriff' auf
die Verteidiger der bischöflichen Verfassung ist stets der, sie seien
keine Geschichtsforscher, sondern verteidigten eine Forderung,
die sich aus andern Gründen gebildet habe. Nun glaube ich,
dass dies weit mehr zutrifft bei denen, die die bischöfliche
Verfassung angreifen. Es gibt Leute, die von jedem, der das
Bischofsamt verteidigt, glauben, er sei ein verbohrter Dogmatiker,
blind für jede historische Erkenntnis, und von allen denen, die
es angreifen, annehmen, dass es ehrlich gesinnte und
unvoreingenommene Gelehrte seien. Ich halte diese Ansicht für völlig
ungerechtfertigt. Es hat eine grosse Menge schlechter Geschichtsschreibung

gegeben, die von Anti-Episkopalisten geschrieben
worden ist, nur sind sie im allgemeinen vergessen worden.
Niemand schenkt heute den Bampton-Vorlesungen eines Dr. Hatch

irgendwelche Beachtung. Ich denke auch, dass Dr. Streeters

') The Primitive Church, studied with special reference to the Origin
°f the Christian Ministry, London 1929.



— 108 —

Glaube, class Gleichgültigkeit gegenüber der Frage des geistlichen
Amtes die Wiedervereinigung herbeiführe, völlig irrig ist. Es

ist ja gerade diese Gleichgültigkeit die ergiebigste Ursache der
Zwietracht bis heute gewesen. Die einzige Grundlage des
Aufbaus für eine geeinigte christliche Kirche ist ein wohl
ausgeglichener und gedankenvoller Glaube an die bischöfliche
Verfassung. Soweit die Einleitung. Ich wende mich damit dem ersten
Punkte zu, den ich zu erörtern wünsche: Ursprung und
Entwicklung des geistlichen Amtes im Christentum.

I. Die Stiftung des geistlichen Amtes.
Das geistliche Amt im Christentum wurde gestiftet, als

unser Heiland seine Apostel berief. Sie waren während seines
Lebens seine Genossen, die Empfänger seiner Lehren, der Kern
der christlichen Kirche. Nach seinem Tode wurden sie die Führer,
die Lehrer, die Geistlichen der jungen Kirche. „Sie blieben
aber beständig in der Apostel Lehre und in der Gemeinschaft
und im Brotbrechen und im Gebet." So die Apostelgeschichte
(2, 42).

Die erste grosse Änderung war die Einsetzung der Sieben,
woraus das Amt des Diakons entstand. Was ich zu beachten
bitte, ist dieses, dass die Sieben nach dem Bericht der
Apostelgeschichte in den Formen geweiht worden sind, die seitdem
stets in der christlichen Kirche vorgeherrscht haben. Sie waren
berufen durch den heiligen Geist, auserwählt von der Kirche,
vorgestellt den Aposteln und von den Aposteln für ihr Amt
durch Gebet und Handauflegung geweiht worden. Das war der
Beginn einer grossen Entwicklung in der Kirche. Die Sieben
scheinen das freiere hellenistische Element inmitten des Judaismus

gebildet zu haben. Eine feine Umbildung in der äusseren
Erscheinung des Christentums begann mit der Rede des heiligen
Stephanus. Die Opposition von seiten des strengen Judentums
hatte sich erhoben. Die erste Verfolgung der Kirche begann.
Sie vernichtete die junge Gemeinde in Jerusalem und zerstreute
ihre Glieder durch ganz Judäa bis nach Damaskus und
Antiochien. Das Resultat war eine grosse Ausbreitung des Christentums,

die Gründung vieler neuer Ortsgemeinden und die schliess-
liche Trennung zwischen Kirche und Synagoge. Infolge hiervon
sehen wir drei Änderungen in der Organisation der Kirche
Platz greifen : Die Leitung der örtlichen Gemeinde durch eine



— 109 —

Körperschaft von Presbytern, die Entwicklung eines Wanderoder

Precligeramtes von Aposteln (in clem weiteren Sinne des

Wortes), Evangelisten, Propheten und Lehrern und die Errichtung
eines zentralen Konzils in Jerusalem (vielleicht dem jüdischen
Sanhédrin nachgebildet) von Aposteln und Presbytern mit dem
Herrenbruder Jakobus an der Spitze. Wir haben keinen Bericht
über diese Veränderungen, aber ganz klare Beweise dafür, dass
sie stattgefunden haben.

IL Das frühkirchliche Missionsamt.
Die Einrichtung der Presbyter (Ältesten) war die direkte

Folge der Trennung von der Synagoge. Die jüdischen Gemeinden
wurden von Presbytern geleitet, und es ist nur natürlich, dass
die jungen christlichen Gemeinden dieselbe Organisation
übernahmen. Die Presbyter wurden auch episcopi genannt, d. h.

Aufseher oder Bischöfe, und Hirten (Pastoren). Wir werden
ausführlich darüber unterrichtet, wie Paulus sie in den ersten
heidenchristlichen Gemeinden, clie er begründete, einführte.
Sie werden in beinahe allen Büchern der apostolischen Zeit
erwähnt und müssen die normale und allgemeine oder doch
fast allgemeine Organisationsform der örtlichen Gemeinden

gewesen sein. Die bedeutendsten Ämter jener Zeit wraren das

Prediger-, Reise- und Missionsamt der Apostel, Evangelisten,
Propheten und Lehrer. Sie waren derart wichtig, dass Paulus
die Kirche beschreibt als „erbaut auf den Grund der Apostel
und Propheten" (Eph. 2, 20). Sie waren das hervorragende
Element in der Kirche jener Zeit, und ihnen ist die grosse
Ausbreitung des Christentums im römischen Reich zu verdanken.
Wir haben ein vollständiges Bild vom geistlichen Amt des

Paulus, einen schwächeren Bericht über das des Petrus und
Philippus, aber wir wissen, dass überall in der ganzen Welt
christliche Missionare die Botschaft des Evangeliums ausbreiteten.
Wie Paulus es erzählt: „Es ist ja in alle Lande ausgegangen ihr
Schall und in alle Welt ihre Worte." (Röm. 10, 18.)

Wir sehen das zentrale Konzil an der Arbeit in dem Bericht
der Apostelgeschichte über das erste Konzil zu Jerusalem und
die Unterweisung, die wir von Paulus erhalten über die Autorität

der Kirche von Jerusalem. Spätere Tage redeten von dem

Herrenbruder Jakobus zuweilen als von einem Hohenpriester
und deuteten damit an, dass die christliche Kirche, wie natürlich,



— 110 —

jüdische Vorbilder nachahmte, zuweilen aber wurde von ihm
gesprochen als von dem ersten Bischof von Jerusalem, was ein

Hineinlesen der Anschauungen einer späteren Generation in
diese Periode bedeuten mag.

Während der apostolischen Zeit lag die Leitung der Kirche
in den Händen der Apostel und des Konzils von Jerusalem, der
Abgesandten der Apostel wie Timotheus und Titus, der
Evangelisten und Propheten. Die örtlichen Gemeinden wurden durch
ein Kollegium von Presbytern geleitet, die im allgemeinen
zweifellos von Diakonen unterstützt wurden.

III. Die Entstehung
des monarchischen Episkopats.

Wir gehen jetzt über zu einer Epoche der Veränderungen,
die in den Jahren 60—70 n. Chr. ihren Anfang nimmt. Diese

Veränderungen lagen im Hinscheiden der Apostel, in der Zerstörung

Jerusalems — diese war von grosser Wichtigkeit für das

Christentum, da sie endgültig einen möglicherweise gefährlichen
Einfluss des Judenchristentums vernichtete — und in dem
allmählichen Verfall des Prophetenamtes. Davon erhalten wir ein
Bild in der Didache. Als die örtlichen Gemeinden mehr und
mehr gefestigt wurden, verlor dieses evangelistische Amt seine

Bedeutung, und es gab, wie wir sehen, offenbar Gefahren des

Betruges seitens dieser umherwandernden Propheten, besonders,
nachdem der erste Enthusiasmus vorüber war. Das Ergebnis
von all dem war, dass das lokale Amt der Bischöfe, Presbyter
und Diakone die Stelle des älteren Amtes der Apostel,
Evangelisten und Propheten einnahm. Und jetzt können wir das
Problem der Entstehung dessen, was man aus Gründen der
Deutlichkeit den monarchischen Episkopat nennt, darlegen.
Es ist folgendes: Wie wir sahen, bestand anfänglich das geistliche

Amt der lokalen Gemeinden aus einem Presbyterkollegium,
die auch Bischöfe oder episcopi genannt wurden. Kurz nach
Beginn des 2. Jahrhunderts finden wir in den meisten Gemeinden,
dass das geistliche Amt aus einem Bischof, aus Presbytern und
Diakonen besteht, und dass der Bischof offensichtlich zu etwas
mehr wird als einem blossen lokalen Amtsträger. Hier mögen
einige der Angaben folgen, die von Ignatius (von Antiochien)
früh im 2. Jahrhundert über den Bischof gemacht werden:



— Ill —

„Die Bischöfe, die in den entferntesten Teilen der Welt
eingesetzt sind, sitzen im Rate Jesu Christi." „Wir müssen
im Bischof den Herrn selbst erblicken." „Es ist gut, Gott und
den Bischof zu kennen; wer den Bischof anerkennt, wird von
Gott geehrt; wer irgend etwas ohne Anerkennung seitens des
Bischofs tut, dient dem Teufel." „Ihr alle folget dem Bischof,
wie Jesus Christus dem Vater folgte." „Wo immer der Bischof
erscheinen mag, da lass die Menge sein, gerade so wie da, wo
Jesus Christus ist, die allgemeine Kirche ist." „Lass niemanden
etwas in bezug auf die Kirche tun ohne den Bischof." „Keine
Eucharistiefeier ist getrennt von einem Bischof gültig."

Es mag hinzugefügt werden, dass diese Ehrerbietung gegenüber

dem Bischof auf das gesamte geistliche Amt im Christentum

ausgedehnt wurde. Die Presbyter bildeten einen Rat, ein

würdiges geistliches Konzil um den Bischof. „Wenn der Bischof
die Stelle Gottes oder Jesu Christi einnimmt, so sind die Presbyter
ebenso wie die Apostel wie ein Rat Gottes. Wenn dem Bischof
Gehorsam geschuldet wird als der Gnade Gottes, so ebenso dem

Presbyterium als dem Gesetze Jesu Christi."
Wenn es zu Beginn des 2. Jahrhunderts einige Kirchen

ohne monarchischen Episkopat gab, so war doch noch vor
der Mitte des Jahrhunderts der Episkopat allgemein, und in
allen Hauptkirchen waren Bischofslisten vorhanden, die auf die
apostolischen Zeiten zurückgingen. Wie, wann und wo fand
diese Umwandlung statt, ohne dass es, soweit wir sehen können,
zu irgendeiner grösseren Reibung kam?

Wir haben ein wenig Einsicht in den Verlauf der Entwicklung.
Clemens von Alexandrien schreibt am Ende des 2. Jahrhunderts
und erzählt uns, wie der Apostel Johannes im letzten Viertel
des 1. Jahrhunderts in Asien herumreiste, „um an einigen Orten
Bischöfe einzusetzen, an anderen die ganze Gemeinde zu
organisieren, wieder an anderen einen Kleriker zu ordinieren".
Diese Angaben werden durch viele Zeugnisse bestätigt. Es kann
kein Zweifel bestehen über die Tätigkeit eines Herrenjüngers
namens Johannes in jener Zeit in Asien, und er wird stets der
Apostel Johannes genannt, aber viele moderne Gelehrte waren
im Zweifel, ob es sich dabei um den Sohn des Zebedäus oder
um einen jüngeren Schüler unseres Herrn mit dem Namen
eines Presbyters Johannes gehandelt hat. Ich beabsichtige nicht,
diese schwierige Frage zu besprechen. Was auch immer die



— 112 —

richtige Antwort sein mag, wir haben einen genügenden Beweis

dafür, dass einer der ersten Jünger damit beschäftigt war,
gegen Ende des 1. Jahrhunderts die Gemeinden in Kleinasien
zu organisieren. Die Pastoralbriefe geben eine ähnliche
Wirksamkeit wieder, und wir dürfen es als genügend bewiesen
festhalten, dass, als die Urapostel gestorben waren, die
überlebenden ersten Prediger des Evangeliums die Gemeinden
organisierten und Bischöfe als Vorsteher derselben einsetzten.

Wir können noch danach fragen, wie die Umwandlung
vom Bischofskollegium zum Einzelbischof geschah. Die Antwort,
die ich darauf gebe, lautet, dass eine förmliche Änderung niemals
stattgefunden hat. Von Anfang an hat es einen Vorsitzenden des

Presbyterkollegiums gegeben, gerade so wie einen Archisyna-
gogos in den jüdischen Gemeinden. Als das lokale Amt die
Stelle des Apostel- und Prophetenamtes einnahm, wuchs es an
Bedeutung, und der Name „Bischof" wurde auf den Vorsitzenden
des Presbyterkollegiums beschränkt.

IV. Die Entwicklung des
geistlichen Amtes im Christentum.

Es gab also damals eine deutliche Entwicklung im christlichen
Amt, die wir, wenn auch etwas unvollständig, hinaufverfolgen
können bis zur endgültigen Herausarbeitung des monarchischen
Episkopats um die Mitte des 2. Jahrhunderts. Die ersten vierzig
Jahre nach dem Erscheinen des Christentums wurde die Kirche
von den Aposteln, Evangelisten und Propheten geleitet, und das
lokale Amt der Presbyter und Diakone hatte nur lokale
Bedeutung. Als die alte Ordnung der Dinge verschwand, wurde
das lokale Amt von grösserer Wichtigkeit, und der Vorsitzende
des Presbyterkollegiums nahm die Stelle der alten Amtsträger
ein, indem er völlig* richtig als „Nachfolger der Apostel"
bezeichnet wurde. Diese Entwicklung ging wahrscheinlich in den
verschiedenen Gegenden in verschiedenem Tempo vor sich. In
Kleinasien muss unter dem Einfluss des Johannes der Episkopat
vor dem Ende des ersten Jahrhunderts fest gegründet gewesen
sein; in Philippi und Korinth mag es etwas später gewesen sein.
Was sich in Rom ereignete, ist nicht klar. Hier muss man sich
erinnern, dass infolge der Anzahl der Kirchen die Presbyter
bedeutsamer und unabhängiger waren. Was Dr. Streeter zur
Unterstützung seiner Theorie einer weitgehenden Verschiedenheit des



— 113 —

geistlichen Amtes in den verschiedenen Kirchen anführt, ist das
Vergleichen von Kirchen in verschiedenen Stadien ihrer Entwicklung.

Er hat recht mit seiner Ansicht, dass es eine vollständige
Uniformität in den Gebräuchen bei den verschiedenen Kirchen
nicht gegeben hat, aber ich sehe auch keinen Beweis für die
übermässige Verschiedenheit, die er als wahr voraussetzt.

Was zweifelhaft bleiben muss, ist die Frage, wie weit diese
Entwicklung das Resultat einer bestimmten Tätigkeit und
Vorschrift der Apostel darstellt. Clemens von Rom erzählt uns ganz
deutlich, dass das Gesetz der Ordination, was diese auch immer
gewesen sein mag, von den Aposteln gegeben worden ist. Ignatius
spricht von Untrennbarkeit vom Bischof und den Vorschriften
der Apostel. Eine Tradition entstand, dass Petrus und Paulus
clie Kirche von Rom organisiert hätten; zweifellos hat Johannes,
wenn nicht der Sohn des Zebedäus, so doch sicher einer der
ersten Jünger, die Kirchen Asiens organisiert. Alles, was wir
sagen können, ist, dass, falls es irgendeine genaue apostolische
Tradition, Gewohnheit oder Vorschrift hierüber gegeben hätte,
diese die rasche und leichte Entwicklung eines einheitlichen
Amtes in der ganzen Kirche gut erklären würde.

V. Die Berechtigung des Episkopats.
Es gäbe noch viel mehr Interessantes über die geschichtlichen

Probleme zu sagen, aber ich muss zu meiner zweiten Frage
übergehen. Worin liegt die Berechtigung des geistlichen Amtes
im Christentum und insbesondere des Episkopates? Über die

Berechtigung des christlichen Amtes brauchen wir keine Zweifel
zu haben. Wir verdanken es unmittelbar unserem Herrn. Er
verlieh der Kirche die Gabe des Amtes, aber er gab keine
Weisungen und Vorschriften über die Form dieses Amtes. Das
stimmt mit dem ganzen Charakter der christlichen Offenbarung
überein. Der Herr gab der Kirche bestimmte grosse Prinzipien,
auf denen sie gegründet ist. Er gab ihr niemals Gesetze, und
die Kirche hatte stets die Freiheit, ihre eigenen Gesetze zu

formulieren und zu ändern. Es gibt also kein Zeugnis unseres

Herrn für irgendeine Form des christlichen Amtes, ebensowenig

wie irgendein apostolisches. Die Kirche der Apostel errichtete
das geistliche Amt in der Art, die am meisten für die Arbeit
der Kirche geeignet war, und sie glaubte, dass sie dabei vom

heiligen Geist gelenkt worden sei. Sie glaubte, dass das Amt
8

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 2, 1936.



— 114 —

der damaligen Zeit von Gott und Christus gegeben worden wäre,
aber dieses geistliche Amt verschwand. „Gott hat gesetzt in
der Gemeinde aufs erste die Apostel ." (1. Kor. 12, 28.) Unser
Herr „hat etliche zu Aposteln gesetzt, etliche aber zu Propheten"
(Eph. 4, 11). Es mag, wie ich andeutete, eine apostolische
Vorschrift für die Regelung der zukünftigen Entwicklung der Kirche
gegeben haben, aber da kein autoritativer Bericht über diese

Regeln vorliegt, gibt das der Form des Amtes keine apostolische
Vollmacht. Wir verdanken sowohl die Form als auch die Satzungen

für das christliche Amt, wie sie von der christlichen Kirche
festgelegt worden sind, der Autorität der christlichen Kirche,
die, so glauben wir, vom heiligen Geiste gelenkt und geleitet
wird.

VI. Die katholische Lehre vom Episkopat.
Wie lautet nun die katholische Lehre vom Episkopat? Sie

besagt, dass das traditionelle Amt aus Bischöfen, Priestern und
Diakonen bestehen soll. Die wichtigste Funktion des bischöflichen

Amtes ist es, Bischöfe zu konsekrieren und Geistliche zu
ordinieren. Jeder Bischof sollte von wenigstens drei Bischöfen,
die selbst ordnungsgemäss konsekriert worden sind, geweiht
werden, und jeder Priester (Presbyter) von einem Bischof
ordiniert werden. Das wesentliche Merkmal des Priesters ist es, dass

er der rechtmässige Vollzieher der Eucharistiefeier ist. In der
Periode der vornizänischen Kirche und lange Zeit danach war
das Amt eines Bischofs das eines „Repräsentanten", und ein
konstitutionelles. Der Bischof wurde von den Laien der Diözese
gewählt, und es war seine Pflicht, stets in Übereinstimmung
mit dem Presbyterkollegium zu handeln. Ignatius ist der grosse
Verteidiger des Episkopats, aber es ist stets der in Übereinstimmung

mit seinen Presbytern arbeitende Bischof, fürden er kämpft:
„So ziemt es sich denn für euch, in Übereinstimmung mit

der Ansicht des Bischofs zu stehen, was ihr auch tun mögt.
Denn eure ehrwürdige Priesterschaft, die Gottes würdig ist, ist
wie die Saiten der Lyra abgestimmt auf die Bischöfe. Daher
wird durch eure Eintracht und übereinstimmende Liebe Jesus

Christus besungen. So bildet euch, jeder einzeln und alle
insgesamt, zu einem Chore, auf class ihr einträchtig übereinstimmend
und den Grundton Gottes aufnehmend in gleichem Tone mit
einer Stimme durch Jesus Christus dem Vater lobsingen möget."



— 115 —

In gleicher Weise sagt Cyprian, ein anderer grosser
Verteidiger des bischöflichen Amtes, dass es nicht seine Gewohnheit
sei, irgend etwas ohne den Rat seines Klerus zu tun. „Die Priester
sind die Gehilfen des Bischofs; sie geben ihm Rat; sie handeln in
seiner Abwesenheit mit einer von ihm übertragenen Autorität."

Die Autorität des Bischofsamtes fliesst also, wie ich
dargelegt habe, aus der körperschaftlichen Autorität der Kirche,
und es gibt keine solche Autorität für irgendeine andere Form
des geistlichen Amtes. Ich werde später über unsere Beziehungen
zu anderen religiösen Gemeinschaften sprechen. Alles, was ich
jetzt sagen muss, ist, dass die Entwicklung des Papsttums ganz
unvereinbar mit dem gesamten Zeugnis der ungeteilten Kirche
ist, dass der Presbyterianismus, obschon durchaus erklärlich als
Empörung* gegen die mittelalterliche Kirche, tatsächlich die
Auswirkung eines missverstandenen Antiquarianismus ist, und dass
der Kongregationalismus, wenn auch wichtig für die Verteidigung*
eines Prinzips, das man aus den Augen verloren hatte, nämlich
das der Autorität der religiösen Gemeinde, keine Stütze in der
Geschichte oder in der Schrift findet.

V11. A p o s t o 1 i s c h e Sukzession und Priestertum.
Ich möchte noch zwei weitere Punkte hierzu besprechen :

1. die apostolische Sukzession, 2. das christliche Priestertum.
Sie werden oft die Behauptung hören, class es keine geschichtliche
Berechtigung für eine apostolische Sukzession gibt. Ich denke
dabei, der beliebteste Ausdruck sei der von der „Fiktion" einer
apostolischen Sukzession. Das ist ganz und gar falsch. Die
historische Sukzession des geistlichen Amtes im Christentum ist
so sicher wie nur irgendeine geschichtliche Tatsache. Es besteht
wohl leider bei Clemens von Rom, der vor dem Jahre 100

schrieb, eine gewisse Doppelsinnigkeit in einigen Punkten seiner
Bemerkungen über das christliche Amt, aber er macht es
vollkommen klar, dass nach seiner Ansicht das christliche Amt
seinerzeit seine Stellung der Tatsache verdankt, dass die Träger
desselben die direkten Nachfolger derer waren, die selbst von
den Aposteln eingesetzt wrorden waren, und wir haben für alle
Hauptsitze ganz frühe Bischofslisten, die bis auf die apostolischen
Zeiten zurückgehen. Über die Tatsache der Sukzession kann es

keinen Zweifel geben. Aber die Schwierigkeit ergab sich aus

einer Verwechslung zweier Bedeutungen der Sukzession: Suk-



— 116 —

Zession im Amt und Sukzession durch Ordination. Sukzession
im Amt bedeutet, dass es in den grossen Kirchen auf allen
Hauptsitzen eine öffentliche Sukzession von Bischöfen gegeben
hat. Das war eine Bürgschaft für die Wahrheit und Richtigkeit
der christlichen Religion, denn so konnte die christliche
Tradition überliefert werden, wie sie in den heiligen Schriften und
Gottesdiensten, besonders der Eucharistiefeier, sowie in der Lehre
der Apostel, die bereits in Glaubensbekenntnissen formuliert
worden war, enthalten ist. Sie wurde der geheimen Tradition
der Gnostiker gegenübergestellt, und die Gleichförmigkeit der
Tradition in allen grossen Kirchen und die öffentliche Sukzession
der Bischöfe war eine Garantie für die Zuverlässigkeit der
Kenntnis des Glaubens.

Die zweite Bedeutung der apostolischen Sukzession ist die
der Sukzession durch Ordination. Es wird, wahrscheinlich mit
Recht, behauptet, dass in jeder Kirche mit Sukzession die
vorhandenen geistlichen Amtsträger von anderen vor ihnen
ordiniert worden sind, die in ununterbrochener Reihenfolge bis
geradenwegs zu den Aposteln zurückreichen. Man fügte die

Folgerung hinzu, dass die Gültigkeit des geistlichen Amtes und
der Sakramente hiervon abhänge, dass der heilige Geist von
den Zeiten der Apostel an in ununterbrochener Reihenfolge
durch die Handauflegung übertragen worden sei und dass
diejenigen, die nicht in der Sukzession stehen, diese Gaben des
Geistes nicht erhielten und insbesondere nicht die Gewalt hätten,
die Eucharistie zu konsekrieren.

Nun ist diese Folgerung späten Ursprungs und unvereinbar
mit der gesamten Lehre der christlichen Kirche in ihren ersten
Tagen. Geistliche Gaben werden nicht durch Handauflegung
verliehen. Alle geistlichen Gaben kommen allein von Gott. Er
mag sie, wie er es will, Christen geben, und man hat daran
festgehalten, dass ein Ungetaufter, der das Martyrium erlitten
hatte, damit alle Gnaden der Taufe empfangen habe. Er, Gott,
spendet sie normalerweise in Antwort auf das Gebet der Kirche,
aber es ist das Gebet der Kirche und nicht das des Priesters,
und Spender aller Sakramente ist allein unser Herr Jesus

Christus, der selbst uns die geistliche Speise seines Leibes und
Blutes darreicht.

Nun, ich glaube, dass diese spätere Theorie von der
apostolischen Sukzession irrig ist. Sie stellt eine sehr mechanische



— 117 —

Auffassung von dem Wirken der göttlichen Gnade dar und ist
unvereinbar mit der religiösen Erfahrung der nichtbischöflichen
Gemeinschaften. Sie hat die Wirklichkeit und den Wert der
wahren Lehre von der Sukzession verdunkelt. Ein Bischof steht,
wenn er konsekriert worden ist, symbolisch mit der ganzen
Kirche, wie sie über die Welt und durch die Zeiten hindurch sich
erstreckt, in Vereinigung, und dieser äussere Ritus bildet die
notwendige institutionelle Seite der Einheit der christlichen Kirche.

Der andere Punkt, den ich berühren möchte, ist das christliche

Priestertum. Der Ausdruck „Priestertum" ist, wie natürlich,
von einer sehr frühen Periode auf das geistliche Amt im Christentum

angewandt worden, und ganz frühzeitig wurde von der
Eucharistie als von einem Opfer gesprochen, aber weder Priestertum

noch Opfer hatten die ausschliessliche Bedeutung in den

Tagen des Urchristentums, die ihnen seitdem beigelegt worden
ist. Der Widerspruch gegen den Ausdruck „Priester" und die
Idee des Opfers erwuchs aus der mittelalterlichen Entwicklung
des christlichen Priestertums. Die Auffassung des Priestertums
als einer gesonderten Kaste mit exklusiver geistlicher Gewalt,
die sie befähigt, über Leben und Gewissen des christlichen
Volkes Macht auszuüben, Opfer darzubringen und Sakramente
zu spenden, die die ausschliesslichen Heilsmittel bilden, daher
auch imstande, Leute vom Heil auszuschliessen — all das ist
der ganzen Auffassung vom christlichen Glauben völlig fremd,
wie sie uns nicht nur in der Bibel, sondern auch in den Schriften
der Väter dargeboten wird. Die Kirche hat Diener, die Priester
genannt werden, die Opfer darbringen ; es besteht ein sehr gut
entwickeltes System religiöser Disziplin, aber der wesentliche
Punkt ist der, dass die Autorität bei dem gesamten Leibe der
Kirche und nicht bei der Priesterschaft liegt. Die christliche
Disziplin wird von der Gemeinschaft ausgeübt, die Sakramente
werden von der Kirche zelebriert, die durch ihre Geistlichen
handelt. Die Bischöfe sind die Personen, die dazu bestimmt sind,
die Lehre der Kirche zu definieren, wenn diese Definierung
nötig ist, aber ihre Entscheidungen sind nur dann gültig, wenn
sie von der christlichen Gesamtheit angenommen werden. Wir
sind über das Priestertum aller Gläubigen recht unterrichtet.
Wir sind zu Königen und Priestern gemacht. Die christlichen
Geistlichen sind Priester, weil sie das geistliche Organ des

Priestertums der Kirche sind.



— 118 —

Vili. Die körperschaftliche Autorität
der christlichen Kirche.

Ich habe Ihnen nun nach besten Kräften die Lehre vom
Episkopat auseinandergesetzt, so wie ich glaube, dass sie von der
Kirche von England und von der Urkirche gelehrt wurde. Ich
würde sie folgendermassen zusammenfassen: Die bischöfliche
Verfassung, d.h. um ganz klar zu sein, die des monarchischen Episkopats,

besteht aus dem Amt der Bischöfe, Priester und Diakone.
Dieses Amt schöpft seine Vollmacht nicht aus irgendeinem Gebot
unseres Herrn oder irgendeiner ausdrücklichen Vorschrift der
Apostel, aber es geht zurück auf die frühesten Zeiten — die Behauptung

unseres Allgemeinen Gebetbuches: „Von der Apostelzeit an
hat es diese Weihegrade der Geistlichen in der Kirche Christi
gegeben", ist geschichtliche Wahrheit. Es hat die Gesamtautorität
der christlichen Kirche für sich. Durch seine Regeln für die
Konsekration und Ordination ist es vorzüglich dazu bestimmt,
die Ordnung und Einheit in der christlichen Kirche zu bewahren.
Aber wir wissen, dass es grosse Gemeinschaften von Christen
gibt, die dieses Amt nicht besitzen, und wir haben uns zu fragen:
Was haben wir von ihnen zu halten und welcher Art sollen
unsere Beziehungen zu ihnen sein?

IX. „Gültigkeit."
Es wird oft gesagt, dass ihre Ordinationen ungültig seien.

Es gibt keinen gefährlicheren und zweideutigeren Ausdruck als
das Wort „ungültig". Es wird ganz deutlich in zwei verschiedenen

Bedeutungen gebraucht. Es kann „unkanonisch", nicht
in Übereinstimmung mit den Gesetzen der katholischen Kirche
oder der Kirche von England, bedeuten. Nun ist es ganz klar,
dass in diesem Sinne ein nichtbischöflich ordiniertes Amt
ungültig ist. Es ist unkanonisch, d. h. nicht in Übereinstimmung
mit den Regeln der christlichen Kirche. Aber das Wort
„ungültig" wird auch gebraucht in einem Sinne, der „geistlich
unwirksam" bedeutet, und das Resultat ist, dass eine Angabe,
die nicht mehr als eine deutliche Binsenwahrheit behaupten
soll, dazu benutzt wird, um eine schwere Kränkung zuzufügen.

Was sollen wir also von den nichtbischöflicheu Ordinationen
und Sakramenten sagen? Ich glaube nicht daran, dass wir irgendeinen

gerechten Grund für die Behauptung hätten, sie seien ohne

geistlichen Wert. Ein Geistlicher der Nonkonformisten glaubt



— 119 —

daran, dass er vom Geist berufen worden ist. Die Berufung ist
von seiner Religionsgesellschaft bestätigt worden. Er ist feierlich
für das geistliche Amt durch Gebet und Handauflcgung bestimmt
worden. Die Früchte seines Dienstes zeigen sich in der Bekehrung
der Seelen. Können wir da sagen, das sei kein geistliches Amt,
wie es einige tun? Christus sagte zu seinen Jüngern: „Das tut
zu meinem Gedächtnis." Eine Gemeinde von Nonkonformisten
erfüllt dieses Gebot. Glauben Sie, dass Gott ihnen keinen
geistlichen Segen spenden wird? Wir wissen es auf Grund des
Zeugnisses des heiligen Augustinus, dass unser Herr Jesus Christus
selbst jedes Sakrament spendet. Er ist es, der uns die geistliche
Speise seines Leibes und Blutes reicht. Glauben Sie, dass er
das nicht täte für diejenigen, die ohne ihre eigene Schuld ohne
bischöfliche Ordinationen sind? Oder glauben Sie, dass er für
diese eine andere Art des Segens hat, wie auch einige annehmen?
Ich kann das nicht glauben. Für diesen Glauben finde ich kein
Zeugnis in der Schrift, und daher glaube ich, dass die Lambeth-
Konferenz von 1920 recht daran tat, als sie den geistlichen
Wert und die Wirksamkeit der nichtbischöflichen Ordinationen
anerkannte.

X. Kirchenspaltung.
Aber das ist natürlich nicht der ganze Tatbestand. Es ist

vollkommen wahr, dass diese Ordinationen entsprechend jeder
Regel der Kirche von England wie der ganzen katholischen
Kirche unkanonisch oder irregulär sind. Die Grundlage einer
jeden organisierten Gesellschaft ist die Herrschaft gleichen
Rechtes in ihr. Es ist ebenso wahr, dass diese Ordinationen
das Resultat und die Ursache der Kirchenspaltung sind. Wer
für dieses Schisma zu tadeln ist, ist eine andere Frage. Tatsache
ist, dass diese Ordinationen das Schisma repräsentieren. Die
Geschichte der Bischöflichen Methodistenkirche in Amerika ist
dafür bezeichnend. Ihre Religionsgemeinden in Amerika waren
ohne Geistliche. Sie appellierten nach England, man solle für
sie einen Bischof konsekrieren und ihnen Geistliche geben. Aber
die englische Regierung verbot es. Sie wollte nicht erlauben,
dass ein Bischof für Leute ausserhalb der Heimat konsekriert
würde. Es war das das beschränkte Ideal des Erastianismus

(Anmerkung des Übersetzers: die Lehre, dass der Staat ein

Bestimmungsrecht über die Kirche auch in geistlichen Dingen

habe) des 18. Jahrhunderts. So haben denn die Methodisten



— 120 —

Bischöfe für sich selbst konsekriert und seitdem sorgsam die

Regeln für die Konsekration und Ordination befolgt und ihre
eigene Sukzession bewahrt. Es ist klar, dass ein Schisma
geschaffen wurde, aber ist es nicht gleichermassen klar, wo die
Schuld für diese Kirchenspaltung liegt? Diese Spaltung besteht
bis auf den heutigen Tag, und sie muss zu einem Ende gebracht
werden. Der Fehler der unkanonischen Ordinationen oder der
Weihen ohne Sukzession ist es, dass sie aus dem Schisma
erwachsen sind und Schismen schaffen. Was wir erstreben müssen,
ist die Beendigung dieser Spaltung.

XL Auf dem Wege zur Einheit.
Wir kommen jetzt zu meiner letzten Frage. Was müssen

wir tun, um diesen Stand der Dinge zu einem Ende zu führen?
Was müssen wir tun, um die christliche Einheit zu fördern?
Nun, ein Vorschlag, der sehr beliebt bei einigen Leuten ist,
geht dahin, wir sollten einfach die Interkommunion zwischen
allen religiösen Gemeinschaften wieder herstellen, ohne Rücksicht

auf alle Unterschiede der Ordinationen. „Sie geben den

geistlichen Wert und die Wirksamkeit der nichtbischöflichen
Ordinationen und Sakramente zu. Was wollen wir mehr? Lasst
uns sie zur Kommunion an unseren Altären zulassen ; lasst uns
an den ihrigen kommunizieren! So wird die Einheit hergestellt
sein." Aber wird auf diese Weise irgendeine wirkliche Einheit
geschaffen? Es wird keine körperschaftliche Union sein — die
beiden Gemeinschaften werden weiterhin voneinander getrennt
bleiben. Nichts wird da sein, sie näher aneinander heranzubringen.
Die Ursachen der Trennung werden nicht beseitigt sein. Ihre
geistlichen Ämter werden verschieden sein, nichts wird da sein,
um sie zu einer einzigen Gemeinschaft zu machen. Ich glaube
nicht daran, dass Sie durch diese kurze und leichte Methode
jemals eine wirkliche Union erreichen werden, und ich bin
daher überzeugt, dass diese Politik eine falsche ist. Interkommunion

muss das Ziel und nicht der Anfang der Wiedervereinigung

sein. Wenn wir einmal vereinigt sind, dann erst können
wir aufrichtigen Herzens zusammen kommunizieren.

XII. „Communio in sacris."
Daher glaube ich, dass wir das langsamere und stabilere

Verfahren der Vereinheitlichung des Amtes verfolgen müssen.



— 121 —

Es ist nicht notwendig, damit anzufangen, dass man die Fragen
bespricht, die in der Vergangenheit das Schisma verursacht
haben, wer im Unrecht sei und wessen Ämter ungültig seien.
Wir müssen uns auf einer Grundlage vereinigen, die es sicher
macht, dass das geistliche Amt der Zukunft uns alle über seine
Gültigkeit und kanonische Rechtmässigkeit vergewissert. Gegenwärtig

erwäge ich nur Fragen der Ordination. Wir müssen
natürlich vorher eine wirkliche Einheit im Glauben und eine
genügende Übereinstimmung in solchen Fragen, wie z. B. in der
der Sakramente, sicher erlangt haben. Aber die tatsächliche
Vereinigung wird erst dann Platz greifen, wenn wir unsere
Amter vereinheitlicht haben. Das ist es, was wir uns bei den
Altkatholiken und der Schwedischen Kirche sichern, eine
communio in sacris, in der der eine des andern Weihen
anerkennt und sie für die Zukunft sicherstellt, indem der eine an
den Ordinationen des andern teilnimmt. Das ist es, was wir
mit der Kirche von Finnland erstreben; allerdings wird hier
wegen einer geschichtlichen Irregularität in der Vergangenheit
die vollkommene Einheit langsamer zu erreichen sein. Das ist
auch das Ziel des südindischen Unionsschemas. Dafür arbeiten
wir mit der orthodoxen Kirche des Ostens.' Die Methode geht
auch hier langsamer vor, aber sie wird am Ende doch eine
wirkliche Einheit schaffen. Als Ziel müssen wir es erstreben,
dass wir uns solche Ordinationen und Sakramente sichern, dass
sich nirgends mehr ein Zweifel an ihrer Rechtmässigkeit und
Gültigkeit erheben kann.

Eine solche Einheit durch Vereinheitlichung der Ämter
bedeutet, dass alle Traditionen der beiden Gemeinschaften
gewahrt werden. Ich habe Ihnen bereits angedeutet, dass es
tatsächlich keinen geschichtlichen Beweis zugunsten des

Presbyterianismus gibt, aber der Presbyterianismus tritt für ein
wesentliches Element im katholischen geistlichen Amt ein. Der
Rat der Presbyter ist ein ebenso wesentliches Element wie der
Bischof. Die Unterdrückung des Presbyteriums half die
autokratische Auffassung des bischöflichen Amtes schaffen, und für
einen jeden Plan der Wiedervereinigung einer bischöflichen
und einer presbyterianischen Kirche ist das Ideal nicht ein

hinkender Episkopat neben einem lauen Presbyterium,
sondern das volle Bischofsamt und das vollständig errichtete
Presbyterium



— 122 —

So verhält es sich auch mit dem Kongregationalismus. Es
bestehen keine angemessenen Gründe für die Ansicht, class er
die Verfassung oder die Ideale der Kirche der Apostel darstellt.
Er war die Verteidigung der Laienprivilegien gegen die
mittelalterliche Tradition. Bei einer Union zwischen einer bischöflichen
und einer kongregationalistischen Kirche würde der rechte Weg
nicht der eines verstümmelten Bischofsamtes, sondern die volle
Anerkennung* des Platzes sein, den die Geschichte des Christentums

den Laien zuschreibt. In einer wieclervereinigten Kirche
mussten alle drei Elemente, das bischöfliche, das presbyterianische
und das kongregationalistische, Anerkennung finden.

Ich habe zum Abschluss nur noch zwei Dinge zu sagen.
Das erste ist dieses: Ich kann mir wohl vorstellen, dass irgendein

Kritiker sagt: „Warum so viel Aufhebens machen von
verhältnismässig unwichtigen Sachen wie Bischofsamt oder Fragen
der Organisation? Es kommt vielmehr darauf an, class man an
Jesum Christum glaubt und ein christliches Leben führt. Warum
soll man sich wegen solch äusserlicher, mechanischer Dinge
plagen?" Ich gebe durchaus zu, class diese Dinge glücklicherweise

verhältnismässig unwichtig sind, und dass gute Christen
in allen Teilen der christlichen Kirche gefunden werden können.
Aber wenn auch die Fragen des Amtes relativ unwichtig sind,
so sind sie es doch nicht ganz und gar. Wir gestehen alle,
dass wir in irgendeiner Weise die Einheit der Christen
herbeisehnen. Die institutionelle Seite einer Religion ist aber notwendig
für ihre Wirksamkeit in der Welt. Weil jene grosse Genossenschaft,

christliche Kirche genannt, die Botschaft Christi bewahrt
und weitergegeben hat, weil sie uns die heilige Schrift, das
Glaubensbekenntnis und die Sakramente gegeben hat, hat sich
die christliche Religion überall in der Welt ausgebreitet. Aber
in allen Fragen, die sich mit der christlichen Einheit befassen,
kann die Frage des geistlichen Amtes nicht unwichtig sein. Ich
glaube, dass die mächtigsten Ursachen für die Schaffung und
Erhaltung des gegenwärtigen Zustancles der Trennung die

Gleichgültigkeit gegenüber den Fragen des Amtes und die
unrechtmässige Schaffung eines Schisma durch Begründung
eines neuen geistlichen Amtes gewesen sind. Wenn wir die
Fehler der Vergangenheit verbessern wollen, so nur dadurch,
dass wir verständig und nüchtern über diese Fragen des
geistlichen Amtes zu denken lernen.



— 123 —

Und das zweite, was ich sagen möchte, ist, dass, wenn
wir eine geeinte Kirche herstellen wollen, es geschehen muss
durch den Glauben an die Eine, Heilige, Allgemeine und
Apostolische Kirche. Weil die Menschen nicht an eine Kirche glauben
und niemals die Vision einer grossen Gemeinschaft erfasst haben,
die die Menschen jeder Nation, Rasse und Sprache zusammen-
schliesst im Dienste Jesu Christi und so durch einen wahren
Internationalismus die Schranken übersteigt, die der Nationalismus

zieht, darum hat das Christentum so viel von seiner Kraft
und Macht als Mittler in den Streitigkeiten der Welt verloren.


	Das Bischofsamt : seine Entstehung und seine Berechtigung

