
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 2

Artikel: Die Gebetbücher der bischöflichen Kirchen von Spanien, Portugal und
Mexiko [Schluss]

Autor: Vogel, P.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404113

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404113
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 90

Die Gebelbücher der bischöflichen Kirchen von Spanien,

Portugal und Mexiko.

(Schluss.)

Würdigung.

a) Spanien. Wenn man zunächst den Aufbau der
Kommunionfeier betrachtet, so muss man sagen, class er, vom
liturgischen Standpunkte aus gesehen, befriedigt und allen
Anforderungen entspricht, die an eine Kommunionfeier im katholischen
Sinne zu stellen sind. Der Aufbau folgt 1889 mehr noch als
1881 dem mozarabischen Ritus.

Was den Inhalt der einzelnen Gebete angeht, so finden
wir wörtliche Übernahmen teils aus dem alten mozarabischen

Nationalritus, teils aus den anglikanischen Liturgien. Daneben
haben diese Riten bei einigen Gebeten als Vorbild gedient. Auch
ist ein Vorschlag berücksichtigt, den der Domprobst und
nachherige Bischof Dr. Haie von der Bischöflichen Kirche Amerikas
auf Grund mozarabischer Quellen ausgearbeitet hatte.

Die 1889 gegen 1881 vorgenommenen Änderungen sind als
glücklich zu bezeichnen, insbesondere im eucharistischen Gebet.

Wenn Form und Inhalt befriedigen können, so wird man
vom katholischen Standpunkt einen anderen Massstab anlegen
müssen, wenn man auf Grund der Rubriken und der in den
einleitenden Bemerkungen ausgedrückten Lehrmeinungen den
Sinn und die Absicht der Feier herauszukristallisieren sucht.

In den einleitenden Bemerkungen Nr. 9 (1881) „Orte
finden Gottesdienst" heisst es : „Form, Stil und Schmuck der
Gebäude unterliegen keiner anderen Bestimmung als der, dass sie

nicht auf Abgötterei abzielen, noch Weltlichkeit (profanidad)
andeuten. Jedes bekannte Beleuchtungssystem kann angewandt
werden. Innerhalb der Kirche sollen weder Kreuze, Bilder noch
sonstige Dinge, denen Irrtum und Aberglaube gewöhnlich
religiöse Verehrung erweist, erlaubt sein. Texte der hl. Schrift und
andere Inschriften können nach Beratung mit clem Bischof und
mit seiner Genehmigung gebraucht werden. Um Missbräuche
zu vermeiden, soll der Name ,Altar' keinem Gegenstand (objeto
material) in der Kirche gegeben werden."



— 91 —

1889 finden wir diese Bestimmungen in ihrem etwas
veränderten Wortlaute in Abschnitt 8. Die Bestimmung über die
Kreuze und Bilder ist weggefallen.

Noyes zitiert den Bericht des englischen Geistlichen über
den ersten "Gottesdienst in Sevilla: „Der Altar der römischen
Messe hat dem christlichen Kommuniontisch, dem ,Tisch des

Herrn', wie unsere Reformer ihn nennen, Platz gemacht, wo
das hl. Abendmahl nach Christi Anordnung in all den Dingen,
die zu ihm erforderlich sind, gefeiert wird. Der Raum über dem
Tische, welcher mit einem Bilde der Jungfrau Maria, dort zur
Anbetung (sie!) angebracht, angefüllt war, welches aber nebst
anderen Ornamenten der Kirche weggeschafft war, wird in
Kürze mit dem Credo, dem Gebet des Herrn und den zehn
Geboten gefüllt werden, von denen eines mit der Autorität
Gottes verkündet: ,Du sollst dir kein geschnitztes Bild machen ...'
Das gesegnete Evangelium der Gnade Gottes wird von der
Kanzel verkündet ."

Die Häufigkeit der Kommunionfcier ist den Geistlichen
überlassen, die aber daran erinnert werden, dass in der
Urkirche diese Feier jeden Sonntag stattfand. Während der Feier
steht der Geistliche hinter dem Altare, das Gesicht der Gemeinde
zugewandt. Gegen diesen Brauch ist vom katholischen und
urchristlichen Standpunkte nichts einzuwenden. Der Geistliche
trägt ein Superpelliz und Stola (tünica ó toga bianca y la
banda ó cstola). 1881 war als Farbe für die Stola weiss
angegeben. Während der Predigt und beim Begräbnis kann nur
der schwarze Taiar (tünica) getragen werden. Vom katholischen
Standpunkte aus ist es zu bedauern, dass man die alte zur
Messfeier gebräuchliche Kleidung abgeschafft hat.

Muss man schon auf Grund der im Vorgehenden angeführten
Tatsachen und Bestimmungen zu clor Ansicht kommen, dass

man mit Absicht alles Katholische abgeschafft hat, dass man
den Opfercharakter der Messe leugnet und der Hauptzweck
des Gottesdienstes die Predigt und nicht das Gedächtnis des

Opfers Christi ist, so wird man in dieser Ansicht bestärkt, wenn
man die Bestimmungen „Das Abendmahl des Herrn" in
Abschnitt 6 (1889) bzw. 8 (1881) der einleitenden Bemerkungen
in Betracht zieht. Es heisst dort: „Reines Brot und reiner Wein
0881 ungemischter Wein) sollen in unserer Kirche für die
hl- Kommunion gebraucht und beide Gestalten den Kommuni-



— 92 —

kanten gegeben werden." Diese Bestimmung scheint den
Gebrauch von Hostien auszuschliessen. Ferner heisst es : „Freiheit
wird hinsichtlich der Haltung der Kommunikanten während
des Empfanges des Brotes und des Kelches gewährt. Weder
kann man den Kirchen einen Vorwurf machen, die den Brauch
haben, die Kommunion kniend zu empfangen — solange
dieser Akt nicht als eine Anbetung der Elemente
ausgeübt wird (das Folgende finden wir nur 1889) oder
einer angenommenen Gegenwart des Leibes und
Blutes Christi in ihnen oder mit ihnen —, noch kann
man die tadeln, die aus Gewissensgründen es vorziehen, stehend
zu kommunizieren. Es ist zu beachten, class in der Urkirche
beide Arten gebräuchlich waren. In beiden Fällen ist die
Vorbereitung des Kommunikanten mit demütigem Herzen und Sammlung

des Geistes das Wesentliche."

Aus den (von mir) im Druck hervorgehobenen Worten
geht klar hervor, dass die Realpräsenz geleugnet wird, ja im
Buche von 1889 kommt dieser Gedanke noch schärfer zum
Ausdruck als 1881. Daran ändert auch nichts die Tatsache,
dass 1889 im Anschluss an diese Stelle ein Abschnitt aus dem
28. Glaubensartikel zitiert wird, der mit dem 28. Religionsartikel
des englischen Gebetbuches übereinstimmt. Es ist ja bekannt,
class man die englischen Religionsartikel in Verbindung mit
anderen Äusserungen des Prayer Book katholisch interpretieren
kann, diese Äusserungen finden wir aber nicht im spanischen
Gebetbuch, im Gegenteil beweist obige Stelle, dass der 28.
Artikel kalvinisch aufzufassen ist. Der jetzige Erzbischof von
Dublin, der mir gegenüber einmal den Wunsch einer engeren
Verbindung zwischen der altkatholischen und spanischen sowie
auch der portugiesischen Kirche äusserte, sagte dabei gleichzeitig,

dass das wohl schlecht möglich sei, da ja keine
Übereinstimmung in der Lehre über die Eucharistie bestehe.

Zu bedauern ist es auch, dass keine ausgesprochenere
Erwähnung der Verstorbenen und Heiligen stattfindet. In der
kürzeren Form der Kommunionfeier fallen auch diese
Erwähnungen aus.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass die Form der
Kommunionfeier wohl katholisch ist, dass aber die Intention nicht
katholisch ist.



— 93 —

b) Portugal. Der Aufbau der Kommunionfeier ist dem
der anglikanischen Liturgien sehr ähnlich. Vom liturgischen
Standpunkte aus ist es zu bedauern, dass das eucharistische
Gebet durch das Vorbereitungsgebet auseinandergerissen wird.

Der Inhalt der Gebete erinnert sehr stark an die anglikanischen

Liturgien, es sind auch Teile aus der mozarabischen
und römischen sowie der Braga-Liturgie übernommen worden.
Die Danksagung der Präfation wird in einer volleren Form
als in den anglikanischen Liturgien im Einleitungsgebete zum
Einsetzungsbericht wieder aufgenommen. Sehr zu begrüssen ist
es, dass im Gebete für die Kirche und in den tröstlichen Worten
die Gemeinde durch die häufigen Antworten aktiv an den Gebeten
teilnimmt.

Die Bestimmungen über die Haltung der Kommunikanten
finden wir nicht in der Schärfe wie in Spanien. Auch die
Bestimmungen über den Schmuck der Kirchen finden wir nicht.
Gleichwohl geht aus den Abbildungen bei Noyes hervor, dass

der „Tisch" sehr einfach ist und die Wände im Altarraum mit
dem Credo, dem Gebet des Herrn usw. „geschmückt" sind. Die
Bemerkung über die Häufigkeit der Kommunionfeier ist dieselbe
wie in Spanien. Eine Kommunionfeier soll nicht stattfinden,
wenn nicht wenigstens drei (1884 und 1901 zwei) Personen mit
dem Geistlichen kommunizieren wollen. Während der Feier
kann der Geistliche an der Evangelienseite oder hinter dem
Altare stehen. Er trägt weisses Superpelliz (sobrepeliz branca)
und eine schwarze Stola, womit die in den anglikanischen
Kirchen gebräuchliche gemeint ist. 1928 ist angefügt, dass an
Festtagen, wie Weihnachten, Ostern usw. sowie bei Trauungen
und Taufen eine weisse Stola getragen werden kann.

Das Brot, das zur Feier benutzt wdrd, kann gewöhnliches
Weissbrot sein. Es soll aber von der besten Qualität sein, die
zu erhalten ist. Diese Rubrik, die wir zuerst 1901 finden, stimmt
mit der englischen übercin, und zu dieser hat im Jahre 1871

das Privy Council eine Entscheidung gefällt, dass durch sie der
Gebrauch von Hostien nicht verboten ist.

Betreffend die Haltung der Kommunikanten finden wir die

Bestimmungen in der aus dem englischen Gebetbuch
übernommenen sogenannten „Black Rubric". Zu dieser ist im

„Deutschen Merkur" ausgeführt, dass man sie kalvinisch
auffassen könne, dass aber auch berücksichtigt werden müsse, dass in



— 94 —

ihr nur das Knien bei der Kommunion, keineswegs aber die
Lehre von derselben erklärt sei. Man wird aber wegen der
weiten Übereinstimmung in der Lehre der spanischen und
portugiesischen Kirche sie kalvinisch aufzufassen haben. Es ist ja
bekannt, dass in der englischen Revision von 1927 diese „Black
Rubric" nicht enthalten war, dass sie aber in die Revision von
1928 wieder eingefügt wurde, um der Opposition entgegenzukommen.

Zu bedauern ist es, dass im Gebet für die Kirche die
Verstorbenen und die Heiligen nicht ausdrücklich erwähnt werden.
Die Art aber, wie in Portugal die Heiligenfeste liturgisch
behandelt werden, kann uns mit diesem Mangel in etwa versöhnen.

Zusammenfassend ist zu sagen, dass auch in Portugal die
Form katholisch ist, dass aber zum mindesten sehr starke
Zweifel bestehen, ob auch die Intention katholisch ist.

c) Mexiko. Im Aufbau der mexikanischen und spanischen
Liturgie sowie auch im Inhalte beider Liturgien bestehen
weitgehende Übereinstimmungen. Es fehlen clie Bestimmungen über
die Häufigkeit der Feier, die Zahl der Kommunikanten und die

Art des Empfanges.
Man kann die mexikanische Kommunionliturgie mit Fug

und Recht als katholisch im guten Sinne bezeichnen. Die
„Foreign Church Chronicle and Review" fällte folgendes Urteil:
„Die Lehre dieses Offiziums ist vollkommen orthodox und
heilsam, ursprünglich und katholisch, nicht römisch und auch nicht
mittelalterlich. Sic schliesst sich nahe an das alte Formular an,
aber niemals überschreitet sie die Linie, die die Frömmigkeit
vom Aberglauben trennt." Dieses Urteil trifft auch zu, nachdem

das Formular der Kommunionfeier der Bischöflichen Kirche
Amerikas an Stelle des Formulars der Oficios provisionales
getreten ist, denn die amerikanische Form der Kommunionfeier
ist auf der als gut katholisch anerkannten Form des
schottischen Gebetbuches aufgebaut.

Die Apokryphen.
Im englischen 6. Religionsartikel „Von der Hinlänglichkeit

der heiligen Schriften zur Seligkeit" heisst es nach der
Aufzählung der kanonischen Bücher des Alten Testamentes: „Die
übrigen Bücher liest zwar die Kirche (wie Hieronymus sagt)
als Beispiele und Sittenregeln für das Leben, aber sie gebraucht



— 95 —

sie nicht zur Begründung irgendeiner Lehre." Dann werden
die deuterokanonischen Bücher einzeln aufgezählt.

Von diesen Büchern sagen der altkatholische deutsche
Katechismus (Fr. 27) und der christkatholische schweizerische
Katechismus (Fr. 4), dass sie nicht dasselbe Ansehen besitzen
wie die kanonischen Bücher. Die Bonner Unionskonferenz sagte
in These 1 : „Wir stimmen überein, class die apokryphischen
oder deuterokanonischen Bücher des A. T. nicht dieselbe
Kanonizität haben, wie die im hebräischen Kanon enthaltenen
Bücher."

Das spanische Gebetbuch enthält in seinem 6. Glaubensartikel

keinerlei Hinweis auf die Apokryphen und zählt sie
nicht auf. Der portugiesische 6. Glaubensartikel entspricht in
seinem Wortlaut genau clem englischen 6. Religionsartikel, die
Apokryphen werden aber nicht verlesen, da das Lektionarium
genau clem irischen von 1878 entspricht, das die Apokryphen
auch nicht enthält.

Aus dem spanischen Morgengebet.

Im Formular für das spanische Morgengebet finden wir
einige bemerkenswerte Gebete. Das erste finden wir nach der
Predigt. Es ist der 9. Abschnitt eines längeren, von Cabrera
verfassten Gebetes. Der verschiedene Inhalt in den beiden
Ausgaben möge durch die folgende Gegenüberstellung herausgestellt

werden :

1881.

Beschleunige, o Herr, den
Sturz des Antichrist. Mache,
dass der Mann der Sünde, der
in deiner Kirche sich wie ein
Gott dünkt, durch den Hauch
deines Mundes verzehrt und
bei dem Glänze deiner Ankunft
vernichtet werde. Mache, dass
sich von seinem Betrüge
diejenigen lossagen, die so lange
^eit verleitet worden sind, an
die Lüge zu glauben und deine
Wahrheit in Liebe annehmen.
¦Möge fallen, möge fallen Ba-

1889.

Beschleunige, o Herr, die Zeit,
in der das Geheimnis der Bosheit

zu wirken aufhört. Mache
zunichte jeden Plan und
unterdrücke jede Macht, die dir
widerstrebt und sich gegen
dich erhebt, oder deinen Thron
an sich reissen will. Erbarme
dich derer, die auf den Wegen
des Irrtums wandeln und lass

sie deine Wahrheit in Liebe
annehmen. Leite sie so zu dir
und bewahre sie mit deiner

Gnade, dass sie schliesslich



96

bylon und wie ein Stein in den unter den Gesegneten sich fin-
Abgrund rollen, vorher aber den, deren Namen im Buche
befreie von ihm dein Volk, dass des Lebens verzeichnet sind
es nicht an seiner Heimsuchung und denen du in deiner
Barmteilnehme, herzigkeit die Teilnahme am

Hochzeitsmahle des Lammes
verleihen willst.

In der englischen Übersetzung von 1882 macht der
Übersetzer folgende Anmerkung: „Dieses Gebet für den Sturz des

,Antichrist', ,des Mannes der Sünde' und ,Babylons' ist natürlich

nicht ein Gebet für die Vernichtung irgendeines Mannes
oder einer Stadt, sondern ein Gebet für den Sturz des Systems,
das in der Schrift unter diesen symbolischen Ausdrücken
gemeint ist." Man hat aber scheinbar doch eingesehen, dass dieses

Gebet zu scharf und zu unchristlich war und es deshalb 1889

durch einen andern Wortlaut ersetzt.
In der „Church Quarterly Review" vom Juli 1894 wurde

auch die Absolutionsformel nach dem Sündenbekenntnis im
Morgengebet der Ausgabe von 1889 kritisiert. Der Text dieser
Formel lautet:

1881.

Allmächtiger Gott, Vater
unseres Herrn Jesu Christi, der
du nicht willst den Tod des

Sünders, sondern dass er sich
bekehre und lebe! Gewähre
denen von uns Lossprechung
und Verzeihung, die wahrhaft
ihre Sünden bereuen, bekleide
uns mit dem unbefleckten
Gewände der Gerechtigkeit Christi,

dass nicht mehr in Erscheinung

trete die Schande unserer
geistigen Nacktheit. Gewähre
uns die Gnaden deines hl.
Geistes, dass unsere bezwungenen
Begierden uns nicht hindern,
unsere Seelen zum Himmel zu

erheben, und wir die Früchte
der Busse erlangen können:

1889.

Der allmächtige Gott, der
Vater unseres Herrn Jesu Christi,

der nicht will den Tod des

Sünders, sondern dass er sich
bekehre und lebe, gewähre euch
Verzeihung all eurer Schuld,
bekleide euch mit dem
unbefleckten Gewände der Gerechtigkeit

Christi, gewähre euch
die Gnaden des hl. Geistes, dass

eure bezwungenen Begierden

euch nicht hindern, eure
Seelen zum Himmel zu erheben,
und ihr die Früchte der Busse

erlangen könnt : Glauben,
Heiligkeit und gute Werke, die
ihm wohlgefällig sind. Durch
Jesum Christum, unsern
Heiland.



— 97

Glauben, Heiligkeit und gute
Werke, die dir wohlgefällig
sind. Durch Jesum Christum,
unsern Heiland.

Die Worte „bekleide euch mit dem unbefleckten Gewände
der Gerechtigkeit Christi" schliessen nach der Ansicht des
Kritikers die Lehre von der imputierten Gerechtigkeit in sich.
Diese Ansicht ist nicht so ohne weiteres von der Hand zu
weisen, wenn man auch an anderen Stellen des Gebetbuches
ein Abweichen von der katholischen Lehre feststellen muss und
die Tatsache in Erwägung zieht, dass Cabrera nach seiner
Trennung von der Romkirche zehn Jahre lang mit den
Presbyterianern in Verbindung gestanden hat.

Die Taufe.

Im Folgenden ist nur die Kindertaufe behandelt, das
Gesagte gilt aber sinngemäss auch für die Erwachsenentaufe.

a) Spanien. In der Vorrede zur Übersetzung des
spanischen Gebetbuches schreibt Erzbischof Plunket 1894 folgendes:
„Andere mögen es bedauern, dass in den Taufriten (obwohl
clic sakramentale Beziehung zwischen dem äusseren Zeichen
und der inneren Gnade sehr klar ausgedrückt ist) keine
bestimmtere Erklärung (wie in dem anglikanischen Ritus)
vorhanden ist, die die Wiedergeburt derer, die getauft sind,
bestätigt Die Worte ,da wir nun sehen, dass dieses Kind
wiedergeboren ist' sind eine Eigentümlichkeit des anglikanischen

Ritus und stammen erst aus den Tagen der Reformation."

Im ersten englischen Gebetbuch von 1549 finden wir nach
den Taufworten zunächst die Übergabe des weissen Kleides
und dann die Salbung mit den Worten: „Der allmächtige Gott,
der Vater unseres Herrn Jesu Christi, der dich wiedergeboren
hat aus dem Wasser und dem hl. Geiste und dir Vergebung
all deiner Sünden verliehen hat ..." (weiter wie im römischen
und altkatholischen Formular).

Im zweiten englischen Gebetbuch von 1552 finden wir nach

der Taufformel folgendes: „Wir nehmen dieses Kind auf in die

Gemeinde der Herde Christi und bezeichnen es mit dem Zeichen

des Kreuzes, zum Zeichen, dass es künftig sich nicht schäme,
7

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1986.



— 98

den Glauben an Christum, den Gekreuzigten, zu bekennen und
unter seinem Banner mannhaft gegen die Sünde, die Welt und
den Teufel zu kämpfen und bis zu seinem Lebensende ein treuer
Streiter und Diener Christi zu bleiben."

Dieser Wortlaut ist dem anglikanischen Ritus eigen. Wenn
es nun weiter heisst : „Da wir, innig geliebte Brüder, nun sehen,
dass dieses Kind wiedergeboren und der Kirche Christi
einverleibt ist, so lasset uns clem allmächtigen Gott für diese
Wohltaten Dank sagen und ihn einmütig bitten, dass dieses

Kind die übrige Zeit seines Lebens diesem Anfange gemäss
wandeln möge, so kann man annehmen, dass das Wort
„wiedergeboren" aus dem zweiten Gebet von 1549 entnommen ist. Das
englische Taufformular ist also gut katholisch und gibt zu keiner
Missdeutung Anlass.

Anders in Spanien. Hier finden wir einen längeren Taufritus,

der mozarabische, anglikanische und von Cabrera selbst
verfasste Gebete enthält. Der Wortlaut dieser Gebete ist 1889

gegenüber 1881 geändert. Die Taufe wird zwar das Sakrament
der Wiedergeburt genannt, aber die Lehre von der Taufe finden
wir in folgendem Gebete:

1881.

0 unser gnädiger Gott und
allerbarmender himmlischer
Vater, der du uns in dieser
Welt nicht als Fremdlinge,
ohne den Bund der
Versprechungen, gelassen hast, sondern
uns berufen hast, dass wir uns
der Privilegien erfreuen, die
du deinen Kindern in Jesus

Christus, dem Geliebten, gibst,
und dem es zu unserem
grösseren Tröste gefallen hat, in
deiner Anordnung der Taufe
die Versprechungen der
Nachlassung der Sünden und unserer
Annahme als Söhne Gottes zu
bezeichnen und zu besiegeln,
wir preisen und segnen deinen
Namen für diese Offenbarung

1889.

0 allerbarmender Vater, der
du uns nicht als Fremdlinge
ohne den Bund der Versprechungen

gelassen hast, sondern
uns zur Teilnahme an deinen
unzähligen Wohltaten berufen
hast, die du deinen Kindern
gewährest, und der du zu
unserm grossen und ewigen Tröste
Gefallen daran gefunden hast,
in deinen verordneten
Sakramenten uns wie durch ein Siegel

deiner gnädigen Güte uns
gegenüber zu versichern, wir
danken dir herzlich und bitten
demütig, dass du durch das
Pfand deiner Liebe und durch
die Kraft deines hl. Geistes in
uns die Kenntnis deiner Gnade



— 99

deiner grossen Liebe und bitten
dich demütig, in uns die Kenntnis

deiner Gnade zu vermehren
und unsern Glauben an dich
zu stärken. Und nun, o Herr,
bitten wir dich, höre die
Gebete dieser deiner Gemeinde
für dieses Kind, welches wir
gläubig zu deiner hl. Taufe
gebracht haben. Verleihe, dass
die äussere Waschung des

Wassers ihm in Wahrheit ein
Zeichen der geistigen Wiedergeburt

und der ganzen Fülle
des Segens sei, welche ist das
Erbteil deines gläubigen Volkes.
Beschütze es immerdar mit deiner

väterlichen Liebe und fülle
es so mit der Gnade deines
hl. Geistes, dass, begraben mit
Christus auf seinen Tod, der
alte Mensch gekreuzigt werde
und es dir immerdar dienen
möge in der Neuheit des
Lebens. Durch Jesum Christum,
unsern Herrn.

Aus diesem Gebet geht hervor, dass die Sakramente als
Siegel und Unterpfand des guten Willens Gottes, nicht aber
als Gnadenmittel betrachtet werden.

1881 heisst es sofort nach der Taufformel: „Wir nehmen
dieses Kind auf in die Herde des guten Hirten Jesu Christi
und bitten Gott, class er ihm Gnade gebe, dass es sich niemals

schäme, den Glauben an Jesum, den Gekreuzigten, zu bekennen,
dass es fähig werde, mannhaft gegen den Teufel und alles Böse

zu kämpfen und dem Erlöser für immer zu folgen." Die
Bezeichnung mit dem Kreuzzeichen ist also ausgelassen.

1889 finden wir die Bezeichnung mit dem Kreuzzeichen:

„Wir nehmen dieses Kind auf in die Herde des guten Hirten
und bezeichnen es mit dem Zeichen des Kreuzes ..." (weiter
wie England 1552).

vermehrest und unsern Glauben
an dich stärkest. Und nun, o

Herr, bitten wir dich, höre unser
Gebet für dieses Kind, welches
wir gläubig zu deiner hl. Taufe
gebracht haben. Suche es heim,
o Herr, jetzt und immerdar mit
der Fülle deiner Gunst und
fülle an nach seinen Bedürfnissen

das nötige Mass deiner
Gnade, dass ihm nicht fehle
eine der vielfachen Gaben, die
du in deinem Erbarmen allen
denen versprochen hast, die
wiedergeboren sind im Wasser
und im Geiste und in deine
hl. Kirche aufgenommen sind.
Höre, wir bitten dich, auf diese

unsere Gebete, welche wir
darbringen indeinemNamen durch
die Vermittlung deines lieben
Sohnes, unseres Herrn.



— 100 —

In der Ansprache an die Paten über die Pflicht der
Belehrung des Kindes über die Bedeutung* der Taufe heisst es

1881, dass sie das Kind belehren sollen über die Bedeutung
„des Sakramentes, das es empfangen hat", während es 1889

heisst: „über die Bedeutung der hl. Taufe als des Zeichens und
Siegels und Sakramentes der geistigen Wiedergeburt".

Zusammenfassend ist zu sagen, dass clie Lehre von der
Taufe nicht katholisch ist.

b) Portugal. Das Formular scheint auf den ersten Blick
befriedigender zu sein, es wurde mir aber mitgeteilt, dass die

portugiesischen Protestanten nicht an die Wiedergeburt in der
Taufe glauben.

Vor der Taufe finden wir das Gebet wie in Spanien mit
unwesentlichen Änderungen im Wortlaut. Auch hier ist die
Rede von einem „Zeichen" und „Siegel".

Nach der Taufformel heisst es 1884: „Wir nehmen dieses

Kind auf in die Gemeinde der Herde Christi ..." (weiter wie
England 1552). Darauf folgt: „Geliebte Brüder, lasset uns
danksagen und das Gebet sprechen, das der Herr selbst uns gelehrt hat."

1901 und 1928 folgt nach dem Gebete: „Wir nehmen dieses

Kind auf in die Gemeinde der Herde Christi ..." ein weiteres
Gebet: „Geliebte Brüder, da dieses Kind wiedergeboren und
der Kirche Christi einverleibt ist, lasset uns den Herrn loben
und um göttliche Hilfe bitten, class sein ganzes Leben der
hl. Taufe entspreche, die es empfangen hat." An Stelle dieses

letzten Gebetes kann aber auch die Formel genommen werden:
„Geliebte Brüder, lasset uns nun Dank und Lob sagen und
das Gebet sprechen, das der Herr uns gelehrt hat."

Durch die Tatsache, dass von portugiesischer Seite selbst
zugegeben wird, class man nicht an eine Wiedergeburt in der
Taufe glaubt, ist festgestellt, dass das Taufformular nicht im
katholischen Sinne aufzufassen ist.

c) Mexiko. Das mexikanische Formular ist das kürzeste,
es enthält eine Segnung des Wassers und ist im übrigen frei
von Zweideutigkeiten, so dass es vom katholischen Standpunkt
aus vollauf befriedigt.

Der Krankenbesuch.

In den Formularen des Krankenbesuches finden wir gegenüber

den anglikanischen Gebetbüchern einige Verschiedenheiten.



— 101 —

a) Spanien. Beide Ausgaben enthalten kein Formular für
die Beichte, es heisst vielmehr, es erscheine angemessener, das

zu sagen, was in einem solchen Falle der Geist des Herrn
eingibt (1881) oder die besondere Notwendigkeit erfordere (1889).
Nach diesem Sündenbekenntnis heisst es 1881 : „Barmherziger
himmlischer Vater, der du nach der Menge deiner Erbarmungen
die Sünden derer, die bereuen, so tilgest, dass du ihrer nicht
mehr gedenkest, öffne jetzt die Schätze deiner Gnade über
diesen deinen Diener, verzeihe alle seine Ungerechtigkeiten
und rechne ihm keine seiner früheren Übertretungen (rebeliones)
an (no impute) :"

1889 lautet das Gebet: „Der allmächtige Gott, unser
barmherzigster Vater, der nach der Menge seiner Erbarmungen die
Sünden derer, die wahrhaft bereuen, so tilgt, dass er ihrer
nicht mehr gedenkt, giesse jetzt aus über dich die Schätze
seiner Gnade, verzeihe alle deine früheren Ungerechtigkeiten
und rechne dir keine deiner früheren Übertretungen an ."

b) Portugal. Im portugiesischen Formular soll der Kranke
oder an seiner Stelle der Geistliche ein Sündenbekenntnis
ablegen, und zwar in eignen Worten oder nach einem im Gebetbuch

enthaltenen Formular.
Nach diesem Bekenntnis betet der Geistliche ein Gebet,

das clem spanischen ähnlich ist.

c) Anglikanische Formulare. Im englischen Gebetbuch

soll der Kranke ermahnt werden, ein spezielles
Sündenbekenntnis abzulegen. Nach diesem soll der Priester die
Lossprechung in folgender Form geben: „Unser Herr Jesus Christus,
der seiner Kirche die Gewalt gegeben hat, alle wahrhaft
bussfertigen und gläubigen Sünder loszusprechen, vergebe dir nach
seiner grossen Barmherzigkeit deine Übertretungen. Und in
seiner, mir übertragenen Autorität spreche ich dich los von
allen deinen Sünden. Im Namen des Vaters und des Sohnes

und des hl. Geistes. Amen."
Nach dieser Lossprechung folgt ein längeres Gebet, von dem

die spanische und portugiesische „Lossprechung" ein Auszug sind.

Im irischen Gebetbuch von 1878 soll der Kranke bewogen
wrerden, seinen Kummer zu offenbaren, falls sein Gewissen
belastet ist. Nach dieser Offenbarung spricht der Geistliche
die Lossprechungsformel aus der Kommunionfeier. Sodann folgt
das Gebet des englischen Gebetbuches.



— 102 —

Ein Vergleich dieser Formulare zeigt einen grossen
Unterschied gegenüber den anglikanischen Formularen.

Die Priesterweihe.

In der Vorrede zur englischen Übersetzung von 1882 schreibt
Bischof Plunket: „Andere mögen gewünscht haben, in dem
Formular der Priesterweihe einen Auftrag zu sehen, die Sünden
nachzulassen oder sie zu behalten Hinsichtlich des Fehlens
dieser Materie in den spanischen und portugiesischen Formularen

muss ich ehrlich bekennen, dass ich gerne sähe, wenn
diese Stelle selbst aus clem Gebetbuche der englischen Kirche
entfernt würde, wenn dieses geschehen könnte, ohne eine

Uneinigkeit zwischen Brüdern herbeizuführen. Aber selbst die,
die mit mir in diesem Punkte nicht übereinstimmen, werden
sicherlich zugestehen, dass die Nichteinfügung einer solchen
Materie in ein vollkommen neues Offizium nicht die Bedeutung
hat, welche eine Entfernung aus einem bereits im Gebrauch
befindlichen haben würde." 1894 schreibt er nur noch: „Die
Worte, ,welchen du die Sünden .' wurden in keinem Formular
der Priesterweihe bis zum 12. Jahrhundert gebraucht."

Es stimmt, class diese Formel erst im 12. Jahrhundert
gebraucht wurde, sie enthält aber nichts unkatholisches und ist
deshalb auch in den altkatholischen Weiheformularen beibehalten
worden '). Mit Recht betont Moss, dass die wissentliche Auslassung
dieser Stelle einen Zweifel aufkommen lasse, ob die spanische
Kirche an eine priesterliche Lossprechung glaube oder sie lehre.

Eine Zusammenstellung möge den Unterschied zwischen
den einzelnen Formularen zeigen:

Anglikanisch: Empfange den hl. Geist für das Amt und
AVerk eines Priesters (priest) in der Kirche Gottes, welches dir
nunmehr durch die Auflegung unserer Hände anvertraut ist.
Welchen du die Sünden nachlassest, denen sind sie nachgelassen
und welchen du sie behalten wirst, denen sind sie behalten.
Sei auch ein treuer Ausspender des Wortes Gottes und seiner
heiligen Sakramente. Im Namen des Vaters und des Sohnes

und des hl. Geistes. Amen.

Spanisch: Der allmächtige Gott verleihe dir den hl. Geist
für das Amt und Werk eines Priesters (presbitero) in der Kirche

') Vgl. hierzu Internationale Theologische Zeitschrift 1900, S. 443, 650.



— 103 —

Gottes, das dir nunmehr durch die Auflegung unserer Hände
übertragen ist. Sei ein treuer Ausspender ..." (wie anglikanisch).

Portugiesisch: 1884. „Gott verleihe dir den hl. Geist.
Empfange ihn ..." (wie Spanien).

1901 und 1928 haben zwei Formulare zur Auswahl. Das
erste ist das anglikanische, das zweite stimmt mit dem von
1884 überein.

Schluss.

Die ersten Synoden in Spanien und Portugal haben feierlich

erklärt, class sie treu an den Glaubensbekenntnissen der
alten, ungeteilten Kirche und an den Fundamentallehren
festhalten wollen, die von den Kirchen für wesentlich gehalten
werden, mit denen sie in Gemeinschaft zu sein wünschen. Eine
Prüfung der gottcsdienstlichen Formulare aber, wie sie im
vorstehenden versucht wurde, zeigt, dass doch in verschiedenen
Punkten, insbesondere in der Lehre von der Eucharistie und
von der Taufe, Unterschiede zwischen den beiden Kirchen und
der alten katholischen Lehre bestehen. Dies wird ganz klar,
wenn man Punkt 6 der Utrechter Erklärung über die hl.
Eucharistie mit der Lehre der beiden Kirchen vergleicht. Auch
bei dem Gebete für die Verstorbenen zeigen sich Unterschiede,
hierzu ist die 13. These der Bonner Unionskonferenz von 1874

„Wir erkennen an, dass der Gebrauch des Gebetes für die
verstorbenen Gläubigen, d. h. die Erflehung einer reicheren
Ausgiessung der Gnade Christi über sie, von der ältesten Kirche
auf uns gekommen und in der Kirche beizubehalten ist" zu

vergleichen.
Man muss anerkennen, dass der Romkatholizismus in

Spanien und Portugal die herrschende Religion ist, dass das Volk
in Irrtum und Aberglauben und Unwissenheit befangen ist. Aber,
man wird ebensowenig leugnen können, dass die Reformer,
z. B. in der äusseren Gestaltung der Gottesdiensträume und in
der gottesdienstlichen Kleidung der Geistlichen, zu weit
gegangen sind. Die Irrtümer des Romkatholizismus können nicht
durch negativ-polemische Kämpfe, durch Gegenüberstellung
eines anderen Extremes besiegt werden, der Romkatholizismus

kann nur durch wahren Katholizismus überwunden werden.

Die beiden Kirchen sind bischöfliche Kirchen ohne Bischöfe,
sie sind nicht anglikanisch, aber auch nicht altkatholisch. In
den Berichten von „Light and Truth" ist stets die Rede von



— 104 —

„evangelischen Christen" und „Protestanten". Sie werden unterstützt

von protestantisch eingestellten Mitgliedern der Kirche
von England und von Irland, sie erfreuen sich in England auch
von seiten der sog. gemässigten Anglo-Katholiken keiner
Sympathie. Rev. Moss sagt mit Recht, dass die beiden Kirchen von
den Anglikanern nicht anerkannt werden können, bis man sicher
sein könne, dass die Lehrgrundlage in allen wesentlichen
Dingen der anglikanischen entspricht. Es ist nicht unsere
Aufgabe, hier Mittel und Wege zu weisen, wir können nur hoffen
und beten, dass der Geist des wahren Katholizismus in Lehre
und Kultus sich durchsetzen möge, damit diese Kirchen in
Wahrheit altkatholisch genannt werden können, was heute
unmöglich ist.

Witten-Ruhr. P. H. Vogel.

Benutzte Literatur:

Reusch : Berieht über die am 14., 15. und 16. September zu Bonn
abgehaltenen Unionskonferenzen. Bonn 1874.

Die Gegner der päpstlichen Unfehlbarkeit in Spanien und Mexiko.
In : „Deutscher Merkur" 1881, S. 313.

J. Wd. : Die gegenwärtige Ausbreitung der altkatholischen Bewegung.
Essen 1890.

Mayor: The Spanish Reformed Church. Cambridge 1895.

Noyés : Church Reform in Spain and Portugal. London 1897.
Goetz: Die bischöflich-mexikanische Kirche, in: Internationale

Theologische Zeitschrift 1900, S. 528 ff.
Egreja Lusitana, Nr. 198, vom 1. April 1907.
Bericht über den 7. Internationalen Altkatholikenkongress im Haag 1907.

Kopp: Die altkatholische Bewegung. Bern 1911.

The Guardian 24. März 1911, 12. August 1915.

Patton: Fifty Years of Disestablishment. Dublin 1922.
Handbooks on the Missions of the Episcopal Church, No. 7. Mexico.

New York 1927. Neubearbeitung 1936,
Die Utrechter Erklärung der altkatholischen Bischöfe. Basel 1929.
C. B. Moss : The Spanish and Portuguese Reformed Churches. In :

„Living Church" vom 24. Februar 1934.

Internationale Kirchliche Zeitschrift 1. bis 25. Jahrgang, passim.
„Light and Truth" 51. bis 55. Jahrgang, passim.
Zum Vergleiche wurde ferner herangezogen ein Artikel : Die

Abendmahlslehre der anglikanischen Kirche. In: „DeutscherMerkur" 1881, Nr.37ff.


	Die Gebetbücher der bischöflichen Kirchen von Spanien, Portugal und Mexiko [Schluss]

