Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 2

Artikel: Anglikanisch-russisch-orthodoxe Beziehungen
Autor: Flury, Hugo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404112

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Anglikanisch-russisch-orthodoxe Beziehungen.

Fellowship of St. Alban and St. Sergius.

Die Beziehungen zwischen der Kirche von England und
der russisch-orthodoxen Kirche waren von jeher immer von
beiden Seiten gepflegt worden. Wir brauchen nur an die Be-
strebungen der 60cr und 70er Jahre des vorigen Jahrhunderts
zu erinnern. Die durch die Revolution in Russland 1917 ver-
ursachte kirchliche Lage hat zu einer Wiederbelebung dieser
Bezichungen gefiihrt. Zu den wichtigsten Ausserungen dieser
lebendigen Beziehungen gehort heute die . Briiderschaft zu
St. Alban und St. Sergius“. Sie ist eine Parallele zu Vereinen,
die schon im vorigen Jahrhundert in der Kirche von England
bestanden und sich den Ausbau der Beziehungen und person-
lichen Bekanntschaften zwischen der Kirche von England und
den kontinentalen Kirchen zur Aufgabe machten: die anglican-
continental society, der die altkatholischen Kirchen in den ersten
Jahren der Bewegung viel zu verdanken haben, die Anglican
and Eastern Churches Association, die noch heute hauptsich-
lich die Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen Osteuropas
pflegt; die Society of St. Willibrord (Willibrordbund), die die
Beziehungen der Kirche von Iingland und den altkatholischen
Kirchen pflegt, deren urspriingliches Ziel: die Interkommunion
zwischen den beiden Kirchengruppen allein von allen diesen
Bestrebungen bis heute erreicht worden ist. In letzter Zeit soll
sich, nebenbei bemerkt, eine dhnliche Gruppe zwischen Anglo-
katholiken und Romischkatholiken gebildet haben, die auf Grund
der schon vorher existierenden Church Unity Octave die Union
zwischen der Kirche von England und der rémisch-katholischen
Kirche befordern wollen. Allen diesen Vereinen ist gemeinsam,
dass sie privaten Anregungen entsprossen sind, zu Mitgliedern
Angehorige zweier Kirchengruppen haben und durch ihren
gegenseitigen Verkehr viel zum gegenseitigen Verstiindnis und
Belehrung beitragen konnen. Ihre Tiitigkeit ist eine wertvolle
Erginzung zu den offiziellen, von den Behérden der Kirchen
gefuhrten Einigungsverhandlungen. Ja, ihre Titigkeit ist oftmals
erst die Grundlage geworden, dass iiberhaupt diese Bestrebungen
der offiziellen Verhandlungen zu einem Resultat gekommen sind.



Diese Vercine haben ausserdem das Gute, dass sie diese Be-
strebungen in Kreise hineinbringen, die von den offiziellen Ver-
handlungen nicht bertihrt werden. Geht man von der Ansicht
aus, dass es zu einer Einigung der Kirchen im wahren Sinn
des Wortes nicht nur der Bemiihungen und der Zustimmung
der Fiihrer bedarf, sondern nach der wahren Struktur der Kirche
auch die tibrigen Mitglieder der Kirchen ihr lebendiges Interesse
und ihre Anteilnahme an diesen Dingen lebendig bezeugen und
dafiir eintreten miissen, so wird der Nutzen dieser Vereine ohne
weiteres klar. Zu diesen Vereinen gehort die Fellowship of
St. Alban and St. Sergius. Ihre Entstehung ist bald erziihlt. Sie
verdankt ihr Dasein der Initiative des derzeitigen Sekretiirs
Nicola Zernov. Der Boden, aus dem sie stammt, ist der der
christlichen Studentenbewegung. Sie ist heute noch eng damit
verkniipft. Die meisten Mitglieder sind mit Ausnahme von sol-
chen Personen, deren Namen uns bei allen Einigungsbestre-
bungen mit altkatholischen und orthodoxen Kirchen begegnen,
jungere Mitglieder der beiden Kirchen, insbesondere Studenten.
Seit ihrem Bestehen, vor ungefithr zehn Jahren, hiilt sie ihre
regelmiissigen jihrlichen Konferenzen im Frithjahr, deren erster
Teil ausschliesslich fiir Studenten bestimmt ist, deren zweiter
Teil weitern Interessenten offen steht. Die Gegenstinde, die
bei diesen Konferenzen behandelt zu werden pflegen, unter-
scheiden sich nicht gross von denen, die an andern Konferenzen
in der heutigen fragwiirdigen Zeit behandelt werden. Haupt-
kraft der Fellowship ist zweifellos der liturgische Hauptzweck
des Vereins, der das Hauptgewicht auf die Gebetsgemeinschaft
legt. Entsprechend den grossern Schwierigkeiten, die einer Inter-
kommunion zwischen der Kirche von England und den ortho-
doxen Kirchen entgegenstehen, als es zwischen den anglika-
nischen und altkatholischen Kirchen der Fall war, ist von einer
privaten Ausiibung der Interkommunion zwischen den Mitgliedern
der Fellowship abgesehen worden. Dic Frage wurde reiflich
erortert und behandelt; man will sich vorderhand mit einer
ngeistigen Interkommunion® begniigen, bis offiziell die Grund-
lagen zu einer Interkommunion gelegt sind. Die Fellowship
gibt eine vierteljahrliche Zeitschrift ,Sobornost“ heraus. Ihren
Titel konnen wir nach den Erliuterungen, die mir iber das
Wort ,Sobornost* gegeben wurden, frei mit ,Katholik“ wieder-
geben. Die Fellowship ist in ihrer bisherigen Tiitigkeit zweifel-



los schon ein wichtiges Bindeglied geworden. Prisident ist der
anglikanische Bischof Dr. Frere, bis vor Kkurzem Bischof von
Truro, England, ein Mitglied der von Bischof Charles Gore
gegrilndeten Community of the Resurrection (Mirfield) einer
Ordensgemeinschaft, die sich die Heranbildung von Priestern
zum Zwecke setzt.

Anlass zu diesem Artikel bot der Besuch einer Konferenz
der Fellowship, die ausnahmsweise in Schloss Quiney in der
Nihe von Paris vom 29. Dezember 1935 bis 3. Januar 1936
abgehalten wurde, um den Teilnehmern aus England die Mog-
lichkeit zu geben, russisches kirchliches und soziales Leben in
der Pariser Iimigrationsbevolkerung kennen zu lernen.

Die Konferenzverhandlungen.

In die Vortrige, die in diesen vier Tagen gehalten wurden,
teilten sich anglikanische und russische Referenten wechsel-
weise so, dass je eciner aus den beiden Kirchen sich iiber das
gleiche Thema aussprach. So sprachen Rev. W. G. Peck, Man-
chester, und Prof. Florovsky, Paris, tiber  Sikularismus und
das christliche Zeugnis“. W. G. Peck schilderte, von Auguste
Comte ausgehend, das Fortschreiten der Sikularisation auf allen
Giebieten des menschlichen Lebens. Im Laufe seines Vortrages
kam er zu folgenden Schlussfolgerungen: 1. Die Krsetzung der
tibernatirlichen Autoritiit durch eine siikulare wurde im Namen
menschlicher Grosse vorgenommen. Sie hat den Menschen ver-
kriippelt und zum Sklaven der Werkzeuge gemacht, die er be-
herrschen sollte; 2. die Ersetzung traditioneller christlicher Vor-
stellungen durch Freidenkerei wurde im Namen der Freiheit
gemacht. Thr Resultat ist Furcht, grosser und todlicher als die
Hollenfureht; 3. die Siikularisation und ihre Wirkungen wurden
verstirkt durch die riesige Ausbeutung der Natur, durch
die Erfindung und Entwicklung der Maschine, die Kroffnung
neuer Mirkte, die Industrialisierung neuer Linder. Aus allem
resultiert Arbeitslosigkeit, Uherproduktion und Absatznot. Die
ganze Last seines Beweises liegt dem Referenten darauf, dass
der Sikularismus die Menschheit beschimpft, niedergedriickt
und eingeschiichtert hat; 4. die Selbstexistenz und Transzen-
denz Gottes und die Inkarnation sind die Heilmittel. Damit weist
der Referent auf die Anschauungen hin, die insbesondere durch
die Anglokatholiken als ,Inkarnationstheologie vertreten werden.



Das Evangelium hat das Ziel, cine versohnte personlich-soziale
Welt zu bilden, bestimmt zum Schauen Gottes. Sakramentales
Christentum gibt die Sicherheit, dass die Versshnung Versoh-
nung zu einer rechten Beziehung mit Gott meint. Glaube ist
die einzige wiederherstellende Kraft des kulturellen Lebens zu
seiner wahren Ehre und zu seiner wahren Richtung. Dieses
Leben aber ist das Sakrament der Kwigkeit. Prof. Florovsky
sieht in seinem Vortrag, der ofters in scharf gespitzten For-
mulierungen verlautete, in der Menschheitsgeschichte zwei
Stréme, den menschlicher Unabhéangigkeit und Selbstgeniigsam-
keit und den der gottlichen Souveriinitit. Die gegenwiirtige
Zivilisation kann kaum als christlich beurteilt werden. Zwei
Losungen aus den beiden angegebenen Richtungen sind moglich:
Asketisismus im weitern Sinn des Wortes, der den religitsen
Wert der Geschichte und Zivilisation verneint und im Grunde
keine Losung ist; der zweite Weg ist jede Hoffnung auf freie
Entwicklung der menschlichen Krifte zuriick zu Gott. Diese
Losung ist diskreditiert durch die Entwicklung zur Gottlosig-
keit. Sie kann nur unterstiitzt werden, sofern die Losung in
der Richtung der Sakramentserfahrung der Kirche gesucht
wird. Die eucharistische Bewegung in Westeuropa von heutzu-
tage ist ein Symptom dieser Wiederentdeckung des richtigen
Weges.

In diese Gruppe gehoéren auch die andern Vortrige von
Miss Knight-Bruce und Prof. Berdyaev iiber die christliche
Grundlage des sozialen Lebens und von Prof. Fedotov: Die
Herausforderung der Welt., Miss Knight behandelte dieses Thema
vom Standpunkt der praktisch téitigen Frau aus. Fiir uns in
diesem Zusammenhang bedeutungsvoll ist der Vortrag Ber-
dyaevs: Das Christentum ist geistig und mystisch, das Soziale
ist zeitlich. Die christliche Wahrheit muss erfiillt und getan
werden. Dagegen wirken sechs Hindernisse: 1. die falschen
Schliisse aus der Lehre von der Erbsiinde. Bei den Besser-
gestellten wird der Einwand zur Heuchelei, dass wegen der
Erbsiinde nichts zu bessern sei; 2. die unzuliissige Scheidung
von individueller und sozialer Tat. Jede individuelle Tat wirkt
irgendwie sozial; 3. die unertrigliche Scheidung des Erdenlebens
vom himmlischen Leben. Das erste ist die Vorbereitung des
zweiten; 4. die Verewigung historisch und zeitlich bedingter
Formen; 5. Christen haben gesagt: Die soziale Frage kann nur



durch die Vervollkommnung und die Bekehrung des einzelnen
Menschen gelost werden. s gibt aber soziale Beziehungen, die
von der innern Einstellung des Menschen unabhiingig sind und
ohne sie verindert und verbessert werden kénnen; 6. die Zentral-
idee der christlichen Offenbarung vom Reiche Gottes ist durch
den Gedanken von der personlichen LErrettung und dem per-
sonlichen Heil ersetzt worden. Es gibt dagegen geistige, ewige
Grundsiitze: 1. der hochste Wert der menschlichen Personlich-
keit als Ebenbild Gottes. Der Mensch darf als solches nicht
zum Mittel, zur Sache oder Objekt der Ausbeutung werden;
2. die Beziehungen zwischen den Menschen diirfen nur mensch-
liche sein; 3. jeder Mensch hat das Recht auf eine seiner Wiirde
entsprechende Existenz. Bitte des Vaterunsers: Gib uns heute
unser tigliches Brot; 4. das Christentum interessiert sich nur
fir die wahren Realitiiten und ist nicht zufrieden mit Illusionen
und Fiktionen. Als solche sind nach B. heute Geld, Borse,
Zahlen, Privateigentum zu betrachten; sie sind Ergebnisse der
Autonomie des wirtschaftlichen Lebens, dessen Sklave der
Mensch heute ist; 5. der Begriff des romischen Rechts vom
Privateigentum ist unchristlich und unzulissig. Unbedingtes
Eigentum kann weder der Staat noch eine Person haben. Gott
allein ist unbedingter Besitzer; 6. im wirtschaftlichen Leben
ist gegeniiber dem liberal-optimistischen Gedanken des person-
lichen Interesses und der Konkurrenz dem Gedanken des so-
zialen Interesses und der Genossenschaft als dem christlichen
der Vorzug zu geben; 7. das Gewissen kann einen totalitiren
Staat nicht ertragen. Das christliche Gewissen muss Kapitalis-
mus, Krieg und Nationalismus verdammen; eine christliche Ge-
sellschaft griindet sich auf den Gedanken des Gottesreiches
und bildet ihr soziales Programm nach dem Alten Testament
(Propheten) und dem Neuen Testament. Das christliche Ideal
ist radikaler als alle noch so revolutioniiren Bewegungen. Die
Zukunft des Christentums hiingt von der Stellung der Christen
und der Kirchen zu den Leidenden und gegen die Ubel ab.
Das Christentum ist zu gleicher Zeit konservativ und revolu-
tionéir. Die Gesellschaft lisst sich durch Vertrige, Zwang etc.
verwirklichen. Ihr gegeniiber kann die menschliche Gemein-
schaft, die das christliche Gewissen will, nicht so verwirklicht
werden. Die Richtung, in der gearbeitet werden soll, ist der
Zustand der menschlichen Gemeinschaft als eines ,socialisme



80 -

personaliste“, in der die Rechte der Persionlichkeit wie die der
Gemeinschaft harmonieren. Sie ist in diesem irdischen Leben
aber nicht vollstiindig erreichbar.

Der Vortrag von Prof. Fedotov beschiiftigte sich mit den
Beziehungen zwischen Welt und Kirche, mit ihrem gegenseitigen
Einfluss und ihren Auseinandersetzungen. In den Folgerungen
treffen sich seine Ausfiihrungen mit denen der vorhergehenden
Vortrige. Uberblicke ich heute noch einmal die Vortrige und
die daran sich anschliessenden Diskussionsfragen, die von den
Zuhorern gestellt wurden, so ergibt sich eine sehr grosse Uber-
einstimmung der Anschauungen der anglikanischen und rus-
sischen Redner. Das ist nicht von ungefihr. Die anglikanischen
Redner, insbesondere Rev. W. G. Peck!), gehoren zu der Gruppe
der anglokatholischen soziologischen Denker in der Kirche von
England, die seit Jahren immer grossern Iinfluss gewinnen und
mit Erfolg bemiiht sind, die dogmatischen Anschauungen von
der Kirche als Gemeinschaft der Inkarnation auch in den IFragen
des christlichen Lebens des Einzelnen und der Gemeinschaft
zur Geltung zu bringen. Ihre Arbeit ist bis heute, soweit ich
das libersehen kann, nur vereinzelt in das Denken der konti-
nentalen Kirchen hintibergedrungen. IErleichtert wird ihnen
diese Arbeit dureh den Umstand, dass der englische Sozialis-
mus vom eigentlichen Marxismus sich frei gehalten hat und von
jeher den Kirchen und dem Christentum freundlicher gegeniiber-
steht als der kontinentale Sozialismus.

Wir stossen aber hier bei diescr Ubereinstimmung der
Referenten auf eine Erfahrung, die ich wihrend dieser Kon-
ferenzen machte, und der an dieser Konferenz Ausdruck ver-
liechen worden ist. Die Emigration der russisch-orthodoxen Kirche
hat Denker, wie Berdyacv und Bulgakoff, die schon in der
zaristischen Zeit unter Gefahren diese Gedanken gedacht und
ausgesprochen haben, nun in den Mittelpunkt ihrer Kirche ge-
stellt. Diese Kirche hat sich in der Emigration in praxi mit
diesen KFragen zu befassen. Das ist fiir sie eine Befruchtung
und ecine Lebendigmachung einer Seite des christlichen Lebens,

) Schriften von W. G. Peck: “The social implications of the Oxford
Movement, The Hale Lectures 1933”; “The divine Society”; “Catholicism
and Humanity”; “The Divine Revolution”.

W. G. P. war seit 1906 methodistischer Prediger, liess sich aber 1928
die anglikanische Priesterweihe geben und arbeitet in den Slums Man-
chesters.



— 81 —

die sie in Russland in ihren Bindungen an den Staat hat brach
liegen lassen. Das hat ihr zum Verhingnis ausgeschlagen. Sie
hat aber durch diesen Zwang der Vertreibung auch den andern
Kirchen eine Befruchtung in dieser Richtung gebracht. s sind
nun gerade die schon erwiihnten anglokatholischen Soziologen
in England, die durch ihren kirchlichen Standpunkt schon aus
kirchlich-dogmatisch-liturgischen Griinden fiir die russische
Kirche Sympathien haben, die auch fiir diese Gedanken am
empfinglichsten gewesen sind. Umgekehrt ist auch von angli-
kanischer Seite ein Einfluss auf die russischen Denker festzu-
stellen. Die Anschauungen iiber das Wesen der Kirche und
seine Ausstrahlungen in das personliche und soziale Leben der
Menschen sind bei allen Verschiedenheiten (bei den Anglokatho-
liken liegt das Schwergewicht auf dem Gedanken der Inkarna-
tion, bei den Orthodoxen auf dem der Vergottung der Menschen)
so einheitlich, dass sie zu den gleichen Folgerungen fiithren
miissen. Kommt die gegenseitige Beeinflussung dazu, so ergibt
sich ein Bild der Ubereinstimmung, das fiir die Vereinigung der
Kirchen von dieser praktischen Seite her viel verspricht. Alles
zusammen ergibt eine Geschlossenheit der Gedanken, wie sie
mir nirgends begegnet ist; am wenigsten in den Bestrebungen
eines christlichen Sozialismus, wie er auf dem Gebiete des re-
formatorischen Protestantismus vertreten wird, da ihm diese
geschlossene Uberzeugung von der Kirche und ihrem sakra-
mentalen Leben abgeht.

Die drei tibrigen Vortrige befassten sich mit voneinander
unabhiingigen Gegenstinden. Prof. Kartashev gab einen Uber-
blick {iber die Geschichte der russischen Kirche und ihre Be-
ziehungen zum russischen Staat von Peter dem Grossen bis auf
die Gegenwart. In der Diskussion zog Bischof Frere Parallelen
aus der englischen Kirchengeschichte heran, indem er auf die
Entsprechungen und Verschiedenheiten aufmerksam machte:
1. die iihnlich enge Verbindung von Staat und Kirche; 2. die
Aufsicht des Staates tber die Kirche; 3. die durch die enge
Bindung der Kirche an den Staat hervorgerufenen Abspaltungen
von der Kirche (in Russland die Altgliubigen, in England die
Dissenters). In diesem Punkt tritt insbesondere ein Gegensatz
hervor; 4. die Wiederbelebung der Religion in der Kirche (in
England im 18. und 19. Jahrhundert, in Russland in den letzten

funfzig Jahren, wo sie allerdings in der besten Entwicklung

Internat. kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1986. 6



durch den Umsturz von 1917 jih unterbrochen wurde). Die Dis-
kussion fiihrte weit in personliche Fragen hinein, wie weit die
Verfolgung verdient oder unverdient, gut und nétig gewesen
sei. s gab solche, die unumwunden von sich bekannten, dass
die Verfolgung nétig und zum Heil gewesen sei. Prof. K. selbst
will nicht ableugnen, dass viel eigene Schuld der Kirche mit-
spielt, aber doch dem Gedanken Raum lassen, dass derartige
Verfolgungen auch ,Naturereignisse wie Naturkatastrophen
sein konnen, bei denen es sich nicht um Schuld der Menschen
handelt, aber doch darum, sie christlich zu ertragen. .

Rev. Michael Ramsay bemiihte sich in seinem Vortrag um
den Nachweis der ,Kontinuitit der anglikanischen Kirche“. Er
findet sie ausgedriickt in dem Festhalten an der apostolischen
Sukzession und dem geistlichen Amt, den Urkunden der Bibel,
des Book of Common Prayer, der Glaubensbekenntnisse. Im
Verlaufe des Vortrages gibt er seine Antwort auf die von ortho-
doxer Seite schon oft gestellten Fragen. In den verschiedenen
Bewegungen innerhalb der englischen Kirche: der evangelikalen
des 18. Jahrhunderts, der Oxfordbewegung des 19., der christ-
lich-sozialen Bewegung, des biblischen Kritizismus, der in der
englischen Theologie zu einer Bestitigung der iberlieferten
Glaubenswahrheiten fithrte, sieht er Zeichen einer Belebung
katholischen und orthodoxen Lebens, die eine Anniiherung an
die orthodoxe Kirche moglich macht. Hier erst brachte die Dis-
kussion — gelegentlich auch im Privatgespriiche — die eigent-
lichen Differenzpunkte zwischen abendlindischer und morgen-
lindischer Kirche zum Vorschein, ohne dass an eine griindliche
Behandlung zu denken war.

In dhnliche Fragen fiihrte der Vortrag von Prof. Bulga-
koff tiber ,die Gedankenfreiheit in der orthodoxen Kirchet.
Kann, so stellte er die grundséitzliche Frage, die fiir alle irgend-
wie dogmatisch gebundenen Kirchen gilt, von Gedankenfreiheit
in einer dogmatisch gebundenen Kirche tiberhaupt die Rede
sein? Er bejahte die Frage und legte dieses Ja fiir die rus-
sische Kirche im einzelnen dar, indem er erklirte, wie Dogma,
theologische Meinung, Lehrautoritit der Konzile und der Bi-
schofe zur Gedankenfreiheit sich verhalten. Die romisch-katho-
lische Auffassung von der Unfehlbarkeit des Papstes wird ab-
gelehnt. In der Praxis wird ihre Anwendung vermieden und
setzt sich die auch hier notige Freiheit praktisch durch und



— 83 —

ist da. Die rein personlich-individuelle Auffassung des Protestan-
tismus entspricht dem korporativen Leben der Kirche nicht und
kann daher nicht befriedigen. Die Hierarchie in der orthodoxen
Kirche ist Hiiterin des Glaubens und als solche verantwortlich;
sie hat sich aber freizuhalten von romisch-katholischen Ein-
fliissen. Sind die 6kumenischen Konzilien unfehlbar? Nicht ohne
die allgemeine Zustimmung. Sie haben Dogmen verfasst, aber
haben zugleich neuen dogmatischen Diskussionen gerufen. Trotz
Verschiedenheiten in der geschichtlichen Entwicklung und ver-
schiedenem Gebrauch bestehen im Anglikanismus und in der
Orthodoxie die gleichen Ansichten. In der Diskussion macht
Prof. Berdyaev darauf aufmerksam, dass das Verhiltnis zwischen
Wahrheit und Freiheit kein mechanisches ist.

Alle diese Gedanken wurden an einem ,offiziellen Empfang®,
in Privatgespriichen und in der Schlusssitzung wieder aus-
gesprochen, von andern bestitigt und von einer andern Seite
beleuchtet. So hat Canon Moreton, der Hauptschriftleiter der
,Oecumenica® sechs Punkte aufgezihlt, die ihm die russische
Kirche anziehend machen: 1. die persinlichen Freundschaften,
2. Katholizitit der Freiheit gegeniiber der romischen der Un-
freiheit; der Begriff der Kirche ist von den Orthodoxen viel
besser gefasst. 5. Einigkeit in der Abwehr des Papalismus,
4. gleiche Stellung der Laien, 5. Gemeinsamkeit der Bibel,
6. die Liturgie. Die Anglikaner sind in ihrem Drang nach Ak-
tivitiit der Gefahr ausgesetzt, zu verlieren, statt zu gewinnen.
Es ist das Geschenk der Orthodoxie an den Westen, in der
Liturgic Gott nahe zu kommen,.

(Gottesdienste.

Die letzte Bemerkung fiihrt uns zu den Eindricken, die
uns die Gottesdienste der Konferenz machten. Nach der Ab-
sicht der Fellowship wurde der Nachdruck auf die gemein-
schaftlichen Gottesdienste gelegt. Die daraus auf die Teilnehmer
einwirkenden Einflisse und Eindriicke waren tief. Abwechselnd
wurden orthodoxe und anglikanische Gottesdienste gehalten.
Wer nur flichtig an einem oder dem andern fremden Gottes-
dienst teilnimmt, wird wohl einen raschen, mehr oder weniger
bleibenden Eindruck erhalten. In die Tiefe wird er nicht hinab-
steigen, weil ihm die Sache fremd ist und bleibt, und weil ihm
die daran teilnechmenden Personen, so sehr ihre Andacht und



84 —

ihre Haltung ihn anziehen oder abstossen mogen, fremd bleiben
und sich ihm aus allem nur ein oberfliichliches Bild darbietet,
Ganz anders ist es, wenn zu der objektiven Handlung der
(Gottesdienste, die einen KEinfluss ausiibt, nun auch noch
die subjektive Vertrautheit mit dieser Handlung und das
darin Vertieftsein, aber auch die subjektive Vertrautheit mit
den Teilnehmern selbst kommt. Auf lingere Zeit wird diese
Vertrautheit gerade durch die regelmiissige Teilnahme an den
gemeinsamen Gottesdiensten gewirkt. So hat die Fellowship bis
dahin ihr Augenmerk darauf gerichtet, durch die Veranstaltung
von gemeinsamen Gottesdiensten ihre Mitglieder zu der Einheit
zu bringen, die nicht nur in der dogmatischen Ubereinstimmung,
in den gleichen iibereinstimmenden Anschauungen des sittlichen
Lebens, in der Hilfeleistung an die Einrichtungen der russischen
Kirche in der Emigration sich erschopft, sondern durch die Teil-
nahme an den gemeinsamen Gottesdiensten zu einer person-
lichen Gemeinschaft wird, wie sie in Christo eben letzterdings
nur durch den Gottesdienst und gemeinsames Gebet, auf denen
Gottes Segen liegt, erreicht wird. Allerdings fehlt immer noch
der Schlussstein dieser Bestrebungen: die Interkommunion.
Immerhin ist die Uberzeugung in den Mitgliedern der Fellow-
ship sehr stark, dass fiir sie personlich kein Hindernis mehr
vorhanden sei, diese Interkommunion, die Gemeinschaft der
Sakramente, auszuiiben. Von den Gottesdiensten habe ich nun
weitaus die tiefsten Eindriicke mit nach Hause genommen. Sie
werden unverwischbar sein. Den Hohepunkt bildete der gottes-
dienstliche Akt am Neujahrstag in der russischen Kathedrale
in der Rue Daru in Paris. Im Programm war der Besuch des
russischen Gottesdienstes vorgesehen. Der Tod des Patriarchen
von Konstantinopel hatte zur Folge, dass am Neujahrstage in
der Kathedrale ein Trauergottesdienst gehalten wurde. An-
schliessend daran hielt Bischof Frere mit den anglikanischen
Teilnehmern einen kurzen anglikanischen Gottesdienst, der ins-
besondere auf die in sehr grosser Zahl anwesenden russischen
Emigranten einen gewaltigen Eindruck machte. Der Litanei,
einigen Gebeten und dem Vaterunser folgte ein Lied, darauf-
hin wurde das Weihnachtsevangelium verlesen; es folgte das
Gloria, einige Gebete und zum Schluss der Segen. Metropolit
Eulogius hatte die anglikanischen Géste freundlich begriisst;
der Friedenskuss der beiden Bischofe besiegelte die enge Ver-



bundenheit, die sich schon in den Tagen vorher gezeigt hatte.
s war das erste Mal, dass die russische Kathedrale in Paris
zu einem anglikanischen Gottesdienst freigegeben wurde. Angli-
kaner und Russen sahen in diesem Akt mit Recht ein histo-
risches Ereignis.

Der Mitarbeiter W. J. der ,Neuen Ziircher Zeitung® sieht in
seinem Artikel: Die russische Emigration in Frankreich, in
Nr. 512 vom 23. Februar 1936, diesen Gottesdienst als ein Zeichen
des beginnenden Verschmelzungs- oder Durchdringungsprozesses
an, dem die russische Emigration ausgesetzt sei. Im gleichen
Sinn beurteilt er die Verhandlungen der Konferenz in Quincy.
Dieser Prozess ist zwar vorhanden. Wir werden im niichsten
Abschnitt sehen, wie sich die russische Emigration damit be-
schiiftigt. Es ist far sie ein gewaltiges Problem. Aber wenn
W. J. dic Wirkung dieses Prozesses darin sieht, dass di¢ rus-
sische Orthodoxie sich dem Westen angleicht, unter Umstinden
so weit, die eigenen Formen preiszugeben, so scheint mir das
zu weit gegangen. Auch in den Vereinigten Staaten haben die
Orthodoxen aller morgenlindischen Kirchen dem dort viel stéir-
kern und linger dauernden Assimilierungsprozess zum Trotz
ihre kirchlichen Gebriuche durchaus festgehalten. Auch die
bestehende Anniitherung an die bischofliche Kirche hat daran
nichts geindert. Umgekehrt denkt keine der erwiithnten angli-
kanischen Kirchen im Ernst irgendwie daran, die Orthodoxen
dadurch fiir sich zu gewinnen, dass sie sie zum Aufgeben ihrer
Geebriuche veranlassen. Ein allmihliches ,unbewusstes“ Preis-
geben dieser Giiter wird aber schon unmoglich durch die Tat-
sache, dass durch das Erscheinen der Orthodoxie im Westen
infolge der Emigration auch diese Orthodoxie cinen Einfluss
auf die westlichen Kirchen ausiibt, der nicht zu tibersehen ist,
der es aber hindert, dass iiberhaupt, oder bescheidener gesagt,
in absehbarer Zeit eine Assimilation zustande kommt. Eine
Angleichung an die rémisch-katholische Kirche ist schon durch
die dogmatischen Verschiedenheiten ausgeschlossen. Zudem ist
zu beachten, dass dhnliche frithere derartige religiose Emigra-
tionen trotz aller Verschmelzung mit dem Wirtsvolk bei gros-
serer Verwandtschaft der kirchlichen Belange ihre Eigenarten
bis auf den heutigen Tag beibehalten haben. Der Durch-
dringungsprozess zwischen abendlindischen und morgenlin-
dischen Kirchen ist ein gegenseitiger. Er fordert die Einheit



8 —

der Kirche, die nicht notwendig eine Gleichformigkeit der kirch-
lichen Gebriuche in sich schliesst.

Russland in Paris.

In Frankreich leben zurzeit rund eine Viertelmillion Russen.
Davon 80,000 in Paris. Sie unterhalten 28 Kirchen fiir ihre
religiosen, zahlreiche Heime fiir alle moglichen Zwecke; sie
haben sich ein Zentrum ihrer Arbeit geschaffen, wo ihre Tétig-
keit konzentriert wird. Das theologische Institut ist allen be-
kannt, die sich mit allgemeinen kirchlichen Fragen befassen.
Wir hatten Gelegenheit, in einer Rundfahrt durch Paris am
Neujahrstage verschiedene dieser Einrichtungen zu besuchen.
Viele Volksgenossen sind in diesem Ringen um die Existenz
untergegangen, andere kénnen sich nur halten in der Fiirsorge
anderer. Aber wie viele hilfsbereite Hiinde regen sich, welche
Schicksale haben diese Miinner und Frauen durchgemacht, die
diese Heime geschaften haben, die ihren Volksgenossen Hilfe
bringen. Es ist hier nicht der Ort, das zu schildern. Ich habe
den Eindruck erhalten, dass diese russischen Gemeinden fest-
gefiigt dastehen und tapfer kiimpfen. Besonders erschwert wird
auch ihnen das Durchkommen durch die Arbeitslosigkeit und
die durch sie verursachten Massnahmen der franzosischen Re-
gierung gegen Auslinder. Die Kraft zur Arbeit finden sie immer
wieder in den Gottesdiensten. Es gibt kein Heim, kein Haus,
keine Einrichtung, wo nicht eine grossere oder kleinere Gottes-
dienststiitte eingerichtet ist. Wie der Russe, wo er hinkommt
und lidnger bleibt, seine Marienikone hinstellt und ein Licht
davor anziindet, so trafen wir tberall dic Moglichkeit, Gottes-
dienst zu halten. Aus einem Stall, aus einer Garage, zu oberst
im Kstrich eines Hauses wurden Kirchen gebaut. Den ganzen
Tag begleitet das Gebet jede Handlung und jede Verrichtung.

Alle diese Einrichtungen sind auch zu dem Zwecke ge-
schaffen worden, die Eigenart der Russen festzuhalten. Der Ver-
schmelzungsprozess ist im Gange. Erleichtert und fast erzwungen
wird er durch die staatliche Gesetzgebung iber die Option der
Staatszugehorigkeit durch in Frankreich geborene Auslinder
und durch Gesetze, die es der franzosischen Regierung erlauben,
russische dienstfihige Kmigranten zum Militéirdienst einzuberufen,
auch wenn sie die franzosische Staatsangehorigkeit nicht er-
worben haben. Sie hat bis jetzt davon keinen Gebrauch gemacht.



Immerhin scheinen gewisse Anzeichen vorhanden zu sein, dass
die ihr gegebene Moglichkeit ausgeniitzt werden konnte, Dem-
gegeniiber setzt sich die Emigration zur Bewahrung ihrer Sprache,
ihrer kirchlichen Gebriuche zur Wehr und unterhiilt Schulen
und Sonntagsschulen, um besonders die in Frankreich geborne
und aufwachsende Jugend, die von der alten Heimat selbst
nichts gesehen und erlebt hat, sondern sie nur aus den rzih-
lungen, Sehnsiichten und Hoffnungen der Altern kennt, in ihrem
Volkstum zu bewahren. Wie wird dieses Ringen ausgehen? Wir
winschen gern, dass es so ausgehe, dass das Kostliche und
Wertvolle, das diese Menschen uns Abendlindern zu geben
haben, als neue Saat im Westen aufgehe.

Finzelne Personlichkeiten.

Wir beschriinken uns hier auf biographische Notizen einiger
Miinner, die schon in weitern Kreisen bekannt und auch fir
die theologische Gedankenwelt von Bedeutung sind. Prof. Karta-
shev war Oberprokurator des hl. Synod zur Zeit der ersten
Revolution von 1917 und hatte starken Anteil an der um die
Jahrhundertwende beginnenden Reformbewegung in der russi-
schen Kirche. Diese mit der Wiederherstellung des Patriarchates
gekronte Bewegung endete vorzeitig durch die Novemberrevo-
lution von 1917.

Kurzen Uberblicken iiber das Leben von Berdyaev und
Bulgakoft, die in der ,Living Church* (19. Oktober und 9. No-
vember 1935) erschienen sind, entnehmen wir folgende Angaben:
Nicholas Alexandrovich Berdyaev ist ctwa 62 Jahre alt und
in Kiev geboren. 1899 wurde er nach Nordrussland verbannt.
1917 drohte ihm ein zweites Mal die Verbannung, weil er er-
klirte, dass die regierende Synode der russischen Kirche eine
der weltlichen Gewalt dienende politische Korperschaft sei. Er
Sympathisierte mit dem Marxismus, war aber liberzeugter Christ.
Nach der Revolution wurde er Professor der Philosophie an
der Universitit in Moskau. Doch diesen Machthabern passte sein
Festhalten am Christentum nicht. Nach zweimaliger Haft ver-
liess er 1922 Russland, lebte kurze Zeit in Berlin und seither
in Paris. Durch seine Schriften, die in verschiedene Sprachen
Ubersetzt wurden, ist er als Verteidiger eines sozialen Christen-
tums, als Bekimpfer eines riickstindigen Christentums und
schiarfster Kritiker des Marxismus und Bolschewismus welt-



bekannt geworden und iibt einen grossen Einfluss aus. Die Titel
seiner Schriften geben die Richtung seines Denkens an: ,Die
russische Revolution“, ,Christentum und Klassenkampf*, ,Die
Gesinnung des Bourgeois“, ,Das Ende unserer Zeit", ,I'reiheit
und der Geist“, ,Das Schicksal des Menschen in unserer Zeit“.
Einzelne seiner Werke sind in deutscher Sprache in schweize-
rischen Verlagen erschienen. In der christlichen Religion sieht
er die einzige Hoffnung fiir die Zukunft der Welt.

Sergei Nikolaevich Bulgakoff war schon zu Beginn dieses
Jahrhunderts ein Arbeitsgenosse des Vorgenannten. Er be-
schrinkte aber seine Titigkeit nicht auf das literarische Ge-
biet, sondern war praktisch in der Politik téitig und gehorte
als ,christlicher Sozialist® der zweiten Duma an. Er las als
Professor in Kiev und Moskau tiber volkswirtschaftliche Fragen.
Als Sohn eines Priesters in Mittelrussland durchlief er die tib-
lichen Schulen, um Priester zu werden. Atheistische Einfliisse
brachten ihn davon ab und zum Studium des Rechtes. In seinem
Auslandsaufenthalt studierte er auch das Volk und lernte die
Kritik am Marxismus. Der Anblick der ,Sixtinischen Madonna*®
im Dresdener Museum wirkte in ihm eine Bekehrung, die ihn
immer mehr von seinem eigentlichen Studiengegenstand zu
Philosophie und Theologie zuriickfiihrte, bis er sich 1918 mit
Zustimmung des Patriarchen Tichon zum Priester weihen liess.
Dies hatte seine Entfernung von der Universitit zur Folge.
Auch eine spiitere Universitatstitigkeit in Simferopol (Stidruss-
land) wurde durch die Wiedereroberung dieser Stadt unter-
brochen. Bis zu seiner Ausreise aus Russland am 1. Januar 1923
betitigte er sich als Priester, weilte kurz nach dem Verlassen
Russlands in Prag und begann seine Tétigkeit am russischen
theologischen Institut mit seiner Eroffnung im Jahre 1925. Schon
in Russland hatte er sich eifrig an den Reformarbeiten in der
russischen Kirche beteiligt und ist weiten Kreisen durch seine
Mitwirkung in den 6kumenisch-kirchlichen Bewegungen, durch
seine Reisen und Besuche zu befreundeten Kirchen bekannt
geworden, mehr als durch seine Schriften, von denen die meisten
in russischer Sprache geschrieben und nicht tibersetzt sind. Hier
sei nur seine Schrift ,L’'Orthodoxie“ (Paris, Alcan) erwihnt,
die dem Westen eine Einfiihrung geben will. Der personliche
Eindruck, den man von ihm hat, ist ein starker. Man fiihlt in
ihm die Ruhe und Stdrke eines gelduterten Christen.



89 _—

Diese Méanner und mit ihnen noch andere bilden das Zen-
trum einer Bewegung, deren Richtung fir die Zukunft der rus-
sischen Kirche ausschlaggebend ist. Ich schliesse mich dem von
mir gelesenen Urteil an, dass ihre Art in der russischen Kirche
dhnlich wirken kann, wie die Oxfordbewegung von 1833 in der
anglikanischen Kirche. Was sie vertreten, wird ja freilich in
mehr abendlindischen Denkformen von Gliedern der rémisch-
katholischen Kirche und des Anglokatholizismus vertreten. Aber
ich wage die Behauptung, dass fiir die Zukunft des Christen-
tums eine Erneuerung der christlichen Kirchen in dieser Rich-
tung die einzig mogliche und fruchtbare sein kann.

Huco FLuRry.




	Anglikanisch-russisch-orthodoxe Beziehungen

