
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 2

Artikel: Anglikanisch-russisch-orthodoxe Beziehungen

Autor: Flury, Hugo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404112

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404112
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 10 —

Anglikanisch-russisch=orthodoxe Beziehungen.

Fellowship of St. Alban and St. Sergius.

Die Beziehungen zwischen der Kirche von England und
der russisch-orthodoxen Kirche waren von jeher immer von
beiden Seiten gepflegt worden. Wir brauchen nur an die
Bestrebungen der 60er und 70er Jahre des vorigen Jahrhunderts
zu erinnern. Die durch die Revolution in Russland 1917
verursachte kirchliche Lage hat zu einer Wiederbelebung dieser
Beziehungen geführt. Zu den wichtigsten Äusserungen dieser
lebendigen Beziehungen gehört heute die „Brüderschaft zu
St. Alban und St. Sergius". Sie ist eine Parallele zu Vereinen,
die schon im vorigen Jahrhundert in der Kirche von England
bestanden und sich den Ausbau der Beziehungen und persönlichen

Bekanntschaften zwischen der Kirche von England und
den kontinentalen Kirchen zur Aufgabe machten : die anglican-
continental society, der clie altkatholischen Kirchen in den ersten
Jahren der Bewegung viel zu verdanken haben, clie Anglican
and Eastern Churches Association, die noch heute hauptsächlich

die Beziehungen mit den orthodoxen Kirchen Osteuropas
pflegt; die Society of St. Willibrord (Willibrordbund), die die
Beziehungen der Kirche von England und den altkatholischen
Kirchen pflegt, deren ursprüngliches Ziel : die Interkommunion
zwischen den beiden Kirchengruppen allein von allen diesen
Bestrebungen bis heute erreicht worden ist. In letzter Zeit soll
sich, nebenbei bemerkt, eine ähnliche Gruppe zwischen
Anglokatholiken und Römischkatholiken gebildet haben, die auf Grund
der schon vorher existierenden Church Unity Octave die Union
zwischen der Kirche von England und der römisch-katholischen
Kirche befördern wollen. Allen diesen Vereinen ist gemeinsam,
dass sie privaten Anregungen entsprossen sind, zu Mitgliedern
Angehörige zweier Kirchengruppen haben und durch ihren
gegenseitigen Verkehr viel zum gegenseitigen Verständnis und

Belehrung beitragen können. Ihre Tätigkeit ist eine wertvolle
Ergänzung zu den offiziellen, von den Behörden der Kirchen
geführten Einigungsverhandlungen. Ja, ihre Tätigkeit ist oftmals
erst die Grundlage geworden, dass überhaupt diese Bestrebungen
der offiziellen Verhandlungen zu einem Resultat gekommen sind.



— 76 —

Diese Vereine haben ausserdem das Gute, dass sie diese

Bestrebungen in Kreise hineinbringen, die von den offiziellen
Verhandlungen nicht berührt werden. Geht man von der Ansicht
aus, class es zu einer Einigung der Kirchen im wahren Sinn
des Wortes nicht nur der Bemühungen und der Zustimmung
der Führer bedarf, sondern nach der wahren Struktur der Kirche
auch die übrigen Mitglieder der Kirchen ihr lebendiges Interesse
und ihre Anteilnahme an diesen Dingen lebendig bezeugen und
dafür eintreten müssen, so wird der Nutzen dieser Vereine ohne
weiteres klar. Zu diesen Vereinen gehört die Fellowship of
St. Alban and St. Sergius. Ihre Entstehung ist bald erzählt. Sie

verdankt ihr Dasein der Initiative des derzeitigen Sekretärs
Nicola Zernov. Der Boden, aus dem sie stammt, ist der der
christlichen Studenten bewegung. Sie ist heute noch eng damit
verknüpft. Die meisten Mitglieder sind mit Ausnahme von
solchen Personen, deren Namen uns bei allen Einigungsbestrebungen

mit altkatholischen und orthodoxen Kirchen begegnen,
jüngere Mitglieder der beiden Kirchen, insbesondere Studenten.
Seit ihrem Bestehen, vor ungefähr zehn Jahren, hält sie ihre
regelmässigen jährlichen Konferenzen im Frühjahr, deren erster
Teil ausschliesslich für Studenten bestimmt ist, deren zweiter
Teil weitern Interessenten offen steht. Die Gegenstände, die
bei diesen Konferenzen behandelt zu werden pflegen,
unterscheiden sich nicht gross von denen, die an andern Konferenzen
in der heutigen fragwürdigen Zeit behandelt werden. Hauptkraft

der Fellowship ist zweifellos der liturgische Hauptzweck
des Vereins, der das Hauptgewicht auf die Gebetsgemeinschaft
legt. Entsprechend den grössern Schwierigkeiten, die einer
Interkommunion zwischen der Kirche von England und den
orthodoxen Kirchen entgegenstehen, als es zwischen den anglikanischen

und altkatholischen Kirchen der Fall war, ist von einer
privaten Ausübung der Interkommunion zwischen den Mitgliedern
der Fellowship abgesehen worden. Die Frage wurde reiflich
erörtert und behandelt; man will sich vorderhand mit einer
„geistigen Interkommunion" begnügen, bis offiziell die Grundlagen

zu einer Interkommunion gelegt sind. Die Fellowship
gibt eine vierteljährliche Zeitschrift „Sobornost" heraus. Ihren
Titel können wir nach den Erläuterungen, die mir über das
Wort „Sobornost" gegeben wurden, frei mit „Katholik" wiedergeben.

Die Fellowship ist in ihrer bisherigen Tätigkeit zweifei-



— 77 —

los schon ein wichtiges Bindeglied geworden. Präsident ist der
anglikanische Bischof Dr. Frere, bis vor kurzem Bischof von
Truro, England, ein Mitglied der von Bischof Charles Gore
gegründeten Community of the Resurrection (Mirfield) einer
Ordensgemeinschaft, die sich die Heranbildung von Priestern
zum Zwecke setzt.

Anlass zu diesem Artikel bot der Besuch einer Konferenz
der Fellowship, clie ausnahmsweise in Schloss Quincy in der
Nähe von Paris vom 29. Dezember 1935 bis 3. Januar 1936

abgehalten wurde, um den Teilnehmern aus England die
Möglichkeit zu geben, russisches kirchliches und soziales Leben in
der Pariser Emigrationsbevölkerung kennen zu lernen.

Die KonferenzTerhandlungen.

In die Vortrüge, die in diesen vier Tagen gehalten wurden,
teilten sich anglikanische und russische Referenten wechselweise

so, dass je einer aus den beiden Kirchen sich über das

gleiche Thema aussprach. So sprachen Rev. W. G. Peck,
Manchester, und Prof. Florovsky, Paris, über „Säkularismus und
das christliche Zeugnis". W. G. Peck schilderte, von Auguste
Comte ausgehend, das Fortschreiten der Säkularisation auf allen
Gebieten des menschlichen Lebens. Im Laufe seines Vortrages
kam er zu folgenden Schlussfolgerungen : 1. Die Ersetzung der
übernatürlichen Autorität durch eine säkulare wurde im Namen
menschlicher Grösse vorgenommen. Sie hat den Menschen
verkrüppelt und zum Sklaven der Werkzeuge gemacht, die er
beherrschen sollte; 2. die Ersetzung traditioneller christlicher
Vorstellungen durch Freiclenkerei wurde im Namen der Freiheit
gemacht. Ihr Resultat ist Furcht, grösser und tödlicher als die
Höllenfurcht; 3. die Säkularisation und ihre Wirkungen wurden
verstärkt durch die riesige Ausbeutung der Natur, durch
die Erfindung und Entwicklung der Maschine, die Eröffnung
neuer Märkte, die Industrialisierung neuer Länder. Aus allem
resultiert Arbeitslosigkeit, Überproduktion und Absatznot. Die

ganze Last seines Beweises liegt dem Referenten darauf, dass

der Säkularismus die Menschheit beschimpft, niedergedrückt
und eingeschüchtert hat; 4. die Selbstcxistcnz und Transzendenz

Gottes und die Inkarnation sind die Heilmittel. Damit weist
der Referent auf die Anschauungen hin, die insbesondere durch
die Anglokatholiken als „Inkarnationstheologie" vertreten werden.



— 78 —

Das Evangelium hat das Ziel, eine versöhnte persönlich-soziale
Welt zu bilden, bestimmt zum Schauen Gottes. Sakramentales
Christentum gibt die Sicherheit, dass die Versöhnung Versöhnung

zu einer rechten Beziehung mit Gott meint. Glaube ist
die einzige wiederherstellende Kraft des kulturellen Lebens zu
seiner wahren Ehre und zu seiner wahren Richtung. Dieses
Leben aber ist das Sakrament der Ewigkeit. Prof. Florovsky
sieht in seinem Vortrag, der öfters in scharf gespitzten
Formulierungen verlautete, in der Menschheitsgeschichte zwei
Ströme, den menschlicher Unabhängigkeit und Selbstgenügsamkeit

und den der göttlichen Souveränität. Die gegenwärtige
Zivilisation kann kaum als christlich beurteilt werden. Zwei
Lösungen aus den beiden angegebenen Richtungen sind möglich:
Asketisismus im weitern Sinn des Wortes, der den religiösen
Wert der Geschichte und Zivilisation verneint und im Grunde
keine Lösung ist; der zweite Weg ist jede Hoffnung auf freie
Entwicklung der menschlichen Kräfte zurück zu Gott. Diese

Lösung ist diskreditiert durch die Entwicklung zur Gottlosigkeit.

Sie kann nur unterstützt werden, sofern die Lösung in
der Richtung der Sakramentserfahrung der Kirche gesucht
wird. Die eucharistische Bewegung in Westeuropa von heutzutage

ist ein Symptom dieser Wiederentdeckung des richtigen
Weges.

In diese Gruppe gehören auch die andern Vorträge von
Miss Knight-Bruce und Prof. Berdyaev über die christliche
Grundlage des sozialen Lebens und von Prof. Fedotov: Die
Herausforderung der Welt. Miss Knight behandelte dieses Thema
vom Standpunkt der praktisch tätigen Frau aus. Für uns in
diesem Zusammenhang bedeutungsvoll ist der Vortrag Ber-
dyaevs: Das Christentum ist geistig und mystisch, das Soziale
ist zeitlich. Die christliche Wahrheit muss erfüllt und getan
werden. Dagegen wirken sechs Hindernisse: 1. die falschen
Schlüsse aus der Lehre von der Erbsünde. Bei den
Bessergestellten wird der Einwand zur Heuchelei, dass wegen der
Erbsünde nichts zu bessern sei; 2. die unzulässige Scheidung
von individueller und sozialer Tat. Jede individuelle Tat wirkt
irgendwie sozial; 3. die unerträgliche Scheidung des Erdenlebens
vom himmlischen Leben. Das erste ist die Vorbereitung des

zweiten; 4. die Verewigung historisch und zeitlich bedingter
Formen; 5. Christen haben gesagt: Die soziale Frage kann nur



— 79 —

durch die Vervollkommnung und die Bekehrung des einzelnen
Menschen gelöst werden. Es gibt aber soziale Beziehungen, die

von der innern Einstellung des Menschen unabhängig sind und
ohne sie verändert und verbessert werden können; 6. die Zentralidee

der christlichen Offenbarung vom Reiche Gottes ist durch
den Gedanken von der persönlichen Errettung und dem
persönlichen Heil ersetzt worden. Es gibt dagegen geistige, ewige
Grundsätze: 1. der höchste Wert der menschlichen Persönlichkeit

als Ebenbild Gottes. Der Mensch darf als solches nicht
zum Mittel, zur Sache oder Objekt der Ausbeutung werden;
2. die Beziehungen zwischen den Menschen dürfen nur menschliche

sein ; 3. jeder Mensch hat das Recht auf eine seiner Würde
entsprechende Existenz. Bitte des Vaterunsers: Gib uns heute
unser tagliches Brot; 4. das Christentum interessiert sich nur
für die wahren Realitäten und ist nicht zufrieden mit Illusionen
und Fiktionen. Als solche sind nach B. heute Geld, Börse,
Zahlen, Privateigentum zu betrachten ; sie sind Ergebnisse der
Autonomie des wirtschaftlichen Lebens, dessen Sklave der
Mensch heute ist; 5. der Begriff des römischen Rechts vom
Privateigentum ist unchristlich und unzulässig. Unbedingtes
Eigentum kann weder der Staat noch eine Person haben. Gott
allein ist unbedingter Besitzer; 6. im wirtschaftlichen Leben
ist gegenüber dem liberal-optimistischen Gedanken des persönlichen

Interesses und der Konkurrenz dem Gedanken des
sozialen Interesses und der Genossenschaft als dem christlichen
der Vorzug zu geben; 7. das Gewissen kann einen totalitären
Staat nicht ertragen. Das christliche Gewissen muss Kapitalismus,

Krieg und Nationalismus verdammen ; eine christliche
Gesellschaft gründet sich auf den Gedanken des Gottesreiches,
und bildet ihr soziales Programm nach dem Alten Testament
(Propheten) und dem Neuen Testament. Das christliche Ideal
ist radikaler als alle noch so revolutionären Bewegungen. Die
Zukunft des Christentums hängt von der Stellung der Christen
und der Kirchen zu den Leidenden und gegen die Übel ab.
Das Christentum ist zu gleicher Zeit konservativ und revolutionär.

Die Gesellschaft lässt sich durch Verträge, Zwang etc.
verwirklichen. Ihr gegenüber kann die menschliche Gemeinschaft,

die das christliche Gewissen will, nicht so verwirklicht
werden. Die Richtung, in der gearbeitet werden soll, ist der
Zustand der menschlichen Gemeinschaft als eines „socialisme



— 80 --

personaliste", in der die Rechte der Persönlichkeit wie die der
Gemeinschaft harmonieren. Sie ist in diesem irdischen Leben
aber nicht vollständig erreichbar.

Der Vortrag von Prof. Fedo tov beschäftigte sich mit den

Beziehungen zwischen Welt und Kirche, mit ihrem gegenseitigen
Einfluss und ihren Auseinandersetzungen. In den Folgerungen
treffen sich seine Ausführungen mit denen der vorhergehenden
Vorträge. Überblicke ich heute noch einmal clie Vorträge und
die daran sich anschliessenden Diskussionsfragen, die von den
Zuhörern gestellt wurden, so ergibt sich eine sehr grosse
Übereinstimmung der Anschauungen der anglikanischen und
russischen Redner. Das ist nicht von ungefähr. Die anglikanischen
Redner, insbesondere Rev. W. G. Peck1), gehören zu der Gruppe
der anglokatholischen soziologischen Denker in der Kirche von
England, die seit Jahren immer grössern Einfluss gewinnen und
mit Erfolg bemüht sind, die dogmatischen Anschauungen von
der Kirche als Gemeinschaft der Inkarnation auch in den Fragen
des christlichen Lebens des Einzelnen und der Gemeinschaft
zur Geltung zu bringen. Ihre Arbeit ist bis heute, soweit ich
das übersehen kann, nur vereinzelt in das Denken der
kontinentalen Kirchen hinübergedrungen. Erleichtert wird ihnen
diese Arbeit durch den Umstand, dass der englische Sozialismus

vom eigentlichen Marxismus sich frei gehalten hat und von
jeher den Kirchen und clem Christentum freundlicher gegenübersteht

als der kontinentale Sozialismus.
Wir stossen aber hier bei dieser Übereinstimmung der

Referenten auf eine Erfahrung, die ich während dieser
Konferenzen machte, und der an dieser Konferenz Ausdruck
verliehen worden ist. Die Emigration der russisch-orthodoxen Kirche
hat Denker, wie Berdyaev und Bulgakoff, die schon in der
zaristischen Zeit unter Gefahren diese Gedanken gedacht und
ausgesprochen haben, nun in den Mittelpunkt ihrer Kirche
gestellt. Diese Kirche hat sich in der Emigration in praxi mit
diesen Fragen zu befassen. Das ist für sie eine Befruchtung
und eine Lebencligmachung einer Seite des christlichen Lebens,

>) Schriften von W. G. Peck : "The social implications of the Oxford
Movement, The Hale Lectures 1933"; "The divine Society"; "Catholicism
and Humanity"; '*The Divine Revolution".

W. G. P. war seit 1906 methodistischer Prediger, Hess sich aber 1928
die anglikanische Priesterweihe geben und arbeitet in den Shims
Manchesters.



— 81 —

die sie in Russland in ihren Bindungen an den Staat hat brach
liegen lassen. Das hat ihr zum Verhängnis ausgeschlagen. Sie
hat aber durch diesen Zwang der Vertreibung auch den andern
Kirchen eine Befruchtung in dieser Richtung gebracht. Es sind
nun gerade die schon erwähnten anglokatholischen Soziologen
in England, die durch ihren kirchlichen Standpunkt schon aus
kirchlich-dogmatisch-liturgischen Gründen für die russische
Kirche Sympathien haben, die auch für diese Gedanken am
empfänglichsten gewesen sind. Umgekehrt ist auch von
anglikanischer Seite ein Einfluss auf die russischen Denker
festzustellen. Die Anschauungen über das Wesen der Kirche und
seine Ausstrahlungen in das persönliche und soziale Leben der
Menschen sind bei allen Verschiedenheiten (bei den Anglokatholiken

liegt das Schwergewicht auf dem Gedanken der Inkarnation,

bei den Orthodoxen auf dem der Vergottung der Menschen)
so einheitlich, dass sie zu den gleichen Folgerungen führen
müssen. Kommt die gegenseitige Beeinflussung dazu, so ergibt
sich ein Bild der Übereinstimmung, das für die Vereinigung der
Kirchen von dieser praktischen Seite her viel verspricht. Alles
zusammen ergibt eine Geschlossenheit der Gedanken, wie sie

mir nirgends begegnet ist; am wenigsten in den Bestrebungen
eines christlichen Sozialismus, wie er auf dem Gebiete des
reformatorischen Protestantismus vertreten wird, da ihm diese

geschlossene Überzeugung von der Kirche und ihrem
sakramentalen Leben abgeht.

Die drei übrigen Vorträge befassten sich mit voneinander
unabhängigen Gegenständen. Prof. Kartashev gab einen Überblick

über die Geschichte der russischen Kirche und ihre
Beziehungen zum russischen Staat von Peter dem Grossen bis auf
die Gegenwart. In der Diskussion zog Bischof Frere Parallelen
aus der englischen Kirchengeschichte heran, indem er auf die

Entsprechungen und Verschiedenheiten aufmerksam machte :

1. die ähnlich enge Verbindung von Staat und Kirche; 2. die
Aufsicht des Staates über die Kirche; 3. die durch die enge
Bindung der Kirche an den Staat hervorgerufenen Abspaltungen
von der Kirche (in Russland die Altgläubigen, in England die

Dissenters). In diesem Punkt tritt insbesondere ein Gegensatz

hervor; 4. die Wiederbelebung der Religion in der Kirche (in
England im 18. und 19. Jahrhundert, in Russland in den letzten

fünfzig Jahren, wo sie allerdings in der besten Entwicklung

Intermit, kirchl. Zeitschrift, Heft 2, 1936.
6



— 82 —

durch den Umsturz von 1917 jäh unterbrochen wurde). Die
Diskussion führte weit in persönliche Fragen hinein, wie weit die

Verfolgung verdient oder unverdient, gut und nötig gewesen
sei. Es gab solche, die unumwunden von sich bekannten, dass
die Verfolgung nötig und zum Heil gewesen sei. Prof. K. selbst
will nicht ableugnen, dass viel eigene Schuld der Kirche
mitspielt, aber doch clem Gedanken Raum lassen, dass derartige
Verfolgungen auch „Naturereignisse" wie Naturkatastrophen
sein können, bei denen es sich nicht um Schuld der Menschen
handelt, aber doch darum, sie christlich zu ertragen.

Rev. Michael Ramsay bemühte sich in seinem Vortrag um
den Nachweis der „Kontinuität der anglikanischen Kirche". Er
findet sie ausgedrückt in dem Festhalten an der apostolischen
Sukzession und dem geistlichen Amt, den Urkunden der Bibel,
des Book of Common Prayer, der Glaubensbekenntnisse. Im
Verlaufe des Vortrages gibt er seine Antwort auf die von orthodoxer

Seite schon oft gestellten Fragen. In den verschiedenen
Bewegungen innerhalb der englischen Kirche: der evangelikalen
des 18. Jahrhunderts, der Oxfordbewegung des 19., der
christlich-sozialen Bewegung, des biblischen Kritizismus, der in der
englischen Theologie zu einer Bestätigung der überlieferten
Glaubenswahrheiten führte, sieht er Zeichen einer Belebung
katholischen und orthodoxen Lebens, die eine Annäherung an
die orthodoxe Kirche möglich macht. Hier erst brachte die
Diskussion — gelegentlich auch im Privatgespräche — die eigentlichen

Differenzpunkte zwischen abendländischer und
morgenländischer Kirche zum Vorschein, ohne dass an eine gründliche
Behandlung zu denken war.

In ähnliche Fragen führte der Vortrag von Prof. Bulgakoff'

über „die Gedankenfreiheit in der orthodoxen Kirche".
Kann, so stellte er clie grundsätzliche Frage, die für alle irgendwie

dogmatisch gebundenen Kirchen gilt, von Gedankenfreiheit
in einer dogmatisch gebundenen Kirche überhaupt die Rede
sein? Er bejahte die Frage und legte dieses Ja für die
russische Kirche im einzelnen dar, indem er erklärte, wie Dogma,
theologische Meinung, Lehrautorität der Konzile und der
Bischöfe zur Gedankenfreiheit sich verhalten. Die römisch-katholische

Auffassung von der Unfehlbarkeit des Papstes wird
abgelehnt. In der Praxis wird ihre Anwendung vermieden und
setzt sich die auch hier nötige Freiheit praktisch durch und



— 83 —

ist da. Die rein persönlich-individuelle Auffassung des Protestantismus

entspricht clem korporativen Leben der Kirche nicht und
kann daher nicht befriedigen. Die Hierarchie in der orthodoxen
Kirche ist Hüterin des Glaubens und als solche verantwortlich;
sie hat sich aber freizuhalten von römisch-katholischen
Einflüssen. Sind die ökumenischen Konzilien unfehlbar? Nicht ohne
die allgemeine Zustimmung. Sie haben Dogmen verfasst, aber
haben zugleich neuen dogmatischen Diskussionen gerufen. Trotz
Verschiedenheiten in der geschichtlichen Entwicklung und
verschiedenem Gebrauch bestehen im Anglikanismus und in der
Orthodoxie die gleichen Ansichten. In der Diskussion macht
Prof. Berdyaev darauf aufmerksam, dass das Verhältnis zwischen
Wahrheit und Freiheit kein mechanisches ist.

Alle diese Gedanken wurden an einem „offiziellen Empfang",
in Privatgesprächen und in der Schlusssitzimg wieder
ausgesprochen, von andern bestätigt und von einer andern Seite
beleuchtet. So hat Canon Moreton, der Hauptschriftleiter der
„Oecumenica" sechs Punkte aufgezählt, die ihm die russische
Kirche anziehend machen: 1. die persönlichen Freundschaften,
2. Katholizität der Freiheit gegenüber der römischen der
Unfreiheit; der Begriff' der Kirche ist von den Orthodoxen viel
besser gefasst. 3. Einigkeit in der Abwehr des Papalismus,
4. gleiche Stellung der Laien, 5. Gemeinsamkeit der Bibel,
6. die Liturgie. Die Anglikaner sind in ihrem Drang nach
Aktivität der Gefahr ausgesetzt, zu verlieren, statt zu gewinnen.
Es ist das Geschenk der Orthodoxie an den Westen, in der
Liturgie Gott nahe zu kommen.

Gottesdienste.

Die letzte Bemerkung führt uns zu den Eindrücken, die
uns die Gottesdienste der Konferenz machten. Nach der
Absicht der Fellowship wurde der Nachdruck auf die
gemeinschaftlichen Gottesdienste gelegt. Die daraus auf die Teilnehmer
einwirkenden Einflüsse und Eindrücke waren tief. Abwechselnd
wurden orthodoxe und anglikanische Gottesdienste gehalten.
Wer nur flüchtig an einem oder dem andern fremden Gottesdienst

teilnimmt, wird wohl einen raschen, mehr oder weniger
bleibenden Eindruck erhalten. In clie Tiefe wird er nicht
hinabsteigen, weil ihm die Sache fremd ist und bleibt, und weil ihm
die daran teilnehmenden Personen, so sehr ihre Andacht und



— 84 —

ihre Haltung ihn anziehen oder abstossen mögen, fremd bleiben
und sich ihm aus allem nur ein oberflächliches Bild darbietet.
Ganz anders ist es, wenn zu der objektiven Handlung der
Gottesdienste, die einen Einfluss ausübt, nun auch noch
die subjektive Vertrautheit mit dieser Handlung und das

darin Vertieftsein, aber auch die subjektive Vertrautheit mit
den Teilnehmern selbst kommt. Auf längere Zeit wird diese
Vertrautheit gerade durch die regelmässige Teilnahme an den

gemeinsamen Gottesdiensten gewirkt. So hat die Fellowship bis
dahin ihr Augenmerk darauf gerichtet, durch die Veranstaltung
von gemeinsamen Gottesdiensten ihre Mitglieder zu der Einheit
zu bringen, die nicht nur in der dogmatischen Übereinstimmung,
in den gleichen übereinstimmenden Anschauungen des sittlichen
Lebens, in der Hilfeleistung an die Einrichtungen der russischen
Kirche in der Emigration sich erschöpft, sondern durch die
Teilnahme an den gemeinsamen Gottesdiensten zu einer persönlichen

Gemeinschaft wird, wie sie in Christo eben letzterdings
nur durch den Gottesdienst und gemeinsames Gebet, auf denen
Gottes Segen liegt, erreicht wird. Allerdings fehlt immer noch
der Schlussstein dieser Bestrebungen: die Interkommunion.
Immerhin ist die Überzeugung in den Mitgliedern der Fellowship

sehr stark, dass für sie persönlich kein Hindernis mehr
vorhanden sei, diese Interkommunion, die Gemeinschaft der
Sakramente, auszuüben. Von den Gottesdiensten habe ich nun
weitaus die tiefsten Eindrücke mit nach Hause genommen. Sie

werden unverwischbar sein. Den Höhepunkt bildete der
gottesdienstliche Akt am Neujahrstag in der russischen Kathedrale
in der Rue Darn in Paris. Im Programm war der Besuch des
russischen Gottesdienstes vorgesehen. Der Tod des Patriarchen
von Konstantinopel hatte zur Folge, dass am Neujahrstage in
der Kathedrale ein Trauergottesdienst gehalten wurde.
Anschliessend daran hielt Bischof Frere mit den anglikanischen
Teilnehmern einen kurzen anglikanischen Gottesdienst, der
insbesondere auf die in sehr grosser Zahl anwesenden russischen
Emigranten einen gewaltigen Eindruck machte. Der Litanei,
einigen Gebeten und dem Vaterunser folgte ein Lied, daraufhin

wmrde das Weihnachtsevangelium verlesen; es folgte das

Gloria, einige Gebete und zum Schluss der Segen. Metropolit
Eulogius hatte die anglikanischen Gäste freundlich begrüsst;
der Friedenskuss der beiden Bischöfe besiegelte die enge Ver-



— 85 —

bundenheit, die sich schon in den Tagen vorher gezeigt hatte.
Es war das erste Mal, dass die russische Kathedrale in Paris
zu einem anglikanischen Gottesdienst freigegeben wurde. Anglikaner

und Russen sahen in diesem Akt mit Recht ein
historisches Ereignis.

Der Mitarbeiter W. J. der „Neuen Zürcher Zeitung" sieht in
seinem Artikel: Die russische Emigration in Frankreich, in
Nr. 312 vom 23. Februar 1936, diesen Gottesdienst als ein Zeichen
des beginnenden Verschmelzungs- oder Durchclringungsprozcsses
an, dem die russische Emigration ausgesetzt sei. Im gleichen
Sinn beurteilt er die Verhandlungen der Konferenz in Quincy.
Dieser Prozess ist zwar vorhanden. Wir werden im nächsten
Abschnitt sehen, wie sicli die russische Emigration damit
beschäftigt. Es ist für sie ein gewaltiges Problem. Aber wenn
W. J. die Wirkung dieses Prozesses darin sieht, dass die
russische Orthodoxie sich dem Westen angleicht, unter Umständen
so weit, die eigenen Formen preiszugeben, so scheint mir das

zu weit gegangen. Auch in den Vereinigten Staaten haben die
Orthodoxen aller morgenländischen Kirchen clem dort viel
stärkern und länger dauernden Assimilierungsprozess zum Trotz
ihre kirchlichen Gebräuche durchaus festgehalten. Auch die
bestehende Annäherung an die bischöfliche Kirche hat daran
nichts geändert. Umgekehrt denkt keine der erwähnten
anglikanischen Kirchen im Ernst irgendwie daran, die Orthodoxen
dadurch für sich zu gewinnen, dass sie sie zum Aufgeben ihrer
Gebräuche veranlassen. Ein allmähliches „unbewusstes"
Preisgeben dieser Güter wird aber schon unmöglich durch die
Tatsache, class durch das Erscheinen der Orthodoxie im Westen
infolge der Emigration auch diese Orthodoxie einen Einfluss
auf die westlichen Kirchen ausübt, der nicht zu übersehen ist,
der es aber hindert, dass überhaupt, oder bescheidener gesagt,
in absehbarer Zeit eine Assimilation zustande kommt. Eine
Angleichung an die römisch-katholische Kirche ist schon durch
die dogmatischen Verschiedenheiten ausgeschlossen. Zudem ist
zu beachten, dass ähnliche frühere derartige religiöse Emigrationen

trotz aller Verschmelzung mit dem Wirtsvolk bei
grösserer Verwandtschaft der kirchlichen Belange ihre Eigenarten
bis auf den heutigen Tag beibehalten haben. Der Durch-

dringungsprozess zwischen abendländischen und morgenländischen

Kirchen ist ein gegenseitiger. Er fördert die Einheit



— 86 —

der Kirche, die nicht notwendig eine Gleichförmigkeit der
kirchlichen Gebräuche in sich schliesst.

Bussland in Paris.

In Frankreich leben zurzeit rund eine Viertelmillion Russen.

Davon 80,000 in Paris. Sie unterhalten 28 Kirchen für ihre
religiösen, zahlreiche Heime für alle möglichen Zwecke; sie

haben sich ein Zentrum ihrer Arbeit geschaffen, wo ihre Tätigkeit

konzentriert wird. Das theologische Institut ist allen
bekannt, die sich mit allgemeinen kirchlichen Fragen befassen.

Wir hatten Gelegenheit, in einer Rundfahrt durch Paris am
Neujahrstage verschiedene dieser Einrichtungen zu besuchen.
Viele Volksgenossen sind in diesem Ringen um die Existenz
untergegangen, andere können sich nur halten in der Fürsorge
anderer. Aber wie viele hilfsbereite Hände regen sich, welche
Schicksale haben diese Männer und Frauen durchgemacht, die
diese Heime geschaffen haben, die ihren Volksgenossen Hilfe
bringen. Es ist hier nicht der Ort, das zu schildern. Ich habe
den Eindruck erhalten, class diese russischen Gemeinden
festgefügt dastehen und tapfer kämpfen. Besonders erschwert wird
auch ihnen das Durchkommen durch die Arbeitslosigkeit und
die durch sie verursachten Massnahmen der französischen
Regierung gegen Ausländer. Die Kraft zur Arbeit finden sie immer
wieder in den Gottesdiensten. Es gibt kein Heim, kein Haus,
keine Einrichtung, wo nicht eine grössere oder kleinere
Gottesdienststätte eingerichtet ist. Wie der Russe, wo er hinkommt
und länger bleibt, seine Marienikone hinstellt und ein Licht
davor anzündet, so trafen wir überall die Möglichkeit, Gottesdienst

zu halten. Aus einem Stall, aus einer Garage, zu oberst
im Estrich eines Hauses wurden Kirchen gebaut. Den ganzen
Tag begleitet das Gebet jede Handlung und jede Verrichtung.

Alle diese Einrichtungen sind auch zu dem Zwecke
geschaffen -worden, die Eigenart der Russen festzuhalten. Der Ver-
schmelzungsprozess ist im Gange. Erleichtert und fast erzwungen
wdrd er durch die staatliche Gesetzgebung über die Option der
Staatszugehörigkeit durch in Frankreich geborene Ausländer
und durch Gesetze, die es der französischen Regierung erlauben,
russische dienstfähige Emigranten zum Militärdienst einzuberufen,
auch wenn sie clie französische Staatsangehörigkeit nicht
erworben haben. Sie hat bis jetzt davon keinen Gebrauch gemacht.



— 87 —

Immerhin scheinen gewisse Anzeichen vorhanden zu sein, dass
die ihr gegebene Möglichkeit ausgenützt werden könnte.
Demgegenüber setzt sich die Emigration zur Bewahrung ihrer Sprache,
ihrer kirchlichen Gebräuche zur Wehr und unterhält Schulen
und Sonntagsschulen, um besonders die in Frankreich geborne
und aufwachsende Jugend, die von der alten Heimat selbst
nichts gesehen und erlebt hat, sondern sie nur aus den
Erzählungen, Sehnsüchten und Hoffnungen der Altern kennt, in ihrem
Volkstum zu bewahren. Wie wird dieses Ringen ausgehen? Wir
wünschen gern, dass es so ausgehe, dass das Köstliche und

Wertvolle, das diese Menschen uns Abendländern zu geben
haben, als neue Saat im Westen aufgehe.

Einzelne Persönlichkeiten.

Wir beschränken uns hier auf biographische Notizen einiger
Männer, die schon in weitern Kreisen bekannt und auch für
die theologische Gedankenwelt von Bedeutung sind. Prof. Karta-
8hcv war Oberprokurator des hl. Synod zur Zeit der ersten
Revolution von 1917 und hatte starken Anteil an der um die
Jahrhundertwende beginnenden Reformbewegung in der
russischen Kirche. Diese mit der Wiederherstellung des Patriarchates
gekrönte Bewegung endete vorzeitig durch die Novemberrevolution

von 1917.

Kurzen Überblicken über das Leben von Berdyaev und
Bulgakoff', die in der „Living Church" (19. Oktober und 9.

November 1935) erschienen sind, entnehmen wir folgende Angaben :

Nicholas Alexandrovich Berdyaev ist etwa 62 Jahre alt und
in Kiev geboren. 1899 wurde er nach Nordrussland verbannt.
1917 drohte ihm ein zweites Mal die Verbannung, weil er
erklärte, dass die regierende Synode der russischen Kirche eine
der weltlichen Gewalt dienende politische Körperschaft sei. Er
sympathisierte mit dem Marxismus, war aber überzeugter Christ.
Nach der Revolution wurde er Professor der Philosophie an
der Universität in Moskau. Doch diesen Machthabern passte sein

Festhalten am Christentum nicht. Nach zweimaliger Haft
verliess er 1922 Russlancl, lebte kurze Zeit in Berlin und seither
in Paris. Durch seine Schriften, die in verschiedene Sprachen
übersetzt wurden, ist er als Verteidiger eines sozialen Christentums,

als Bekämpfer eines rückständigen Christentums und

schärfster Kritiker des Marxismus und Bolschewismus weit-



bekannt geworden und übt einen grossen Einfluss aus. Die Titel
seiner Schriften geben die Richtung seines Denkens an: „Die
russische Revolution", „Christentum und Klassenkampf", „Die
Gesinnung des Bourgeois", „Das Ende unserer Zeit", „Freiheit
und der Geist", „Das Schicksal des Menschen in unserer Zeit".
Einzelne seiner Werke sind in deutscher Sprache in schweizerischen

Verlagen erschienen. In der christlichen Religion sieht
er die einzige Hoffnung für die Zukunft der Welt.

Sergei Nikolaevich Bulgakoff war schon zu Beginn dieses

Jahrhunderts ein Arbeitsgenosse des Vorgenannten. Er
beschränkte aber seine Tätigkeit nicht auf das literarische
Gebiet, sondern war praktisch in der Politik tätig und gehörte
als „christlicher Sozialist*' der zweiten Duma an. Er las als
Professor in Kiev und Moskau über volkswirtschaftliche Fragen.
Als Sohn eines Priesters in Mittelrussland durchlief er die
üblichen Schulen, um Priester zu werden. Atheistische Einflüsse
brachten ihn davon ab und zum Studium des Rechtes. In seinem
Auslandsaufenthalt studierte er auch das Volk und lernte die
Kritik am Marxismus. Der Anblick der „Sixtinischen Madonna"
im Dresdener Museum wirkte in ihm eine Bekehrung, die ihn
immer mehr von seinem eigentlichen Studiengegenstand zu
Philosophie und Theologie zurückführte, bis er sich 1918 mit
Zustimmung des Patriarchen Tichon zum Priester weihen liess.
Dies hatte seine Entfernung von der Universität zur Folge.
Auch eine spätere Universitätstätigkeit in Simferopol (Südrussland)

wurde durch die Wiedereroberung dieser Stadt
unterbrochen. Bis zu seiner Ausreise aus Russland am 1. Januar 1923

betätigte er sich als Priester, weilte kurz nach dem Verlassen
Russlands in Prag und begann seine Tätigkeit am russischen
theologischen Institut mit seiner Eröffnung im Jahre 1925. Schon
in Russland hatte er sich eifrig an den Reformarbeiten in der
russischen Kirche beteiligt und ist weiten Kreisen durch seine
Mitwirkung in den ökumenisch-kirchlichen Bewegungen, durch
seine Reisen und Besuche zu befreundeten Kirchen bekannt
geworden, mehr als durch seine Schriften, von denen die meisten
in russischer Sprache geschrieben und nicht übersetzt sind. Hier
sei nur seine Schrift „L'Orthodoxie" (Paris, Alcan) erwähnt,
die dem Westen eine Einführung geben will. Der persönliche
Eindruck, den man von ihm hat, ist ein starker. Man fühlt in
ihm die Ruhe und Stärke eines geläuterten Christen.



— 89 —

Diese Männer und mit ihnen noch andere bilden das
Zentrum einer Bewegung, deren Richtung für die Zukunft der
russischen Kirche ausschlaggebend ist. Ich schliesse mich dem von
mir gelesenen Urteil an, dass ihre Art in der russischen Kirche
ähnlich wirken kann, wie die Oxfordbewegung von 1833 in der
anglikanischen Kirche. Was sie vertreten, wird ja freilich in
mehr abendländischen Denkformen von Gliedern der
römischkatholischen Kirche und des Anglokatholizismus vertreten. Aber
ich wage die Behauptung, dass für die Zukunft des Christentums

eine Erneuerung der christlichen Kirchen in dieser Richtung

die einzig mögliche und fruchtbare sein kann.
Hugo Flury.


	Anglikanisch-russisch-orthodoxe Beziehungen

