
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 1

Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 55 —

Kirchliche Chronik.
Einigungsbestrebungen in den Vereinigten Staaten von Amerika.

Die Generalsynode der bischöflichen Kirche der Vereinigten
Staaten hat eine Kommission bestellt, um mit Vertretern der Methodisten,

Presbyterianer und Lutheraner über christliche Moral in
ihrer Beziehung zur organischen Einheit und über Richtlinien zur
Erreichung der Einigung auf anderem als nur auf dem spezifisch
sittlichen Gebiet zu verhandeln. Der Präsident dieser Kommission,
Bischof Wilson von Eau Claire in Kalifornien, hat nun im letzten
Sommer eine Einladung an die lutherische Augustana Synode
gerichtet, solche Verhandlungen in Angriff zu nehmen. Er ging von
der Erwägung aus, dass dieser Zweig der Lutheraner eine Tochterkirche

der Kirche von Schweden sei und dass die schwedischen
Lutheraner dem Quadrilateral der Lambethkonferenz als Ausgangspunkt

für eine Verständigung naheständen.
Die Augustana Synode ging auf die Einladung ein. Am 3. und

4. Dezember 1935 traten Vertreter der beiden Kirchen in Evanston
(111.) zu Beratungen unter dem Vorsitz des Bischofs Wilson zusammen.
Debattiert wurde auf Grund der erwähnten Schemas der Lambethkonferenz

über die hl. Schrift, die Sakramente Taufe und Abendmahl,

die historischen Bekenntnisse und den Episkopat.
Zunächst einigten sich die beiden Gruppen über die Autorität

der kanonischen Bücher des Alten und Neuen Testaments. Die
Bischöflichen traten für die Auffassung ein «die Bibel enthält das
Wort Gottes», die Lutheraner «die Bibel ist das Wort Gottes».
Beide stimmten überein, dass die Bibel die Basis der Lehre sei.
Nach den Bischöflichen ist die Kirche das Primäre, und die hl. Schrift
ist im Lichte der Kirche zu interpretieren. Die Betrachtungsweise
der Lutheraner stimmt damit nicht überein, sie betrachten aber die
mündliche Überlieferung als dem Evangelium wesentlich vor der
schriftlichen Fixierung. Beide stimmen überein, dass Christus in der
Schrift zu finden und dass dies der Gegenstand aller christlichen
Forschung sei. Beide stimmen überein, dass der hl. Geist die
Verfasser geleitet, ohne dass das eine Verbalinspiration in sich schliesst.
Zu guter Letzt herrschte über die hl. Schrift wesentlich
Übereinstimmung.

Bezüglich der Taufe und des Abendmahls herrschte im wesentlichen

auch Übereinstimmung, abgesehen von der Terminologie.
Beide Gruppen halten im Abendmahl an der realen Gegenwart
Christi unter Ablehnung der Transsubstantiation fest.

Wesentliche Differenzen ergaben sich auch bei der Betrachtung
der Bekenntnisse der alten Kirche nicht. Die Bischöflichen legen



— 56 —

Nachdruck auf das Katholisch im Glauben an die Kirche, das bei
den Lutheranern durch Christlich ersetzt ist.

Zu längeren Auseinandersetzungen führte die Stellung zum
historischen Episkopat. Die Lutheraner der Augustana Synode
haben im Gegensatz zu ihren schwedischen Glaubensgenossen den

Episkopat aufgegeben. Sie betrachten ihn für das Einigungswerk
nicht als wesentlich. Sie können ihn nur als Element für die Union
halten, sofern er nicht eine Ablehnung ihres Amtes bedeutet.

Einig war man, dass die geeinte Kirche weder lutherisch noch
bischöflich sein kann, sondern umfassender als beide sein werde.

Eine zweite Konferenz ist geplant, zu der alle lutherischen
Kirchen eingeladen werden sollen.

Übrigens sind die verschiedenen lutheranischen Kirchen
Amerikas, die unter sich selbst nicht einig sind, in Verhandlungen
getreten (vgl. I. K. Z. 1935, S. 105). Acht lutherische Kirchen haben

zugesagt, nur zwei kleine haben abgelehnt. Weitere Zusagen stehen
in Aussicht.

Seit einem Vierteljahrhundert planen die drei Zweige der
methodistischen Gemeinschaft eine Union. Die Methodisten hatten sich
im Bürgerkrieg des Jahres 1861 ob der Frage der Sklaverei in die
methodistische bischöfliche Kirche, in die methodistische bischöfliche
Kirche des Südens und in die protestantische methodistische Kirche
gepalten. Der Gedanke eines Zusammenschlusses wurde durch die
wirtschaftliche Lage der drei Gemeinschaften akut. Die Kirchen
und Anstalten kommen in eine schwierige finanzielle Situation,
wenn sie ihre Werke nicht zusammenschliessen.

Die Vertreter der drei Gemeinschaften haben auf einer Tagung
im Dezember 1935 in Cincinnati die Union grundsätzlich beschlossen.
An die Spitze der methodistischen Kirche — dies ist ihr Name —
treten sechs Konferenzen (Synoden) mit Jurisdiktion, die Kirche
wird in regionale Verwaltungsbezirke mit Bischöfen an der Spitze
eingeteilt. Die geeinte Kirche wird die grösste der protestantischen
Denominationen der Vereinigten Staaten sein. Sie umfasst 30
Millionen Anhänger, darunter 11 Millionen Neger mit 7 Millionen
Kommunikanten und 6 Millionen Unterrichtskindern. Das Werk der
Einigung soll in sechs Jahren durchgeführt sein. Nach neuesten
Nachrichten beabsichtigt eine vierte Gruppe, die der primitiven
Methodisten, sich ebenfalls dem Einigungswerk anzuschliessen. Sie
zählt ca. 12,000 Anhänger.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Seit

1917 besteht in der Kirche von England eine Vereinigung mit dem



- 57 —

«Church Unity Octave Council» als Leitung, die alle Jahre vom
18. bis 25. Januar eine Gebetswoche für die Union mit der Kirche
von Rom ausschreibt. Sie betrachtet als einziges Heilmittel für das
Chaos im Glauben, in der Disziplin und der Moral die Anerkennung

der Autorität der ganzen katholischen Kirche. Ursprünglich
waren es nur wenige Geistliche, die die Oktav beobachteten. Dies
Jahr haben sich 1012 dazu gemeldet. Die Gebetswoche hat die
Förderung durch den Papst, die Billigung durch die Lambethkonferenz

und die Unterstützung orthodoxer Bischöfe, allerdings
mit dem nötigen Vorbehalt gegenüber dem Papsttum, gefunden.
In der protestantisch-bischöflichen Kirche der Vereinigten Staaten
hat sich ebenfalls eine Kommission dafür gebildet. Es wurde
gemeldet, dass dies Jahr der Kardinal und Erzbischof von Lyon die
Oktav mit besonderer Feierlichkeit begangen habe. Ebenso haben
orthodoxe Bischöfe mitgehalten.

In dem Aufruf zu der diesjährigen Gebetswoche wird die

Wiedervereinigung als ein Zusammenschluss der Kirchen mit dem
hl. Stuhl gekennzeichnet, deren dogmatische Grundlage die
Entschliessungen der ökumenischen Konzile und die Lehren der
Kirchenväter bilden sollen. Auf dieser Grundlage allein hält die
Kirche Roms wie auch die östliche Kirche eine Wiedervereinigung
für möglich ; sie allein entspricht nach ihrer Auffassung dem Willen
Gottes. Da die römisch-katholische Kirche ihren so begründeten
Standort nicht aufgeben kann, werden folgende Erklärungen für
verbindlich erachtet: 1. Die Umkehr der Welt zu Gott ist von der
sichtbaren Einheit der Kirche abhängig; 2. die Möglichkeit zur
Aufrechterhaltung dieser Einheit ist von Gott durch die Ernennung
eines sichtbaren Oberhauptes und einer sichtbaren Kirche gegeben ;

eine Trennung von diesem sichtbaren Zentrum, Rom, hat stets eine
weitere Zersplitterung zur Folge gehabt; 3. das Dogma von der
Suprematie und Unfehlbarkeit des Papstes, das kein rechtmässiger
Nachfolger des Apostels Petrus aufzuheben vermag, kann
nichtsdestoweniger eine Erklärung und eine weitere Definition erfahren,
die für alle katholisch Gesinnten annehmbar sein dürfte. — In dem
Aufruf heisst es weiter, dass die Frage der mystischen Natur der
Kirche eventuell erörtert und auch hinsichtlich der Lehre über
die Beziehungen des päpstlichen Stuhles zu dem übrigen apostolischen

Episkopat und den Gläubigen ein Ausgleich geschaffen
werden könnte.

Grosses Aufsehen erregte der Aufruf der amerikanischen Gruppe,
der von 22 Geistlichen und 7 Laien unterschrieben war. Darin
steht die Behauptung, die Union mit Rom sei notwendig wegen
des ethischen, kulturellen, moralischen und religiösen Bankerotts



- 58 —

des Protestantismus. Verschiedene Bischöfe der anglokatholischen
Richtung haben den Aufruf entschieden abgelehnt.

Anlässlich einer Versammlung der Teilnehmer der Gebetswoche

wurde in London eine neue Gesellschaft gegründet «For
promoting Catholic Unity» mit der Tendenz, den Bruch zu heilen,
der durch die Reformation zwischen der Kirche von England und
dem Papsttum entstanden sei. Die Heilung soll durch Herbeiführung
einer völligen dogmatischen Übereinstimmung unter der Hierarchie
von England mit dem hl. Stuhl geschehen. Einzelkonversionen
werden von der Gesellschaft abgelehnt.

Die «Church Times» hält eine Verständigung auf Grund der
päpstlichen Unfehlbarkeit, des Dogmas von der unbefleckten Emp-
fängis und der Annahme des modernen römischen Aberglaubens
für ausgeschlossen, befürwortet aber das Gebet für Einigung und
die Möglichkeit eines Katholizismus der alten Kirche ohne diese

Verirrungen.
In der Kirche von England wird gegenwärtig eine grosse Organisation

zum Studium der Unionsfrage ins Leben gerufen: «Internationale
Tagung für die Einigung der Christenheit» — «The International
Convention on the Union ofChristendom». Die verschiedenen Vorlagen
über die Unionsfrage in den Convocations von Canterbury und York
und in Südindien haben die Gesellschaft der «Church Union»
veranlasst, die Frage der Einigung der Christenheit in der Kirche auf
breiter Basis zu besprechen. Besonders notwendig scheine, die wesentlichen

Grundsätze des Katholizismus herauszuarbeiten, weil in den
bisherigen Verhandlungen unter der Betonung der bischöflichen
Sukzession die Einheit im Glauben zurückgedrängt worden sei. Der
Wunsch nach einer Einigung sei in der ganzen Welt so allgemein, dass
weite Kreise der Bevölkerung dafür interessiert werden sollen. Aus
diesen Gründen wird die Organisation weit ausgebaut. In jeder
Diözese der gesamten anglikanischen Gemeinschaft wird eine
offizielle Gruppe oder es werden mehrere Gruppen gebildet, die die
einschlägigen Fragen studieren. Um das einheitlich zu gestalten,
publiziert das Gegenstandskomitee — The Subjects Committee —,
an der Spitze steht der Principal des Pusey House in Oxford, eine
Reihe von Broschüren mit entsprechenden Themen in den Jahren
1936 und 1937. Zugleich werden Fragen an die Gruppen gestellt,
deren Beantwortungen an die Leitung zu richten sind. Im Jahre
1940 treten die Delegierten aller Diözesen — aus jeder einer —
zu der internationalen Tagung in London zusammen. Im Anschluss

an die Tagung wird ein internationaler Kongress abgehalten. Die
Mitgliedschaft dieses Kongresses erwirbt man durch Zahlung eines

Pfundes, wofür man ausserdem alle Publikationen zugestellt erhält.



— 59 —

Des Werkes soll noch besonders im Gebet, in Verbindung
mit dem Fiery Cross und der Novena for Reunion, gedacht werden.
Monatlich erscheint eine Anleitung zum Gebet.

In den zwei Jahren erscheinen 28 Broschüren in fünf
Abteilungen : Das Verlangen nach Einigung, die Ursachen der
Kirchenspaltung, die gegenwärtige Gruppierung der Christenheit, die
Möglichkeit einer geeinigten Christenheit und die wesentlichen Grundsätze

des Katholizismus. Die der ersten Reihe sind bis Mitte
Februar erschienen. Sie behandeln: Die Sünde der Uneinigkeit
von Bischof W. T. Manning von New York, die christliche Lehre
über die Solidarität der Menschheit von Rev. V. A. Demant, und
die Einheit der Kirche als Basis einer christlichen Weltordnung
von Rev. G. D. Rosenthal.

Man erwartet, dass sich Gruppen an Universitäten, höheren
Schulen, kirchlichen Anstalten und an andern kirchlichen
Organisationen bilden, um die Vorlagen zu studieren. Angehörige anderer
Kirchen werden zur Mitarbeit herangezogen, damit sie ihre
Auffassung frei darlegen. Das Internationale Sekretariat befindet sich

238 Abbey House Westminster, London S.W. 1. Die Publikationen

können von der S. P. C. K. Northumberland Avenue W. C. 2

bezogen werden.

Die Gesellschaft der anglikanischen und östlichen Kirchen
veröffentlicht ihren 11. Bericht 1932—1935. Die Gesellschaft vereinigt
Mitglieder der anglikanischen und östlich-orthodoxen Kirchen, um
für die Wiedervereinigung zu beten und zu arbeiten, um gegenseitige

Kenntnis, Sympathie und Verkehr zwischen den Kirchen zu
fördern und zum Studium des östlichen Christentums anzuregen.
Als einen wichtigen Schritt in der Entwicklung der Tätigkeit wird
die Wahl einer ständigen theologischen Kommission erwähnt, mit
der Aufgabe, eine Übersicht der Übereinstimmung und
Nichtübereinstimmung zwischen der orthodoxen und anglikanischen Gemeinschaft

auf dem Gebiet des Dogmas zu verfassen. Das erste Thema,
das bearbeitet wird, heisst: Das Wesen und der Zweck des Dogmas.

Geplant sind Konferenzen von Mitgliedern der beiden Kirchen.
Präsidenten der Kommission sind der Metropolit von Thyatira und
der Bischof von London. Eine Reihe von Anlässen, Versammlungen
und Gottesdiensten werden aufgezählt, die von beiden Seiten
besucht und veranstaltet worden sind. So die Delegation der
Anglikaner nach Rumänien, der Besuch russischer Erzbischöfe in
England, die Jahresversammlungen der Gesellschaft u. a. m. Die
Gesellschaft gibt eine Zeitschrift heraus «The Christian East», die im

15. Jahrgang steht. Die Adresse des Generalsekretariats lautet:
St. James's Vicarage, i Hilltop Road, WestHampstead, LondonN.W.6.



— 60 -
Die orthodoxe Kirche in Rumänien. Viel besprochen wurde

in der kirchlichen Presse der Besuch einer Delegation der Kirche
von England unter Führung des Bischofs von Lincoln im Juni
1935 m Bukarest. Während einer Woche fanden Verhandlungen
mit einer orthodoxen Kommission statt, um die Grundlage einer
Annäherung der beiden Kirchen zu erforschen, was gründlich und
im Geiste brüderlicher Liebe geschehen ist. Über die Ergebnisse
ist bis jetzt nichts bekannt geworden. Der rumänische Patriarch
nahm mit einigen orthodoxen Würdenträgern am Pfingstsonntag am
feierlichen Gottesdienst in der anglikanischen Kirche teil. Der
Bischof von Gibraltar zelebrierte und der Bischof von Lincoln
predigte. Nach einem Bericht der «Church Times» vom 21. Juni
erklärte der Patriarch nach dem Gottesdienst: «Wenn ich irgendeinen

Zweifel daran hätte, dass Sie die Eucharistie als Opfer
betrachten, so wäre dieser Zweifel heute bei dem Schweigen, das der
Konsekration folgte, geschwunden.» Die Anglikaner wurden nicht
nur herzlich empfangen, sondern hohe Auszeichnungen wurden
ihnen zuteil. So beehrte sie der Patriarch mit der höchsten
Auszeichnung, die er zu vergeben hat, und die sonst nur Angehörigen
der orthodoxen Kirche übergeben wird, mit dem Kreuz des Patriarchates

von Rumänien, und der König überreichte ihnen die In-
signien des Ordens vom Stern von Rumänien.

Von rumänischer Seite wird uns folgendes berichtet. Der
Kongress der rumänischen Geistlichkeit des letzten Jahres beschäftigte
sich mit der finanziellen Besserstellung des Klerus. Nach dem
Kriege wurden die Besoldungen vom Staat stark reduziert. Besonders

die Laienwelt nimmt sich der Geistlichkeit an, so dass die
Besoldung ihrem Bildungsgang entsprechend neu geordnet werden
soll. Auf derselben Versammlung wurde das Konkordat mit dem
Papst behandelt, das von Gelehrten und Theologen als eine grosse
Gefahr für den rumänischen Staat bezeichnet worden ist.

Unter den römischen und unierten Geistlichen Transylvaniens
macht sich eine ernste Unionsbewegung bemerkbar — Rom lehnt
sie ab, so dass manche orthodox werden.

In Kisinau wurde eine Gesellschaft der Freunde der Mission
gegründet mit dem Zweck, das religiöse Leben zu vertiefen. Laien
und Mönche, die ihre Studien im Westen gemacht haben, stellen
sich der Gesellschaft zur Verfügung.

Am selben Ort wurde ein Zweig der Gesellschaft «St. Alban
und St. Sergius», eine anglikanisch-rumänische Brüderschaft, ins
Leben gerufen. Die Gesellschaft beabsichtigt, Bücher, Artikel und
Informationen über ökumenische Fragen zu übersetzen und
herauszugeben, einen Austausch von Zeitschriften anzustreben, gegenseitige



- 61 —

Besuche zur bessern Kenntnis der Kirchen zu veranstalten und
jedes Jahr einen Vertreter an die Konferenz in High-Leigh
abzuordnen, den Klerus, die Studenten und die Laienwelt für die
Annäherung der Kirchen zu interessieren und für die kirchliche
Union zu beten.

Die rumänische orthodoxe Kirche hat mit der Kirche von
Syrien freundschaftliche Beziehungen angeknüpft. An der
theologischen Fakultät in Kisinau studiert ein Angehöriger dieser Kirche.
In Rumänien ist ein Hilfswerk für die so stark bedrängte Kirche
organisiert.

Friedenskundgebungen christlicher Kirchen. Auf Anregung
des Erzbischofs von Canterbury haben verschiedene Kirchen auf den

5. Januar Kundgebungen zum Frieden erlassen.
An die Kirche von England haben die Erzbischöfe von Canterbury

und York folgendes Schreiben gerichtet:
«In tiefer Besorgnis über die gegenwärtige Weltlage haben sich

die Führer der verschiedenen christlichen Gemeinden aller
europäischen Länder verständigt, im Laufe dieser Woche einen
feierlichen Appell an das christliche Gewissen und die Treue ihres
Volkes zu richten. Durch das vorliegende Schreiben, um dessen

Verlesung in unsern Kirchen gebeten wird, nehmen wir, Erzbischöfe
der Kirche von England, im Einverständnis mit unseren bischöflichen

Brüdern, Anteil an dem internationalen Bestreben, den Frieden
der Welt auf einer wahren und dauernden Grundlage aufzubauen. —
Kein denkender Mensch kann die heutige Lage ohne ernste
Besorgnis betrachten. Niemand wird bestreiten, dass die Welt nichts
so sehr braucht wie einen dauerhaften Frieden. Und doch sind
allenthalben die Herzen der Menschen von Rastlosigkeit, Verwirrung

und Furcht vor der Zukunft erfüllt. Es ist deutlich geworden,
dass internationale Verträge und Pakte an sich nicht genügen, um
den Frieden zu sichern, den die Welt braucht. Es ist deutlich,
dass auch die Erfahrung der Vergangenheit nicht genügt. Man
sollte denken, dass die Erfahrungen des Weltkrieges ein für allemal

die Schrecken und den Wahnsinn des Krieges erwiesen hätten.
Allein, eine neue Generation wächst heran, die diese furchtbare
Lehre vergessen hat. Dass die natürlichen Instinkte der Menschen
nicht genügen, liegt auf der Hand, denn diese Instinkte halten noch
an altem, tiefeingewurzeltem Misstrauen und Neid fest. Sie werden

nur zu leicht durch einen eigensüchtigen Patriotismus aufgerührt.
Dass die sogenannte Zivilisation nicht genügt, ist ebenfalls klar,
denn die Wissenschaft, auf der sie beruht, schmiedet Kriegswaffen,
die, einmal ihrer Bestimmung übergeben, die Vernichtung dieser

Wissenschaft bedeuten.



- 62 —

Ist dann nicht gleicherweise deutlich, dass, wenn diese natürlichen

Einflüsse nicht genügen, nur eine übernatürliche Macht den
Frieden sichern kann — mit einem Wort: das Kommen des
Gottesreiches, Gottes Herrschaft der Gerechtigkeit, Wahrheit, Ehre,
Rechtschaffenheit und Brüderlichkeit unter den Menschen Die Christen
zum mindesten müssen daran festhalten, denn es gehört zu dem
Glauben, den sie bekennen. Wie geteilt die Christenheit auch sein

mag, ist ihr doch das Gebet gemeinsam, in dem sie spricht: „Dein
Reich komme, Dein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf
Erden." Und es sind in allen Ländern Millionen Christen, die an
diesem Glauben festhalten. Woher kommt es dann, dass ihr Glaube
in seinen Auswirkungen auf dem Gebiete der internationalen Politik
so schwach ist Liegt es nicht daran, weil sie vergessen, dass auf
Grund des grossen Geschenkes der Freiheit, das Gott den Menschen

gegeben hat, das Kommen seines Reiches in dieser Welt von der
aktiven, persönlichen Treue seiner Bürger abhängt? An dieser Treue
aber fehlt es. Die Christen aller Länder, einschliesslich unseres
eigenen, scheinen — zweifellos unbewusst — ihre eigenen
natürlichen patriotischen Instinkte, Vorurteile und Gefühle an die erste
Stelle zu setzen und den Anspruch des Reiches Gottes wohl als
ein wahres, aber von der Wirklichkeit des Menschen entferntliegendes

Ideal anzusehen. Die wirkliche Treue gegenüber dem Reiche
Gottes verlangt aber die Umkehrung dieses Prozesses : der Anspruch
des Reiches Gottes muss an erster Stelle stehen. Er muss angenommen

werden nicht als entferntliegender Wunsch, sondern als eine
unmittelbare Pflicht. Der Prüfstein für alle diese instinktiven Gefühle
und Meinungen, mit welchem Appell an die Vaterlandsliebe sie
auch aufkommen mögen, ist die eine Frage: Was ist meine Pflicht
gegenüber dem Reiche Gottes? — Zweifellos werden die Antworten
oft schwer und verschiedenartig sein Wer kann aber daran zweifeln,
dass, wenn alle christlichen Staatsbürger diese Frage ehrlich stellen
würden, in jedem Lande eine christlich bestimmte öffentliche
Meinung entstünde, die überall durchgreifend die Dinge ändern und
den Weg zum Frieden freigeben würde? Wenn anderseits Gottes
Absicht für die Welt die Herrschaft des Gottesreiches ist, muss
ihre Vernachlässigung sein Gericht zur Folge haben.

Wir haben hier nichts Neues gesagt, nur wird es allzu oft
vergessen. Mit aller Autorität, die zu unserem Amte gehört, rufen wir
sämtliche Glieder der Kirche zu neuem und treuem Gehorsam

gegen das Gebot des Herrn auf: Trachtet am ersten nach dem
Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit!»

Im Auftrag der Konferenz der in der Utrechter Union
vereinigten Bischöfe der altkatholischen Kirchen erliess Bischof



— 63 —

Dr. Küry folgenden Aufruf an die altkatholischen Kirchen aller
Länder. Der Friede unter den Völkern scheint mehr denn je
gefährdet. Angst durchzittert Völker und Kirchen, was mag die
Zukunft bringen? Gewiss fehlt es nicht an Anstrengungen der
Staatsmänner, den Frieden zu erhalten. Solchen Bemühungen ist mancher
Erfolg zuzuschreiben, was dankbar anerkannt werden muss.
Allgemein ist die Überzeugung verbreitet, wie wichtig getroffene und
noch zu erreichende Massnahmen zur Erhaltung des Friedens sind,
wie Regelung des wirtschaftlichen Lebens, sozialer Ausgleich,
geordnete Zusammenarbeit der Völker und Rassen, Schaffung
allgemein verpflichtender Rechtsordnungen. Die Erfahrung lehrt jedoch,
dass die bestgemeinten Ordnungen versagen können, sobald sich
die Gegensätze so zuspitzen, dass schwere Konflikte unvermeidlich
werden.

Nach christlicher Überzeugung versagen äussere Mittel zur
Erhaltung des Friedens, wenn sie nicht von Männern und Völkern
von hoher geistiger Auffassung und ausserordentlicher sittlicher
Kraft getragen sind, die ihre letzte Quelle im Glauben an Jesus
Christus und an sein Evangelium und in der Anerkennung des

von Christus verkündigten allmächtigen Gottes und Vaters, des

Herrn auch über das Leben der Völker haben.

Die in der ökumenischen Bewegung vereinigten Kirchen, der
auch unsere Kirchen angehören, haben wiederholt auf Tagungen
und durch Kundgebungen recht eindringlich auf die Wichtigkeit
brüderlichen Geistes unter den Völkern hingewiesen, der allein
fähig ist, den kollektiven Egoismus und den einseitigen Nationalismus,

die Ursachen unheilvollen Misstrauens und die Feinde jedes
dauernden guten Einvernehmens, zu überwinden.

Die Bischöfe der Kirche von England, Bischöfe der orthodoxen
Kirchen und kirchliche Behörden der Gemeinschaften der
Reformation der alten und neuen Welt erheben jetzt wiederum ihre
Stimme, um den Angehörigen ihrer Kirchen und den führenden
Männern ihrer Völker ihre Verantwortung vor Gott und den
Menschen um den Frieden in der Welt vor Augen zu halten und sie

zur Erhaltung des Friedens im Geiste der Verständigung und der

gegenseitigen Achtung durch strenge Verpflichtung gegenüber Gott
dem Herrn und seinem durch Christus kundgegebenen Willen
aufzurufen.

Die altkatholische Bischofskonferenz stimmt diesem Ruf bei.
Sie ersucht die Kirchen, am Sonntag nach Neujahr, dein 5. Januar,
diese Kundgebung den Glaubigen bekanntzugeben. Damit verbindet
sie die Einladung, im Gemeindegottesdienst und in privater Andacht,
den allmächtigen Gott um «Kraft aus der Höhe», um einen «guten



— 64 —

Geist> für Gläubige und Völker zu bitten, damit sie sich in dieser
ernsten Stunde als Zeugen und Werkzeuge des Friedens der Welt
bewähren.

«Der Friede Gottes, der über allen Begriff geht, beschirme
eure Herzen und Gedanken durch Christum Jesum.» (Phil. 4, 7.)

Folgende Kirchen haben der Einladung des Erzbischofs Folge
geleistet: der Patriarch von Konstantinopel, die orthodoxe Kirche
von Griechenland, Jugoslawien, Rumänien, Bulgarien, Polen, der
russischen Emigranten, die Kirchen der Tschechoslowakei, von
Schweden, Norwegen, Finnland, Lettland, des Altkatholizismus, der
reformierte Kirchenbund der Schweiz, der protestantische Kirchenbund

Frankreichs, die Baptisten von Grossbritannien und Irland,
die Kongregationalisten, die Methodisten, die Presbyterianer von
England und Wales, die Kirche von Schottland, die Freikirche
von Schottland, die anglikanische Kirche von Schottland, von
Wales, von Irland und von England. A. K.


	Kirchliche Chronik

