Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)
Heft: 1
Rubrik: Kirchliche Chronik

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kirchliche Chronik.

Einigungsbestrebungen in den Vereinigten Staaten von Ame-
rika. Die Generalsynode der bischoflichen Kirche der Vereinigten
Staaten hat eine Kommission bestellt, um mit Vertretern der Metho-
disten, Presbyterianer und Lutheraner iiber christliche Moral in
threr Beziehung zur organischen Einheit und tber Richtlinien zur
Erreichung der Einigung auf anderem als nur auf dem spezifisch
sittlichen Gebiet zu verhandeln. Der Prasident dieser Kommission,
Bischof Wilson von Eau Claire in Kalifornien, hat nun im letzten
Sommer eine Einladung an die lutherische Augustana Synode ge-
richtet, solche Verhandlungen in Angriff zu nehmen. Er ging von
der Erwdagung aus, dass dieser Zweig der Lutheraner eine Tochter-
kirche der Kirche von Schweden sei und dass die schwedischen
Lutheraner dem Quadrilateral der L.ambethkonferenz als Ausgangs-
punkt fiir eine Verstaindigung nahestanden.

Die Augustana Synode ging auf die Einladung ein. Am 3. und
4. Dezember 1935 traten Vertreter der beiden Kirchen in Evanston
(Ill.) zu Beratungen unter dem Vorsitz des Bischofs Wilson zusammen.
Debattiert wurde auf Grund der erwdahnten Schemas der Lambeth-
konferenz iiber die hl. Schrift, die Sakramente Taufe und Abend-
mahl, die historischen Bekenntnisse und den Episkopat.

Zunachst einigten sich die beiden Gruppen iiber die Autoritit
der kanonischen Biicher des Alten und Neuen Testaments. Die
Bischoflichen traten fiir die Auffassung ein «die Bibel enthilt das
Wort Gottes», die Lutheraner «die Bibel ist das Wort Gottess.
Beide stimmten iiberein, dass die Bibel die Basis der l.ehre sei.
Nach den Bischoflichen ist die Kirche das Primare, und die hl. Schrift
ist im Lichte der Kirche zu interpretieren. Die Betrachtungsweise
der Lutheraner stimmt damit nicht iiberein, sie betrachten aber die
miindliche Uberlieferung als dem Evangelium wesentlich vor der
schriftlichen Fixierung. Beide stimmen tiberein, dass Christus in der
Schrift zu finden und dass dies der Gegenstand aller christlichen
Forschung sei. Beide stimmen tiberein, dass der hl. Geist die Ver-
fasser geleitet, ohne dass das eine Verbalinspiration in sich schliesst.
Zu guter Letzt herrschte iiber die hl. Schrift wesentlich Uberein-
stimmung.

Beziiglich der Taufe und des Abendmahls herrschte im wesent-
lichen auch Ubereinstimmung, abgesechen von der Terminologie.
Beide Gruppen halten im Abendmahl an der realen Gegenwart
Christi unter Ablehnung der Transsubstantiation fest.

Wesentliche Differenzen ergaben sich auch bei der Betrachtung
der Bekenntnisse der alten Kirche nicht. Die Bischoflichen legen



Nachdruck auf das Katholisch im Glauben an die Kirche, das bei
den Lutheranern durch Christlich ersetzt ist.

Zu lingeren Auseinandersetzungen fiihrte die Stellung zum
historischen Episkopat. Die Lutheraner der Augustana Synode
haben im Gegensatz zu ihren schwedischen Glaubensgenossen den
Episkopat aufgegeben. Sie betrachten ihn fiir das Einigungswerk
nicht als wesentlich. Sie konnen ihn nur als Element fiir die Union
halten, sofern er nicht eine Ablehnung ihres Amtes bedeutet.

Einig war man, dass die geeinte Kirche weder lutherisch noch
bischoflich sein kann, sondern umfassender als beide sein werde.

Eine zweite Konferenz ist geplant, zu der alle lutherischen
Kirchen eingeladen werden sollen.

Ubrigens sind die verschiedenen lutheranischen Kirchen Ame-
rikas, die unter sich selbst nicht einig sind, in Verhandlungen ge-
treten (vgl. I. K. Z. 1935, S. 105). Acht lutherische Kirchen haben
zugesagt, nur zwei kleine haben abgelehnt. Weitere Zusagen stehen
in Aussicht.

Seit einem Vierteljahrhundert planen die drei Zweige der metho-
distischen Gemeinschaft eine Union. IDlie Methodisten hatten sich
im Biirgerkrieg des Jahres 1861 ob der Frage der Sklaverei in die
methodistische bischofliche Kirche, in die methodistische bischofliche
Kirche des Siidens und in die protestantische methodistische Kirche
gepalten. Der (Gedanke eines Zusammenschlusses wurde durch die
wirtschaftliche Lage der drei Gemeinschaften akut. Die Kirchen
und Anstalten kommen in eine schwierige finanzielle Situation,
wenn sie ihre Werke nicht zusammenschliessen.

Die Vertreter der drei Gemeinschaften haben auf einer Tagung
im Dezember 1935 in Cincinnati die Union grundsitzlich beschlossen.
An die Spitze der methodistischen Kirche — dies ist ihr Name —
treten sechs Konferenzen (Synoden) mit Jurisdiktion, die Kirche
wird in regionale Verwaltungsbezirke mit Bischofen an der Spitze
eingeteilt. Die geeinte Kirche wird die grosste der protestantischen
Denominationen der Vereinigten Staaten sein. Sie umfasst 30 Mil-
lionen Anhdnger, darunter 11 Millionen Neger mit 7 Millionen
Kommunikanten und 6 Millionen Unterrichtskindern. Das Werk der
Einigung soll in sechs Jahren durchgefiihrt sein. Nach neuesten
Nachrichten beabsichtigt eine vierte Gruppe, die der primitiven
Methodisten, sich ebenfalls dem Einigungswerk anzuschliessen. Sie
zdhlt ca. 12,000 Anhinger.

Einigungsbestrebungen in der Kirche von England. Seit
1917 besteht in der Kirche von England eine Vereinigung mit dem



— BT —

¢«Church Unity Octave Council»> als Leitung, die alle Jahre vom
18. bis 25. Januar eine Gebetswoche fiir die Union mit der Kirche
von Rom ausschreibt. Sie betrachtet als einziges Heilmittel fiir das
Chaos im Glauben, in der Disziplin und der Moral die Anerken-
nung der Autoritit der ganzen katholischen Kirche. Urspriinglich
waren es nur wenige Geistliche, die die Oktav beobachteten. Dies
Jahr haben sich 1012 dazu gemeldet. Die Gebetswoche hat die
Forderung durch den Papst, die Billigung durch die Lambeth-
konferenz und die Unterstiitzung orthodoxer Bischofe, allerdings
mit dem notigen Vorbehalt gegeniiber dem Papsttum, gefunden.
In der protestantisch-bischéflichen Kirche der Vereinigten Staaten
hat sich ebenfalls eine Kommission dafiir gebildet. Es wurde ge-
meldet, dass dies Jahr der Kardinal und Erzbischof von Lyon die
Oktav mit besonderer Feierlichkeit begangen habe. Ebenso haben
orthodoxe Bischofe mitgehalten.

In dem Aufruf zu der diesjahrigen Gebetswoche wird die
Wiedervereinigung als ein Zusammenschluss der Kirchen mit dem
hl. Stuhl gekennzeichnet, deren dogmatische (rundlage die Ent-
schliessungen der okumenischen Konzile und die Lehren der
Kirchenviter bilden sollen. Auf dieser Grundlage allein hilt die
Kirche Roms wie auch die Ostliche Kirche eine Wiedervereinigung
fiir moglich; sie allein entspricht nach ihrer Auffassung dem Willen
Gottes. Da die romisch-katholische Kirche ihren so begriindeten
Standort nicht aufgeben kann, werden folgende Erklirungen fiir
verbindlich erachtet: 1. Die Umkehr der Welt zu Gott ist von der
sichtbaren Einheit der Kirche abhangig; 2. die Moglichkeit zur
Aufrechterhaltung dieser Einheit ist von Gott durch die Ernennung
eines sichtbaren Oberhauptes und einer sichtbaren Kirche gegeben;
eine Trennung von diesem sichtbaren Zentrum, Rom, hat stets eine
weitere Zersplitterung zur Folge gehabt; 3. das Dogma von der
Suprematie und Unfehlbarkeit des Papstes, das kein rechtmaissiger
Nachfolger des Apostels Petrus aufzuheben vermag, kann nichts-
destoweniger eine Erklarung und eine weitere Definition erfahren,
die fiir alle katholisch Gesinnten annehmbar sein diirfte. — In dem
Aufruf heisst es weiter, dass die Frage der mystischen Natur der
Kirche eventuell erortert und auch hinsichtlich der Il.ehre iiber
die Beziechungen des papstlichen Stuhles zu dem iibrigen aposto-
lischen Episkopat und den Glaubigen ein Ausgleich geschaffen
werden konnte.

Grosses Aufsehen erregte der Aufruf der amerikanischen Gruppe,
der von 22 Geistlichen und 7 Laien unterschrieben war. Darin
steht die Behauptung, die Union mit Rom sei notwendig wegen
des ethischen, kulturellen, moralischen und religiosen Bankerotts



des Protestantismus. Verschiedene Bischofe der anglokatholischen
Richtung haben den Aufruf entschieden abgelehnt.

Anlisslich einer Versammlung der Teilnehmer der Gebets-
woche wurde in London eine neue Gesellschaft gegriindet «For
promoting Catholic Unity» mit der Tendenz, den Bruch zu heilen,
der durch die Reformation zwischen der Kirche von England und
dem Papsttum entstanden sei. Die Heilung soll durch Herbeifiihrung
einer volligen dogmatischen Ubereinstimmung unter der Hierarchie
von England mit dem hl. Stuhl geschehen. Einzelkonversionen
werden von der Gesellschaft abgelehnt.

Die «Church Times» hidlt eine Verstindigung auf Grund der
papstlichen Unfehlbarkeit, des Dogmas von der unbefleckten Emp-
fingis und der Annahme des modernen romischen Aberglaubens
fiir ausgeschlossen, befiirwortet aber das Gebet fiir Einigung und
die Moglichkeit eines Katholizismus der alten Kirche ohne diese

Verirrungen,

In der Kirche von England wird gegenwirtig eine grosse Organi-
sation zum Studium der Unionsfrage ins Leben gerufen: «Internationale
Tagung fiir die Einigung der Christenheit> — «The International
Convention on the Union of Christendom». Die verschiedenen Vorlagen
liber die Unionsfrage in den Convocations von Canterbury und York
und in Siidindien haben die Gesellschaft der «Church Union» ver-
anlasst, die Frage der Einigung der Christenheit in der Kirche auf
breiter Basis zu besprechen. Besonders notwendig scheine, die wesent-
lichen Grundsitze des Katholizismus herauszuarbeiten, weil in den bis-
herigen Verhandlungen unter der Betonung der bischoflichen Suk-
zession die Einheit im Glauben zuriickgedringt worden sei. Der
Wunsch nach einer Einigung sei in der ganzen Welt so allgemein, dass
weite Kreise der Bevolkerung dafiir interessiert werden sollen. Aus
diesen Griinden wird die Organisation weit ausgebaut. In jeder
Diozese der gesamten anglikanischen Gemeinschaft wird eine offi-
zielle Gruppe oder es werden mehrere Gruppen gebildet, die die
einschlagigen Fragen studieren. Um das einheitlich zu gestalten,
publiziert das Gegenstandskomitee — The Subjects Committee —,
an der Spitze steht der Principal des Pusey House in Oxford, eine
Reihe von Broschiiren mit entsprechenden Themen in den Jahren
1036 und 1937. Zugleich werden Fragen an die Gruppen gestellt,
deren Beantwortungen an die Leitung zu richten sind. Im Jahre
1940 treten die Delegierten aller Ditzesen — aus jeder einer —
zu der internationalen Tagung in London zusammen. Im Anschluss
an die Tagung wird ein internationaler Kongress abgehalten. Die
Mitgliedschaft dieses Kongresses erwirbt man durch Zahlung eines
Pfundes, wofiir man ausserdem alle Publikationen zugestellt erhailt.



— B9 —

Des Werkes soll noch besonders im Gebet, in Verbindung
mit dem Fiery Cross und der Novena for Reunion, gedacht werden.
Monatlich erscheint eine Anleitung zum Gebet.

In den zwei Jahren erscheinen 28 Broschiiren in fiinf Abtei-
lungen: Das Verlangen nach Einigung, die Ursachen der Kirchen-
spaltung, die gegenwirtige Gruppierung der Christenheit, die Mog-
lichkeit einer geeinigten Christenheit und die wesentlichen Grund-
satze des Katholizismus. Die der ersten Reihe sind bis Mitte
Februar erschienen. Sie behandeln: Die Siinde der Uneinigkeit
von Bischof W.T. Manning von New York, die christliche IL.ehre
iiber die Solidaritat der Menschheit von Rev. V. A. Demant, und
die Einheit der Kirche als Basis einer christlichen Weltordnung
von Rev. G. D. Rosenthal.

Man erwartet, dass sich Gruppen an Universititen, hoheren
Schulen, kirchlichen Anstalten und an andern kirchlichen Organi-
sationen bilden, um die Vorlagen zu studieren. Angehdrige anderer
Kirchen werden zur Mitarbeit herangezogen, damit sie ihre Auf-
fassung frei darlegen. Das Internationale Sekretariat befindet sich
238 Abbey House Westminster, London S.W. 1. Die Publikatio-
nen konnen von der S.P.C.K. Northumberland Avenue W.C. 2
bezogen werden,

Die Gesellschaft der anglikanischen und ostlichen Kirchen ver-
offentlicht ihren 11. Bericht 1932—1935. Die (zesellschaft vereinigt
Mitglieder der anglikanischen und Ostlich-orthodoxen Kirchen, um
fiir die Wiedervereinigung zu beten und zu arbeiten, um gegen-
seitige Kenntnis, Sympathie und Verkehr zwischen den Kirchen zu
fordern und zum Studium des 0Ostlichen Christentums anzuregen.
Als einen wichtigen Schritt in der Entwicklung der Tatigkeit wird
die Wahl einer stindigen theologischen Kommission erwahnt, mit
der Aufgabe, eine Ubersicht der Ubereinstimmung und Nichtiiber-
einstimmung zwischen der orthodoxen und anglikanischen (semein-
schaft auf dem Gebiet des Dogmas zu verfassen. Das erste Thema,
das bearbeitet wird, heisst: Das Wesen und der Zweck des Dog-
mas. Geplant sind Konferenzen von Mitgliedern der beiden Kirchen.
Prisidenten der Kommission sind der Metropolit von Thyatira und
der Bischof von London. Eine Reihe von Anldssen, Versammlungen
und Gottesdiensten werden aufgezahlt, die von beiden Seiten be-
sucht und veranstaltet worden sind. So die Delegation der An-
glikaner nach Rumaénien, der Besuch russischer Erzbischofe in Eng-
land, die Jahresversammlungen der Gesellschaft u. a. m. Die Ge-
sellschaft gibt eine Zeitschrift heraus «The Christian East», die im
15. Jahrgang steht. Die Adresse des Generalsekretariats lautet:
St.James’s Vicarage, 1 Hilltop Road, West Hampstead, L.ondon N.W.o6.



Die orthodoxe Kirche in Ruméinien. Viel besprochen wurde
in der kirchlichen Presse der Besuch einer Delegation der Kirche
von England unter Fiihrung des Bischofs von Lincoln im Juni
1935 in Bukarest. Wihrend einer Woche fanden Verhandlungen
mit einer orthodoxen Kommission statt, um die Grundlage einer
Anniherung der beiden Kirchen zu erforschen, was griindlich und
im Geiste briiderlicher Liebe geschehen ist. Uber die Ergebnisse
ist bis jetzt nichts bekannt geworden. Der ruminische Patriarch
nahm mit einigen orthodoxen Wiirdentragern am Pfingstsonntag am
feierlichen Gottesdienst in der anglikanischen Kirche teil. Der Bi-
schof von Gibraltar zelebrierte und der Bischof von Lincoln pre-
digte. Nach einem Bericht der «Church Times» vom 21. Juni
erklarte der Patriarch nach dem Gottesdienst: «Wenn ich irgend-
einen Zweifel daran hitte, dass Sie die Eucharistie als Opfer be-
trachten, so wire dieser Zweifel heute bei dem Schweigen, das der
Konsekration folgte, geschwunden.» Die Anglikaner wurden nicht
nur herzlich empfangen, sondern hohe Auszeichnungen wurden
ihnen zuteil. So beehrte sie der Patriarch mit der hochsten Aus-
zeichnung, die er zu vergeben hat, und die sonst nur Angehorigen
der orthodoxen Kirche iibergeben wird, mit dem Kreuz des Patriar-
chates von Rumadinien, und der Konig iiberreichte ihnen die In-
signien des Ordens vom Stern von Rumaénien.

Von ruménischer Seite wird uns folgendes berichtet. Der Kon-
gress der ruminischen Geistlichkeit des letzten Jahres beschiftigte
sich mit der finanziellen Besserstellung des Klerus. Nach dem
Kriege wurden die Besoldungen vom Staat stark reduziert. Beson-
ders die Laienwelt nimmt sich der Geistlichkeit an, so dass die
Besoldung ihrem Bildungsgang entsprechend neu geordnet werden
soll. Auf derselben Versammlung wurde das Konkordat mit dem
Papst behandelt, das von Gelehrten und Theologen als eine grosse
Gefahr fiir den ruminischen Staat bezeichnet worden ist.

Unter den romischen und unierten Geistlichen Transylvaniens
macht sich eine ernste Unionsbewegung bemerkbar — Rom lehnt
sie ab, so dass manche orthodox werden.

In Kisinau wurde eine Gesellschaft der Freunde der Mission
gegriindet mit dem Zweck, das religiose Leben zu vertiefen. Laien
und Monche, die ihre Studien im Westen gemacht haben, stellen
sich der Gesellschaft zur Verfiigung,

Am selben Ort wurde ein Zweig der Gesellschaft «St. Alban
und St. Sergius», eine anglikanisch-ruminische Briiderschaft, ins
Leben gerufen. Die Gesellschaft beabsichtigt, Biicher, Artikel und
Informationen iiber 6kumenische Fragen zu iibersetzen und heraus-
zugeben, einen Austausch von Zeitschriften anzustreben, gegenseitige



— 681 —

Besuche zur bessern Kenntnis der Kirchen zu veranstalten und
jedes Jahr einen Vertreter an die Konferenz in High-Leigh ab-
zuordnen, den Klerus, die Studenten und die Laienwelt fur die
Annaherung der Kirchen zu interessieren und fiir die kirchliche
Union zu beten. '

Die rumainische orthodoxe Kirche hat mit der Kirche von
Syrien freundschaftliche Beziehungen angekniipft. An der theolo-
gischen Fakultdt in Kisinau studiert ein Angehoriger dieser Kirche.
In Rumainien ist ein Hilfswerk fiir die so stark bedriangte Kirche
organisiert.

Friedenskundgebungen christlicher Kirchen. Auf Anregung
des Erzbischofs von Canterbury haben verschiedene Kirchen auf den
5. Januar Kundgebungen zum Frieden erlassen.

An die Kirche von England haben die Erzbischife von Canter-
bury und York folgendes Schreiben gerichtet:

«In tiefer Besorgnis iiber die gegenwirtige Weltlage haben sich
die Fihrer der verschiedenen christlichen Gemeinden aller euro-
paischen Linder verstindigt, im Laufe dieser Woche einen feier-
lichen Appell an das christliche Gewissen und die Treue ihres
Volkes zu richten. Durch das vorliegende Schreiben, um dessen
Verlesung in unsern Kirchen gebeten wird, nehmen wir, Erzbischofe
der Kirche von England, im Einverstandnis mit unseren bischof-
lichen Briidern, Anteil an dem internationalen Bestreben, den Frieden
der Welt auf einer wahren und dauernden Grundlage aufzubauen. —
Kein denkender Mensch kann die heutige Lage ohne ernste Be-
sorgnis betrachten. Niemand wird bestreiten, dass die Welt nichts
so sehr braucht wie einen dauerhaften Frieden. Und doch sind
allenthalben die Herzen der Menschen von Rastlosigkeit, Verwir-
rung und Furcht vor der Zukunft erfiillt. Es ist deutlich geworden,
dass internationale Vertraige und Pakte an sich nicht geniigen, um
den Frieden zu sichern, den die Welt braucht. Es ist deutlich,
dass auch die Erfahrung der Vergangenheit nicht gentugt. Man
sollte denken, dass die Erfahrungen des Weltkrieges ein fiir alle-
mal die Schrecken und den Wahnsinn des Krieges erwiesen hitten.
Allein, eine neue Generation wichst heran, die diese furchtbare
Lehre vergessen hat. Dass die natiirlichen Instinkte der Menschen
nicht geniigen, liegt auf der Hand, denn diese Instinkte halten noch
an altem, tiefeingewurzeltem Misstrauen und Neid fest. Sie werden
nur zu leicht durch einen eigensiichtigen Patriotismus aufgeriihrt.
Dass die sogenannte Zivilisation nicht geniigt, ist ebenfalls klar,
denn die Wissenschaft, auf der sie beruht, schmiedet Kriegswaffen,
die, einmal ihrer Bestimmung iibergeben, die Vernichtung dieser
Wissenschaft bedeuten.



Ist dann nicht gleicherweise deutlich, dass, wenn diese natiir-
lichen Einfliisse nicht geniligen, nur eine iibernatiirliche Macht den
Frieden sichern kann — mit einem Wort: das Kommen des Gottes-
reiches, Gottes Herrschaft der Gerechtigkeit, Wahrheit, Ehre, Recht-
schaffenheit und Briiderlichkeit unter den Menschen? Die Christen
zum mindesten miissen daran festhalten, denn es gehort zu dem
Glauben, den sie bekennen. Wie geteilt die Christenheit auch sein
mag, ist ihr doch das Gebet gemeinsam, in dem sie spricht: ,,Dein
Reich komme, Dein Wille geschehe wie im Himmel also auch auf
Erden.” Und es sind in allen Landern Millionen Christen, die an
diesem Glauben festhalten. Woher kommt es dann, dass ihr Glaube
in seinen Auswirkungen auf dem (ebiete der internationalen Politik
so schwach ist? Liegt es nicht daran, weil sie vergessen, dass auf
Grund des grossen Geschenkes der Freiheit, das Gott den Menschen
gegeben hat, das Kommen seines Reiches in dieser Welt von der
aktiven, personlichen Treue seiner Biirger abhidngt? An dieser Treue
aber fehlt es. Die Christen aller Liander, einschliesslich unseres
eigenen, scheinen — zweifellos unbewusst — ihre eigenen natiir-
lichen patriotischen Instinkte, Vorurteile und Gefiihle an die erste
Stelle zu setzen und den Anspruch des Reiches Gottes wohl als
ein wahres, aber von der Wirklichkeit des Menschen entferntliegen-
des Ideal anzusehen. Die wirkliche Treue gegeniiber dem Reiche
Gottes verlangt aber die Umkehrung dieses Prozesses: der Anspruch
des Reiches Gottes muss an erster Stelle stehen. Er muss angenom-
men werden nicht als entferntliegender Wunsch, sondern als eine
unmittelbare Pflicht. Der Priifstein fiir alle diese instinktiven Gefiihle
und Meinungen, mit welchem Appell an die Vaterlandsliebe sie
auch aufkommen mogen, ist die eine Frage: Was ist meine Pflicht
gegeniiber dem Reiche Gottest — Zweifellos werden die Antworten
oft schwer und verschiedenartig sein. Wer kann aber daran zweifeln,
dass, wenn alle christlichen Staatsbiirger diese Frage ehrlich stellen
wiirden, in jedem Lande eine christlich bestimmte offentliche Mei-
nung entstiinde, die iiberall durchgreifend die Dinge dndern und
den Weg zum Frieden freigeben wirde? Wenn anderseits Gottes
Absicht fiir die Welt die Herrschaft des Gottesreiches ist, muss
ihre Vernachlidssigung sein Gericht zur Folge haben.

Wir haben hier nichts Neues gesagt, nur wird es allzu oft ver-
gessen. Mit aller Autoritat, die zu unserem Amte gehort, rufen wir
samtliche Glieder der Kirche zu neuem und treuem Gehorsam
gegen das Gebot des Herrn auf: Trachtet am ersten nach dem
Reiche Gottes und nach seiner Gerechtigkeit!»

Im Auftrag der Konferenz der in der Utrechter Union ver-
einigten Bischofe der altkatholischen Kirchen erliess Bischof



Dr. Kiiry folgenden Aufruf an die altkatholischen Kirchen aller
Liander. Der Friede unter den Volkern scheint mehr denn je ge-
fahrdet. Angst durchzittert Volker und Kirchen, was mag die Zu-
kunft bringen’ Gewiss fehlt es nicht an Anstrengungen der Staats-
manner, den Frieden zu erhalten, Solchen Bemiihungen ist mancher
Erfolg zuzuschreiben, was dankbar anerkannt werden muss. All-
gemein ist die Uberzeugung verbreitet, wie wichtig getroffene und
noch zu erreichende Massnahmen zur Erhaltung des Friedens sind,
wie Regelung des wirtschaftlichen Lebens, sozialer Ausgleich, ge-
ordnete Zusammenarbeit der Voélker und Rassen, Schaffung all-
gemein verpflichtender Rechtsordnungen. Die Erfahrung lehrt jedoch,
dass die bestgemeinten Ordnungen versagen konnen, sobald sich
die Gegensitze so zuspitzen, dass schwere Konflikte unvermeidlich
werden.

Nach christlicher Uberzeugung versagen idussere Mittel zur Er-
haltung des I'riedens, wenn sie nicht von Mannern und Volkern
von hoher geistiger Auffassung und ausserordentlicher sittlicher
Kraft getragen sind, die ihre letzte Quelle im Glauben an Jesus
Christus und an sein Evangelium und in der Anerkennung des
von Christus verkiindigten allmachtigen Gottes und Vaters, des
Herrn auch iiber das Leben der Volker haben.

Die in der okumenischen Bewegung vereinigten Kirchen, der
auch unsere Kirchen angehoren, haben wiederholt auf Tagungen
und durch Kundgebungen recht eindringlich auf die Wichtigkeit
briiderlichen Geistes unter den Volkern hingewiesen, der allein
fihig ist, den kollektiven Egoismus und den einseitigen Nationalis-
mus, die Ursachen unheilvollen Misstrauens und die Feinde jedes
dauernden guten Einvernehmens, zu iiberwinden.

Die Bischofe der Kirche von England, Bischofe der orthodoxen
Kirchen und kirchliche Behorden der Gemeinschaften der Refor-
mation der alten und neuen Welt erheben jetzt wiederum ihre
Stimme, um den Angehorigen ihrer Kirchen und den fiihrenden
Minnern ihrer Volker ihre Verantwortung vor Gott und den Men-
schen um den Frieden in der Welt vor Augen zu halten und sie
zur Erhaltung des Friedens im Geiste der Verstindigung und der
gegenseitigen Achtung durch strenge Verpflichtung gegeniiber Gott
dem Herrn und seinem durch Christus kundgegebenen Willen auf-
zurufen.

Die altkatholische Bischofskonferenz stimmt diesem Ruf bei.
Sie ersucht die Kirchen, am Sonntag nach Neujahr, dem 5. Januar,
diese Kundgebung den Gliubigen bekanntzugeben. Damit verbindet
sie die Einladung, im Gemeindegottesdienst und in privater Andacht,
den allmichtigen Gott um «Kraft aus der Hohe», um einen «guten



— 64 —

Geist» fiir Glaubige und Volker zu bitten, damit sie sich in dieser
ernsten Stunde als Zeugen und Werkzeuge des Friedens der Welt
bewdahren.

¢Der Friede Gottes, der iiber allen Begriff geht, beschirme
eure Herzen und Gedanken durch Christum Jesum.» (Phil. 4, 7.)

Folgende Kirchen haben der Einladung des Erzbischofs Folge
geleistet: der Patriarch von Konstantinopel, die orthodoxe Kirche
von Griechenland, Jugoslawien, Rumdinien, Bulgarien, Polen, der
russischen Emigranten, die Kirchen der Tschechoslowakei, von
Schweden, Norwegen, Finnland, Lettland, des Altkatholizismus, der
reformierte Kirchenbund der Schweiz, der protestantische Kirchen-
bund Frankreichs, die Baptisten von Grossbritannien und Irland,
die Kongregationalisten, die Methodisten, die Presbyterianer von
England und Wales, die Kirche von Schottland, die Freikirche
von Schottland, die anglikanische Kirche von Schottland, von
Wales, von Irland und von England. A. K.




	Kirchliche Chronik

