
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 1

Artikel: Die liturgische Aufgabe

Autor: Thürlings, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404109

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 18

Die liturgische Aufgabe.
Aus dem Nachlass von Prof. Dr. AdolfThürlings (Kempten in Bayern und Bern)

Zum Geleit. Als mein Vater als Pfarrer der altkatholischen
Gemeinde Kempten das „Liturgische Gebetbuch nebst einem
Liederbuch als Anhang" in Mannheim bei Tobias Löffler 1885

herausgab, empfand er das Bedürfnis, über Entstehung und
Wesensart des Buches einem weitern Kreise Rechenschaft zu
geben, insbesondere die altkatholischen Synodalen Deutschlands
über den Gang der Arbeit in Kenntnis zu setzen ; hatte doch
die deutsche altkatholische Synode im Jahre 1881 mit der
Abfassung eines „allgemeinen Gebetbuches" eine liturgische
Kommission betraut, deren Vorsitzender mein Vater wurde. Er
begann seinen Rechenschaftsbericht mit einer Aufsatzreihe im
„Deutschen Merkur" (München) 1885; die Reihe fängt in der
Nummer 12 auf Seite 90 mit der Überschrift „Das neue
liturgische Gebetbuch" an. Die deutsche „altkatholische
Synodalrepräsentanz" hatte bereits am 1. September 1884 die
Druckermächtigung erteilt und auch das Gesangbuch mit einer
Empfehlung versehen. Doch gerade das Gesangbuch schien wegen
seiner „vielerlei fremden Bestandteile" besonderer Erläuterung
zu bedürfen, zumal „die Anfertigung eines Liederbuches über
den strikten Auftrag der Synode hinausging" (a. a. O., S. 90).
Die Aufsatzfolge bringt daher schon auf der ersten Seite die
Teilüberschrift „I. Das Liederbuch". Es wird sodann über
„Allgemeine Grundsätze", die „Gruppierung des Stoffes", „Die Texte"
und „Die Melodien" eingehend Auskunft erteilt. Soviel ich sehe,
ist aber der ganze Teil „IL Das Gebetbuch" damals und auch

später nicht veröffentlicht worden.
Als ich nun endlich, mehr als 20 Jahre nach dem Heimgang

meines Vaters, etwas Musse fand, wenigstens im grossen
einen Überblick zu gewinnen über die nicht besonders
zahlreichen, aber verschiedenartigen, oft schwer lesbaren
Aufzeichnungen und Briefwechsel meines Vaters, die ich noch
besitze, stiess ich unversehens auf einige Seiten von seiner Hand
mit der Überschrift „II. Das Gebetbuch"; es konnte kaum
zweifelhaft sein, dass ich hier den Anfang der Fortsetzung
jener Aufsatzreihe im „Merkur" vor mir hatte. Wenn ich nun
im folgenden diese Seiten, die eben ihr 50jähriges Jubiläum



— 19 —

begehen, in der Zeitschrift wiedergebe, die mein Vater -während
seiner letzten Lebensjahre leitete, so geschieht es nicht nur,
um sein Andenken zu ehren oder um eine kleine Lücke in
seinen Veröffentlichungen wenigstens teilweise auszufüllen.
Sondern diese Geleitworte, die er hier dem „Liturgischen Gebetbuch"

auf den Weg geben wollte, können, obw*ohl sie nur ein

Fragment darstellen, noch heute jeder neuen Fassung einer
altkatholischen Liturgie vorangestellt werden. Sie sind modern
geblieben, weil darin alle Überlegungen widerklingen, die zur
Schaffung der noch gegenwärtig bei den Altkatholiken Deutschlands

gebräuchlichen Liturgien1) führten, zugleich aber auch
eine mögliche Weiterentwicklung vorausgeahnt und das Richt-
mass einer solchen Entwicklung treffend aufgezeichnet wird.

Wenn nebenbei davon die Rede ist, dass die deutschen
(römisch-katholischen) Bischöfe es auch hinsichtlich der
Verdeutschung der Mcssliturgie nicht vermochten, „Roms Autorität
formell anzugreifen und mit Wort und That offen zu korrigieren",
so beruhte das auf ihrer Unterwerfung unter die Dogmen des
Vatikanischen Konzils, die den Bischöfen das Recht eines
Widerspruchs gegen die Anordnungen Roms raubte. Das noch
1857 wiederholte Verbot der Römischen Kurie, das Ordinarium
Missae in die Muttersprache zu übersetzen, ist mittlerweile
durch die Konstitution Leos XIIL vom 25. Januar 1897 aufgehoben

worden. „Jetzt können alle derartigen Übersetzungen, wenn
sie mit oberhirtlicher Druckerlaubnis erschienen sind, nicht
mehr beanstandet werden", sagt L. Eisenhofer2). Es ist also die
zuvor von deutschen Bischöfen im Gegensatz zu den Vorschriften
Roms erteilte Billigung der Übersetzungen jetzt von Rom
gestattet. Man wird darin ein besonders lehrreiches Beispiel dafür
erkennen, dass die Kurie durchaus bereit ist, frühere
Bestimmungen zu widerrufen, falls ihr dies zweckmässig erscheint.
Zwar kann man füglich bezweifeln, dass die gewisse
stillschweigende Widersetzlichkeit der Bischöfe die Kurie nachgiebig

gestimmt hat; noch weniger wird man glauben, dass die
bescheidene Entfaltung der altkatholischen Bewegung die Kurie
veranlasst hat, auch ihrerseits der Muttersprache ein klein

') Der Wortlaut der Mcssliturgie blieb seit 1885 unverändert, lediglich
für Matutin und Vesper sind inzwischen vereinzelte Abweichungen
versucht worden.

2) Handbuch der katholischen Liturgik, Bd. I, Freiburg 1932, S. 158.



— 20 —

wenig mehr Bedeutung1) zuzuerkennen; trotzdem muss man
in dem Zugeständnis Roms einen leisen Hauch altkatholischen
Geistes feststellen und begrüssen.

Ich lasse nun die Aufzeichnungen meines Vater in der
von mir vorgefundenen Form folgen.

München. ADOLF THÜRLINGS.

LI. Das Gebetbuch.

1. Die Aufgabe.
Der von der VII. Synode 1881 an die „Liturgische

Kommission" ergangene Auftrag lautet auf Abfassung eines
„allgemeinen Gebetbuchs", welches „die Formulare eines Morgen-
und Abendgebetes und der Messe für die verschiedenen Zeiten
und Feste des Kirchenjahres enthalten" sollte. Der von mir
vorgelegte Probeentwurf', welcher von der Kommission zu
„berücksichtigen" sein sollte, sowie die ganze Situation liess über
die Tendenz dieses Beschlusses keinen Zweifel. Das Wort
„allgemein" konnte nur die Bedeutung: „liturgisch" haben, d. h.

es handelte sich um ein Buch für die gemeinsame Andacht der
Gemeinde im Gegensatze zu einem Buche für die private
Gottesverehrung des einzelnen Christen. Frühere Synoden hatten schon
einzelne gottesdienstliche Anordnungen getroffen, die den
veränderten Bedürfnissen, wie sie notwendig in unserer auf die
eigenen Wege angewiesenen Gemeinschaft auftauchen mussten,
gerecht zu werden versuchten. So erhielt unsere kleine Kirche
oder, wenn man lieber will, unser Bistum schon sehr früh ein
eigenes Rituale für die Spendung der Sakramente und für die

Beerdigungen, dessen Formulare in der Muttersprache abgefasst
sind. Für solche Gemeinden, die des ständigen Geistlichen
entbehren müssen, wurden Formulare für „Laiengottesdienst",
selbstredend ebenfalls in deutscher Sprache, geboten. Endlich
wurde gestattet, dass auch in der Messe geeignete Teile „in
deutscher Übertragung" vom Priester gesprochen bzw. gesungen
werden dürften. Eine Konsequenz dieser letzteren synodalen

l) Man gestattet nicht nur, die hl. Messe in der Muttersprache mit-
zubeten, sondern bei Taufe, Ehe und Begräbnis werden mancherorts Teile
der liturgischen Handlungen selbst in der Muttersprache vollzogen; die
hl. Messe ist jedoch im römisch-katholischen Kirchenwesen ausschliesslich
lateinisch zu feiern.



— 21 —

Massregel ist der unserm Gebetbuche zugrunde liegende
Beschluss der VII. Synode und das Gebetbuch selbst, und zwar
nach einer zweifachen Richtung. Einerseits sollte einmal an
den Tag gestellt werden, ob und wie weit eine volksmässige
Überarbeitung der abendländischen Mess- und Stundendienst-
liturgie sich für alle Fälle und Verhältnisse durchführen lasse,
ohne die im Laufe der Jahrhunderte gewordenen schönen und
klassischen Formen gewaltsam zu durchbrechen, damit eine
Grundlage für eine etwanige Weiterbildung unserer liturgischen
Einrichtungen geschaffen werde. Andererseits sollte aber auch
für das schon Beschlossene und teilweise Durchgeführte eine
zu einheitlichem Gebrauche dienliche Form hergestellt werden.
Die dargebotene Aufgabe hat also nicht nur ein fortschrittliches,
sondern auch ein konservatives Gesicht. In letzterer Hinsicht
soll sie eben dazu helfen, dass wir nicht in die gefährliche
Lage geraten, die Zügellosigkeit, an welche uns die römische
Kirche bezüglich der Privatandacht und der Volksliturgie
gewöhnt hat, auf das offizielle Gebet und den offiziellen Gesang
der Kirche zu übertragen. Doch auch die fortschrittliche Seite
der Aufgabe dient, richtig verstanden, dem gleichen Zwecke.
Eine bestehende Form wird nur dadurch in ihrem Bestände
geschützt und vor allmählichem oder plötzlichem Untergange
bewahrt, dass sie in dem Sinne sich weiterentwickelt und, wenn
nötig, regeneriert, dass diejenigen, für die sie eigentlich da ist,
und die also zu ihrer Konservierung berufen sind, stets Fühlung

mit ihr behalten, mit einem Worte, dass sie nicht im
Bewusstsein der Leute abstirbt. Eine solche Weiterentwicklung
oder Regenerierung findet aber immer ihr Mass nur an den

ursprünglichsten, in der gegebenen Form verkörperten Ideen, an
deren Unvergänglichkeit die zum Klassischen vorgedrungene
Form teilzunehmen berufen ist. So bedeutet denn hier
Weiterentwicklung im Grunde nichts anders als eine den Bedürfnissen
unserer Zeit angepasste Rekonstruierung in ideeller und
formeller Beziehung.

2. Allgemeine Grundsätze der Durchführung.
Nun fragt es sich freilich zunächst: Für wen ist denn die

Liturgie eigentlich da? Das Papsttum hat wenigstens bezüglich
der Abcndmahlsliturgie die strikte Antwort: Für den Klerus,
nicht für die „Gläubigen". Eine in Frankreich veranstaltete



- 22 —

Übersetzung des Missale veranlasste den Papst Alexander VIL.

(12. Januar 1661) zu einer Bulle, in welcher er sagt: „Diese
Neuerung macht Uns schaudern und Wir verabscheuen sie,
da sie die Zierde der Kirche entstellt, Ungehorsam, Unehrerbie-
tigkeit, Frechheit, Aufruhr und Spaltung hervorruft. Das
erwähnte Missale sowie jedes, das etwa noch geschrieben
und verbreitet werden wollte, verdammen, verwerfen und
verbieten Wir also für alle Zukunft" etc. Auf den Druck, die

Lesung und das Behalten derartiger Bücher wird die
Exkommunikation „ipso facto" gesetzt. Diese Bulle ist aber keineswegs

veraltet, sondern liegt auch noch den neuesten Entscheidungen

der Congregatio rituum zugrunde, welche z. B. noch
am 6. Januar 1857 unter Bestätigung Pius' IX. es für unerlaubt
erklärt hat, das Ordinarium Missae (also den täglich
wiederkehrenden Text der Messe) in die Muttersprache zu übersetzen
und die Übersetzung zum Gebrauche der Gläubigen drucken
zu lassen; auch stehe, sagt die Kongregation, es dem Bischöfe
nicht zu, eine solche Schrift zu approbieren. Dieser Standpunkt,
mit der älteren Bulle zusammengehalten, kennzeichnet Rom
in seinem innersten Wesen. Es lässt sich verstehen, dass sich
das Kirchenregiment gegen eine unkontrollierte Übersetzung
zu schützen sucht; es lässt sich auch darin noch ein gewisser
religiöser Zug erkennen, dass man die Einmütigkeit des
„mystischen Leibes Christi" auch in den liturgischen Formen bis
zum Festhalten der Sprache, auch wenn sie totgeworden ist,
dargestellt wissen will; aber dem Volke, welches zur Belebung

seiner gottesdienstlichen Andacht nach den Worten der
Kirche sucht, den Weg dazu zu versperren, indem man die

Übertragung selbst als verabscheuungswerte Neuerung für alle
Zeiten verbietet, das heisst wirklich statt des Brotes ein —
Nichts bieten und das Volk entweder zu absoluter Gedankenlosigkeit

oder auf revolutionäre Wege zu fuhren. Beide
Erscheinungen sind da. Ich halte die deutschen Bischöfe für religiös

genug, um in diesem Falle trotz der Exkommunikation
ipso facto stillen Widerstand zu leisten und fortzufahren, wie
bisher, deutsche „Messbüchlein" zu approbieren. Und wenn sie

es nicht thaten, so würden solche doch weiter erscheinen und
von den frommen Katholiken trotz aller Verbote gebraucht
werden. Ein wunder Punkt! Niemand in Deutschland besitzt
so redlichen, konsequenten Ultramontanismus, dass er in dieser



— 23 —

Sache die Wege Roms dem deutschen Volke aufoktroyieren
möchte; aber den andern Weg, Roms Autorität in diesen Dingen,
die materiell ungerechtfertigt ist, auch formell anzugreifen und
mit Wort und That offen zu korrigieren, haben die deutschen
Bischöfe für sich und ihre Gemeinden verscherzt. Was aber in
der Mitte liegt, ist nicht redlich.

Woher denn aber nehmen wir das Recht, die Liturgie als
Volkssache zu erklären und der Gemeinde den vollen Anteil
an sämtlichen öffentlich-gottesdienstlichen Handlungen zu
gewähren"? Das liegt in der Natur der Sache. Es handelt sich
speziell beim h. Abendmahle um eine Stiftung des Heilandes,
die für alle bestimmt ist, an der alle thätigen und unmittelbaren
Anteil zu nehmen berechtigt und verpflichtet sind. Dem
eigenartigen Gepräge, welches die liturgische Entwicklung im Laufe
der Zeit, im wesentlichen schon in den ältesten Zeiten der
Kirche, der Feier des h. Abendmahles gegeben hat, erkennen
wir volle Berechtigung zu, sofern das Wesen der Sache nicht
dadurch alteriert wird. Es ist nicht nur die Pietät gegen das
traditionell Begründete, welche hier mitspricht, sondern vor
allem die innere Schönheit der bis zu einem gewissen Punkte
immer mehr vervollkommneten Formen, welche erkennen und
schätzen zu lernen freilich nicht jedermanns Sache ist. Es würde
nun nicht schwer sein, zu erweisen, dass die unmittelbare
Teilnahme des Volkes an der Abendmahlsfeier zu jenem Wesentlichen

gehört, welches durch die Entwicklung der Liturgie
niemals entfernt werden darf, wenn dies angesichts der
Thatsachen nötig wäre. In Wirklichkeit hat aber die Liturgie auch
in ihrer abendländischen Entwicklung die unmittelbare
Teilnahme des Volkes durchaus nicht grundsätzlich beseitigt; im
Gegenteil, sie fordert dieselbe sogar. In der Messordnung des
Römischen Messbuches wendet sich der Priester zum Volke,
redet mit dem Volke, bietet ihm den Gruss, fordert es zum
Mitbeten auf, spricht von seinem und des Volkes Opfer, bedient
sich allenthalben*) der ersten Person der Mehrzahl in seinen

Gebeten, auch im Kanon, sodass dieselben ihren vollen Sinn
erst erhalten, wenn sie als vom Volke mitgehört und verfolgt
und jeweils auch beantwortet gedacht werden. Auch das Cere-

*) Einige der spätesten Bestandteile der Messe sind ausgenommen,
nämlich das Gebet zur Opferung des Brotes (also zum halben [!]
Offertorium), die drei Gebete vor der Kommunion und eins nach derselben.



— 24 —

moniell, namentlich bei den feierlichen und Pontifikalämtern,
welche letztere sich den ältesten Einrichtungen am meisten
nähern, fordert in vielen Punkten die direkte Mitwirkung des

Volkes und wird in den meisten erst durch diese ganz
verständlich. Wenn man also danach trachten will, die im Römischen

Messbuche ausgeprägten Formen in ihrer vollen Bedeutung

und Schönheit liturgisch wiederzugeben, so muss die allererste

Sorge sein, die Beziehung zwischen der Aktion und dem
Wort des Officiators und dem Gebet des Volks so innig als
möglich zu gestalten. Dass die gegenwärtigen Gewohnheiten
in der römischen Kirche dieser Anforderung nicht entfernt
genügen, bedarf keines Beweises1).

') Dieser Schlussatz des Fragmentes weist auf die „Gewohnheiten"
im Jahre 1885 hin, dass heutzutage, wie ich schon angedeutet habe, eine
geringe Veränderung dieser „Gewohnheiten" zu bemerken ist, beruht wohl
letzten Endes auf der Wahrheit des Satzes, den man bei meinem Vater im
„Deutschen Merkur" 1855, Nr. 15, S. 117 findet: „Das Bedürfnis des frommen
Volkes ist eben immer noch eine zu fürchtende Macht". Ad. Th.


	Die liturgische Aufgabe

