Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 1

Artikel: Die liturgische Aufgabe

Autor: Thurlings, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-404109

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-404109
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

— 18 —

Die liturgische Auigabe.

Aus dem Nachlass von Prof. Dr. Adolf Thiirlings (Kempten in Bayern und Bern)

Zum Geleit. Als mein Vater als Pfarrer der altkatholischen
Gemeinde Kempten das ., Liturgische Gebetbuch nebst einem
Liederbuch als Anhang“ in Mannheim bei Tobias Loffler 1885
herausgab, empfand er das Bedirfnis, iiber Entstehung und
Wesensart des Buches einem weitern Kreise Rechenschaft zu
geben, insbesondere die altkatholischen Synodalen Deutschlands
tiber den Gang der Arbeit in Kenntnis zu setzen; hatte doch
die deutsche altkatholische Synode im Jahre 1881 mit der Ab-
fassung eines ,allgemeinen Gebetbuches® eine liturgische Kom-
mission betraut, deren Vorsitzender mein Vater wurde. Er be-
gann seinen Rechenschaftsbericht mit einer Aufsatzreihe im
,Deutschen Merkur“ (Miinchen) 1885; die Reihe fingt in der
Nummer 12 auf Seite 90 mit der Uberschrift ,Das neue litur-
gische Gebetbuch* an. Die deutsche ,altkatholische Synodal-
repriisentanz“ hatte bereits am 1. September 1884 die Druck-
erméchtigung erteilt und auch das Gesangbuch mit einer Emp-
fehlung versehen. Doch gerade das Gesangbuch schien wegen
seiner ,vielerlei fremden Bestandteile“ besonderer Erliuterung
zu bediirfen, zumal ,die Anfertigung eines Liederbuches iiber
den strikten Auftrag der Synode hinausging“ (a. a. O., S. 90).
Die Aufsatzfolge bringt daher schon auf der ersten Seite die
Teiliiberschrift ,I. Das Liederbuch“. Es wird sodann iiber , All-
gemeine Grundsitze“, die ,Gruppierung des Stoffes“, , Die Texte“
und ,Die Melodien“ eingehend Auskunft erteilt. Soviel ich sehe,
ist aber der ganze Teil II. Das Gebetbuch* damals und auch
spiter nicht verdtfentlicht worden.

Als ich nun endlich, mehr als 20 Jahre nach dem Heim-
gang meines Vaters, etwas Musse fand, wenigstens im grossen
einen Uberblick zu gewinnen iiber die nicht besonders zahl-
reichen, aber verschiedenartigen, oft schwer lesbaren Auf-
zeichnungen und Briefwechsel meines Vaters, die ich noch be-
sitze, stiess ich unversehens auf einige Seiten von seiner Hand
mit der Uberschrift ,II. Das Gebetbuch“; es konnte kaum
zweifelhaft sein, dass ich hier den Anfang der Fortsetzung
jener Aufsatzreihe im ,Merkur® vor mir hatte. Wenn ich nun
im folgenden diese Seiten, die eben ihr bHOjihriges Jubilium



begehen, in der Zeitschrift wiedergebe, die mein Vater wihrend
seiner letzten Lebensjahre leitete, so geschieht es nicht nur,
um sein Andenken zu ehren oder um eine kleine Liicke in
seinen Veriffentlichungen wenigstens teilweise auszufiillen. Son-
dern diese Geleitworte, die er hier dem ,Liturgischen Gebet-
buch“ auf den Weg geben wollte, konnen, obwohl sie nur ein
Fragment darstellen, noch heute jeder neuen Fassung einer
altkatholischen Liturgie vorangestellt werden. Sie sind modern
geblieben, weil darin alle Uberlegungen widerklingen, die zur
Schaffung der noch gegenwiirtig bei den Altkatholiken Deutsch-
lands gebriuchlichen Liturgien?') fiihrten, zugleich aber auch
eine mogliche Weiterentwicklung vorausgeahnt und das Richt-
mass einer solchen Entwicklung treffend aufgezeichnet wird.

Wenn nebenbei davon die Rede ist, dass die deutschen
(romisch-katholischen) Bischofe es auch hinsichtlich der Ver-
deutschung der Messliturgie nicht vermochten, ,Roms Autoritit
formell anzugreifen und mit Wort und That offer zu korrigieren*,
so beruhte das auf ihrer Unterwerfung unter die Dogmen des
Vatikanischen Konzils, die den Bischiéfen das Recht eines
Widerspruchs gegen die Anordnungen Roms raubte. Das noch
1857 wiederholte Verbot der Romischen Kurie, das Ordinarium
Missae in die Muttersprache zu tiibersetzen, ist mittlerweile
durch die Konstitution Leos XIII. vom 25. Januar 1897 aufgeho-
ben worden. ,Jetzt konnen alle derartigen Ubersetzungen, wenn
sie mit oberhirtlicher Druckerlaubnis erschienen sind, nicht
mehr beanstandet werden®, sagt L. Fisenhofer?). Es ist also die
zuvor von deutschen Bischofen im Gegensatz zu den Vorschriften
Roms erteilte Billigung der Ubersetzungen jetzt von Rom ge-
stattet. Man wird darin ein besonders lehrreiches Beispiel dafir
erkennen, dass die Kurie durchaus bereit ist, friihere Bestim-
mungen zu widerrufen, falls ihr dies zweckmiissig erscheint.
Zwar kann man fuglich bezweifeln, dass die gewisse still-
schweigende Widersetzlichkeit der Bischofe die Kurie nachgie-
big gestimmt hat; noch weniger wird man glauben, dass die
bescheidene Entfaltung der altkatholischen Bewegung die Kurie
veranlasst hat, auch ihrerseits der Muttersprache ein Kklein

Y Der Wortlaut der Messliturgie blieb seit 1885 unveriindert, lediglich
fiir Matutin und Vesper sind inzwischen vereinzelte Abweichungen ver-
sucht worden.

3 Handbuch der katholischen Liturgik, Bd. I, Freiburg 1932, S. 158.




— 20 —

wenig mehr Bedeutung?!) zuzuerkennen; trotzdem muss man
in dem Zugestindnis Roms einen leisen Hauch altkatholischen
Geistes feststellen und begriissen.

Ich lasse nun die Aufzeichnungen meines Vater in der
von mir vorgefundenen Form folgen.

Miinchen. ADOLF THURLINGS.

II. Das Gebetbuch.
1. Die Aufgabe.

Der von der VII. Synode 1881 an die ,Liturgische Kom-
mission* ergangene Auftrag lautet auf Abfassung eines ,all-
gemeinen Gebetbuchs®, welches ,die Formulare eines Morgen-
und Abendgebetes und der Messe fiir die verschiedenen Zeiten
und Feste des Kirchenjahres enthalten“ sollte. Der von mir
vorgelegte Probeentwurf, welcher von der Kommission zu ,be-
riicksichtigen“ sein sollte, sowie die ganze Situation liess iiber
die Tendenz dieses Beschlusses keinen Zweifel. Das Wort ,all-
gemein“ konnte nur die Bedeutung: ,liturgisch“ haben, d. h.
es handelte sich um ein Buch fiir die gemeinsame Andacht der
Gemeinde im Gegensatze zu einem Buche fiir die private Gottes-
verehrung des einzelnen Christen. Friihere Synoden hatten schon
einzelne gottesdienstliche Anordnungen getroffen, die den ver-
inderten Bedirfnissen, wie sie notwendig in unserer auf die
eigenen Wege angewiesenen Gemeinschaft auftauchen mussten,
gerecht zu werden versuchten. So erhielt unsere kleine Kirche
oder, wenn man lieber will, unser Bistum schon sehr friih ein
eigenes Rituale fir die Spendung der Sakramente und fir die
Beerdigungen, dessen Formulare in der Muttersprache abgefasst
sind. Fiir solche Gemeinden, die des stindigen Geistlichen ent-
behren miissen, wurden Formulare fiir  Laiengottesdienst®,
selbstredend ebenfalls in deutscher Sprache, geboten. Endlich
wurde gestattet, dass auch in der Messe geeignete Teile ,in
deutscher Ubertragung® vom Priester gesprochen bzw. gesungen
werden diirften. Eine Konsequenz dieser letzteren synodalen

') Man gestattet nicht nur, die hl. Messe in der Muttersprache mit-
zubeten, sondern bei Taufe, Ehe und Begriibnis werden mancherorts Teile
der liturgischen Handlungen selbst in der Muttersprache vollzogen; die
hl. Messe ist jedoch im romisch-katholischen Kirchenwesen ausschliesslich
lateinisch zu feiern.



—_ 921 —

Massregel ist der unserm Gebetbuche zugrunde liegende Be-
schluss der VII. Synode und das Gebetbuch selbst, und zwar
nach einer zweifachen Richtung. Einerseits sollte einmal an
den Tag gestellt werden, ob und wie weit eine volksmiissige
Uberarbeitung der abendlindischen Mess- und Stundendienst-
liturgie sich fiir alle Fiille und Verhiiltnisse durchfiihren lasse,
ohne die im Laufe der Jahrhunderte gewordenen schénen und
klassischen Formen gewaltsam zu durchbrechen, damit eine
Grundlage fiir eine etwanige Weiterbildung unserer liturgischen
Einrichtungen geschaffen werde. Andererseits sollte aber auch
fiir das schon Beschlossene und teilweise Durchgefiihrte eine
zu einheitlichem Gebrauche dienliche Form hergestellt werden.
Die dargebotene Aufgabe hat also nicht nur ein fortschrittliches,
sondern auch ein konservatives Gesicht. In letzterer Hinsicht
soll sie eben dazu helfen, dass wir nicht in die gefihrliche
Lage geraten, die Ziigellosigkeit, an welche uns die romische
Kirche beziiglich der Privatandacht und der Volksliturgie ge-
wohnt hat, auf das offizielle Gebet und den offiziellen Gesang
der Kirche zu iibertragen. Doch auch die fortschrittliche Seite
der Aufgabe dient, richtig verstanden, dem gleichen Zwecke.
Eine bestehende Form wird nur dadurch in ihrem Bestande
geschiitzt und vor allméhlichem oder plotzlichem Untergange
bewahrt, dass sie in dem Sinne sich weiterentwickelt und, wenn
notig, regeneriert, dass diejenigen, fiir die sie eigentlich da ist,
und die also zu ihrer Konservierung berufen sind, stets Fiih-
lung mit ihr behalten, mit einem Worte, dass sie nicht im
Bewusstsein der Leute abstirbt. Eine solche Weiterentwicklung
oder Regenerierung findet aber immer ihr Mass nur an den ur-
spriinglichsten, in der gegebenen Form verkorperten Ideen, an
deren Unverginglichkeit die zum Klassischen vorgedrungene
Form teilzunehmen berufen ist. So bedeutet denn hier Weiter-
entwicklung im Grunde nichts anders als eine den Bediirfnissen
unserer Zeit angepasste Rekonstruierung in ideeller und for-
meller Beziehung.

2. Allgemeine Grundsitze der Durchfiithrung.

Nun fragt es sich freilich zunichst: Fir wen ist denn die
Liturgie eigentlich da? Das Papsttum hat wenigstens beziiglich
der Abendmahlsliturgie die strikte Antwort: Fiir den Klerus,
nicht fir die ,Gliubigen“. Eine in Frankreich veranstaltete



99 __

Ubersetzung des Missale veranlasste den Papst Alexander VII.
(12. Januar 1661) zu einer Bulle, in welcher er sagt: ,Diese
Neuerung macht Uns schaudern und Wir verabscheuen sie,
da sie die Zierde der Kirche entstellt, Ungehorsam, Unehrerbie-
tigkeit, Frechheit, Aufruhr und Spaltung hervorruft. Das er-
wiahnte Missale ... sowie jedes, das etwa noch geschrieben
und verbreitet werden wollte, verdammen, verwerfen und ver-
bieten Wir also fir alle Zukunft® etc. Auf den Druck, die
Lesung und das Behalten derartiger Biicher wird die Exkom-
munikation ,ipso facto“ gesetzt. Diese Bulle ist aber keines-
wegs veraltet, sondern liegt auch noch den neuesten Entschei-
dungen der Congregatio rituum zugrunde, welche z. B. noch
am 6. Januar 1857 unter Bestitigung Pius’ IX. es fiir unerlaubt
erkliart hat, das Ordinarium Missae (also den tiglich wieder-
kehrenden Text der Messe) in die Muttersprache zu libersetzen
und die Ubersetzung zum Gebrauche der Gliubigen drucken
zu lassen; auch stehe, sagt die Kongregation, es dem Bischofe
nicht zu, eine solche Schrift zu approbieren. Dieser Standpunkt,
mit der &lteren Bulle zusammengehalten, kennzeichnet Rom
in seinem innersten Wesen. Es lisst sich verstehen, dass sich
das Kirchenregiment gegen eine unkontrollierte Ubersetzung
zu schiitzen sucht; es lasst sich auch darin noch ein gewisser
religioser Zug erkennen, dass man die Einmiitigkeit des ,my-
stischen Leibes Christi“ auch in den liturgischen Formen bis
zum Festhalten der Sprache, auch wenn sie totgeworden ist,
dargestellt wissen will; aber dem Volke, welches zur Bele-
bung seiner gottesdienstlichen Andacht nach den Worten der
Kirche sucht, den Weg dazu zu versperren, indem man die
Ubertragung selbst als verabscheuungswerte Neuerung fiir alle
Zeiten verbietet, das heisst wirklich statt des Brotes ein —
Nichts bieten und das Volk entweder zu absoluter Gedanken-
losigkeit oder auf revolutionire Wege zu fiihren. Beide KEr-
scheinungen sind da. Ich halte die deutschen Bischofe fir reli-
gios genug, um in diesem Falle trotz der Exkommunikation
ipso facto stillen Widerstand zu leisten und fortzufahren, wie
bisher, deutsche ,Messbiichlein“ zu approbieren. Und wenn sie
es nicht théiten, so wiirden solche doch weiter erscheinen und
von den frommen Katholiken trotz aller Verbote gebraucht
werden. HKin wunder Punkt! Niemand in Deutschland besitzt
so redlichen, konsequenten Ultramontanismus, dass er in dieser



— 923

Sache die Wege Roms dem deutschen Volke aufoktroyieren
mochte ; aber den andern Weg, Roms Autoritiit in diesen Dingen,
die materiell ungerechtfertigt ist, auch formell anzugreifen und
mit Wort und That offen zu korrigieren, haben die deutschen
Bischofe fiir sich und ihre Gemeinden verscherzt. Was aber in
der Mitte liegt, ist nicht redlich.

Woher denn aber nehmen wir das Recht, die Liturgie als
Volkssache zu erkliren und der Gemeinde den vollen Anteil
an simtlichen o6ffentlich-gottesdienstlichen Handlungen zu ge-
withren? Das liegt in der Natur der Sache. Es handelt sich
speziell beim h. Abendmahle um eine Stiftung des Heilandes,
die fir alle bestimmt ist, an der alle thitigen und unmittelbaren
Anteil zu nehmen berechtigt und verpflichtet sind. Dem eigen-
artigen Gepriige, welches die liturgische Entwicklung im Laufe
der Zeit, im wesentlichen schon in den é&ltesten Zeiten der
Kirche, der Feier des h. Abendmahles gegeben hat, erkennen
wir volle Berechtigung zu, sofern das Wesen der Sache nicht
dadurch alteriert wird. Es ist nicht nur die Pietit gegen das
traditionell Begriindete, welche hier mitspricht, sondern vor
allem die innere Schonheit der bis zu einem gewissen Punkte
immer mehr vervollkommneten Formen, welche erkennen und
schitzen zu lernen freilich nicht jedermanns Sache ist. Es wiirde
nun nicht schwer sein, zu erweisen, dass die unmittelbare Teil-
nahme des Volkes an der Abendmahlsfeier zu jenem Wesent-
lichen gehort, welches durch die Entwicklung der Liturgie
niemals entfernt werden darf, wenn dies angesichts der That-
sachen notig wire. In Wirklichkeit hat aber die Liturgie auch
in ihrer abendliindischen Entwicklung die unmittelbare Teil-
nahme des Volkes durchaus nicht grundsdtzlich beseitigt; im
Gegenteil, sie fordert dieselbe sogar. In der Messordnung des
Romischen Messbuches wendet sich der Priester zum Volke,
redet mit dem Volke, bietet ihm den Gruss, fordert es zum Mit-
beten auf, spricht von seinem und des Volkes Opfer, bedient
sich allenthalben®) der ersten Person der Mehrzahl in seinen
Gebeten, awuch im Kanon, sodass dieselben ihren vollen Sinn
erst erhalten, wenn sie als vom Volke mitgehért und verfolgt
und jeweils auch beantwortet gedacht werden. Auch das Cere-

*) Einige der spiitesten Bestandteile der Messe sind ausgenommen,
niimlich das Gebet zur Opferung des Brotes (also zum halben [!] Offer-
torium), die drei Gebete vor der Kommunion und eins nach derselben.



— 94 —

moniell, namentlich bei den feierlichen und Pontifikalimtern,
welche letztere sich den iiltesten Einrichtungen am meisten
néhern, fordert in vielen Punkten die direkte Mitwirkung des
Volkes und wird in den meisten erst durch diese ganz ver-
stindlich. Wenn man also danach trachten will, die im Romi-
schen Messbuche ausgepriigten Formen in ihrer vollen Bedeu-
tung und Schonheit liturgisch wiederzugeben, so muss die aller-
erste Sorge sein, die Beziehung zwischen der Aktion und dem
Wort des Officiators und dem Gebet des Volks so innig als
moglich zu gestalten. Dass die gegenwiirtigen Gewohnheiten
in der romischen Kirche dieser Anforderung nicht entfernt
geniigen, bedarf keines Beweises?).

1) Dieser Schlussatz des Fragmentes weist auf die ,Gewohnheiten*
im Jahre 1885 hin, dass heutzutage, wie ich schon angedeutet habe, eine
geringe Veriinderung dieser ,Gewohnheiten“ zu bemerken ist, beruht wohl
letzten Endes auf der Wahrheit des Satzes, den man bei meinem Vater im
pDeutschen Merkur® 18¢5, Nr. 15, S. 117 findet: ,Das Bediirfnis des frommen
Volkes ist eben immer noch eine zu fiirchtende Macht®. Ad. Th.




	Die liturgische Aufgabe

