
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 26 (1936)

Heft: 1

Artikel: Die kirchlichen Unionsbestrebungen Südindiens

Autor: Neuhaus, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die kirchlichen Unionsbestrebungen Südindiens*).

Von allen Unionsbemühungen der Anglikanischen Gemeinschaft

mit nichtbischöflichen Kirchen schienen die Bestrebungen
in Sudindien am weitesten gediehen zu sein. Optimisten betrachteten

das im März 1929 zu Madras von einem „Vereinigten
Komitee" nach acht Vorkonferenzen (1920—1929) einstimmig
angenommene Unionsschema, welches die „Vereinigte Kirche
Südindiens" (Presbyterianer, Kongregationalisten, Reformierte),
die anglikanische „Kirche von Indien, Burina und Ceylon" und
die „Wesleyanische Methodistenkirche Südindiens" zu einer
organischen Einheit zusammenschliessen sollte, als eine glückliche

Synthese von Katholizismus und Protestantismus, die sich
in der ökumenischen Arbeit geradezu bahnbrechend auswirken
müsse. Massgebliche Geistliche der Anglikanischen Kirche be-
grüssten insbesondere die Annahme des „historischen Episkopates

in konstitutioneller Form" für die künftige Vereinigte
Kirche und die vorgesehene Weihe der Geistlichen durch
Bischöfe, die in apostolischer Sukzession ständen, als einen
siegreichen Durchbruch der katholischen Auffassung in der wichtigen

Frage der Verfassung und des kirchlichen Amtes. Sie
erblickten darin eine bedeutende Konzession der protestantischen
Partner. Anglikaner anglokatholischer Richtung dagegen hatten
gegen das Unionsschema von vornherein schwere Bedenken
geäussert. Die kodifizierte volle kirchliche Gemeinschaft der
Vereinigungskirchen mit ihren Mutterkirchen in Europa und
Amerika, ohne dass diese Kirchen untereinander irgendwie
vereinigt seien, bezeichneten sie als eine Inkonsequenz und als

Widerspruch zum Satz: „Wenn zwei Grössen einer dritten
gleich sind, so sind sie auch einander gleich." Ein harter Stein
des Anstosses war ihnen insbesondere der Vorschlag des Schemas,

in den ersten 80 Jahren nach erfolgter Union die
bisherigen protestantischen Geistlichen, die sich nicht von einem
Bischof weihen lassen wollten, neben den bischöflich geweihten
Priestern als vollberechtigte Diener der Vereinigten Kirche

») Vgl. IKZ 1925, Heft 2, S. 85-87; 1929, Heft 3, S. 157—173; 1930,

Heft 2, S. 81-102; 1932, Heft 4, S. 259—262.)

Internat, kirchl. Zeltschrift, Heft 1, 193G. 1



— 2 —

anzuerkennen. Sie sahen hiermit grundsätzlich das dreifache
Amt der katholischen Kirche mit dem kirchlichen Amte des

Kongregationalisten, Presbyterianer und Methodisten auf die
gleiche Stufe gestellt. Aber auch in den beteiligten protestantischen

Kirchen regte sich bald heftiger Widerspruch gegen
das Schema. Wesleyaner missbilligten das Aufgehn ihrer
südindischen Organisation in einer „Priesterkirche". Die Annahme
des historischen Episkopates seitens der südindischen Wesleyaner

würde die Beziehungen mit den übrigen Wesleyanern in
Frage stellen. Die Presbyterianer nahmen vor allem an dem

„historischen Episkopat in konstitutioneller Form" Ärgernis,
weil der Ausdruck an sich zweideutig sei und dem Kollegium
der Presbyter nicht genügende Befugnisse einräume.

Das Echo, welches das Schema fand, hatte bald zur
Erkenntnis geführt, dass nicht mit einer vollen Zustimmung der
beteiligten Kirchen zu rechnen sei. Ihre Synoden hatten sich
inzwischen amtlich mit dem Entwurf beschäftigt und
Abänderungsvorschläge gemacht. Die Lambethkonferenz gab dem
Schema zwar 1980 mit gemischten Gefühlen ihre Zustimmung,
liess aber keinen Zweifel darüber obwalten, dass in den ersten
30 Jahren nach Beginn der Union eine kirchliche Gemeinschaft

mit der Anglikanischen Kirche nicht in Frage komme.
Das „Vereinigte Komitee" beschäftigte sich wiederholt mit den
gemachten Aussetzungen und nahm 1930 in Madras eine neue
Redaktion des ersten Entwurfes vor, in der festgelegt wurde,
dass „der historische Episkopat, die Versammlung der
Presbyter und die Gemeinde der Gläubigen in der Verfassung der
Urkirche wesentliche Elemente gewesen seien und dass die

Bewahrung dieser Elemente für eine rechte kirchliche Organisation

essentiell sei". Damit waren den Presbyterianern und
den Kongregationalisten Zugeständnisse gemacht worden. Der
historische Episkopat wurde in diesem veränderten Schema

allerdings wiederum angenommen, doch wurde dessen Stellung
auf Drängen der protestantischen Vertreter ihrer Auffassung
angepasst. Man wollte schon im ersten Schema weder explicite
noch implicite eine bestimmte Theorie über den Episkopat
vertreten. Jetzt wurde noch hinzugefügt, dass keinesfalls anerkannt
werden sollte, der Episkopat sei für die Befähigung zum
kirchlichen Amte notwendig oder gar ein bestimmender Faktor in
den Beziehungen zu andern Kirchen. Die Wesleyaner drückten



die Klausel durch, dass durch die Annahme der Ordination
durch Bischöfe keineswegs die Gültigkeit oder Regularität
anderer Formen des Kirchenamtes bestritten werde. Auch nach
der dreissigjährigen Versuchsperiode vom Tage der vollzogenen
Vereinigung ab, in der nichtbischöflich geweihte Geistliche
volle Funktionen in der Vereinigten Kirche versehen dürften,
war man den Gegnern der Ordination durch Bischöfe insofern
entgegengekommen, als nach dieser Zeit die Frage weiterer
Ausnahmen von der Regel einer bischöflich geweihten
Geistlichkeit neuerdings zu erwägen sei. Die Stellung der bereits
im Dienste der Kirche stehenden niehtbischöflich geweihlen
Geistlichen dürfe durch weitere Vereinbarungen nicht berührt
werden.

Im Juni 1932 trat das Vereinigte Komitee in Bangalore
zusammen, um das zweite Schema neu zu redigieren. Wiederum

gelang es den Presbyterianern, Methodisten und
Kongregationalisten, ihre Positionen weiter vorzuschieben, während
die katholischen Anschauungen schrittweise zurückgedrängt
wurden. Das betraf die Bedeutung der Glaubensbekenntnisse,
die Gleichstellung der protestantischen Konfirmation mit der
katholischen sakramentalen Firmung und die Mitwirkung der
Presbyter bei der Bischofsweihe mit den konsekrierenden
Bischöfen.

Praktisch schien sich die kommende Union bereits dadurch
auszuwirken, dass gemeinsame Kommuniongottesdienste gefeiert
wurden, in denen protestantische Geistliche zelebrierten und
Anglikaner, selbst anglikanische Bischöfe und Priester,
kommunizierten. Auch von gemeinsamen Exerzitien wird berichtet.

Dies ist der Stand der Dinge, über den wir bisher hier
berichtet hatten. Die fernere Entwicklung sei im folgenden
kurz umrissen.

Das redigierte Schema fand bereits im Februar 1982 die
Generalapprobation der anglikanischen Autoritäten der Kirche
von Indien, Burma und Ceylon. Die Provinzialsynode der
Wesleyanischen Kirche Südindiens folgte im Januar 1933, und
die Generalversammlung der Südindischen Vereinigten Kirche
schloss im Oktober 1933 den Reigen. Jedoch hatte sich das

Vereinigte Komifee noch mit zwei Abänderungsanträgen zum
Schema zu befassen. Der eine wurde von der bischöflichen
Synode der Kirche von Indien, Burma und Ceylon in Verbin-



— 4 —

dung mit dem ständigen Komitee der Generalsynode gestellt.
Der andere wurde von der südindischen Provinzialsynode der
Methodistenkirche vorgelegt.

Obschon die protestantischen Vereinigungskirchen ihre
Positionen sichtlich gebessert hatten, regte sich doch gerade von
dieser Seite der Protest gegen das, was man Konzessionen an
die anglikanische Auffassung nannte. Ein Herr G. W. Macfarlane,
der sich selbst als Senior-Missionsmitglied der Vereinigten Süd-
indischen Kirche (SIUC) vorstellt, schreibt am 1. Dezember 1933

an die „Church Times" eine Information, die fast wie ein
Ultimatum an die anglikanische Gemeinschaft klingt. Er berichtet,
die Generalversammlung der SIUC habe ihren Vertretern im

Vereinigten Komitee die Anweisung gegeben, auf die Vertreter
der anglikanischen Kirche Südindiens einen Druck auszuüben,
dass ihre Synode am 15. Februar 1934 die Bedingungen des

Telugukonzils, das von der Generalversammlung bestätigt sei,
in einer Resolution annähme. Man solle sich mit einer klaren
Antwort dazu äussern. Das Telugukonzil, das am 29. Juni und
2. Juli 1933 in Gooty tagte, hatte sich mit dem zweiten
Entwurf zum Unionsschema befasst, das von den massgeblichen
Instanzen der drei Vereinigungskirchen vorbereitet war. Das
Telugukonzil lehne dieses Schema ab, wenn nicht die seit 14 Jahren

diskutierten Hauptkontroverspunkte des Kirchenamtes und
der Kommunion gelöst würden. Sie verlangten unzweideutige
Anerkennung der Gültigkeit und vollen Rechtmässigkeit der
kirchlichen Ämter anderer Kirchen mit den Ämtern der
Kirchen, die die historische bischöfliche Sukzession besitzen.
Wenn nicht die drei Hauptformen der kirchlichen Organisation
und Leitung, die im N. T. angedeutet seien, nämlich die bischöfliche,

die presbyteriale und kongregationalistische, harmonisch
miteinander verschmolzen würden, so käme die ganze Fülle
Christi nicht zum Ausdruck. Keine dürfe die andere in den
Schatten stellen oder sie verdrängen. Das Konzil könne daher
„den historischen Episkopat" als einzige und ausschliessliche
Grundlage der neuen Kirche nicht anerkennen, besonders nicht
in Berücksichtigung der Klausel, „dass der Episkopat sowohl
von Anfang an als auch später tatsächlich festgehalten werden
muss". Wenn auch die Zustimmung zu irgendeiner Theorie
über den historischen Episkopat nicht erforderlich sei, so

muss doch die Tradition und Praxis, die im Begriffe des



historischen Episkopates liege, angenommen werden. Dazu
können sich die Gemeinschaften, die an der vollen Gültigkeit
und Regularität der Ämter nichtbischöflicher Kirchen festhalten,
nicht entschliessen. Von der neuen Kirche erwartet man bei
ihrer Gründung die Annahme, dass die durch den historischen
Episkopat verliehenen Ämter allein gültig und regulär seien,
indem sie bei der Inauguration nur solche Bischöfe zur Funktion

zulässt, die selbst in voller bischöflicher Sukzession stehen.
Die darin liegende Zustimmung bedeute für sie ein zu grosses
Opfer, welches sie nicht einmal um den Preis der Einheit
bringen könnten. Sie mussten sich die offene Tür der Annahme
nichtbischöflich geweihter Geistlicher auch nach den ersten
30 Jahren vorbehalten, ohne dass diese in ihren Rechten
gegenüber den bischöflich geweihten Priestern irgendwie
beschränkt würden. Ferner müsse Vorsorge getroffen werden,
dass auch die nichtbischöflichen Teile der Unionskirche Männer
zu Bischöfen wählen und konsekrieren, die dann mit den in
apostolischer Sukzession stehenden Bischöfen bei der
Konsekration der Bischöfe der zukünftigen Kirche mitwirken sollen.
Die Geistlichen und Mitglieder des Telugukonzils wünschen
nicht als nur Geduldete in der neuen Kirche zu wirken,
sondern als völlig Gleichberechtigte.

Über die Kommuniongottesdienste erklärt dann das Konzil:
„Es ist unser fester Glaube, dass die erste Stufe zur Union
die Verehrung unseres gemeinsamen Herrn und Heilandes ist
und dass der Kommuniongottesdienst als Ausdruck dieser
Verehrung der wichtigste für die volle christliche Gemeinschaft
ist. Wir halten daran fest, dass die Zusammenkunft als Brüder
am Tische des Herrn nicht das Ziel, sondern die Anfangsstufe
einer wirklichen und lebendigen Union ist. Während fast alle
nichtbischöflichen Kirchen ohne grosse Schwierigkeiten mit
dem gemeinsamen Gottesdienst beginnen können, gibt es grosse
Schwierigkeiten bei den bischöflichen Kirchen. Solange diese

Schwierigkeit besteht, ist der Weg zur Union versperrt."
Es war zweifellos zu begrüssen, dass einmal die wichtige

Frage des Amtes grundsätzlich zur Diskussion gestellt wurde.
Protestantische und katholische Auffassung über das Amt schliessen

sich nun einmal aus. Durch doppelsinnige Ausdrücke kann

nur eine künstliche Unionsgeburt eingeleitet werden. Es schien,
als ob die Fragen nun endlich, ohne Rücksichten auf senti-



— 6 —

mentale Anwandlungen, vom Boden der Lehre aus behandelt
würden. Bezeichnend ist, dass die Ablehnung des Schemas von
den Protestanten ausgeht und nicht von den Anglokatholiken.
Aber der energische Ton des SIUC scheint auf die indischen
Anglikaner doch Eindruck gemacht zu haben.

Das Vereinigte Komitee beschäftigte sich im Februar 1934
mit Fragen, die noch Anlass zu Kontroversen gaben, aber auch
mit andern, die weniger bestritten wurden.

Bei den Kontroverspunkten hatte das Komitee besonders
folgende Fragen zu entscheiden:

1. Die Bedeutung der Annahme des Bischofsamtes durch
die Vereinigungskirchen.

Bezüglich dieser Streitfrage wurde der Bericht für die
Unionsbasis folgendermassen revidiert:

„Die Vereinigungskirchen nehmen den historischen
Episkopat in konstitutioneller Form als Teil ihrer Unionsgrundlage

an. Innerhalb der Vereinigungskirchen herrschen aber
abweichende Gesichtspunkte und Glaubensüberzeugungen
über den Episkopat, die im Verlaufe der Unterhandlungen
offen anerkannt wurden. Zum Beispiel betrachten einige den
Episkopat lediglich als eine Form der Kirchenleitung, die
Jahrhunderte lang in der Kirche gedauert hat und insofern
historisch genannt werden kann, die daher für die
gegenwärtige Kirche in Südindien nützlich sein kann. Andere
glauben, dass der Episkopat göttlicher Einsetzung ist und
dass die bischöfliche Weihe eine wesentliche Garantie für
die Sakramente der Kirche ist. Andere wiederum vertreten
Gesichtspunkte, die zwischen diesen beiden Anschauungen
liegen.

Die Annahme des Episkopates durch die Vereinigungskirchen,

die so in ihren Auschauungen und Glaubensüberzeugungen

divergieren, soll nicht bedeuten, als ob die
Vereinigte Kirche irgendeine besondere Auslegung über die
Bedeutung des Episkopates annehmen musste oder als ob eine
besondere Auslegung von irgendeinem Diener oder Mitglied
der Vereinigten Kirche gefordert würde. Diese Feststellung
ist rein historisch. Ihr Zweck ist, irgendein Missverständnis



vor der Union auszuschalten und so die Möglichkeit einer
Verbitterung zu vermeiden, die nach
Missverständnisse entstehen könnte."
Verbitterung zu vermeiden, die nach der Union durch solche

2. Die gegenseitige Anerkennimg des Wertes der betreffenden
Kirchenämter durch die Vereinigungskirchen.

Die Generalversammlung der Südindischen Vereinigten
Kirche hat eine Entschliessung angenommen, die im Schema
auf Anerkennung der vollen geistlichen Gleichwertigkeit der
Kirchenämter in der Vereinigten Kirche dringt. Diese
Entschliessung vermied absichtlich den terminus technicus
„Gültigkeit". Das Vereinigte Komitee enthielt sich des Versuches,
mit mathematischer Genauigkeit die Wirkungen der Gnade
festzusetzen.

3. Die Konsekration von Bischöfen.

Die letzte Fassung des Schemas hatte es jeder Diözese

überlassen, zu entscheiden, ob Presbyter an der Handauflegung
bei der Konsekration ihrer Bischöfe teilnehmen sollten oder
nicht. Die wesleyanische Delegation kam zur Zusammenkunft
des Vereinigten Komitees mit ganz bestimmten Instruktionen,
und zwar von der Provinzialsynode Indiens und von der
Konferenz in England, dass normalerweise Presbyter an der
Handauflegung bei der Bischofsweihe teilnehmen sollten. Da
Gleichförmigkeit in dieser Sache wünschenswert ist und nur geringe
Hoffnung bestand, die Wesleyaner zur Nachgiebigkeit zu
veranlassen, so wurde die zweitbeste Alternative angenommen,
die 1930 von der Lambethkonferenz angeraten wurde : Wenn
nämlich Presbyter mit Bischöfen zur Handauflegung beigezogen
würden, so müsse dafür gesorgt werden, dass deutlich hervorginge,

dass die Presbyter nicht als Konsekratoren funktionierten.

4. Die Auffassung über die Verpflichtung.

Es muss daran erinnert werden, dass die Vereinigungskirchen,

anstatt die Gewissensfreiheit durch ausführliche und
ausdrückliche Abmachungen sicherzustellen, darin
übereingekommen sind, sich selbst zu verpflichten, dass „die
Vereinigte Kirche in keiner ihrer Verwaltungsmassnahmen
wissentlich die lange gepflegten Überlieferungen irgendeiner
Kirche übertreten will, von der sie gebildet ist".



Das Vereinigte Komitee billigte einen Bericht, der
erklärte, sie fasse die Verpflichtung in dem Sinne auf, dass
die Wünsche der Gemeinde in einer bestimmten Zeit und
die lange eingeführte Überlieferung der Kirche, zu der sie

gehörte, berücksichtigt werden sollen, wenn eine Anstellung
gemacht wird oder wenn ein Geistlicher bei einer besondern
Gelegenheit von den Autoritäten der Vereinigten Kirche
gesandt wird.

5. Die Abstimmung durch die Abgeordnetenhäuser.

Das Vereinigte Komitee hat zur Informierung der Kirchen
eine Erklärung herausgegeben in bezug auf die Methode, in
einer kirchlichen Versammlung jedem Stande die Vollmacht
zu sichern, Anträge, die den Glauben und die Verfassung
der Kirche berühren, zu missbilligen. Wenn sie in das Schema

aufgenommen wird, so wird das den Vorzug haben,
sorgfältig ausgearbeitete und schwerfällige Beschränkungen
abzulehnen, durch die nach dem vorliegenden Schema die
bischöfliche Vetogewalt in der Synode der Vereinigten Kirche
geschützt wird.

6. Die Frage bezüglich der Ausnahmen von der Regel
der bischöflich geweihten Geistlichkeit nach der Interimsperiode

von 30 Jahren.

Der Paragraph, der sich mit dieser Frage im Schema

beschäftigte, hat bisher nur Ausnahmen ins Auge gefasst,
die aus der Beziehung der Vereinigungskirchen zu den Kirchen
entstehen, welche die Missionen gründeten, denen sie ihre
Existenz verdanken. Um a) keine Ausnahme auszuschliessen,
die im Falle von geweihten indischen Geistlichen der
Vereinigungskirchen, z. B. in den Straits Settlements, Singapore
oder Nordindien, gemacht würden, und um b) die folgenden
Verhandlungen mit Kirchen künftig zu erleichtern, die jetzt
nicht an der geplanten Union teilnehmen, ist der wichtige
Teil des Paragraphen verändert worden und wird in der
nächsten Fassung des Schemas folgendermassen lauten:

„Nach dieser Periode von 30 Jahren muss die
Vereinigte Kirche aus sich selbst heraus bestimmen, ob sie

fortfahren will, irgendwelche Ausnahmen von der Regel



— 9 —

zu machen, dass ihr Kirchenamt ein bischöflich geweihtes
Amt ist. Sie muss im allgemeinen feststellen, unter welchen
Bedingungen sie Geistliche anderer Kirchen unter ihre
Geistlichkeit aufnehmen will."

Andere vorgesehene Veränderungen und Verbesserungen
des Schemas oder Hinzufügungen, die das Komitee in
Erwägung zog, fallen unter folgende Hauptkapitel: 1. Die
Eigenschaften, die von den für die Weihe anzunehmenden
Kandidaten gefordert werden. 2. Verschiedene Verbesserungen
am Abschnitt über die Pflichten des Presbyters. 3.

Hinzufügungen zum Kapitel über die Mitgliedschaft zur Kirche.
4. Eine Empfehlung der wesleyanischen Provinzialsynode
Südindiens, dass nach Möglichkeit im Schema der Ruf der
Kirche in Indien nach einer aggressiven Evangelisationskraft
ganz besonders und geziemend hervorgehoben wird. ö.

Vorschläge und Entwürfe bezüglich der Ehegesetzgebung in der
Vereinigten Kirche.

Da die Vereinigte Kirche, vom juristischen Standpunkte
aus betrachtet, eine neue kirchliche Gemeinschaft sein will,
so wird sie, damit den Anforderungen der indischen christlichen

Eheschliessung entsprochen wird, in ihre Verfassung
eine Erklärung betreffend die Gesetze und Bräuche, die die
Ehen nach der Einführung der Union regeln, aufnehmen
müssen. Die skizzierten Entwürfe sind zum grössten Teil
konservativ, obgleich das Ehchindernis bei einer
Wiederverheiratung mit der Schwester der verstorbenen Frau nicht
vorgesehen ist. (Dieses Ehehindernis hatten die Kronkanoni-
sten bekanntlich den Heiratslaunen Heinrichs VIII. zuliebe
aus dem A. T. als juris divini ausgegraben.)

Zur Vervollständigung fügen wir noch einige Abänderungen
des Schemas aus der Sitzung vom Februar 1934 bei, zunächst
über das kirchliche Amt:

„Die Vereinigungskirchen erkennen dankbar an, dass

sich Gottes Gnade reichlich in den Kirchenämtern jeder
einzelnen Vereinigungskirche geoffenbart hat. Sie anerkennen
die geistliche Wirksamkeit dieser Ämter bei der Arbeit im
Reiche, Gottes und danken Gott für die Segnungen, die er
der Welt durch sie gegeben hat. Sie erwarten zuversichtlich,
dass er noch grössere Segnungen geben wird, wenn diese



— 10 —

bisher getrennt arbeitenden Ämter nunmehr in einer Gemeinschaft

zusammenwirken."

Sodann interessiert das, was über die Handauflegung von
Presbytern bei der Konsekration von Bischöfen zur Kenntnis
gegeben wird:

„Das Vereinigte Komitee erkennt von neuem an, dass es
unerwünscht ist, wenn in dieser wichtigen Angelegenheit in der
Vereinigten Kirche zwei verschiedene Bräuche herrschen sollten.
Das Komitee anerkennt indessen auch die grossen Schwierigkeiten,

wenn man dafür zu sorgen hätte, dass Presbyter bei
der Bischofsweihe entweder stets oder nie die Handauflegung
mit den Bischöfen vornehmen sollen. In jedem dieser Fälle
ist es unvermeidlich, dass man dabei von einem Prinzip
abweicht, dem das Komitee stets zugestimmt hat und das es

zur Erzielung der Union für hochwichtig hält, nämlich, dass
die Vereinigungskirchen, während sie in dem übereinstimmen
müssen, was in einem bestimmten Falle in der Vereinigten
Kirche zu geschehen hat, dadurch nicht auch das Gefühl
haben müssen, dass sie zu der einen oder andern Auffassung
über gewisse Dinge, wie über das Kirchenamt, verpflichtet
sind. Das Komitee macht daher folgende Vorschläge für die
drei Kirchen und setzt sie ins Schema ein, und zwar als
,Vorschläge', bei denen nach seinem Dafürhalten die
geringstmögliche Abweichung von dem oben festgestellten Prinzip
stattfindet. Es bittet ehrfurchtsvoll darum, dass sie in diesem
Lichte betrachtet werden:

Die Kirche von Südindien glaubt, dass bei allen
Ordinationen und Konsekrationen der wahre Ordinator und
Konsekrator Gott ist, der in Beantwortung der Gebete
seiner Kirche und durch die Worte und Handlungen ihrer
Vertreter zum Amt und Werk beauftragt und ermächtigt,
zu welchem die Person berufen ist, die er erwählt hat.
Beim Dienste der Konsekration eines Bischofs in der Kirche
Südindiens soll die zu weihende Persönlichkeit feierlich
durch zwei Presbyter der Diözese, für die er geweiht werden
soll, den Bischöfen vorgestellt werden, die an der
Konsekration teilnehmen. Diese beiden Presbyter schliessen sich
den Bischöfen bei der Handauflegung an. Wenn jedoch
das betreffende Provinzialkonzil darin übereinkommt und



— Il¬
es so besonders bestimmt, so soll die Handauflegung nur
durch die Bischöfe erfolgen."
Aber auch diese Abänderungen fanden nicht den vollen

Beifall der beteiligten protestantischen Gemeinschaften. Wohl
gab die Methodistenkonferenz in Leicester (England) im Juli
1934 dem abgeänderten Schema nach gewissen Bedenken ihre
Zustimmung, aber die Begründung, die Dr. Lofthouse, Chef des

Handsworth College in Birmingham, gab, der zur Information
eigens nach Indien gereist war, musste anglikanisches
Empfinden vor den Kopf stossen. Er polemisierte zunächst gegen
einen Ausspruch des Erzbischofs von Canterbury, dass der
Episkopat eine wesentliche Institution in der Kirche sei, und
lehnte diese Auffassung ganz entschieden ab. Dann erklärte
er, er könne sich mit dem im Schema angenommenen Episkopat
abfinden, weil er weder als theologische noch als theoretische
Notwendigkeit anerkannt sei, weil der Bischof von Presbytern
nach demokratischen Grundsätzen gewählt werde und weil bei
der Bischofsweihe zwei Presbyter mit die Hand auflegten. Es

würde hier ein Novum geschaffen, nämlich ein Freikirchenepiskopat.

Von 10 Bischöfen würde die Hälfte Freikirchler,
darunter zwei Methodisten sein. Er führte weiter aus: „Wir
bauen in Indien tatsächlich eine starke evangelische Kirche,
in der sich die Freikirchler mehr zu Hause fühlen werden
als die Anglikaner. Wir haben in der neuen Kirche keine
Meinungsverschiedenheiten zu befürchten. Anglokatholiken, was
man hier darunter versteht, sind in Südindien selten. Und ich
bin ziemlich sicher, dass, wenn die Leute, die wir hinausschicken,
an Charakter, Fähigkeiten und Hingabe denen gleichen, die
schon dort wirken, so werden die Methodisten die Führung in
der Hochhaltung des Evangeliums und in der Entfaltung des

evangelischen Eifers in der neuen Kirche übernehmen." Für
Lofthouse ist das Schema ein methodistischer Sieg. Was uns
am peinlichsten überrascht, ist das Versagen der südindischen
Anglikaner, die, mehrheitlich der konfessionell den Freikirchen
zugeneigten evangelikalen Richtung angehörig, anglikanische
Grundsätze nicht mit der Festigkeit vertreten haben, wie das

die protestantischen Gemeinschaften in der Festhaltung an ihren
Prinzipien getan haben. Man kann sich billig fragen, ob die

Delegierten der anglikanischen Synoden überhaupt die geistigen
Voraussetzungen besässen, um in solch entscheidenden Fragen



— 12 —

richtig urteilen zu können, und ob sie sich der Bedeutung
bewusst waren, die ihre Stimmen für die anglikanische Gemeinschaft

in der ganzen Welt besässen.
Dazu kommt die Tatsache, dass das sehr schwerfällige

und mit Fachausdrücken gespickte Schema in die Volkssprachen
kaum zu übersetzen ist, dass aber viele Delegierte, die zu
entscheiden haben, der englischen Sprache gar nicht mächtig sind.
Was kann man daher auf solche Abstimmungen geben Für
viele Vertreter auf den Synoden handelt es sich um Dinge,
die sie einfach nicht verstehen.

Dementsprechend war denn auch die Haltung auf den

anglikanischen Synoden der Diözesen Kalkutta, Madras und
Chota Nagpur, die Ende 1934 tagten und ihre Voten für die
Generalsynode der anglikanischen Kirche Südindiens abgeben
sollten. Es ist z. B. typisch, dass ein Antrag, wie der folgende?
in Kalkutta mehrheitlich abgelehnt werden konnte, nachdem
ein verschwommener und vieldeutiger Antrag mit knapper
Mehrheit angenommen war: „Das Schema versagt in zwei
spezifizierten Punkten, insofern es tatsächlich die unbedingte
Annahme der Regel der bischöflichen Ordination ablehnt und
die Aufrechterhaltung der vollen kirchlichen Gemeinschaft mit
christlichen Gemeinschaften vorsieht, mit denen die Anglikanische

Kirche keine Kirchengemeinschaft unterhält."1 Es ist
schon viel, dass man auf diesen Synoden den Eindruck gewinnen

konnte, dass doch eine Minorität das Schema in seiner
jetzigen Gestalt für die Union nicht als förderlich erachtet.

So ist es kein Wunder, dass das Schema trotz seiner
wesentlichen Veränderung von Bischöfen und Synoden ohne
heftiges Widerstreben übernommen wurde. Man liess sich nicht
dadurch irritieren, dass kongregationalistische Zuschriften an
deren kirchliche Presse klar die Absicht zu erkennen gaben,
dass man auch nach 30 Jahren schon die Weihe durch
Bischöfe zu sabotieren wissen werde. Wenn selbst in England
die „Freunde der Wiedervereinigung", also Anglikaner evan-
gelikaler Richtung, für die offene Kommunion eintreten, so darf
es nicht wundernehmen, dass man in Indien noch weniger
Bedenken trägt.

Im Frühling 1935 trat das Vereinigte Komitee wiederum
in Madras zusammen und beschloss, sofort das wiederholt
revidierte Unionsschema mit einer Sammlung von Erklärungen



— 13 —

herauszugeben. Nunmehr ist die Konfirmation ganz im
protestantischen Sinne angenommen, nämlich als ein Gottesdienst,
bei dem der Konfirmand seinen Glauben bekennt. Die
Handauflegung durch den Bischof ist für die Glieder der künftigen
Kirche nicht erforderlich. Die Ordinationen aller Geistlichen
der Vereinigungskirchen sind als gültig erklärt. Die Protestanten

haben die Handauflegung von nichtbischöflich geweihten
Geistlichen bei der Bischofsweihe für die Vereinigte Kirche
durchgesetzt. Inzwischen haben sogar einige Bischöfe der
südindischen anglikanischen Kirche das Dispensrecht von der Regel
verlangt, dass nur von einem wirklichen Bischof geweihte Priester

die heilige Eucharistie in den Kirchen der Anglikaner
feiern können. Es hat denn nun doch vielen Anglikanern die
Augen geöffnet, dass sie sehen mussten, wie wenig sich die
Hüter des Glaubens und der kirchlichen Kanones um die
Bewahrung der kirchlichen Ordnung kümmern. Und so zeigt sich
besonders in England eine starke Erregung über das ganze
Unionsschema und über die Haltung der südindischen
kirchlichen Autoritäten. Bezeichnend für die Stimmung in den anglo-
katholischen Kreisen ist ein Brief aus Kalkutta vom 24. August
1935, der in der „Church Times" vom (5. September veröffentlicht

wird. Darin heisst es, dass schon die Aufforderung im
„Bombayer Magazin", dem anglikanischen Diözcsanblatt, für
das recht unglücklich formulierte Unionsschema zu beten, den
Umfall der anglikanischen Bischöfe in Südindien gegenüber
dem Schema von 1929, dem die Lambethkonferenz zugestimmt
habe, hell beleuchte. Die Abänderungen des ersten, auch für
Anglikaner erträglichen Schemas wurden von einer protestantischen

Vereinigungskirche durchgedrückt. Als wichtigstes
Argument wurde im Vereinigten Komitee immer wieder
vorgebracht, dass der Heilige Geist mit der Majorität (natürlich
der Delegierten, nicht der Einzelkirchen) sei, dass daher eine

Verwerfung der Majoritätsbeschlüsse einer Sünde wider den

Heiligen Geist gleichkäme! (Die Anglikaner in Südindien haben
mehr Mitglieder als die protestantischen Vereinigungskirchen
zusammen.) Es berührt viele Anglikaner besonders peinlich, dass

das anfänglich vorgesehene Interim der Verwendung auch
nichtbischöflich geweihter Geistlicher während der ersten 30

Jahre nach vollzogener Vereinigung praktisch ad infinitum
ausgedehnt werden würde. Auch wurde auf den schlechten Eindruck



— 14 —

hingewiesen, den der Kommunionempfang anglikanischer
Bischöfe aus der Hand protestantischer Geistlicher gemacht habe.
Mit solchen Praktiken sei die Lambethkonferenz 1930 gewiss
nicht einverstanden gewesen. Die Anerkennung aller geistlichen
Ämter aller Gemeinschaften und Sekten durch den Satz, dass
Christus unterschiedslos allen seine Gnade gäbe, geht an die
Grundlage des Anglikanismus. Wenn dieser Satz wahr sei, so
habe es gar keinen Sinn, den „historischen Episkopat" für die
Vereinigte Kirche zu forclern. Auf Grund der Anerkennung aller
Ämter als gleich gut und gleichberechtigt haben die ganzen
Verhandlungen in Süclindien eigentlich gar keinen Zweck mehr.
„Lasst alle Konfessionen in Indien sich auf einmal verbinden!"
Das ist clie Forderung eines Dr. Stanley Jones in einem in
Indien zirkulierenden, von ihm verfassten Unionsschema. Nur
Rom scheidet er aus. In dem abgeänderten Schema werde eine
neue Art von Episkopat vorgesehen. Am meisten Kopfschütteln
erregt bei grundsätzlichen Anglikanern die neue Forderung,
dass auch nach 30 Jahren noch Geistliche der protestantischen
Gründungskirchen aus Europa und Amerika angenommen werden

können, ohne dass sie verpflichtet werden, vor der
Aufnahme sich der bischöflichen Ordination zu unterziehen. Der
Einsender hofft, dass in der südindischen anglikanischen Synode
wenigstens ein Majoritätsbeschluss herbeigeführt werden möchte,
wonach das abgeänderte Schema in seiner letzten Redaktion
der Lambethkonferenz von 1940 vorgelegt werden muss. Das

Merkwürdige ist aber, dass auch die protestantischen Partner
des Unionsschemas in der gegenwärtigen Fassung keineswegs
damit zufrieden sind. Es hat sich sogar eine organisierte Opposition

gebildet, wTorüber wir in der „Christian World" vom
16. September 1935 unterrichtet werden. Die Opposition nennt
sich„Süd-Travancorer Evangelische Vereinigung", die sich am
5. August 1935 in Nagercoil zusammengefunden hat. Das
Unionsschema auch in seiner jetzigen Form entspräche nicht der
Gedankenwelt der indischen Christen, die von sich aus niemals
ein solch kompliziertes, dunkles Fachdokument, das sogar für
gebildete Inder unverständlich sei, verfasst hätten. Das
Vereinigte Komitee ignoriere jede von aussen kommende Kritik,
indem es erkläre, dass eine solche Kritik erst dann angebracht
sei, wenn das Schema seine endgültige Gestalt gewonnen hätte.
Dem Schema würde in Indien nur wenig Unterstützung zuteil.



— 15 —

Der Vorsitzende der Versammlung, ein im Ruhestand lebender
indischer Distriktsrichter, fasste die Einwände vom evangelischen

Standpunkte dahin zusammen, dass die Lehre von der
Wiedergeburt durch die Taufe abzulehnen sei. Man dürfe einer
Union nicht zustimmen, die nicht auch die Heilsarmee und
die Quäker einbezöge. Auch können sie die Sakramente nicht
als wesentlich für die Mitgliedschaft am Leibe Christi annehmen,
noch können sie der Lehre von der apostolischen Sukzession
ihre Unterstützung leihen. Freiheit der Lehre und Freiheit des

Gewissens seien um einen hohen Preis von den Nonkonformisten
in England erkämpft worden. Man dürfe nicht gestatten, dass
diese Freiheiten heute nur geduldet würden. Freiheit und das

Vorrecht der Laien sei eine zu kostbare Erbschaft, als dass
sie preisgegeben werden dürfen. Die evangelische Christenheit
dürfe nicht mit Formalismus und Kirchentum überschwemmt
werden. Die evangelischen Christen Indiens seien nicht willens,
ein Joch auf sich zu nehmen, das ihre Väter nicht hätten tragen
können.

Am 25. November 1935 gab die Südindische Vereinigte
Kirche (SIUC) in Kalkutta folgende Entschliessungen bekannt:

„1. Die Generalversammlung hat mit* Interesse den Bericht
ihres Komitees für die Einigung der Kirche entgegengenommen
und dankt den Räten der Kirche für die Sorgfalt, mit der die

Entschliessungen der letzten Generalversammlung in weiten
Kreisen der Kirche beraten worden sind.

2. Die Generalversammlung drückt auch ihre hohe
Wertschätzung aus für die Bemühungen des Vereinigten Komitees,
den Wünschen der Südindischen Vereinigten Kirche
entgegenzukommen.

3. Nachdem die Generalversammlung den Bericht ihres
Komitees für die Kircheneinigung entgegengenommen, eine
Diskussion in der Versammlung stattgefunden und diese die
Entschliessungen von sechs Kirchenräten vor sich liegen hat,
erkennt sie, dass beträchtliche Teile der Kirche noch grosse
Schwierigkeiten mit einer Anzahl von Punkten des
Unionsschemas haben.

4. Dementsprechend gibt die Generalversammlung zu
Protokoll, dass es ihr notwendig erscheint, noch einige Jahre für
die Besprechung dieser Punkte innerhalb der Räte und der
Kirchen der Vereinigten Südindischen Kirche einzuräumen, um



— 16 —

zu einem solchen Grade von Einmütigkeit zu gelangen, der
die Union möglich macht.

5. In der Zwischenzeit instruiert die Versammlung ihr
Komitee dahin, dass es die Verhandlungen mit den Vertretern
der anderen beiden in Betracht kommenden Kirchen fortsetzt,
um sich zu bestreben, die Kirchen in den Kontakt der
Brüderlichkeit und des Dienstes zu bringen, auf dass durch solche
Mittel die Glieder der verschiedenen Kirchen auch jetzt schon
zu einem wachsenden Masse der Einigkeit und des gegenseitigen
Verstehens heranreifen mögen.

6. Die Generalversammlung erkennt an, dass der Weg zur
Einigung nur durch das Gebet gefunden werden kann, und
bittet alle Mitglieder der Kirche dringend, eifrig im Gebete zu
sein, damit der Wille Gottes in dieser Sache erkannt und
befolgt werden möge."

Obschon die Unionsverhandlungen in Südindien offensichtlich

in einer Sackgasse stecken, lassen die anglikanischen
Bischöfe daselbst nichts unversucht, um das Schema unter allen
Umständen vorwärtszutreiben. Durch ihren unverwüstlichen
Optimismus zeichnen sich besonders der Erzbischof von Madras
und der Bischof von Dornakal, der Leiter der anglikanischen
Kommission im Vereinigten Komitee, aus. Er verteidigt in der
„Living Church", dem anglokatholischen Organ der Bischöflichen

Kirche Amerikas, die Position der südindischen Bischöfe.
Er kann darauf hinweisen, dass die südindische Kirchenprovinz
niemals den Rat anderer Kirchenprovinzen der anglikanischen
Gemeinschaft eingeholt habe, sondern in Sachen der
Unionsverhandlungen nur mit der Lambethkonferenz zu tun habe,
die sie niemals gewarnt habe, sondern „den Versuch, die im
Schema (von 1929!) verkörperten Grundsätze im einzelnen
auszuarbeiten, vertrauensvoll in die Hände der Bischöfe gelegt
hat". Die Konferenz hat auch die Firmung keineswegs als
absolut notwendige Vorbedingung für eine Union verlangt. Sie
habe ferner festgestellt, dass die Handauflegung von Presbytern
bei Bischofsweihen nicht die Gültigkeit der Konsekration
berühre. Bezüglich der Gültigkeit nichtbischöflicher Kirchenämter
beruft er sich auf den Bericht der Konferenz: „Wir erklären
nachdrücklich, dass wir die geistliche Realität der Ämter, wie
sie in nichtbischöflichen Kirchen ausgeübt werden, nicht in
Frage stellen. Wir wiederholen im Gegenteil die Erklärung



— 17 —

der Lambethkonferenz von 1920, dass diese Ämter als wirksame

Träger der Gnaden vom Heiligen Geist gesegnet und
anerkannt sind." Der Bischof bestreitet, dass auch in der jetzigen
Fassung des Schemas etwas davon stehe, dass die ehemaligen
anglikanischen Gemeinden der künftigen Vereinten Kirche
genötigt werden könnten, die Eucharistiefeier durch nichtbischöflich

geweihte Geistliche vollziehen zu lassen. Ebensowenig
führe das Schema zum Bruche der heutigen anglikanischen
südindischen Kirchenprovinz mit den übrigen anglikanischen
Gemeinschaften der Welt. (Das gilt vielleicht vom Schema des

Jahres 1929, nicht aber von dem jetzt vorliegenden.)
Von unserm Standpunkt aus betrachtet, hat die ganze

Unionsverhandlung in Südindien eine recht unerfreuliche Wendung

genommen, die sich von Jahr zu Jahr verschlimmerte.
Irgendein wirklich positives Ergebnis ist bis heute nicht erzielt
worden. Man hat gemeinsam und gesondert für das Werk der
Wiedervereinigung gearbeitet und gebetet. Zahllose Sitzungen
von Vertretern der Vereinigungskirchen und des Vereinigten
Komitees haben seit 15 Jahren stattgefunden. Aber man hat
sich gescheut, den angeschnittenen Problemen mit theologischer
Akribie auf den Grund zu gehen. Keine der protestantischen
Verhandlungskirchen hat ein Jota ihres Standpunktes aufgegeben.

Nur die anglikanische Kirche liess es an Grundsätzlichkeit

fehlen. Wir können uns leider des Eindrucks nicht erwehren,
dass man gar nicht auf eine innere Union im Geiste der Wahrheit

und Wahrhaftigkeit hinarbeitete, sondern Erklärungen
formulierte, die jeder nach seiner Fasson auslegen kann. So

können wir nur dem Wunsche Ausdruck verleihen, dass das
Schema in seiner gegenwärtigen Redaktion als eine Fehlgeburt
der Unionsbewegung ein ehrliches Begräbnis finde. Die ganze
Bewegung für Glaube und Verfassung kann aus den Verhandlungen

in Indien wenigsten lernen, wie es nicht gemacht werden
darf, um zum Ziele einer wahren Union zu kommen. Dieses
Ziel darf vorläufig nicht zu hoch gespannt werden. Man sollte
sich zunächst darauf beschränken, die grossen, noch getrennten
Kirchentypen romfreier katholischer, reformierter und
lutherischer Art untereinander näherzubringen. Noch notwendiger
aber erscheint uns eine innere Einigung der einzelnen Kirchen
durch Besinnung auf ihre eigenen grundlegenden Bekenntnisse.

Basel. C. Neuhaus.
Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 1, 1936. 2


	Die kirchlichen Unionsbestrebungen Südindiens

