
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 4

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 234

Bibliographie.
Keller, Adolf, Der Weg der dialek-

tischen Theologie durcii die kirchliche

Welt. Eine kleine Kirchenkunde

der Gegenwart. Chr. Kaiser,
Verlag, München. 1931. 212 Seiten.
Brosch. KM. 3. 80; geb. RM. 5. —.
Der um die ökumenischen

Probleme und nicht zuletzt um die
Linderung der äussern Notlage vieler
Kirchen sehr verdiente Verfasser legt
hier, wie er es selbst nennt, „eine
kleine Kirchenkunde der Gegenwart"
vor. Neu ist aber an dieser Kirchenkunde

nicht nur, dass sie von einem
ökumenischen Standort aus gewagt
wird, sondern noch mehr, dass sie
alles kirchliche Leben der Gegenwart
mit einer bestimmten Theologie, und
zwar der ausgeprägtesten Lehrgestaltung

des heutigen Protestantismus,
der sogenannten « dialektischen Theologie

», konfrontiert.
Der ökumenische Standort des

Verfassers eröffnet ihm den Ausblick auf
ganz neue Fragestellungen. In einem
prinzipiell gehaltenen Einleitungskapitel

wird die Unzulänglichkeit der
bisherigen Ansätze zu einer Kirchenkunde

aufgedeckt. Es kann sich, wie
hier überzeugend gezeigt wird, heute
nicht mehr darum handeln, rein
positivistisch die «Unterscheidungslehren»
der verschiedenen Kirchen nebeneinander

zu stellen oder ihr Brauchtum
von aussen her zu schildern. Eine
solch neutrale Konfessionskunde
erledigt sich von selbst vor der
Tatsache, dass heute alle Kirchen eine
Erschütterung erfahren, die sie neu
vor die Grundfragen ihres Seins stellt
und sie nötigt, ins Gespräch mit den
andern einzutreten. So gilt es einerseits,

nicht bloss die Theologumena
der einzelnen Gruppen zu vergleichen,
sondern sich in das Wesen der
einzelnen Kirchen einzufühlen, sie aus
ihrer eigenen Art heraus zu verstehen
und dann diese «Eigenart» wiederum
nicht bloss als biologisches Faktum
zu registrieren, sondern zu begreifen

aus dem möglichen Auftrag, der von
Gott her der einzelnen Kirche gestellt
sein könnte. Die Kritik darf nicht von
einer Idealgestalt der christlichen
Kirche, die man sich selbst konstruierte,

oder von Postulaten der eigenen
Denomination her geübt werden,
sondern nur auf Grund der Frage, wie
weit die einzelne Kirche diesem be-
sondern Ruf Gottes an sie gehorchte.
Diese Betrachtungsweise wird
allerdings zu dem unheimlichen Resultate
führen, dass « jede Art Kirchlichkeit
problematisch wird von ihrer eigenen
Wesensschau her» (S. 11). Gerade
die mächtigen und blühenden Kirchen
können vor diesem Urteil zu « recht
fragwürdigen » Gebilden werden, und
umgekehrt « die Kirchen unter dem
Kreuz » in Schwachheit und Armut
zu Zeugen der Kraft und des Reichtums

Christi (S. 10). Diese « Wesensschau

» ermöglicht aber auch erst jene
wichtige Aufgabe des « Übersetzens »,
die der Verfasser mit Recht so
eindringlich fordert. Er meint damit die
Übersetzung des tiefsten Anliegens,
des besondern Kerygmas, das die
einzelne Kirche anvertraut erhielt und
weiterzugeben hat, in die «Sprache»
der andern Kirchen. Dieses eigentliche

Geheimnis der einzelnen Kirche
erschliesst sich aber nur dem
Liebenden, nicht dem Richtenden. Es
kann es auch nur der weitersagen,
der es nicht nur weiss, sondern
ergriffen hat.

Wir haben diese pia desideria einer
zukünftigen, wahrhaft ökumenischen
Kirchenkunde so ausführlich
besprochen, weil sie uns für das jetzt
erst recht nötig werdende Gespräch
der Kirchen untereinander so eminent
wichtig erscheinen wollen. Nur so
werden die Kirchen nicht mehr — wie
bisher fast immer — einfach «aneinander

vorbeireden».
Zum gegenseitigen Verstehen ist

aber nicht bloss gütiges Eingehen
auf einander, sondern auch eine gc-



— 235 —

meinsame Frage nötig. Der
Verfasser glaubt nun, dass die Frage,
die alle Kirchen in gleicher Weise
angehe, die Frage nach der Kirche
überhaupt, die Frage, die an jede
Kirche von Gott her gerichtet werde,
heute von der dialektischen Theologie,
am schärfsten und klarsten
ausgesprochen werde. Er glaubt deshalb
mit Recht, etwas Wesentliches zur
Orientierung über die Grundhaltung
der einzelnen Kirchen beitragen zu
können, wenn er die Art aufdeckt,
wie diese auf die neue Theologie
reagieren. Der Verfasser befindet sich

dabei in der glücklichen Lage, die
verschiedenen Kirchen und
kirchlichen Gruppen nicht bloss «aus den

Büchern » zu kennen, sondern aus

persönlicher Anschauung und
langjähriger Erfahrung. Er gibt so ein

lebendiges Bild von der Aufnahme
und Abwehr, die die dialektische Theologie

gefunden, von der Belebung und

Zersetzung, die sie ausgelöst hat. Die

Inkarnationstheologie der Anglikaner,
die kosmologische Spekulation der

Orthodoxen, der Objektivismus des

abendländischen Katholizismus, die

Probleme, die bei den Reformations-

kirchen um die Begriffe Wort Gottes,

Rechtfertigung und Heiligung
gelagert sind, werden dadurch tatsächlich

unter eine neue, besonders deutliche

Beleuchtung gerückt. Es ist auch

nicht zu verkennen, dass so eine
Kirchenkunde entsteht, die nicht einer

gewissen Aktualität entbehrt, wenn
sich auch bei einem solchen Überblick
über Dinge, die sich noch ganz in

Bewegung befinden, das Skizzenhafte,

ja oft fast Feuilletonistische der
Berichterstattung kaum überwinden
lässt. Der Verfasser erstrebt selbst

nicht Vollständigkeit, sondern will
einfach eine erste Orientierung geben,
wie sie heute möglich ist (S. 160 f.).

Der Zweck des Buches erschöpft
sich aber doch auch darin nicht,
sondern zeigt sich, wie wir zu beobachten

meinen, in einem viel wichtigeren
Anliegen. Es handelt sich um nichts
weniger als um ein eigentliches Liebes-

werben der ökumenischen Bewegung
um die dialektische Theologie. Es ist
dem Verfasser ein persönlicher
Schmerz, dass die Dialektiker bei
dem grossen Werk der Wiedervereinigung

spröde abseits stehen. Er
ist der Auffassung, dass es sich bei
dieser Haltung um ein tragisches
Missverständnis handle, das mit gutem
Willen zu beseitigen wäre. Es ist ja
heute — fünf Jahre später — auch
zu konstatieren, dass nicht nur Aussenseiter

der Bewegung, sondern Barth
selber begonnen haben, ihrerseits sich
mit der ökumenischen Bewegung
auseinanderzusetzen. Es ist nicht zu
bestreiten, dass eine gewisse Gemeinsamkeit

der Problemstellung besteht.
Der Verfasser darf sich auch mit Recht
darauf berufen, dass die ökumenische
Bewegung sich selbst gegenüber
kritisch sein will, dass sie nicht eine
Kompromiss- und Minimaltheologie
anstreben darf, sondern nur die
Erkenntnis der Kirche und damit der
Wahrheit. Dennoch scheint uns die
Nähe der beiden Bewegungen nicht
derart gelagert zu sein, wie sie
Professor Keller sieht. Es mag erfreulich
sein, dass sich Barth der Mitarbeit
am ökumenischen Seminar in Genf
nicht entzogen hat. Aber gerade seine
dort offiziell zur Kenntnis gegebenen
Äusserungen zum Problem : « Die
Kirche und die Kirchen » (Theologische

Existenz heute, Nr. 27, Kaiser,
München 1935. Siehe besonders die
kritischen Bemerkungen S. 16 und
die « Bedingungen » S. 17!) scheinen
uns zu beweisen, dass er sich weiterhin

kritisch zur ökumenischen
Bewegung stellt. Dies entspricht wohl
auch der ihm aufgetragenen Funktion,
die, wenn man es hoch fassen will,
mein* eine «prophetische» als eine
verwaltungsamtliche oder, wenn man
es mit seinen Worten bescheidener
sagen will, mehr die einer «

Randbemerkung » als die einer «

ökumenischen Theologie » sein wird und will.
Die Affinität der beiden Bewegungen
scheint uns nur in der gemeinsamen
Not aller Kirchen gegeben zu sein,



— 236

wie der Verfasser richtig sieht, aber
weniger in ihrer Struktur und Funktion.

Sie werden sicher weiter
aufeinander wirken und wirken sollen,
aber es scheint uns nicht in der Art
der beiden kirchlichen Bewegungen
zu liegen, dass sie zu nahe aneinander-
geschmiegt arbeiten könnten; eine
fruchtbare Zusammenarbeit scheint
uns vielmehr in der bisherigen
Haltung kritischer Beobachtung zu liegen,
die deshalb keineswegs « lieblos » sein
muss. Eine gewisse Distanzierung
scheint mir hier einfach durch die
verschiedenen Aufgaben der
Bewegungen und der Einzelnen gegeben
zu sein.

Damit ist der Wert dieser auch
heute, nach so vielen neuen
Erschütterungen, immer noch aktuellen Schrift
nicht herabgemindert. Sowohl das
kirchliche Anliegen der ökumenischen
Bewegung wie die theologische Frage
Karl Barths sind heute brennender
als je, nicht nur zur Diskussion,
sondern zur Beantwortung gestellt.

E.G.

vonArseniew, N., Der urchristliche Realis-
nms und die Gegenwart. I.Teil, 1933.
Der urchristliche Realismus und die
Christenheit der Gegenwart. II. Teil,
1935. Beides Bärenleiter-Verlag zu
Kassel, je RM. 2.

Unter urchristlichem Realismus
versteht der bekannte orthodoxe Theologe
imd Religionsphilosoph das Zeugnis
von dem Durchbruch der übermächtigen

Realität Gottes „Wir sahen seine
Herrlichkeit". Er sieht diesen Durchbruch

im religiösen Suchen unserer
Zeit, im Zeugnis während des
Weltkrieges gefallener Soldaten, in der
deutschen Jugendbewegung, in der
deutschen protestantischen Theologie
lind in Parallelerscheinungen im ausser-
deutschen Protestantismus. Von diesem
Gesichtspunkt aus werden die dialektische

Richtung, die Berneuchener
Bewegung, die mystisch-konkrete
Auffassung der Kirche in Kreisen
deutscher Theologen besprochen, analoge
Erscheinungen im französischen, schot¬

tischen und skandinavischen
Protestantismus erwähnt. Im zweiten Teil
in ganz ähnlicher Weise die Kirche des

Morgenlandes, die Inkarnationstheologie
im Anglikanismus, die deutsche

hochkirchlicho Bewegung, einige
Strömungen in der römisch-katholischen
Kirche, die ökumenische Bewegung.
Wenn manches sehr skizzenhaft und
unvollständig ist, erhält man doch den
Eindruck, dass der Verfasser das
religiöse und kirchliche Leben der Gegenwart

beherrscht und berufen ist, ein
Wort mitzusprechen, besonders da er
von einer tiefen Auffassung von
Christentum und Kirche getragen ist. Etwas
stark übergoldet erscheint die Ostkirche
und allzu stark überschätzt die deutsche
hochkirchliche Bewegung, zu knapp ist
die Skizze der ökumenischen Bewegung.

Ihre praktischen Auswirkungen
hätten erwähnt werden dürfen, sie sind
sicher auch ein Zeugnis des urchristlichen

Realismus. A. K.

Bremi, Willy, Dr. theol.: Was ist das
Gewissen? Seine Beschreibung, seine
metaphysische und religiöse
Deutung, seine Geschichte. Verlag Orell
Füssli, Zürich und Leipzig 1934,
178 S., Fr. 8. -.
„Jede metaphysische, ontologische

oder dogmatische Gewissensdeutung
hat ihre ganz spezifische Gefahr: das
Überfliegen des faktischen Tatbestandes.

Wir haben uns bemüht, dieser
Scylla auszuweichen, ohne uns der
ebenso schlimmen Charybdis des
Psychologismus auszuliefern." Mit diesen
Worten charakterisiert der Verfasser
selbst die Grundhaltung seines Buches.
Er gibt im I. Teil zunächst eine psycho-
logisch-phänomenologische Beschreibung

des Tatbestandes „Gewissen".
Ausgehend von einer Untersuchung
des Verhältnisses zwischen Gewissen
und ethischer Theorie findet Bremi
den Kern des Gewissenserlebnisses in
der Stellungnahme, die nicht als blosse
Reaktion zu verstehen, sondern ein
selbständiger, vom Erkennen
unabhängiger Akt ist. Sie erfolgt in der
Verbundenheit des Ichs mit einer als



237

inappellabel erlebten, überindividuellen
„Instanz". Dieser an der Instanz
normierten Stellungnahme gegenüber sind
die sogenannten Gewissensgefühle wie
Furcht, Angst, Scham usw. wie auch
die aus der Stellungnahme entspringenden

Willensstrebungen von
untergeordneter Bedeutung. Jedenfalls —

so wird im IL systematischen Teil
ausgeführt — wird eine metaphysische

Deutung des Gewissens nur vom

Begriff der Stellungnahme ausgehen
können. Das gilt insbesondere auch

für die religiöse Deutung des

Gewissens, in deren Zusammenhang die

Instanz Gott heisst. Für das religiöse
Gewissenserlebnis ist es charakteristisch,

dass nicht das Ich die Instanz

ergreift, sondern dass sich umgekehrt
das Ich von der Instanz ergriffen weiss.

Das spezifisch christliche Gewissenserlebnis

zeichnet sich aus durch den

Radikalismus des Schuldgefühles, die

besondere Art seiner Tröstung
(Befreiung) und seine Verflochtenheit mit
dem Liebesgebot In diesem Zusammenhang

wird auch in besonders einleuchtender

Weise das Problem des guten

Gewissens erörtert, das nicht ein

symmetrisches Korrelat des Bösen ist,

sondern als „befreites Gewissen m

eine Tiefe reicht, in der das Gute

nicht mehr dem Bösen gegenübersteht,
sondern als Verbundenheit und Gnade

erlebt wird. Der III- Teil bietet einen

geschichtlichen Überblick über die

Entwicklung des Begriffes Gewissen

von den Naturvölkern bis zur Gegenwart.

Berücksichtigt werden vor allem

die Auffassungen des Neuen

Testamentes, der Scholastik, der Reformation,

der deutschen idealistischen

Philosophie, der Triebtheoretiker und der

protestantischen Theologie des 19.

Jahrhunderts.

Die sorgfältigen und umsichtigen

Untersuchungen führen zu bemerkenswerten

Ergebnissen. Wertvoll ist vor

allem auch das reiche, aus Leben und

Literatur herbeigezogene Beispiel- und

Beweismaterial, das die Aufstellungen

systematischer Art in eindrucksvoller
Weise illustriert. Dem Ganzen wäre

allerdings noch eine gründlichere und
systematischere Erarbeitung der
verwendeten psychologischen Begriffe zu
wünschen gewesen. U. K.

Gennricli, P., Der Gemeindegesang in der
alten und mittelalterlichen Kirche»
Gustav Schlössnianns Verlag, Leipzig.

RM. 1. 40.

In dieser kleinen Schrift — Heft 2

der Sammlung „Welt des Gesangbuchs"
— versucht der Verfasser eine knappe
Darstellung eines weitschichtigen Stoffes.

Sie ist nur zum Teil gelungen, weil
jede Rücksichtnahme auf die Entwicklung

des Kultus den Ausführungen
mangelt. Gesang und Gemeindegesang
ist und bleibt doch ein wesentlicher
Bestandteil der Liturgie. A. K.

Menschen, die zur Kirche kamen.
Selbstdarstellungen moderner Gottsucher
aus 21 Nationen. Herausgegeben von
P. Severin Lamping 0. F. M. Verlag
Kösel & Pustet, München. 1935. Mk.
5.80.
Diese Menschen wurden

römischkatholisch, da sie den nach fester
religiöser Führung verlangenden und sich
mit der Geschlossenheit eines Systems
als Wahrheit begnügenden Typus
darstellen. Sie schildern ihr Glück so, dass
man ihre autobiographischen Skizzen
sämtlich einer einzigen Feder vordanken

zu sollen meint. Da es sich
hauptsächlich um bedeutendere Konvertiten
der Romkirche handelt — u. a.
Professor Thieme, Claudel, Chesterton,
Francis Jammes, Yamamoto —, so

wird man manch gutes und kluges
Wort zu den Weltanschauungsfragen
der Gegenwart finden können. Und
da es überwiegend ehemalige
Angehörige nicht-römischer christlicher
Bekenntnisse sind, nimmt das Buch den
Charakter einer propagandistischen
Auseinandetzung Roms mit diesen
Bekenntnissen in der üblichen Schwarz-
weissmalerei an. Ein sehr aufschlussreicher

Dienst für die Annäherungsbestrebungen

zwischen Romkatholizismus

und Protestantismus in der
Gegenwart! H. N.



238 —

Herma Piesch: Meister Eckeharts Ethik.
Mit einem Vorwort von Otto Karrer.
— 1935 —. Vita-Nova-Verlag Luzern.
(XV, 183 S.)
Die Verfasserin hat bereits 1927

Meister Eckeharts Rechtfertigungsschrift

vom Jahre 1326 in Verbindung
mit Otto Karrer herausgegeben und sich
dadurch in die Eckehart-Forschung
bestens eingeführt. Ihr neues Werk
zeigt, dass sie auf diesem Gebiete
eine umfassende Kenntnis der Quellen,
und zwar der gedruckten wie der
ungedruckten (opus tripartitum), besitzt.
Ihre Darstellung der Eckehartschen
Ethik ist daher ebenso zuverlässig und
gewissenhaft bei der Benützung der
Quellen, wie klar in der Gliederung
und Nachzeichnung von Eckeharts
Denken. Trotzdem kann ich ein wesentliches

Bedenken nicht gegen den Inhalt,
wohl aber gegen den Titel des Buches
nicht unterdrücken. Von einer Ethik
erwartet man eine systematische
Behandlung der Einzelprobleme, die sich
aus der Betrachtung des menschlichen
Lebens, des Soziallebens insbesondere
ergeben, eine Behandlung, die dann
allerdings bestimmte ethische Prinzipien

voraussetzt. Von einer solchen,
dem Leben zugewandten Behandlung
der ethischen Probleme ist jedoch bei
Eckehart so gut wie gar nicht die
Rede. Sie wird höchstens hier oder
dort gestreift. Das aber hängt damit
zusammen, dass Eckehart in seinem

ganzen Wesen und Denken theozen-
trischer Mystiker ist. Er will uns in
Gott und Gottes Sohnschaft und Liebe
einführen, wobei der Gedanke im
Hintergrunde steht, dass derauf diesem
Wege gewandelte Mensch auch allen
Anforderungen des Lebens gerecht
werden könne.

Der Weg zur Vollkommenheit ist
also für Eckehart gegeben durch
„widerunbildung in got" durch
Gotteserkenntnis und Liebe (S. 17). Hierbei
kommt es wesentlich auf den Willen
an. Dieser ist „ganz und recht, wo er
ohne alle Eigensucht aus sich selbst
ausgegangen und in den Willen Gottes
gebildet und geformt ist; und je mein¬

er das ist, desto mehr ist der Wille
ein wahrer und rechter" (S. 19). Hierzu
bedarf allerdings der Wille auch der
göttlichen Gnade, die „heiligend", also
vergöttlichend, mit Gott dem Heiligen
wesenhaft verbindet, so dass der Mensch
Teilhaber der göttlichen Natur (particeps

divinae naturae) wird (S. 23).
Genauer: es findet eine „Überformung"
des menschlichen Seelenwesens statt,
wodurch das natürliche Gottesbild zum
„wahren Bild", das natürliche zum
übernatürlich erhöhten „Fünklein"
wird, das nun aktuell, nicht mehr bloss
potentiell „Gottes ganz und gar
empfänglich" wird. „Gott schmückt die
Seele mit sich selbst, wie man das
Gold schmückt mit einem edlen Stein."
(S. 25.) — Die Geschiedenheit Gottes
von der Seele wird so überwunden
durch innigste Vereinigung. In diesem
Zusammenhang erhält auch bei Eckehart

der christologische Glaube
entscheidende Bedeutung. „Gott hat
keinen andern Sohn in der Ewigkeit als
den einen, der der Erstgeborene ist
unter vielen Brüdern. den Sohn,
der nicht in viele zerteilt ist, sondern
die vielen in sich eint, da er selber
Gott und somit einer in allen ist auch
dem Wesen nach." „Was Christus von
Natur ist, das wird die Seele als Glied
eines mystischen Leibes «per adoptio-
nem»." (Vgl. S. 27.)

Damit sind die wesentlichen Grundlagen

der Vollkommenheits- und Ver-
gottungslehre bei Eckehard bezeichnet,
zugleich auch die Grundlagen seiner
Ethik. Aber das ist nun charakteristisch
für diesen grossen Mystiker, dass er
im Kreis dieser theozentrischen Grundlagen

verbleibt. Was er vom Leben
sieht, ist jedenfalls nur von diesem
Blickpunkt aus gesehen. Es liegt an
der Peripherie, und sich mit ihm zu
beschäftigen, lohnt sich nicht. Insofern
ist bei Eckehart keine weltbezogeno
Ethik zu finden. Es würde daher unser
Buch wohl auch besser den Titel führen
„Von den christlichen Grundlagen der
Ethik bei Eckehart".

Diese Grundlagen liegen durchaus,
ja ausschliesslich im Religiösen. Darum



239

beginnt auch der Weg zur Vollkommenheit

mit der Abgeschiedenheit, „die den
Sinn gänzlich zu Gott wendet" und uns
lässt „lidig werden aller Dinge". Sie
bedeutet vor allem die Abkehr von
der Sünde, deren Wesen ja die Abkehr
von Gott und damit vom wahren Leben
und Sein ist (S. 41). — Positiv bedeutet
sie die Hinkehr zu Gott im Gebet, im
Wandel wie in Gottes Gegenwart.
„Semper orat, qui semper bene agit"
(S. 54.) — Solcher Wandel führt zur
Nachfolge Christi, d. h. dahin, dass

Christus in uns Gestalt gewinnt (S.58).
Schliesslich fasst Eckehart die Gedanken

seiner Askese in den Satz

zusammen: „Immer dasjenige tun, was
dich Gott näher bringt, das ist das

allerbeste." (S. 63.) Mit dieser

Einstellung ist nun schon die via passiva
imVollkommenheitsstreben vorbereitet,
d. h. die Gottgestimmtheit unseres
Lebens. Der Mensch soll sich ganz
Gott überlasssen. So wird seine Seele

gottförmig, ja ganz in Gott umgestaltet.
„Wie der Tropfen in das Meer
verwandelt wird, aber nicht umgekehrt
das Meer in den Tropfen —so geschieht
der Seele, wenn sie Gott in sich zieht,

also, dass sie göttlich wird, nicht aber

Gott die Seele wird. Da verliert sie

ihren Namen und ihre Kraft und ihr
Werk — aber nicht ihr Sein." (S. 72 f.)

Im Zustande der Vollendung
verliert die Seele allerdings auch das

Bewusstsein ihres Seins, die Subjekt-
Objektbeziehung zwischen ihr und

Gott fällt dahin. „Wenn der Mensch

seiner selbst ganz ledig geworden ist

um Gottes willen, wenn er niemandem

mehr gehört als Gott allein und fur
nichts mehr lebt als für Gott, so ist

er wahrlich durch Gnade, was Gott

von Natur, und Gott selbst kennt
keinen Unterschied zwischen sich und

diesem Menschen." (S. 98 und 87.) Die

Seele ist dann in sich selber tot und

lebt nur noch in Gott (S. 85). Ihr Auge
und Gottes Auge werden dann ein

Auge. — Sie wird nicht Gott gleich,
aber eins mit ihm (S. 105). Auf dem

Grunde der mystischen Einheitserfahrung

redet also Eckehart von dem

Verhältnis Gottes und der Menschenseele

als von einer „unterschiedslosen"
Einheit — Äusserungen, die ihm als
autotheistischer Pantheismus verdacht
worden sind, wogegen er sich selbst
gewehrt hat (S. 102). — Ergänzend
macht die Verfasserin unseres Buches
darauf aufmerksam, dass sich bei
Johannes vom Kreuz ganz
gleichsinnige Äusserungen finden. „Sollte in
Eckeharts Mund verwerflich sein, was
bei dem heiliggesprochenen Spanier
die volle Billigung der Kirche fand?"
(S. 104.)

Der letzte Abschnitt unseres Buches
befasst sich mit Eckeharts Sozialethik.
Er untersucht zunächst (Kap. 9) den
Sinn des christlichen Liebesgebots.
Auch hier erscheint die Gottesliebe
als Richtschnur für die Nächstenliebe
(S. 115). Gottes Liebe aber ist eine
allumfassende und doch in ihrer
Wirkung abgestufte, weil sie durch die
Gottempfänglichkeit und Gottver-
bundenheit der von ihm geliebten
Geschöpfe bedingt ist. Diese Bedingtheit

ist bei den geistigen Geschöpfen,
dem Menschen insbesondere, gegeben
in seiner Gottebenbildlichkeit, die es
ihm ermöglicht, Gott aus ganzem
Herzen und eben darum auch mit
göttlicher Liebe den Nächsten zu lieben
(S.116—120).—Eine weitere Vertiefung
erhalten diese Gedanken durch die
Inkarnationslehre. Gott hat in Christus
„die menschliche Natur", nicht einen
Menschen in seiner persönlichen
Artung angenommen. Wer also an Gottes
Sohnschaft Anteil gewinnen will, der
muss in gleicher Weise eben diese
Natur, das Humanum, den idealen
Menschen in sich selbst und andere
lieben. Dadurch kommt das corpus
Christi mysticum, die communio
sanctorum zustande. Die wesentlichen
Gedanken dieser Gemeinschaftsmystik
hat Eckehart Augustinus entnommen
(S. 136). Sie führen zu einer idealen
„gleichsam vom Himmel heruntergefallenen

Gemeinschaftsethik" (S. 133). Sie
begründen damit eine Gemeinschafts-
idee, „die allein erst wirkliche Verbundenheit

der sonst unrettbar isolierten



240 —

Einzelwesen möglich macht, durch ein
Sozialideal, das wahre Ganzheit und
Einheit aller verbürgt, ohne doch den
einzelnen zu vergewaltigen" (S. 152).
Dass mit diesem Aufweis der
metaphysischen und zugleich christlichen
Grundlagen für Eckeharts Ethik deren
systematische Durchbildung und
Anwendung auf die Lebensprobleme
seiner Zeit noch nicht gewonnen ist,
wurde von uns schon hervorgehoben.
An dieser Begrenzung spürt man auch
bei Eckehart die mystische und
zugleich mönchische Lebenseinstellung.
Dass diese in ihrer seelischen Formung
überall deutsche Wesenszüge erkennen
lässt, wird von der Verfasserin unseres
Buches zugegeben, zugleich aber
gegenüber den Versuchen, Eckehart zum
Propheten einer germanischen und
autotheistischen Religion zu machen,
mit Recht Eckeharts Gebundenheit an
die Überlieferung der mittelalterlich-
katholischen Weltanschauung
hervorgehoben. Vielleicht dass die Betonung
dieser Tatsache allerdings die weitere
Tatsache übersieht, dass Eckehart
Gedanken in seiner Mystik als
Saatkörner hat ausreifen lassen, die, ohne
dass ihr Urheber davon wusste,
bebestimmt waren, auf einem andern
Boden — als dem der mittelalterlichen
Kirche — sich zu entfalten und Frucht

Karlsruhe. Rudolf Keussen.

Headlam, Dr. A. C, Bischof von
Gloucester, Christian Theology. The
Doctrine of God. Clarendon Press.
Oxford (Oxford University Press,
Humphrey Milford), 1934. Preis 12 sh. 6 d.
Wenn es heute mehr denn je

notwendig ist, in den Fragen der
Weltanschauung und der Religion klare
Begriffe und ein bestimmtes
grundlegendes Wissen zu haben, so darf
man dem gelehrten englischen Bischof
dankbar sein für dieses dogmatische
Lehrbuch, das aus seiner langjährigen
Vorlesungstätigkeit erwachsen ist und
vor allem dem Durchnittsthoologen das
bieten will, was er für das Examen
und auch für das Leben eines Seel¬

sorgers unserer Tage braucht.
Vorliegender erster Teil bringt die
fundamentaltheologischen Fragen der
natürlichen Religion und der Offenba-
rungsquellen (Bibel, Kirche, Autorität),

ferner die christliche Gotteslehre,
die Christologie, die, Lehre vom
Heiligen Geist und von der Trinität und
zum Abschluss ein Kapitel über Glauben

und Leben. Ein zweiter Band
soll dann die Lehre von der Schöpfung,
von der Erlösung und Gnade, von der
Kirche und den Sakramenten enthalten.

Mag der Zweck des Werkes dem
Verfasser in mancher Hinsicht eine
Beschränkung auferlegen, so dass er
die Probleme und ihre Lösung vor
allem in den einleitenden Kapiteln
mehr andeutet als in ihrer ganzen
Tiefe ausführt, so ist doch die Lektüre
des Ganzen als ein reicher Gewinn zu
betrachten, den man nicht nur dem
Theologen, sondern auch dem gebildeten

und der englischen Sprache
kundigen altkatholischen Laien wünschen
kann. Bischof Headlam ist Anglikaner.
Er gibt nicht die Ansichten einer
kirchlichen Partei oder theologischen
Schule, sondern die Lehre der Kirche,
wie sie geworden ist und wie sie heute
zum Ausdruck kommen muss, um den
Offenbarungswert des Christentums
aufrecht zu erhalten. Dabei wird jede
Art von Unfehlbarkeit und damit
verbundener Irreformabilität abgelehnt,
da sie auf subjektiven Wünschen und
objektiver Täuschung beruhe und dem
Handeln Gottes mit seinen vernunftbegabten

Geschöpfen widerspreche.
Wohl komme der Summe der
Erfahrungen der gesamtenChristenheit höchste

Autorität zu, zumal sie unter
der Führung des Heiligen Geistes
gewonnen sei, doch entspreche diese
Autorität wesensgemäss derjenigen,
auf der unsere ganze menschliche
Kultur aufgebaut ist. Die Darstellung
der frühkirchlichen Lehrstreitigkeiten
und Dogmenentwicklung ist derart
klar, die Auswahl der Väterstellen so
bezeichnend, dass man das Buch als

Nachschlagewerk für diese Fragen
benutzen kann. Gründliche Kenntnis der



— 241 —

neueren Philosophie und der neuesten
Naturwissenschaft, Ehrfurcht vor dem
hohen Gut der Offenbarung, das ganze
Rüstzeug des modernen Exegeten, das
Wissen um die Bedürfnisse des
Menschen unserer Zeit und um die Begrenztheit

menschlicher Formulierungen,
Klarheit des Denkens und Schönheit
der edlen, einfachen Sprache sind die
hochzuschätzenden Vorzüge dieser
Dogmatik. Den altkatholischen Leser
insbesondere wird es freuen, dass die
Thesen der zweiten Bonner
Unionskonferenz als wichtigster Beitrag zur
Beendigung der Spaltung zwischen
Ost- und Westkirche dem Florentiner
Konzil von 1439 gegenübergestellt werden.

H. N.

Richrotlt, W.: Theologie des Alten
Testamentes. 3 Bde. Bd. 1,290 S., 1933, und
Bd. II; 122 S., 1935. Verlag der
J. C. Hinrichs'schen Buchhandlung,
Leipzig.
Es gibt wohl auf dem weiten Felde

der Theologie heutzutage kaum etwas

Schwierigeres, als eine Theologie des

Alten Testamentes zu schreiben. Wie
dieRückstände einesBergsturzes liegen
auf dem zu bestellenden Ackerboden
die Ergebnisse der historischen Kritik.
Wie Warnungstafeln vor neuen
Einstürzen erheben sich auf verschiedenen

Zugangsstrassen die Parolen der Feindschaft

gegen das „jüdische" Alte Testament.

Andererseits hat die Erforschung
des vorderen Orients eine schier
unübersehbare Fülle, von Material gerade
auch für das Alte Testament zu Tage
»efördert, dass es über das Vermögen
eines Menschen zu gehen droht, hier
"•enügende Einzelkenntnis mit
synthetischer Kraft zu verbinden. Das

Schwierigste aber ist es, bei solcher

Sachlage die theologische Aufgabe
richtig zu lösen : d. h. den Lesern nicht
Steine statt Brot zu bieten.

Es ist kein Geheimnis, dass alles,

was bisher auf diesem Gebiete bestand,
wenigstens in einer der genannten
Beziehungen nicht befriedigen konnte.
Um so höher ist das umfassende Werk
Walther Eichrodts, Prof. ord. von Basel,

Internnt. kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1935.

zu werten, das bewusst keiner dieser
Aufgaben ausweicht. In drei Bänden
wird nacheinander gehandelt von :

Gott und Volk, Gott und Welt, Gott
und Mensch. Die Grundrichtung des
gesamten Werkes ergibt sich am
besten aus Eichrodts eigener
programmatischer Erklärung, Bd. I, 5.

„Es ist. • hohe Zeit, dass auf dem
Gebiet des Alten Testaments einmal
mit der Alleinherrschaft des Historismus

gebrochen und der Weg
zurückgefunden wird zu der alten und in
jeder wissenschaftlichen Epoche neu
zu lösenden Aufgabe, die alttestamentliche
Olaubenswelt in ihrer strukturellen Einheit

su begreifen und unter Berücksichtigung

ihrer religiösen Bmwelt einerseits,
ihres Wesenssusammeiihanges mit dem
NeuenTcstamcntandererseiits in ihrem tiefsten

Sinngehalt su deuten. Nur so wird es
gelingen, der alttestamentlichen
Wissenschaft und speziell der alttestamentlichen

Theologie ihren Platz in der
christlichen Theologie,zurückzugewinnen,

den sie jetzt, zugunsten der
allgemeinen Religionsgeschichte aufgegeben

hat. "Zur vollen Erkämpfung dieses
Zieles schmiedet E. sehr wertvolle Waffen.

Ohne in den literarkritischen Fragen

eine neue, eigene Stellung zu beziehen,

weist er nach, dass die biblisch-
theologische Auffassung, die, in Julius
Wellhausen ihre grösste Autorität
hatte, in allen wesentlichen Punkten
unhaltbar ist. Besonders wertvoll sind
in dieser Hinsicht die Ausführungen
des I. Bds. über den Mosebund vom
Sinai, über die positive Wertung des
Kultus und des Priestertums, über die
Propheten als Reformatoren und die
genuine Legiinität der Zukunftserwartung.

Überall wird zunächst eingehend
die Beziehung zu verwandten Dingen
ausserhalb des Alten Testamentes
besprochen; dann wird die bisherige
Behandlung durch die alttestamentliche

Spezialforschung gesichtet und
schliesslich zu einer theologischen
Klärung und Beurteilung fortgeschritten.
Zahlreiche Literaturangaben bieten
ausserdem die Hand zu weiterer
Vertiefung. Die Sprache ist erfreulich,

16



— 242 —

schlicht und klar. Die Urteile zeichnen
sich überall durch eine gewisse weise
Abgewogenheit aus. Höchst anregend
ist ferner die lebendige Durchdringung

des für den modernen Leser
meist sehr entlegenen Stoffes, wodurch
ein stetes Zwiegespräch mit dem
heutigen religiösen Denken zwischen den
Zeilen zustandekommt.. Eichrodts Werk
ist deshalb weit mehr als eine nur
fachwissenschaftliche Arbeit, ohne durch
Schielen auf Aktualität irgendwie seine
volle Sachlichkeit zu verlieren. Gerade
durch diese Sachlichkeit wird aber
die Aktualität des Alten Testamentes
am besten klar.

Es ist hier nicht der Ort für eine
weitere Einzelschilderung oder für
vereinzelte Bedenken sachlicher Art.
Nur einen Gedanken können wir nicht
unterdrücken: AlleDarlegungen durchzieht

wie ein roter Faden in den
verschiedensten Ausdrucksformen der
Begriff des israelitischen Denkens bzw.
israelitischer Glaubensvorstellung.
Gewiss wird durchaus anerkannt, dass
es für diesen Glauben um Taten Gottes
geht, doch liegt der Akzent so stark
auf dem Reichtum, der Struktur und
den Beziehungen dieser Vorstellungen
und Zeugnisse von Gottestaten, dass

uns dadurch der schlichte Charakter
der biblischen Geschichte als

gottgewirkten Geschehens nicht eindeutig
genug gewahrt erscheint. Zweifellos
kann dies auch nicht anders sein,
solange die Überzeugung herrscht,
dass die Ergebnisse der Literarkritik
im wesentlichen auf der Linie Well-
liausens angenommen werden müssen.
Und ebenso zweifellos ist es die
Absicht Eichrodts, trotz der dadurch
gegebenen Schwierigkeiten die volle
Eigenart der Bibel unbeeinträchtigt
zur Geltung zu bringen, wie es etwa
die Ausführungen über das Wunder,
die Engel und den Satan im 2. Bd.
beweisen. In dieser Richtung gelesen
und verstanden kann das Werk Eichrodts

von höchst positiver,
wissenschaftlicher und praktisch-religiöser
Wirkung sein.

W. K.

Die heilige Schrift des Neuen Testaments,
übersetzt und erklärt. In Verbindung
mit Fachgelehrten herausgegeben
von Dr. Fritz Tillmann, ord. Professor
der Theologie an der Universität
Bonn.Vierte, neubearbeitete Auflage.
16.—18. Tausend. Peter Hanstein,
Verlagsbuchhandlung, Bonn.
VIII. Band: Die Pastoralbriefe des

heiligen Bauliis. Übersetzt und erklärt
von Dr. Max Meinerts, ord. Professor
der Theologie an der Universität
Münster i. W. 1931. VIII, 128 S. Brosch.
Rm. 4. 50; geb. Rm. 6. 40. IL Band: Die
drei altem Evangelien. Übersetzt und
erklärt von Dr. Petrus Dausch, ord.
Professor der Theologie an der philos.-
theolog. Hochschule in Dillingen a. d.

Donau. 1932. XV, 588 S. Brosch.
Rm. 19.50; geb. Rm. 22.—. IX. Band:
Die katholischen Briefe. Übersetzt und
erklärt von Dr. Max Meinertz, ord.
Professor der Theologie an der
Universität Münster i. W. und Dr. Wilhelm
Vrede, ausserord. Professor der Theologie

an der Universität Münster i. W.
1932. VIII, 200 S. Brosch. Rm. 6.60;
Geb. Rm. 8.60.

Auch zu diesen weiteren Bänden
des Bonner Kommentarwerkes ist das
in dieser Zeitschrift, Jahrgang XXII,
1932, Seite 53, geäusserte Urteil zu
wiederholen. Insbesondere gilt das von
der aussergewöhnlich gewissenhaften
Leistung von Professor Meinerts. In
seinem Kommentar zu den Pastoralbriefen

gibt er zuerst eine umsichtige
Einleitung vom Standpunkte der kirch-
lichenTradition aus. Seine Erwägungen
beweisen erneut, dass auf Grund der
sprachlich - stilistischen Vergleichung
und der historisch - chronologischen
Situation die Echtheit der Briefe nicht
ernstlich bestritten werden kann. Seine
Feststellungen decken sich in dieser
Richtung vielfach mit den neuesten
Untersuchungen vonMichaelis, obschon
er dessen Umdatierungen im
paulinischen Schrifttum sonst mit Recht
ablehnt. Nicht so scharf wie diese
Gesichtspunkte werden die eigentlich
theologischen Differenzen zwischen den
grossen Paulinen und den Pastoral-



— 243 —

briefen ins Auge gefasst. Das Problem
des Auftretens typisch hellenistischer
Vorstellungen, Wie naXtyysvaota, ÈmtpùvFUi

und anderer, das die Echtheitserklärung
am tiefsten gefährdet, wird nicht so

ernst genommen, wie es die Tragweite
der Fragestellung erforderte.

Aber abgesehen von diesem zu
eiligen Ausharmonisieren der spezifisch
theologischen Diskrepanzen, zeichnen
sich die exegetischen Ausführungen
durch grösste Sorgfalt in der
Auseinandersetzung mit der Forschung
aus. Besonders gilt das von den

Exkursen, unter denen ich den über die
kirchlichen VerfassungsVerhältnisse

(g. 47 53) zum Besten zählen möchte,
das überhaupt über den Gegenstand

geschrieben worden ist. Interessant
Tst auch die Deutung der von den

Amtsträgern geforderten Einehe auf
die einmalige Verehelichung derselben,
eine Deutung, die ja bekanntlich in

der östlichen Kirche zur Tradition
gehört. Wie in diesen beiden Exkursen,
so überrascht der Verfasser auf Schritt
und Tritt durch sein unabhängiges
und doch sachlich immer vorsichtig
abwägendes Urteil.

Der Synoptiker-Kommentar von
Professor Dausch führt in seiner

Einleitungspartie sorgfältig in die Probleme

der Evangelien-Auslegung ein. Er wagt
auf Grund eigener Beobachtungen und

der Forschlingsresultate anderer
katholischer und protestantischer Exegeten,
besonders des Dominikaners Lagrange,
eine geschickte Kritik an der fast

kanonisch gewordenen Zweiquellentheorie,

die mit Recht aufzeigt, dass

auch hier die „Resultate" nicht so

feststehen, wie es scheint, wenn man

nur die üblichen Einleitungswerkeliest.
Immerhin überzeugt die Bestreitung
nicht. Auch die „Siebenquellentheorie"
von Bussmann ist im Richtigen ihres

Ansatzpunktes nicht so leichthin zu

erledigen.
Der Verfasser kommt in der

chronologischen Ansctzung der einzelnen

Evangelien, in Anschluss an die

patristischen Traditionsaussagen - die

aber selbst nicht einheitlich lauten —

zu Frühdatierungen, die sich kaum
aufrecht erhalten lassen : die beiden
ersten Evangelien verlegt er noch in
die fünfziger Jahre, das Lukasevan-
gelium in die Jahre 61—63. Am Schluss
der Einleitung bringt er noch einen
glücklichen Exkurs über die Frage
der historischen Glaubwürdigkeit der
Synoptiker, in dem er sich auf frühere
Detailuntersuchungen über die
Wunderfrage stützen kann.

Die Exegese zeigt eine umfassende
Vertrautheit mit der zeitgenössischen,
auch protestantischen Forschung. Allerdings

bewegt sie sich z. T. noch in
Fragestellungen, die einer Ergänzung
bedürften. Wenn man auch gewiss die
formgcschichtliche Untersuchung als
ein Durchgangsstadium der
neutestamentlichen Forschung betrachten darf,
dem eine erneute Ergründung der
Bedeutung der Gesamtkomposition
folgen muss, so sind doch wir noch
nicht durch diese Periode so
hindurchgedrungen, dass wir sie einfach hinter
uns hätten. Die Bedeutung der Einzel-
perikope musste von hier aus schärfer
erfasst werden. Vielleicht führte eben
eine derartige Auseinandersetzung mit
dem formgeschichtlichen Problem zu
einer neuen kirchlichen Auslegung der
Synopse, die nicht bloss apologetisch
theologische Exegese triebe-, sondern
aus dem Kerygma der apostolischen
Verkündigung selbst heraus. Von da
aus fielen dann auch gewisse
Sentimentalismen von selbst ab, die bei der
Erklärung dieses Stoffes nur störend
wirken können, z. B. wenn zum Messias-
Bekenntnis Petri ausgerechnet das
schwülstige Wort Schells zitiert und
vom „Frührot" der Heilserkenntnis
Petri und der Vaterliebe, Gottes, die
sich in ihr offenbare, gesprochen wird.
Es wäre vielmehr sachlich zu erklären,
warum nur so dem Petrus die Messia-
nität Jesu aufgehen kann (vgl. den
Versuch einer solchen Erklärung bei
Rudolf Otto, Reich Gottes und
Menschensohn S. 183). Aber diese Kritik
will die Verdienste des Buches nicht
herabmindern. Es stellt schon äusserlich
eine sehr respektable Leistung dar



244 -
und verdient in seiner Bemühung, die
kirchliche Tradition in Auseinandersetzung

mit moderner Exegese neu
zu vertreten, ernste Würdigung.

Was schon zu dem Pastoralbriefekommentar

gesagt werden durfte, das

gilt noch ganz besonders von der
Auslegung des Jakobusbriefes, die Professor
Meinertz in dem Band über die
katholischen Briefe veröffentlicht. Der
Verfasser hat sich seit Jahren mit diesem
Briefe eingehender beschäftigt. Schon
1905 hat er eine grundlegende Arbeit
über den „Jakobusbrief in Schrift und
Überlieferung" veröffentlicht. So legt
er uns hier die reife Frucht einer
jahrzehntelangen Beschäftigung mit
dem Gegenstande vor. Der Verfasser
ist nach Meinertz Jakobus, der Bruder
des Herrn, der erste Bischof von
Jerusalem, identisch mit clem Apostel
Jakobus, Alphäi Sohn. Die Versuche,
im Jakobusbrief eine jüdische Grund-
schriftnachzuweisen,auch den neuesten
und geistreichsten von Arnold Meyer,
lehnt Meinertz ab. Dagegen stellt auch
er einen engen Zusammenhang der
Schrift mit dem Judentum fest. Als
Leser vermutet er die Judenchristen
in ihrer Gesamtheit, die palästinensischen

mit eingeschlossen. Er macht
richtiggeltend,dass trotz hellenistischer
Anklänge in der Sprache von speziell
heidnischen Lastern nirgends die Rede
ist, dagegen eine gewisse Nähe zur
Bergpredigt Jesu spürbar werde.

Nicht überzeugend ist die
Frühdatierung, kurz vor dem Apostelkonzil,
ca. 48 n. Chr. Die schwierige Partie
2, 14 ff. lässt sich, wie ich glaube, so
nicht wirklich erklären, sie setzt zwar
nicht die Bekanntschaft mit den Briefen
des Apostels Paulus voraus, aber eine
Auswirkung paulinischer Predigt, die
hier allerdings nicht nach ihrer Inten-
tion,sonderninschIagworthafterVerzer-
rung bekämpft wird. Diese Auffassung
wird auch durch die Ausführungen des
Exkurses über „Jakobus und Paulus"
(S. 35 ff.) nicht entkräftet. Ist so in
einem wichtigen Punkte die Entscheidung

des Verfassers nicht zwingend,
so bleibt ihm doch das Verdienst un¬

geschmälert, gegenüber auflösenden
Versuchen, in glücklicher Weise die
relative Einheitlichkeit des Briefes
gerettet zu haben. In dieser Hinsicht
bedeutet das Buch wirklich eine wichtige

Klärung der Sachlage, die die
langjährige Arbeit wert war.

Die Behandlung der übrigen
katholischen Briefe, Judasbrief, 1. und II Betri,
I. — III. Joh., durch Professor Vrede

befleissigt sich derselben Sorgfalt in
der exegetischen Umschreibung. Doch
vermisst man die kritische
Auseinandersetzung mit der religionsgeschichtlichen

Forschung. Die Irrlehrer, etwa
des Judasbriefes, werden deshalb nicht
konkret fassbar. Der Verfasser verbaut
sich das Verständnis für die Tragweite
der häretischen Lehre schon dadurch,
dass er ihren gnostischen Charakter
bestreitet. In der Besprechung der
Höllenfahrt Christi (I. Petri 3, 19 f.)
bleibt er in einer apologetisch-dogmatischen

Deutung befangen. Hier
würde eine Konfrontation mit den
entscheidenden Thesen der modernen
Forschung die Linien der eigenen
Darstellung verschärfen und dem ganzen
Auslcgungsbild erst plastische
Überzeugungskraft verleihen.

In den Einleitungsfragcn entscheidet

sich der Verfasser in der Richtung
der kirchlichen Tradition. BerJuilasbrief
stammt vom Bruder des Jakobus, den
er unter falscher Ausdeutung von
Luk. 6, 16 (AG. 1, 13) mit dem Apostel-
Juans Jacobi identifiziert. Die Leser
sucht er ungefähr im selben Kreis
wie beim Jakobusbrief. Er glaubt, den
Brief auf die Zeit zwischen 62—67
datieren zu dürfen, als Abfassungsort
vermutet er Palästina oder Syrien. Ein
literarisches Abhängigkeitsverhältnis
zwischen II. Petri und Judasbrief
gesteht er zu, wobei er mit guten
Gründen für die Priorität des Judas-
briefos plädiert.

Auch die beiden Pctrusbriefe hält er
für echt, an denselben, im ersten Brief
genannten Kreis von kleinasiatischen
Gemeinden gerichtet. Eine persönliche
Bekanntschaft mit dem Leserkreis hält
er für unwahrscheinlich. Beide Briefe



245

sind in Rom — „Babylon" (I. Petr.
5, 13) wird richtig so gedeutet —
abgefasst, der erste nicht vor 62 (wegen
der Benützung des Epheserbriefes),
der zweite zwischen 62 und dem
Martyrium des Petrus. Gehilfenschaft bei
Abfassung der Briefe — beim ersten
ist an Silvanus zu denken — wird aus
sprachlichen Beobachtungen heraus
als wahrscheinlich erklärt. Während
die Erörterung der Echtheitsfrage beim
ersten Brief sehr glücklich geführt
wird, überzeugt sie beim zweiten Briefe
nicht.

Die Johannesbriefc schreibt der
Verfasser den Evangelisten zu, ja er sieht
im ersten Briefe geradezu ein
Begleitschreiben zum Evangelium an die

gleichen Leser. Der Brief sei um die
Wende des 1. Jahrhunderts in Ephesus
verfasst. Die Irrlehrer seien vermutlich
Kerinth und seine Anhänger. Die K„sia

des sweiten Briefes deutet er auf eine

Gemeinde, „eine der kleinasiatischen
Gemeinden, über die Johannes als

Metropolit eine, Art Oberaufsicht führte".
Im Empfänger des dritten Briefes sieht

er einen Laien der Gemeinde, in welcher
der dem Verfasser feindliche Diotrephes
Bischof war. —

Auch die hier besprochenen
Kommentare stellen eine sehr erfreuliche
Bereicherung der neutestamentlichen
Wissenschaft dar. Sie arbeiten mit der

gleichen historischen Gewissenhaftigkeit,

die wir von protestantischen
Erklärungen der heiligen Schrift her

gewohnt sind. Ja, ihre Anlage und
Methode ist konservativen Werken
der evangelischen Theologie so nahe

verwandt, dass man nicht bloss nicht
zu ungünstigen Vergleichen veranlasst,
sondern viel eher zu der Frage
gedrängt wird, ob nicht ein katholischer
Kommentar grnndsätslich anders
gestaltet werden musste, ob nicht die

theologische Grundhaltung des Denkens

von der Kirche her noch ganz
anders alles beherrschen und
durchdringen musste, als dies bisher wohl

möglich und beabsichtigt gewesen war.
Wir stellen diese Frage nicht als Kritik,
sondern rein als Brinsipienfragß. Wir

stellen sie in einer Zeit, in der das
was Kirche ist, wieder neu erkannt
wird, auch uns selbst. E. G.

Das NeueTestament.Verdeutscht und
erläutert von Wilhelm Michaelis. Erster
Band: Die Evangelien. Kröners
Taschenausgabe, Band 120. Alfred Kröner,

Verlag, Leipzig, 1934. VIII und
426 Seiten. Gebunden RM. 3. 75.

Der Berner Ordinarius für
neutestamentliche Wissenschaft legt in
diesem Werke den ersten Band einer
für weite Kreise berechneten Ausgabe
des Neuen Testamentes vor, die in jeder
Beziehung hohe Anerkennung
verdient. Das Ziel, dem heutigen
Menschen „das Neue Testament in einer
modernen und zuverlässigen Verdeutschung

zugleich mit einer fortlaufenden,
bei aller Knappheit ausreichenden

Erläuterung zu bieten", wird voll
erreicht. Auch die Aufgabe, durch
Übersetzung und Erklärung in „den
gegenwärtigen Stand der wissenschaftlichen
Arbeit am Neuen Testament"
einzuführen und „dem Menschen von heute
ein selbständiges Urteil zu
ermöglichen", die sich der Verfasser gestellt
hat (Vorwort S. VII), wird glücklich
gelöst.

Die Übertragung will nicht einen
Text darbieten, der zur kirchlichen
lectio geeignet wäre, sondern einen
ungekünstelten Lesetext in der Sprache
der Gegenwart für den, der möglichst
nahe an den Grundtext herangeführt
werden möchte. Die wortgetreue
Wiedergabe des Inhalts ist deshalb das
Hauptanliegen des Übersetzers. Er
vermerkt öfters auch Wahlübersetzungen
in Klammern, Möglichkeiten anderer
Übertragung, die der griechische Wortlaut

offen lässt. So enthält die
Übersetzung schon ein gut Stück der
Erklärung. Ihre Originalität macht oft
auf sonst Unbeachtetes aufmerksam.
Sie liest sich übrigens angenehm, weil
sie gewalttätige Neubildungen sorgsam
vermeidet.

Der Erklärung des ganzen Werkes
und der einzelnen Bücher ist eine kleine
Einleitung vorausgeschickt. Es zeugt



— 246

von gründlicher Vertrautheit mit dem
Stoff und einer besondern Gabe des
Verfassers zur Vermittlung an den
Nicht-Fachmann, dass es ihm gelingt,
die Probleme der neutestamentlichen
Textgeschichte und der speziellen
Einleitung auf so engem Raum nicht nur
wissenschaftlich einwandfrei, sondern
zugleich allgemeinverständlich
darzustellen. (Die Geschichte der
Kanonbildung wird der zweite Band bringen.)
Sozusagen alle Fragen, die die
Forschung beschäftigen, werden in
konzentrierter Fassung besprochen. Dabei
werden auch so komplizierte Probleme
wie das der urchristlichen Traditions-
geschichte (Formgeschichte) nicht nur
gestreift, sondern mit so kundigem
Urteil erwogen, dass der Fachgenosse
auch die Begründung erkennen kann.
Das Qu eilenproblem bei den Synoptikern

löst er im Sinn einer modifizierten

Zweiquellentheorie. Markus ist
der älteste Evangelist. Sein
Evangelium hat aber sehr wahrscheinlich
Matthäus und Lukas noch nicht in
seiner heutigen, überarbeiteten Form
vorgelegen. Trotz seiner konservativen
Haltung in der Datierung — er setzt
alle drei synoptischen Evangelien in
den Zeitraum 60—70 — ist er der
historischen Tradition, speziell der
Papiasüberlieferung gegenüber
zurückhaltend. Er lehnt die Matthäustradition

ab, hält das Papiaszeugnis
über Markus wenigstens für fragwürdig,

wenn auch selbstverständlich Markus

für den Verfasser der Urform seines
Evangeliums. Lukas ist für ihn der
Apostelschüler und Verfasser der
Apostelgeschichte.

Auffallend konservativ beurteilt er
das Johannesevangelium. In der
Verfasserfrage wird wenigstens die
Möglichkeit der Abfassung von Kap. 1—20
durch den Zebedaiden Johannes — um
das Jahr 90 in Ephesus — zugestanden.

Wenn Professor Michaelis auch mit
Recht „übertriebene Skepsis" in der
Beurteilung des Geschichtswertes der
drei ersten Evangelien ablehnt (S. 16),
so wirkt es doch geradezu kühn, wenn
er dieselbe geschichtliche Treue auch

dem vierteil Evangelisten zuspricht:
„Der Respekt vor der Geschichte und
die Treue gegenüber der Überlieferung
sind bei Johannes nicht kleiner als
bei den Synoptikern. Ja es liegt sogar
die Vermutung nahe, dass Johannes
in manchen Einzelheiten das wirkliche
Geschehen treuer wiedergibt als die
Synoptiker" (S. 312). Allerdings wird
diese Betonung dos Geschichtswerts
des vierten Evangeliums vor allem
auf den Stoff bezogen, „bei dem die
Frage nach der geschichtlichen
Glaubwürdigkeit gestellt werden darf (also
bei Berichten und Tatsachenangaben)"
(S. 313). In diesem Zusammenhang
vermisst man eine eingehendere
Erörterung des Problems der
johanneischen Reden. (Sie wird zum Teil in
der Auslegung, vgl. z. B. zu 3,13 S. 328,
gegeben.)

Die Erklärung ist erstaunlich
reichhaltig. Man stösst auf Schritt und Tritt
auf den gründlichen Forscher, der die
Fragen kennt, clem aber ausserdem
gegeben ist, auf knappstem Raum das
Wesentliche herauszuheben. Dabei
bewegt er sich nicht einfach in den
Geleisen der üblichen Exegese. Er gibt
auch nicht bloss einen Extrakt aus
den Kommentaren anderer, sondern
überrascht immer wieder durch seine
selbständige Entscheidung, die auch
dem etwas gibt, der sich eingehend
mit dem Texte beschäftigt.

So kann das Werk nur als
wohlgelungen bezeichnet werden. Seine
Brauchbarkeit wird noch durch eine
vergleichende Tabelle und ein ausführliches

Register erhöht. E. G.

Die Kirche und das Staatsproblem.
Herausgegeben von der Forschungsabteilung

des ökumenischen Rates
für praktisches Christentum. Zweite
Auflage 1935, Genf.
Das im ersten Heft dieses Jahrgangs

besprochene Buch ist in zweiter Auflage

erschienen. Es ist durch die Thesen
über Kirche und Staat erweitert, die
von J. H. Oldham auf der Tagung in
Fanö 1934 vertreten worden sind, ferner
durch zwei Beiträge orthodoxer Theo-



— 247 —

logen: Der religiöse Sinn der Macht
von B. Vyscheslavzeff, und Kirche und
Nation im orthodoxen Osten von S.

Zankow. Das Studienbuch dient als
Grundlage für die Vorarbeiten zu der
Weltkonferenz, die im Jahre 1937
zusammentreten soll. A. K.

Kltry, A. Die christkatholische Messfeier.

Zweite Auflage. Verlag Vogt-
Schild, Solothurn. Preis Fr. 1.50.

Der Verfasser, der diese Schrift
den christkatholischen Gemeinden der
Schweiz zum 10. Jahrestag seiner Wald
zum Bischof gewidmet hat, beabsichtigt,

das Verständnis für die hl. Messfeier

zu fördern und auf den Gottesdienst

anregend zu wirken. Die vier
Kapitel besprechen den Sinn der hl.
Messfeior, die christkatholische
Messliturgie, liturgische Einrichtungen
und Gebäude, die hl. Messfeier als

Gemeindegottesdienst.

Prenss, Hans: Das Bild Christi im
Wandel der Zeiten. Dritte und vierte
neubearbeitete Auflage. A. Deichertsche

Verlagsbuchhandlung D. Werner

Scholl, Leipzig 1932. 148 S.

Dieses vorzügliche und bekannte
Werk bedarf wohl hier keiner besonderen

Empfehlung mehr. Es sei nur
angemerkt, dass dasselbe nun in vierter
Auflage, vermehrt um 22 z.T.moderne
Bilder und versehen mit einer völlig
umgearbeiteten Einführung des

Herausgebers, neu herausgekommen ist.

Die Grundtendenz ist dieselbe geblieben:

nicht Szenenbilder, sondern das

„Bild Christi" darzubieten, um damit

zugleich der Erkenntnis und der

Erbauung zu dienen. U. K.

de Quervain, A., Gesetz und Freiheit.
Fr. Frommanns Verlag (H. Kurtz),
Stuttgart, 1930. IV und 274 Seiten.

Ladenpreis broschiert RM. 9.80,
gebunden RM. IL 80.

Der Verfasser legt hier eine, äusserst

gehaltreiche und sorgfältige
Untersuchung zur Auseinandersetzung
zwischen römisch-katholischer und
protestantischer Lehre vor. Die Erschüt¬

terung, die seit dem Weltkrieg durch
alles hindurchgeht, hat auch die
Grundprobleme der Kirche neu zur Diskussion

gestellt. Es ist überaus bedeutsam,
dass dadurch die evangelische Theologie

mehr und mehr zu einer
Rückbesinnung auf ihre reformatorischen
Grundlagen genötigt wurde und dabei
die zentrale Bedeutung der Kirche für
das theologische Denken neu entdeckte.
So geht es auch de Quervain keineswegs

um eine weltanschauliche
Bekämpfung der katholischen Position,
sondern letzterdings um die Frage, was
wahre Kirche sei und wie von da aus
die Antworten der verschiedenen
Konfessionen, besonders von Rom, Wittenberg

und Genf zu beurteilen seien.
Der Verfasser ist Reformierter. Aber
er sieht auch die Gefahren des
Calvinismus deutlich und bemüht sich,
ein rein sachliches Urteil zu fällen.
Er verwirft vor allem alle neuzeitlichen,

kultur-protestantischen
Verzeichnungen des Anliegens der
Reformation und beweist einleuchtend,
dass diesem erweichten Protestantismus

gegenüber die römische Kirche,
insbesondere in ihrer thomistischen
Vertretung, eine unvergleichlich
überlegene Stellung zu verteidigen habe.
Die Gefahr der katholischen Deutung
des Menschen, der Offenbarung, des
Gesetzes und der Kirche sieht der
Verfasser im ontologischen Charakter der
scholastischen Theologie und im Kon-
tinuitätscha,ra.kter aller Heilsvorgänge.
Diesem stellt er das absolut
gegensätzliche Denken der Reformatoren
gegenüber. Die Offenbarung ist für
sie nicht Aufdeckung eines
Seinszusammenhanges und nicht Enthüllung

eines übernatürlichen Seins,
sondern Anruf des lebendigen Gottes in seinem
Wort, kontingente In-Gehorsam Nähme,
absolut unverfügbare Mitteilung des
göttlichen Willens und der göttlichen
Verheissung, die nichts im Menschen
vorher Angelegtes weiterführt,
sondern den Menschen durch das Wort
neu schafft. So wird die völlige
Unvereinbarkeit der beiden Standorte mit
unerbittlicher Sachlichkeit ins Licht



— 248 —

gerückt, ohne dass dadurch der
gegnerischen Position respektlos oder lieblos

begegnet würde.
Ob es allerdings richtig ist, die

Auseinandersetzung mit dem römischen
Katholizismus ausschliesslich auf das
Gespräch mit dem Neu-Thomismus zu
beschränken, ist zu fragen. Die
jesuitische Theologie einerseits und pa-
tristisch-altkirehliche Strömungen
andererseits sind damit noch nicht
erfasst. Es wäre zu erwarten, dass bei
so umfassender Betrachtungsweise
einerseits auch noch flachere, andererseits

auch noch tiefere Gesichtspunkte
erkennbar würden. So musste — um
von den erstem abzusehen — das
Problem der Tradition und der Kirche
im altkirchlichen Sinne noch weiter
verfolgt werden. Es Hesse sich dann
wohl auch eine Auffassung vom
Primat und der Unfehlbarkeit des Papstes
aufzeigen, die das Verhältnis von
lehramtlicher Entscheidung und Tradition
als noch komplexer erwiese, als es in
der Darstellung des Verfassers erkennbar

ist.
Es mag ja etwas sonderbar

anmuten, dass dies ein Altkatholik sagt.
Aber wir haben kein Interesse daran,
dass die Position unserer Gegner
vergröbert dargestellt werde.

Wenn wir aber so die entscheidenden

Lehrgrundlagen der
römischkatholischen Kirche in ihrem
wirklichen Anliegen erfasst zu sehen
wünschen, so dürfen wir auch fordern, dass
man unsere Grundintentionen nicht
verzeichne. Der Verfasser erwähnt den
Altkatholizismus nur in einer
beiläufigen Randbemerkung (Seite 193).
Er schildert ihn als einen Versuch,
„gegen das Papsttum zu kämpfen und
eine Nationalkirche zu gründen", der
nur erweise, dass so naturnotwendiger-
weise „das kunstvolle Gebäude der
römisch-katholischen Kirche und Lehre,

zerstört werden" müsse. Diese Beurteilung

wäre nur dann richtig, wenn der
Altkatholizismus je den Versuch
gemacht hätte, mit den Mitteln der
scholastischen Theologie das altkirchliche
Denken zu begründen. Er hat aber
von Anfang an seine Aufgabe anders
aufgefasst und aus der Haltung der
vorscholastischen Kirche und dem
Bestehen anderer, nicht-römischer
katholischer Kirchen die Gewissheit
gewonnen, dass der Katholizismus nicht
mit der Scholastik stehe und falle. Es
ist deshalb auch unrichtig, seine
Haltung als eine Ruine katholischen Denkens

zu beurteilen. Dass ein völlig
anderer Typus katholischer Kirchlichkeit

möglich ist, beweisen unseres
Erachtens auch in eindrucksvoller Weise
die orthodoxen Kirchen des Ostens,
mit denen wir immer wieder Gemeinschaft

gepflegt haben. Das
Nationalkirchentum aber ist bei ihnen und uns
akzidentieller Natur, der alte
Katholizismus an sich ist damit nicht, einfach
identisch.

Der Wert des Buches liegt in der
lebendigen Erneuerung evangelischen
Denkens im kirchlichen Geist. Auch
der römische Katholik wird es nur
begrüssen können, wenn sein Gegner
zu seiner Kirche zurückkehrt. Denn
nur auf diesem Boden ist ein förderndes

Gespräch möglich. Die
Auseinandersetzung mit dem Verfasser wird
dadurch noch besonders wertvoll, dass
er auch seine eigene Position nicht
einfach repristiniert, sondern aus den
Quellen neu gewinnt, wobei auf Schritt,
und Tritt selbständige Einzelbeobachtungen

(wie z. B. in der Beurteilung
der lutherischen Abendmahlslehre)
überraschen. Das Werk verdient
aufmerksame Beachtung bei allen, die die
entscheidenden konfessionellen Fragen
aus der Sache heraus verstehen möchten.

E. G.

(ledruckt bei Stllmpfll & Cie in Bern.


	Bibliographie

