
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 2

Buchbesprechung: Bibliographie

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 125 —

den er für die einzige wahre Kirche hält, überhaupt ist, und
bittet um Nachweis der einschlägigen Literatur zwecks
Orientierung. Über diesen „Bischof" ist nur in Erfahrung zu bringen,
dass es einen Priester im Klerus des Erzbischofs Carfora namens
Reverend Johnson gab. Ferner ist einmal in New York ein
Reverend Johnson wegen Alkoholschmuggels verhaftet worden.
Ob beide identisch sind, war nicht zu ermitteln.

Versuche des Erzbischofs Francis Brothers, zur Pastoration
einiger polnischer Gemeinden mariavitischen Klerus nach Amerika

zu ziehen, soll nicht von Erfolg gewesen sein, da die Polen
sich nicht an weibliche Priester gewöhnen wollten.

Das alles spricht für sich selbst. Es ist ein trübes Bild,
das die Gemeinschaften der episcopi vagantes in Amerika
darbieten. Es ist kaum anzunehmen, dass durch die Reformversuche
eines Crummey eine wesentliche Besserung erzielt werden wird.

H. Neufeld.

Bibliographie.
Schuster, Ildefons: Liber Sacramento-

rnm. Geschichtliche und liturgische
Studien über das römische Messbuch.
Übersetzt von P. Richard Bauersfeld,
O. S. B. Verlag Friedrich Pustet,
Regensburg. 10 Bände.

Es ist im Rahmen einer
Buchbesprechung natürlich nicht möglich,
einem Werk von solchem Umfang und
solcher Bedeutung auch nur
annähernd gerecht zu werden. Wir müssen
"uns darauf beschränken, den Aufbau
und allgemeinen Charakter dieses
liturgischen Standard work's kurz
darzustellen.

Das zehn Bände umfassende Werk
gibt zunächst im ersten Band eine
Reihe von Studien über bestimmte
Gegenstände aus der allgemeinen wie
aus der speziellen Liturgik. Allerdings
wird nicht eine systematische
Darstellung des gesamten liturgischen
Wissensgebietes angestrebt, sondern
in Form von in sich abgeschlossenen
kleinen Monographien das Wesentliche

aus dem Liber Sacramentorum, d. h.

aus dem römischen Missale, Pontificale
und Rituale in seiner geschichtlichen
und liturgischen Bedeutung deutlich
gemacht. Besonders gut und eingehend
sind die Kapitel: „Die christliche
Einweihung, Das gemeinsame Gebet in
der Urkirche, Gregor der Grosse und
sein Werk, Der Einfluss der päpstlichen
Sängerschule auf die Gestaltung der
römischen Liturgie, Die Kirchweihe
im christlichen Altertum" usw. Bei den
behandelten Fragen wird naturgemäss
die stadtrömische Tradition sehr stark
berücksichtigt. Alle diese Studien, in
denen sich, bedingt durch die Anlage
des Werkes, zwar manche Wiederholungen

finden, die aber eine Überfülle
von belangreichen liturgischen und
dogmatischen Erklärungen enthalten,
sind gedacht als Erläuterungen zu dem
eigentlich grundlegenden Teil des
Werkes, der Auslegung des römischen
Messbuches. Nach Art von Guérangers
„Kirchenjahr" oder P. Parschs „Jahr



— 126 —

des Heils" werden in den Bändenll—IX
zu jeder einzelnen Messe eingehende
dogmatische und liturgische
Erklärungen gegeben; die Lesungen aus
der heiligen Schrift werden in knapper
und eindringlicher Weise paraphra-
siert, ebenso die Gebete, von denen
manche durch historische Hinweise, die
von einer umfassenden Detailkenntnis
zeugen, verständlich gemacht werden.
Band II umfasst das Kirchenjahr von
Advent bis Septuagesima, Band III die
Fastenzeit, Band IV den Osterfestkreis,
Band V die Sonntage nach Pfingsten,
die Bände VI—IX die Heiligenfeste.
Band X gibt ein ausführliches
Sachregister nebst einem kleinen
Verzeichnis liturgischer Ausdrücke und
einer Übersicht der römischen Stationen,

zusammengestellt von D. Cesario
d'Amato O. S. B.

Das Werk ist hervorgegangen aus
„Konferenzen", die Kardinal Schuster
in Rom an der Scuola superiore di
musica sacra und am Istituto Orientale
gehalten hat. Wie er selbst sagt, hat
er mit der Herausgabe seiner Vorträge
nicht ein Buch für Gelehrte, aber auch
nicht ein reines Erbauungsbuch schreiben

wollen, sondern er hat in seinen
Studien in erster Linie „die zarte
Ehrfurcht des Gläubigen walten lassen,
die in den erhabenen Blättern der
heiligen Bücher den Herzschlag all der
Generationen von Märtyrern, Geisteslehrern

und Heiligen fühlt, die diese
Gebete viel mehr gelobt, als nur ge-
dachtundgesprochen haben". Gläubige
Ehrfurcht ist es in der Tat, die die
ganze Haltung des Werkes bestimmt.
In keiner der sehr interessanten
Studien wird nach rein historischer
Methode die geschichtliche Entwicklung
einzelner Gebete oder Zeremonien
aufgezeigt, sondern es werden immer nur
vom liturgisch Gegebenen her
geschichtliche und archäologische
Erläuterungen gegeben, die den dogmatisch

vorausgesetzten Sinnzusammenhang

aufhellen sollen: der Gesichtspunkt

ist ein rein pragmatischer. So
nimmt der Verfasser absichtlich keine
strenge Sichtung vor zwischen ge¬

schichtlichen und legendären
Überlieferungen. Er lässt sich auch nur
gelegentlich auf geschichtliche
Hypothesen ein, wie sie von der neueren
liturgischen Forschung aufgestellt worden

sind, wie überhaupt die moderne
Literatur kaum berücksichtigt wird.
Mag ein solches Vorgehen im Rahmen
der gestellten Aufgabe seine volle
Berechtigung haben, so scheint es uns
schon bedenklicher zu sein, wenn der
Verfasser anerkannt abergläubische
Vorstellungen und Bräuche, die von
der römischen Kirche selbst abgeschafft
worden sind (vgl. Bd. 1, S. 211), aus
eben jener ehrfurchtsvollen Haltung
heraus zu rechtfertigen unternimmt.
Verständlich wird das wohl nur aus
der statischen Grundhaltung dieses
durch und durch römisch denkenden
Geistes, der in diesem Werke auch an
anderen Stellen sehr stark zum
Ausdruck kommt. So etwa, wenn der
Verfasser die Entwicklung des Ordinarium
Missae vergleicht mit einem
Renaissance-Palast, der sich im Verlaufe der
Jahrhunderte von seiten der Bewohner
allerlei Veränderungen hat gefallen
lassen müssen. Die Liturgie ist für
diese Betrachtungsweise ein von
Anfang an festgefügtes Gebäude, das sich
die späteren Generationen, ihren
Bedürfnissen entsprechend, nur etwas
wohnlicher eingerichtet haben. Dieser
Haltung entspricht es auch, dass das,
was nach unserem Ermessen im
Zentrum aller Studien über das römische
Messbuch stehen sollte, die Feier des

heiligen Abendmahles, wie es von Jesus
eingesetzt worden ist, völlig zurücktritt

hinter der Pracht und dem Reichtum

des liturgischen Brauchtums —
etwa der römischen Stationsfeiern und
der Heiligenfeste. Liegen hier zweifellos

sehr ernst zu nehmende Grenzen
und Schwächen des grossangelegten
Werkes, so wird sich doch keiner bei
der Lektüre dieser Bände der
imposanten Grösse römischen Gebetlebens
entziehen können. Es ist klassisch-
römischer Geist und trotz allen Mängeln
eine starke und reine Ideenwelt, die aus
diesen Studien zu uns spricht. U. K.



— 127

Erasmus von Rotterdams Klage des
Friedens. Übersetzt von B. Liechfen-
han, Gotthelf-Verlag, Bern/Leipzig,
mit einer Vignette des Erasmus.
Fr. 2.20.

Es ist ein Verdienst des Basler
Pfarrers, des grossen Humanisten
Hauptschrift gegen den Krieg durch
eine gute Übersetzung unserer Zeit
zugänglich gemacht zu haben. Erasmus

lebte in einer Zeit unaufhörlicher
Kriege. Der streitlustigste Fürst war
der damalige heilige Vater Julius II.
Die Überlieferung erzählt, dass der
Papst Erasmus ob seines Auftretens
gegen den Wahnsinn Krieg
zurechtgewiesen habe: „Du begreifst diese
Dinge nicht." Die grosse Welt, falls
sie die Schrift liest, wird ähnlich
urteilen. Und doch inuss aus christlicher
Überzeugung immer wieder gesagt
werden, was der Krieg ist. Deshalb
darf man dem Übersetzer dankbar sein.
Der Schrift geht eine Einleitung
voraus, die dem vielverkannten Humanisten

in vornehmer Weise gerecht
werden möchte. A. K.

Die Kommunionfeiern der Kirche ron
England, der Bischöflichen Kirche in
Schottland und der Protestantischen
Bischöflichen Kirche in den Vereinigten

Staaten von Amerika.
Willibrordbuchhandlung Freiburg i. B. 1934.

Es ist überaus verdienstvoll, dass

Pfarrer P. H. Vogel sich der Mühe
unterzogen hat, in dem vorliegenden
Büchlein eine gute deutsche
Übersetzung der Abcndmahlsliturgien der
erwähnten Kirchen zu schaffen. Unseres
Wissens ist die schottische und die
im Jahre 1929 revidierte amerikanische
Liturgie zum erstenmal ins Deutsche
übertragen. Die Beifügung einzelner
Teile der im Jahre 1928 vom englischen
Parlament abgelehnte Revision, die
ja unter gewissen Voraussetzungen
gebraucht werden dürfen, wäre
wünschenswert gewesen. Wer sich
eingehender mit dem Aufsatz des
Übersetzers in unserer Zeitschrift beschäftigt,

wird mit Anerkennung die
Übersetzung in die Hand nehmen. Sie kann

auch praktischen Zwecken bei
Teilnahme am anglikanischen Gottesdienst
dienen. A. K.

La DiTine Liturgie, méditée par Gogol,
Traduction française faite sur l'origine

russe par le R. P. Dom. Théodore

Belpaire, Prieur du Monastère
Bénédiction. Verlag: Prieuré D'Amay
s. Meuse. 58 Seiten, illustriert, mit
zwei Kunstbeilagen.

Es wird den meisten unserer Leser
unbekannt sein, dass der grosse Schriftsteller

Gogol eine feine Betrachtung
über die Chrysostomus-Liturgie
geschrieben hat. Sie erschien 1857, fünf
Jahre nach dem Tod des Schriftstellers
und liegt hier zum erstenmal nun in
französischer Sprache vor. Etwas
bekannter war die polemische und teilweis
ironische Behandlung, die Tolstoi dem
genannten Werk Gogols hat zukommen
lassen. Wie die an diesem Ort
besprochene Abhandlung über die Ikonen,
so dürfte auch diese Ausgabe der
Meditationen über die orthodoxe Liturgie
wesentlich zum Verständnis des
östlichen Christentums beitragen.

Gogol geht mit grosser Sorgfalt
und innerer Anteilnahme dem ganzen
Aufriss der heiligen Handlung nach.
Vom Vordienst, der, die Geburt und
Kindheit Jesu andeutend, sich ganz
dem Blicke des Volkes entzieht und
sich nur vor den Augen der Zele-
branten vollzieht, geht die Handlung
zur Katechumenenmesse über. Sie
versinnbildlicht das öffentliche Wirken
Jesu. Auf dem Antimension begibt
sich hierauf die letzte Vorbereitung
zum eigentlichen Konsekrationsakt,
welcher das Sanktuarium zum
Abendmahlsaal umwandelt.

Denjenigen, denen der Wortlaut
der genannten Liturgie bereits
bekannt ist (viele der wichtigsten Gebete
führt Gogol an), wird manche Handlung
durch diese Erklärungen verständlicher

und bedeutungsvoller. M. H.

Les Saintes Icônes von Dom. Ildefons
Dirks. — Verlag: Prieuré d'Amay
s. Meuse. 19 Seiten Text, mit vier



128

Kunstbeilagen: Petrus und Paulus;
Heilige Dreifaltigkeit; Maria, die
freudenreiche Mutter, und Christus,
der Allherrscher.

In unserer Zeit, die mehr als früher
in das Verständnis des östlichen
Christentums einzudringen bemüht ist, ist
das Studium der Ikonographie
unerlässlich. Die heilige Kunst der Ikonen
bildet eigentlich den kürzesten und
zugleich besten Weg, in das Zentrum
des Denkens und Erlebens östlichen
Christentums zu gelangen. Und heute,
wo vorab die russische Kirche den

grossen Angriff von seiten des

Bolschewismus erleidet, ist es doppelt
wertvoll, anhand der Ikonen in das uns
vielfach fremd anmutende Denken
unserer östlichen Glaubensbrüdereinen
sachlichen Einblick zu erhalten.

Die östliche Kirche, in erster Linie
die russisch-orthodoxe, verfolgte durch
die Kunst der Ikonen ein dreifaches

Ziel: Erleuchtung der Seelen, Bestärkung

im Glauben, Förderung in der

Tugend. So ist es verständlich, dass

die Ikonenmalerei von Anfang an zur
heiligen Sache, die Ikonen selbst, zu
Sakramentalien wurden. Schon im
7. Canon des Konzils von 869 wird
denjenigen Personen die Ikonenmalerei

verboten, die durch den Spruch
eines allgemeinen Konzils in den
Kirchenbann gekommen waren. Unter
Zar Ivan IV., 1551, werden genaue
kirchliche Vorschriften festgelegt. Wer
nicht anerkanntermassen ein frommes
Leben führte, durfte es nicht wagen,
Gegenstände des Glaubens zu malen.

In einem Manuskript vom Berge Athos
werden die genauen Anweisungen
gegeben, wie einer sich innerlich,
religiös zu verhalten und vorzubereiten
habe, dem der Bischof auf Grand
seines erprobten Könnens in der
Malerei die Erlaubnis gegeben, Ikonen
zu malen: Gebete, Fasten und
Vertiefung bildeten die unerlässlichen
Vorbedingungen. Die Ikonen versuchen
nicht, eine Gemütsbewegung im
Beschauenden zu erwecken, sie wollen
vielmehr ein Mittel der Verbindung
zwischen dem Betenden und Gott sein.

Darum fehlt den Ikonen jede Perspektive.

Eine wohltuende Einfachheit,
Herausarbeitung einiger wichtiger Hauptlinien,

Unpersönlichkeit der Figuren
und der Gesichtszüge, feines Gefühl
für den Rhythmus der Linien, das sind
die Merkmale der Ikonen, welche
mildem einen Zweck dienen wollen, die
Demut der dargestellten Personen in
ihrer Beziehung zur Erde und zugleich
die Heiligkeit, in der sie bereits dem

Himmel angehören, darzustellen.
Ildefons Dirks ist ein feiner

Erklärer dieser östlichen Kirchenkunst.
Die erwähnten, künstlerisch wertvollen
Beilagen, ermöglichen eine wirkliche
Anschauung des textlich Gebotenen.
Eine heilige Kunst, wenn wir bedenken,
dass einer der bedeutendsten Ikonenmaler,

Polyeucte Nikiforov (12.
Jahrhundert), seine bekanntesten Werke,

(die Jungfrau von Kazan und den
Heiland zu Moskau) also malte, dass

er in Ermangelung seiner Hände den
Pinsel mit den Lippen führte! M. H.

Gedruckt hei Stämpfli & Cie. in Bern


	Bibliographie

