
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 4

Artikel: Der Kommuniongottesdienst in den verschiedenen Gebetbüchern der
anglikanischen Kirchengemeinschaft : Nachtrag

Autor: Vogel, P.H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404106

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404106
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


212

Der Komniuniongottesdienst in den verschiedenen Gebet¬

büchern der anglikanischen Kirchengemeinschaft.

(Nachtrag.)
Nach Bekanntwerden meines Artikels in England wurde

ich auf einige weniger bekannte Liturgien aufmerksam gemacht
und mir auch ein Änderungsvorschlag zur kanadischen Liturgie
mitgeteilt. Der Vollständigkeit und auch des Interesses halber
seien sie im folgenden kurz skizziert.

Die Liturgie von Bombay.
Im Jahre 1920 wurde ein Buch veröffentlicht mit dem Titel

„Die Eucharistie in Indien". In ihm war der Entwurf einer
Liturgie enthalten, die aus verschiedenen östlichen und
westlichen Quellen zusammengestellt war. Hauptsächlich hatte man
östliche Quellen benutzt, vor allem die syrische Jakobusliturgie,
wie sie über 200 Jahre in Travancore im Gebrauch gewesen
war. Das Hauptziel war, eine Liturgie indischen Charakters
zu schaffen. Als der Entwurf im Jahre 1920 vor die indische
Bischofssynode kam, war sie im Zweifel, ob sie die Vollmacht
habe, einer neuen Liturgie die Zustimmung zu geben. Sie wartete
bis nach der Lambethkonferenz von 1920, die ein liturgisches
Komitee einsetzte, dem die vorgeschlagene Liturgie zur Prüfung
vorgelegt wurde. Es urteilte folgendermassen: „Das Komitee
ist der Meinung, dass die Liturgie im allgemeinen mit dem
übereinstimmt, was liturgische Gelehrte für einen in den Kirchen
der anglikanischen Gemeinschaft zu haltenden Gottesdienst als
wesentlich halten." Gleichzeitig kam eine Reihe von Anregungen
und Vorschlägen, auf Grund deren die Liturgie revidiert und

genehmigt wurde. Heute ist sie für alle Diözesen Indiens
genehmigt, aber nicht sehr weit verbreitet, obwohl sie weithin
bekannt ist. Sie ist in eine indische Sprache übersetzt und wird
in ihr auch benutzt.

Der Titel lautet: „An Order for the Administration of the

Holy Communion. Sanctioned by the Episcopal Synod of India
for experimental use in the diocese of Bombay in places
selected by the Bishop of Bombay." Longmans, Green and Co. 1923.

Der Liturgie geht ein Vorbereüungsgottesdienst voraus, der
an einem Tage vorher zu halten ist, aber auch unmittelbar vor



— 213 —

der Feier der hl. Messe abgehalten werden kann. An ihm muss

jeder, der zur heiligen Kommunion gehen will, teilnehmen. Es

soll Zeit gegeben werden zur Selbstprüfung. Der Geistliche kann
dazu Anleitung geben durch Fragen im Anschluss an die zehn

Gebote, das Hauptgebot oder durch andere geeignete Fragen.
Dann folgen Bekenntnis, Lossprechung und Tröstliche Worte,
wozu der Priester die Form aus E. 1662 nehmen kann. Nachher

folgt das Vorbereitungsgebet und andere Gebete, entweder

gedruckte oder freie.
Die Liturgie selber zerfällt in fünf Teile: 1. Die Gebete

vor dem Gottesdienst, 2. die Gebete der Katechumenen, 3. die

Gebete der Gläubigen, 4. die Anaphora, 5. die Gebete in der
Sakristei.

1. Die Gebete vor dem Gottesdienst.

a) Der Diakon bereitet Brot und Wein, der mit etwas Wasser

gemischt wird, vor, der Priester segnet die Gaben mit Gebet,
der Diakon bringt sie zum Altare und bedeckt sie mit einem Velum.

b) Wenn der Priester mit den Gewändern bekleidet ist,

spricht er mit allen, die den Dienst im Heiligtum verrichten, in

der Sakristei folgende Gebete: Priester: Der Friede sei mit
euch. Antwort: Und mit deinem Geiste. Pr.: Ehre sei dem

Vater Antw. : Wie es war im Anfang Pr. spricht ein

Gebet.

2. Die Gebete der Katechumenen.

a) Lntroitus. Während der Priester mit den Dienern zum

Altare geht, wird der Introitus gesungen, der Weihnachten,
Erscheinun»* Ostern, Himmelfahrt und die Sonntage nachher

sowie an Beschneidung, Pfingsten, Trinitatis und Fronleichnam •

immer das Ehre sei Gott in der Höhe" ist. An anderen Tagen

kann ein Psalm, Hymnus oder Lied gesungen werden. Der

Text des Ehre sei Gott in der Höhe" weicht von dem uns

wohlvertrauten ab, er ist etwas ausführlicher.

b) Beweihräucherung. Der Weihrauch wird eingelegt und

o-ese«*net der Priester beweihräuchert den Altar unter Gebet,
dann° den Chorraum. Der Diakon beweihräuchert den Cele-

branten, die Diener, die Leute im Chor, die Chorsänger, die

Gemeinde und die Kirche. Währenddessen steht die Gemeinde.

(Die Beweihräucherung hier und unter 3e ist nicht

vorgeschrieben.)



— 214 —

c) Litanei. Der Diakon betet die Litanei, die aus einer
Danksagung und elf Bitten besteht, es können auch andere
Danksagungen und Bitten angefügt werden. Unterdessen betet
der Priester am Altare stille Fürbitten, nach Beendigung der
Litanei spricht er ein lautes Gebet.

d) Kirchengebet. Nach dem Gruss : Der Friede sei mit euch
(Antwort: Und mit deinem Geiste) folgt nach dem „Lasset uns
beten" das Kirchengebet des Tages.

e) Alttestamentliche Lesung.

f) Psalm. Es wird ein Psalm oder der Teil eines Psalmes

gesungen.
g) Epistel.
h) Hymnus. Die stehende Gemeinde singt einen Hymnus,

während der Priester ein kurzes, stilles Gebet spricht.
i) Evangelium. Einleitung: Der Friede sei mit euch, Und

mit deinem Geiste. Nach der Ankündigung der Schriftstelle:
„Ehre sei dir, o Herr," nach der Verlesung: „Dank sei dir,
o Christe."

k) Verkündigungen, Predigt, Einsammeln der Gaben der
Gemeinde.

I) Darbringung der Gaben mit Gebet.

m) Gebet für die Katechumenen nach Einladung durch den
Diakon.

n) Entlassung der Katechumenen, Ungetauften und
Exkommunizierten durch den Diakon. (Wenn keine Katechumenen
anwesend sind, fällt das Gebet unter m und die Entlassung
der Katechumenen aus.)

3. Die Gebete der Gläubigen.

a) Glaubensbekenntnis. Nach einer Einladung durch den
Diakon sprechen Priester und Gemeinde gemeinsam das nizä-
nische Glaubensbekenntnis. Es enthält die „filoque"-Klausel,
wie alle Liturgien der anglikanischen Gemeinschaft. Vom
Hl. Geiste heisst es: The Holy Gost, the Lord, and the Giver
of life, von der Kirche: one holy Catholic and Apostolic Church.

b) Friedenskuss.

c) Händewaschung. Während der Friedenskuss ausgeteilt
wird, wäscht der Priester seine Hände unter einem kurzen
stillen Gebet.



— 215 —

d) Enthüllung der Gaben. Der Priester entfernt mit einem
Stillgebet das Velum von den heiligen Gefässen.

e) Beweihräucherung der Gaben, mit Gebet.

4. Die Anaphora.

a) Präfation. Einleitung mit den Worten 2. Kor. 13, 13,
Sursum corda, Präfation mit Sanctus.

Der Schlussabschnitt der Präfation lautet: „Darum mit
Märtyrern und Aposteln und mit der grossen Schar deiner
triumphierenden Heiligen loben und verherrlichen wir deinen
glorreichen Namen; und wir verehren und beten an deine
Majestät mit Engeln und Erzengeln und mit allen himmlischen
Heerscharen, die stets vor deinem Throne schweben (fly), dich
preisend, singend und sprechend."

b) Eucharistisches Gebet.

Die beiden Abschnitte vor dem Einsetzungsbericht
entsprechen mit einigen kleinen Änderungen im Ausdruck dem
Wortlaut der Ceylonliturgie. Die Einsetzungsworte über das
Brot lauten : „In derselben Nacht, in der er sich selbst hingab,
den Tod am Kreuze für unsere Erlösung zu erdulden, nahm er
Brot in seine heiligen und unbefleckten Hände, erhob die Augen
himmelwärts zu dir, o Gott, unserm Vater, segnete, brach und
gab es seinen Aposteln und sprach : Nehmet, esset, das ist mein
Leib, der für euch hingegeben wird zur Vergebung der Sünden
und zum ewigen Leben." Gemeinde: „Amen." In den Worten
über den Kelch ist vor der Segnung von der Danksagung
Christi die Rede. Nach den Worten: „Solches tuet zu meinem
Gedächtnis, denn so oft ihr dieses Brot esset und diesen Kelch
trinket, sollt ihr meinen Tod verkünden und meine Auferstehung,
bis ich wiederkomme" folgt eine längere Antwort der Gemeinde.

An die nun folgende Anamnese schliesst sich ebenfalls eine

längere Antwort der Gemeinde an. Nun mahnt der Diakon die
Gemeinde: „Wie feierlich, o meine Brüder, ist dieser Augenblick,
wo wir anrufen den heiligen und lebenspendenden Geist,

herabzusteigen und zu heiligen diese unsere Eucharistie. Lasset uns
niederfallen und verehren in heiliger Furcht." Daraufhin fallen
alle auf ihr Angesicht nieder und verharren in dieser Haltung
bis nach den Fürbitten. Es folgt eine längere Epiklese, die
Glocke ertönt, und für eine Weile herrscht Stillschweigen. Dann

spricht der zur Gemeinde gewandte Diakon: „Lasset uns beten



— 216 —

zum Herrn um seine Gnade und sein Erbarmen. Lasset uns
beten für alle Stände der Kirche Christi. Lasset uns beten in
dieser schrecklichen Zeit für alle Menschen, Lebende und
Abgeschiedene." Es folgen die grossen Fürbitten. Es folgt die

Brotbrechung mit Stillgebet des Priesters. Wenn viele
Kommunikanten anwesend sind, hilft der Diakon dem Priester
beim Brotbrechen. Während der Brotbrechung singt die
Gemeinde ein im Texte gedrucktes Lied. Es folgt das vom Priester
und der Gemeinde gemeinsam gesprochene Vaterunser ohne

Doxologie, aber mit Embolismus, an dessen Schlüsse es heisst:
„Denn dein ist das Reich ."

c) Friedensgruss.

d) Vorbereitungsgebet. Nach Einleitungsworten des Diakons
folgt ein Vorbereitungsgebet, an dessen Schluss der Priester
oder der etwa anwesende Bischof die Gemeinde segnet.

e) Das Heilige den Heiligen. Bei diesen Worten zeigt der
Priester der Gemeinde die heiligen Gestalten, und die kniende
Gemeinde betet das Benediktus.

f) Kommunion. Der Priester kommuniziert zuerst in beiden
Gestalten, dann kommuniziert er die Diakonen, die Personen
im Chor, die Chorsänger und zuletzt die Gemeinde. Er spricht
zu jedem: „Der Leib Christi, das Brot des Lebens" und: „Das
Blut Christi, der Kelch des Lebens". Nach jeder Spendeformel
spricht der Empfangende: „Amen."

g) Agnus dei. Während der Austeilung wird das Agnus dei

gesungen. Es kann auch ein anderer Hymnus genommen werden.
h) Der Priester konsumiert den Rest der konsekrierten

Elemente, er kann etwas für die Krankenkommunion
übriglassen. Darnach reinigt er die Gefässe.

i) Dankgebet. Nach einer Einladung des Diakons mit
Antwort der Gemeinde spricht der Priester das Dankgebet.

k) Dankhymnus. Gemeinde und Chor singen einen von zwei
im Texte gedruckten Dankhymnen. Wenn die Liturgie nur
gesprochen wurde, spricht die Gemeinde ein im Texte gedrucktes
Gebet.

I) Entlassung. Der Priester entlässt die Gemeinde mit
folgenden Worten: „Dem Erbarmen der heiligen und glorreichen
Dreifaltigkeit, Brüder, empfehlen wir euch. Gehet mit der
Speise auf eurer Pilgerreise in Frieden und Freude."



- 217 —

5. Die Gebete in der Sakristei.

In die Sakristei zurückgekehrt, spricht der Priester ein
Gebet und schliesst mit einer Lobpreisung Gottes.

Besondere Präfationen sind am Schlüsse der Liturgie
angegeben: 1. Dreifaltigkeit und alle Sonntage, 2. Erster Adventssonntag

bis Weihnachtsvigil, 3. Weihnachten bis Erscheinung,
4. Erscheinung und Oktav, 5. Maria Reinigung, Fronleichnam
und Heiliger Name, 6. Maria Verkündigung und andere Marienfeste

ausser Reinigung (zwei verschiedene), 7. Aschermittwoch
bis Samstag vor Passionssonntag, 8. Passionssonntag bis
Gründonnerstag, 9. Ostern bis Himmelfahrt, 10. Himmelfahrt bis
Pfingstvigil, 11. Pfingsten und sechs Tage nachher, 12. Apostel-
und Evangelistenfeste, 13. Allerheiligen und andere Heiligenfeste,
die keine eigene Präfation haben, 14. Kirchweih, 15. Bischofs-,
Priester- und Diakonenweihe, 16. Trauergottesdienste.

Es folgen drei Anhänge. Anhang 1 enthält 15 Kirchengebete

für bestimmte Feste und Gelegenheiten. Unter diesen

sind besonders hervorzuheben ein Gebet für die Mitternachtsmesse

an Weihnachten und für die Zeit von Beschneidung bis

Erscheinung. Anhang 2 gibt die Regeln für die Beweihräucherung

und den Friedenskuss. Anhang 3 enthält eine gekürzte
Form für die Gottesdienste an Werktagen. Er sieht folgende
Form vor: Litanei mit anschliessendem Gebet, Kirchengebet,
Epistel, Gebet vor dem Evangelium, Evangelium, wenn nötig
Entlassung der Katechumenen, Exkommunizierten und Un-

getauften, Gebet zur Händewaschung (kann ausgelassen werden),
Gebet bei der Enthüllung der Gaben, Anaphora ohne Lied

(4b, am Schluss) und ohne Agnus dei, Dankgebet der Gemeinde

(4Ar, als Hymnus bezeichnet), Entlassung. Wenn kein Diakon

assistiert, spricht der Priester die Gebete des Diakons selber.

Wie aus der vorstehenden Übersicht zu ersehen ist, weicht
die Liturgie im Wortlaut ihrer Gebete völlig von den anderen

anglikanischen Liturgien ab. Bemerkenswert ist vor allem die

dreifache Schriftlesung: aus dem alten Testament, aus den

Apostelbriefen (manchmal auch Apostelgeschichte und Geheime



— 218 —

Offenbarung) sowie aus den Evangelien, eine Anlehnung an den
Brauch der Urkirche. Ferner ist bemerkenswert, dass es

niemals heisst: „Der Herr sei mit euch", sondern stets: „Der
Friede sei mit euch". Auch die Prostration während der Epiklese
und der nachfolgenden Fürbitten ist bemerkenswert. Man kann
sagen, dass man Ehrwürdiges, Altes aus den östlichen Liturgien
mit westlichen Elementen sehr glücklich vereinigt hat. Uns
will scheinen, dass eine würdige Feier nach diesem Formular
einen tiefen und erhebenden Eindruck macht. Die Gründe für
die geringe Verbreitung dieser Liturgie sind uns nicht bekannt,
sie verdiente eine weitere Verbreitung, da sie dem östlichen
Fühlen wohl mehr entspricht als die sonst in den Missionsgebieten

gebrauchte Liturgie von 1662.

Ein ganz besonders charakteristischer Zug der Bombayliturgie

sind die Tafeln der Psalmen und Lesungen für Sonntage
und andere Haupttage. In ihnen sind die Psalmen, alttestamentlichen

Lesungen, Episteln und Evangelien angegeben. Aber die
Anordnung weicht völlig von den anderen anglikanischen und
auch von den altkatholischen Leseordnungen ab. Der Grund
dafür liegt darin, dass für jeden Sonntag und Hauptfesttag ein
Predigtthema angegeben ist. Die Psalmen und Lesungen sind,
soweit möglich, mit diesen Predigtthemen in Einklang gebracht
worden. Die Predigtthemen sind kurz folgende: Im Advent:
die Fundamentalwahrheiten über Gott; in der Weihnachtszeit:
die Menschwerdung; an Erscheinung: die Taufe und das Leben
unseres Herrn ; von Septuagesima bis zur Karwoche : Schöpfung,
Sünde, Erlösung, das Kreuz; an Ostern: Auferstehung, von den
verschiedensten Gesichtspunkten betrachtet; zur Himmelfahrtszeit:

Himmelfahrt und königliches Priestertum unseres Herrn;
an Pfingsten und in der Pfingstwoche : Person und Werk des

Hl. Geistes; nach Dreifaltigkeit: Lehre von der Kirche und den

Sakramenten, das persönliche Frömmigkeitsleben, christliche
Sittenlehre (Ethik).

Für Weihnachten sind zwei Messen vorgesehen, ferner
werden zwei Sonntage nach Weihnachten und 23 Sonntage nach
Dreifaltigkeit angegeben. Für jeden Sonntag ist gewöhnlich ein
Psalm sowie je eine alttestamentliche Lesung, Epistel und ein



— 219 —

Evangelium angegeben. Zwei alttestamentliche Lesungen sind

vorgesehen (zur Auswahl) für: 1. Adventssonntag, Aschermittwoch,

7., 12., 13., 19., 22. und 23. Sonntag nach Dreifaltigkeit;
zwei Episteln sind angegeben für: 1. und 3. Adventssonntag,

3., 4. und 6. Sonntag nach Ostern, Pfingstmontag und 22. Sonntag

nach Dreifaltigkeit, während für den 19. Sonntag nach

Dreifaltigkeit drei Episteln zur Auswahl stehen. Zwei Evangelien

sind angegeben für: 1., 3. und 4. Adventssonntag, 1. und

3. Sonntag nach Erscheinung, 6. Fastensonntag, Montag vor
Ostern, 12., 15., 17., 21. und 22. Sonntag nach Dreifaltigkeit.

Das Kirchenjahr beginnt mit der Frohbotschaft vom Kommen
des Reiches Gottes, es findet aber keinen passenden Abschluss,
da die Bombayliturgie keinen letzten Sonntag nach Dreifaltigkeit
kennt, sondern am 23. Sonntag das Evangelium nach Matthäus 5,

33*—37, über den Eid nimmt. Sind mehr als 23 Sonntage nach

Dreifaltigkeit, so werden die nach Erscheinung ausgefallenen

Sonntage nach dem 23. Sonntage nachgeholt.

Wenn man die Epistelreihe näher ansieht, so stellt man

fest, dass 27 Episteln überhaupt nicht mit den deutschen

altkatholischen Reihen und 29 mit der ersten Reihe übereinstimmen.

Diese stehen aber nicht an dem uns vertrauten Platze, sondern

an den verschiedensten Stellen des Kirchenjahres, nur die

Episteln von Himmelfahrt und Pfingsten stimmen mit unsern

überein. Vielfach sind die Episteln bedeutend länger, häufiger

ist ein ganzes Kapitel angegeben oder bei uns auf verschiedene

Sonntage verteilte Lesungen sind in eine einzige zusammen-

o*ezo°*en, z. B. besteht die Epistel des 21. Sonntags nach

Dreifaltigkeit aus den am L, 2. und 3. Sonntag nach Erscheinung in

unseren ersten Reihen angegebenen Episteln.

Bei der Evangelienreihe stimmen 25 Evangelien überhaupt

nicht mit den deutschen altkatholischen Reihen überein, während

24 mit der ersten Reihe übereinstimmen. Nur die Evangelien

von Weihnachten und vom 1. Sonntag nach Ostern stehen an

dem uns vertrauten Platze. Auch die Evangelienlesungen sind

häufig länger als die unsrigen*).

*) Als Evangelienlesung* der zweiten Reihe für den 1. Adventssonntagist

Lukas 17 35-48, angegeben, es nmss aber richtig heissen 12, 35-48.

Der 7. Sonntag nach Dreifaltigkeit gibt als Evangelienlesung Markus 2,

1-2, an, es muss aber 2, 1-12, heissen.



— 220 -
(Anmerkung: Ein Vergleich mit den zweiten Reihen Deutschlands

und der Schweiz wird erschwert, da die zweiten Reihen
dieser Kirchen unter sich nicht übereinstimmen, vielmehr die
Schweiz einige Lesungen hat, die die deutsche Ordnung nicht
hat und da ferner die gemeinsamen Texte in beiden Liturgien
häufig nicht an demselben Sonntag gebraucht werden.)

Auch die Tafel der Psalmen und Lesungen für Heiligentage
und einige andere Gelegenheiten ist in einigen Punkten bemerkenswert.

Die Tafel beginnt nicht mit dem Kirchenjahr, sondern
mit dem 1. Januar. Sie enthält 38 „Red-letter days" und
36 „Black-letter days". Für erstere ist ein Psalm, eine
alttestamentliche Lesung, eine Epistel und ein Evangelium
vorgesehen, für letztere nur Epistel und Evangelium.

Unter den „Red-letter days" sind u. a. bemerkenswert:
Timotheus (24. Januar), Titus (6. Februar), Petrus (29. Juni),
Paulus (30. Juni), Namen Jesu (7. August), Maria Geburt (8.
September), Allerseelen (2. November), Die Heiligen, Evangelisten
und Märtyrer der Kirche von Indien (8. November als Oktavtag

von Allerheiligen), Franz Xaver (3. Dezember),
Fronleichnam, 3 Bittage und Erntedank.

Unter den „Black-letter days" finden wir: Die Märtyrer von
Japan und China am 9. Februar.

Unter den Heiligen finden wir die Hauptheiligen der alten,
ungeteilten Kirche, die grossen Heiligen der Ostkirche und
solche der westlichen Kirche, die eine besondere Bedeutung für
Indien gehabt zu haben scheinen.

Liturgie für judenchristliche Gemeinden.

Eine der interessantesten Liturgien ist wohl die
jüdischenglische Liturgie, die Rev. Paul P. Levertoff verfasst hat.
Der genaue Titel lautet: „The Order of Service of the Meal
of the Holy King. A Hebrew-Christian Liturgy by the Rev.
Paul P. Levertoff (based on early Jewish and Christian Li tur*-

gical Sources) in Hebrew and English. Sanctioned by the Lord
Bishop of London for use at Holy Trinity Church, Shoreditch.
Second, revised edition."

Der (unpunktierte) hebräische Text befindet sich auf den

rechten, die englische Übersetzung auf den linken Seiten. An
der rechten Seite des Altares soll eine Bundeslade stehen, die
Rollen des Pentateuchs und der Propheten und, wenn möglich,



— 221 —

auch eine Rolle mit den Schriften des Neuen Testamentes
enthalten soll. Auf dem Altare sollen sich zwei Ilaloth (jüdische
Brotlaibe) befinden, zum Passahfest sollen es Mazoth
(ungesäuertes Brot) sein. Die Kleidung des Geistlichen besteht aus

Talar, Talith (Schal), einer Kopfbedeckung sowie einer Stola.
Der Gang der heiligen Handlung ist kurz folgender:
Unter Stillgebet kleidet der Geistliche sich in der Sakristei

an und singt einen kurzen Hymnus. Die in der Kirche
versammelte Gemeinde singt gleichfalls einen Hymnus und Priester
und Chor gehen in Prozession zum Altare unter Gesang des

Psalmes 24. Am Altare macht die Prozession eine dreimalige
Verneigung, und der Priester beginnt mit Lobpreisungen und

Fürbitten, zu denen die Gemeinde Antworten spricht.
Nach dem Kirchengebet des Tages folgen Lesungen aus

dem Gesetz, aus den Propheten, sodann die Epistel und das

Evangelium. Das nizänische Glaubensbekenntnis wird vom
Priester und der Gemeinde leise gesprochen. Dann folgt die

Predigt.
Der Priester bringt Brot und Wein zum heiligen Tisch und

spricht folgende Ermahnung: „Alles sterbliche Fleisch schweige
vor Gott. Von Zion erschien die vollkommene Schönheit Gottes,
einen Bund zu schliessen durch Opfer. Mit Furcht und Zittern
und Freude tretet näher mit reinem Herzen und starkem Geist.

Unser Messias kam, sich selbst darzubringen für uns. Sein

Fleisch gab er für unsere Errettung. Sein Brot ist himmlisches

Brot. Sein Blut ist voll des Lebens. Hallelujah, Hallelujah,
Hallelujah!"

Nach Wechselgebeten und kurzem Stillgebet der Gemeinde

folgt der Gruss aus 2. Kor. 13,13, das Sursum corda, die

Lobpreisung aus Psalm 103, 1—6 und die eigentliche Präfation. Es

folgt dann die an alte Formen der Urkirche erinnernde

Einleitung des Konsekrationsgebetes mit dem Einsetzungsbericht.
Nach jedem Teil des Einsetzungsberichtes spricht die Gemeinde:

Amen. Der Priester erhebt das Brot und den Kelch und spricht
die Epiklese. Es folgt das (lebet des Herrn.

Nach einer Einladung wird das Sündenbekenntnis gebetet,
und zwar aus Psalm 51, 3—14. Die Absolution wird mit den

Worten aus Psalm 130, 7—8 erteilt. Der Priester singt Psalm 23

und kommuniziert dann selbst. Darauf nimmt er das Brot,
wendet sich zur Gemeinde und spricht: „Das ist das Brot des



— 222 —

Messias. Kommet und esset alle, die ihr hungrig seid." Dann
teilt er das Brot aus. Er nimmt nun den Kelch mit den Worten :

„Ich nehme den Kelch des Heiles und rufe an den Namen des

Herrn." Nun teilt er den Kelch aus.
Das Gebet des Herrn wird nun gemeinsam gesprochen, es

folgt eine Danksagung, an die sich eine Prozession anschliesst.
Die heilige Handlung wird mit dem Segen aus 4. Moses 6,
22—27 geschlossen.

*
Wir haben es hier mit einer Liturgie zu tun, die keine

Übersetzung der geltenden Liturgie ist, sondern aus alten
jüdischen und christlichen Quellen aufgebaut ist. Sie ist wieder
ein Beweis dafür, dass in den anglikanischen Kirchen keine
Einerleiheit im Ritus herrscht, sondern dass man sich bemüht,
jedem Volkstume gerecht zu werden. Das zeigt sich auch in
den Missionsgebieten, wo man die Liturgie nicht sklavisch in
die betreffende Landessprache übersetzt hat (denn das ist vielfach

bei bestimmten Ausdrücken unmöglich), sondern
Umschreibungen braucht, die dem Volke verständlich sind.

Kanada.
Die letzte Revision des kanadischen Gebetbuches hatte im

Kommuniongottesdienste nur das Hauptgebot angefügt, im
übrigen ist er genau derselbe, wie E. 1662. Die Scheu vor weiteren
Änderungen ist zu verstehen, wenn man sich vor Augen hält,
dass man in Kanada in religiösen Dingen sehr konservativ ist.
Es scheint aber, als ob sich hier eine Wandlung vorbereite,
denn Father R. Palmer von der Society of St. John the Evangelist

sandte mir „An Alternative Order of the Consecration at
the Holy Communion" zu. Im Begleitschreiben heisst es: „Meine
Hoffnung ist es, diesen Entwurf autorisiert zu sehen, denn er
fand eine gute Aufnahme bei Männern aller Schulen und

Richtungen, denen ich ihn zugesandt hatte. Auf unserer Diözesan-
synode (Ontario) ging er einstimmig durch. Kanada ist in
religiösen Dingen sehr konservativ, und ich hatte kaum gehofft, dass

er so gut aufgenommen würde."
Welches sind nun die vorgeschlagenen Änderungen?
1. Der Beginn des Konsekrationsgebetes wird in besseren

Zusammenhang mit dem Abschluss des Sanktus („Ehre sei dir,



— 223 —

o Herr, Allerhöchster") gebracht, indem es nun beginnen soll:
„Alle Ehre sei dir ." (wie ihn Amerika. Schottland und
Südafrika haben: „Alle Ehre und Danksagung sei dir .").

2. Nach dem Einsetzungsbericht folgt die Anamnese. Als
solche ist das erste Dankgebet mit einigen kleinen Einfügungen
genommen worden. Dieses Dankgebet ist in seiner jetzigen
Form eine Umänderung der ursprünglichen Anamnese aus
E. 1549. Die Einleitung der Anamnese lautet: „Darum, o Herr
und himmlischer Vater, bitten wir, deine demütigen Diener, die

wir eingedenk sind des gesegneten Leidens, der machtvollen
Auferstehung und glorreichen Himmelfahrt deines Sohnes,

unseres Erlösers Jesu Christi, und die wir anrufen die Hilfe deines
ewigen und lebenspendenden Geistes, aus Herzensgrunde ."

Zu der Anrufung* des Hl. Geistes heisst es in den Anmerkungen :

„Mit diesen Worten anerkennen wir die Handlung des Hl. Geistes

in dem Sakrament. Durch die Wirkung des Hl. Geistes werden
die Gaben Gott annehmbar und für ihren heiligen Gebrauch

geweiht. Wir tragen Sorge, den Augenblick der Konsekration
nicht zu begrenzen, weder auf die Einsetzungsworte noch auf
einen späteren Augenblick in dem (Konsekrations-) Gebete."

3. Nach der Anamnese folgt nach der Einleitung das Vaterunser.

Nach der Vollendung der Brotbrechung kann der Priester
den Friedengruss sprechen.

Zu diesem Vorschlag sind Anmerkungen gedruckt, die im
einzelnen die Änderungen begründen und den Inhalt der

einzelnen Gebete und ihren Aufbau klarmachen. Man muss sagen,
dass die vorgeschlagene Änderung wohldurchdacht und massvoll

ist und alles Wesentliche enthält. Sollte diese Form in
Kanada allgemein genehmigt werden, so würde das bei der

letzten Revision Versäumte nachgeholt und ein Schritt zur
Anpassung an andere revidierte Gebetbücher der anglikanischen
Kirchen getan.

Revision in England.

Die Diskussion über eine endgültige Form des Kommunionritus

in der Kirche von England nimmt kein Ende. Man sucht

ernstlich nach einem Ausweg aus den chaotischen Zuständen,

die eingerissen sind. Anfang Oktober erschien bei der S. P. C. K.

eine wertvolle und bedeutungsvolle Schrift des Domprobstes

von Chichester: „Why Change the Communion Service?" Der



— 224 —

Verfasser, Very Rev. Duncan-Jones, ein grosser Freund des

Altkatholizismus, beschäftigt sich eingehend mit der Frage des

Kanons. Er gibt eine sehr gründliche Geschichte des Kanons
in den Gebetbüchern der anglikanischen Kirchengemeinschaft
und tritt mit Berufung auf den römischen Gelehrten Cabrol der
in England weitverbreiteten Ansicht entgegen, dass der Kanon
der römischen Messe das Ideal sei, dem die englische Liturgie
sich zu nähern habe. Er beschäftigt sich ferner mit dem sog.
„Interim Rite", der den Ritus von 1662 anders anordnen will,
ohne Änderungen im Wortlaute der Gebete vorzunehmen. Aber
selbst von seiten der katholischen Partei wird dieser Vorschlag
abgelehnt. Von sich selber sagt der Domprobst, dass er „nach
sechsjährigem Gebrauche den Ritus von 1928 vom geistlichen
Gesichtspunkte mehr und mehr befriedigend" finde und zieht
ihn (mit Recht) dem Ritus von 1662 vor. Man kann ihm ferner
zustimmen, wenn er sagt, dass der Ritus von 1928 sich auf der
Linie der Gedankengänge der besten Anglikaner bewege und
auch eine wahrhaft katholische Liturgie sei. Umstritten ist die
Form der Epiklese in dem Ritus von 1928, aber auch hier
schlägt Duncan-Jones einen sehr vernünftigen AuswTeg vor,
indem er anregt, dass man denen, die zwar einen „bereicherten
Kanon" wünschten, aber die Rezitierung des Einsetzungsberichtes

als den Augenblick der Konsekration betrachteten,
die Erlaubnis geben solle, bis zur endgültigen Entscheidung
den Ritus ohne Epiklese zu gebrauchen.

Vom liturgischen und vom katholischen Standpunkte aus
wäre es zu begrüssen, wenn man sich mit den Ansichten und
Vorschlägen von Duncan-Jones auseinandersetzte und sie
annähme. Die Zustände verlangen nach einer definitiven Regelung.
Wir wünschen unsern Brüdern der Kirche von England, dass

endlich die Frage des Kommuniongottesdienstes in einem
befriedigenden Sinne gelöst werden möge.

Witten-Ruhr. P. H. Vogel.


	Der Kommuniongottesdienst in den verschiedenen Gebetbüchern der anglikanischen Kirchengemeinschaft : Nachtrag

