
Zeitschrift: Internationale kirchliche Zeitschrift : neue Folge der Revue
internationale de théologie

Band: 25 (1935)

Heft: 4

Artikel: La réforme catholique à Genève en 1873

Autor: Chrétien, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-404105

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-404105
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


La réforme catholique à Qenève en 1873.

La réforme catholique, appelée plus généralement le vieux-
catholicisme et, en Suisse, le catholicisme chrétien, date en
réalité du 18 juillet 1870. Ce jour là, au mépris de l'évangile,
au mépris de l'histoire, au mépris de la raison, le pape Pie IX
faisait proclamer au concile du Vatican son infaillibilité
personnelle et l'infaillibilité de tous les papes ses prédécesseurs.
C'était un défi au bon sens comme à l'histoire, et il se trouva
une majorité occasionnelle d'évêques pour y souscrire. En effet,
sur 750 évêques qui parurent au concile, les seuls Etats
pontificaux en comptaient 140 pour une population de deux
millions et demi d'habitants, alors que les diocèses de Paris, de
Vienne, de Breslau et de Cologne, aussi peuplés que les Etats
du Saint-Siège, n'étaient représentés chacun que par un seul
évêque. Ajouterons-nous qu'il y avait alors dans l'Eglise romaine
1100 titres épiscopaux, dont 900 étaient à la dévotion du pape,
et que sur les 750 prélats présents au concile, on comptait
50 cardinaux tous papables à la première vacance du Siège

apostolique, 50 abbés mitres ayant juridiction sur quelques
moines seulement, 100 vicaires apostoliques, 100 évêques de

la propagande, révocables ad nutum du jour au lendemain, et
270 évêques italiens, dont certains diocèses n'étaient guère
plus grands qu'une de nos paroisses urbaines. On a compté
qu'il ne restait que 183 évoques pleinement indépendants et
220 s'abstinrent de voter l'infaillibilité, de sorte qu'on a pu
dire avec raison, les évêques n'étant dans les conciles que des

témoins de la foi de leur diocèse, que la minorité des évêques,
en raison de la population de leurs diocèses, représentait
réellement la majorité de la catholicité. — Le point de départ
du mouvement vieux-catholique a donc été la résistance à

l'infaillibilité papale et à cet autre dogme moins aperçu, mais
plus funeste encore, l'épiscopat universel de l'évêque de Rome.
Ces deux dogmes furent votés le 18 juillet, et le lendemain 19

la guerre franco-allemande fut déclarée, venant à point pour
forcer les pères du concile à retourner hâtivement dans leurs
diocèses respectifs. Le concile fut interrompu. Jamais plus
depuis 65 ans il ne fut repris. A quoi bon, du reste? L'Eglise

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft i, 1936. 13



— 194 —

étant désormais gouvernée, au dire de Rome, par le pnpc en
relation permanente et infaillible avec le Saint-Esprit. Couvrant
la voix du canon qui tonnait en Europe, des protestations
pourtant se firent entendre: elles émanaient des princes de la
science et de la conscience catholiques, en particulier des
éminents professeurs d'histoire ecclésiastique des savantes
universités allemandes, les mieux placés, on l'avouera, en raison
de leur science et de leur indépendance, pour découvrir et
affirmer la vérité de l'histoire. Nous ne nommerons que le plus
célèbre d'entre eux, Ignace Döllinger, professeur durant plus de
soixante ans à l'université de Munich, et que l'Eglise romaine
appelait alors le premier théologien du monde. C'est lui qui
prononça, au lendemain du concile, la fameuse phrase: „Ni
comme chrétiens, ni comme théologiens, ni comme historiens,
ni comme citoyens, nous ne pouvons accepter les nouveaux
dogmes du Vatican." Malgré la difficulté des temps, la
protestation suivit son cours; nous n'en dirons pas le processus
historique, nous observerons seulement qu'il nous fallut un peu
partout près de deux ou trois ans pour nous détacher de l'ancien
ordre de choses et rattacher nos paroisses aux divers
gouvernements avec nos nouvelles constitutions. — Dans cet article,
nous voulons nous borner à étudier notre mouvement à Genève,
soit la fondation de nos paroisses genevoises et leur rattachement

au vieux-catholicisme, appelé plus communément à cette
époque le catholicisme libéral ou national et plus tard le
catholicisme chrétien. En raison de sa haute personnalité, le Père
Hyacinthe joua un tel rôle dans l'établissement de notre Eglise
genevoise en 1873 que nous lui laisserons le plus souvent la
parole. Ses conférences de la salle de la Réformation qui n'ont
pas été éditées, ont à ce point soulevé les masses que nous
avons cru devoir, à la suite de nombreuses recherches, en

sauvegarder le schéma et la teneur abrégée. Sous sa conduite,
nous assisterons ensuite à la naissance de notre culte d'abord
à la salle de l'ancienne Bibliothèque, puis dans notre église de

Saint-Germain, jusqu'à la fin de cette année 1873, si agitée et
pourtant si féconde pour nous en enseignements de toute sorte.

Mais il nous faut rappeler tout d'abord, brièvement du
moins, la situation des catholiques de Genève avant 1873.

Lorsqu'en 1814 Genève fut rattachée à la Suisse, les paroisses
catholiques du canton furent, elles aussi, rattachées à un évêché



— 195 —

suisse, celui de Fribourg, appelé par Rome l'évêché de

Lausanne et Genève. Le traité de Turin en 1816 et la convention

passée en 1819 entre le pape Pie VII et le Conseil d'Etat de

Genève réglèrent la question. C'était un traité bilatéral en

bonne et due forme, obligatoire, par conséquent, pour les deux

contractants. Or, en 1864, un curé de l'église Notre-Dame,
nouvellement construite, était nommé vicaire général par le pape
et, on raison des services rendus par lui à la curie romaine,
il était en même temps gratifié du titre d'évêque d'Hebron, une

cité biblique inconnue sans doute et du titulaire et du Conseil

d'Etat qui ne vit en lui qu'un remplaçant occasionnel de l'évêque
de Fribourg. Or, ce dernier ayant été appelé en 1871 à statuer
sur une modification paroissiale de Thonex et à faire deux
nominations aux cures vacantes d'IIermance et de Presinge, répondit
au Conseil à'FAnt que la chose ne le concernait plus, le canton
de Genève ayant été placé par le pape sous la juridiction du

nouvel évêque d'Hebron. Je vous laisse à deviner l'étonnement
du Conseil d'Etat qui refusa, bien entendu, de reconnaître un

tel démembrement contraire à tous les traités. Je veux taire
les démarches faites et les lettres échangées entre le pouvoir
civil et le pouvoir religieux. Je veux taire surtout l'érection

fantaisiste, le 16 janvier 1873, d'un vicariat apostolique à Genève,

ces sortes de vicariat étant plutôt destinées par Rome aux
missions étrangères, soit aux pays plus ou moins civilisés. Le
Conseil fédéral saisi de la question et sur le refus du curé de

Notre-Dame de se soumettre aux lois existantes en la matière,
interdit à ce dernier le séjour sur le territoire de la Confédération

jusqu'à ce qu'il ait renoncé à toute fonction à lui conférée,
contrairement aux décisions des autorités fédérales et cantonales.

C'était le 17 février 1873. Deux jours après, le 19, le

Grand Conseil de Genève décidait par 76 voix contre 8 que
les fonctions ecclésiastiques seraient désormais soumises à

l'élection populaire comme c'était le cas dans la primitive
Eglise, comme c'est encore le cas aujourd'hui dans certains

cantons de la Suisse centrale. Un mois plus tard, le 23 mars,
le peuple de Genève ratifiait cette décision par 9081 voix

contre 151.

Le 1er décembre 1872 une association suisse de catholiques

libéraux avait été fondée à Olten, chargée de provoquer des

filiales dans tous les cantons et de préparer par elles des



— 196 —

organisations paroissiales distinctes des paroisses romaines. Une
association genevoise fut créée de ce fait: nous en possédons
les procès-verbaux depuis le 1" février 1873. La première chose

qu'elle fit fut d'appeler un prêtre pour satisfaire aux besoins

religieux des catholiques libéraux genevois. 300 citoyens réunis
en assemblée à la salle de l'Institut, le 24 février 1873, votèrent
un projet de lettre à adresser au Père Hyacinthe Loyson,
naguère descendu à la suite de ses idées libérales de la
première chaire de France, la chaire de Notre-Dame de Paris.
Il répondit: „L'ultramontanisme est à l'heure présente, sans
distinction de frontières, l'ennemi commun de tous ceux qui
prennent au sérieux l'évangile et la liberté et, pour ma part,
en présence de votre appel, je me sens le devoir de le
combattre à Genève, comme je l'ai combattu à Paris, à Munich
et à Rome. Est-il besoin d'ajouter que je ne le ferai jamais sur
un autre terrain que celui de la liberté de conscience, de la
foi chrétienne et de la vraie tradition catholique. Persuadé
comme je le suis, que ce terrain sera aussi le vôtre, je prends
volontiers l'engagement d'aller donner quelques conférences à
Genève." Le Père Hyacinthe nous arriva le 12 mars et dès

le 18 il donnait sa première conférence devant une foule
énorme massée dans la vaste salle de la Réformation qui
contient, très pressées, 3000 personnes. Or, 30,000 cartes furent
vendues pour les sept conférences annoncées. Je vous laisse
de résoudre le problème qui serait insoluble si nous ne savions

que le grand orateur consentit à répéter l'une ou l'autre
conférence.

Le premier sujet par lui traité dans ses deux premières
conférences fut: La situation de l'Eglise catholique vis-à-vis de

l'Etat. La première conférence eut lieu le mardi 18 mars. Les
3000 cartes mises en vente furent enlevées dès le lundi matin.
La foule attendait depuis plus d'une heure dans la salle et
depuis plus longtemps en dehors l'arrivée du Père Hyacinthe
qui fut salué par un tonnerre d'applaudissements auxquels il
crut prudent et digne de ne répondre que par un salut, et il
entra immédiatement dans son sujet: La situation de l'Eglise
catholique vis-à-vis de l'Etat; il dépeignit leur situation mutuelle
comme un état de guerre, puis il aborda les divers plans de

campagne auxquels dans la lutte qui commençait, on songe à
recourir contre les usurpations de l'Eglise romaine sur le domaine



— 197 —

du pouvoir civil. Le Père Hyacinthe démontra successivement

que trois de ces plans auxquels on cherche à s'attacher de

préférence sont également insuffisants et criminels. C'est ainsi:
1° qu'il maudit la guerre d'extermination de l'Eglise, rêvée par
l'école matérialiste ; 2° qu'il repousse l'idée d'asservissement rêvée
à l'égard de l'Eglise que l'on désespère de détruire; 3° qu'il
écarte enfin la séparation de l'Eglise et de l'Etat. Si cette
séparation n'est qu'une simple délimitation de frontières, elle ne

sera pas une solution et si l'on entend que l'Etat doive ignorer
l'Eglise, le conférencier condamne cette théorie au nom de

l'intérêt des familles et des citoyens. Il n'admet qu'une seule
voie véritable et légitime de salut pour la société, c'est la
réforme de l'Eglise catholique par les catholiques eux-mêmes,
prêtres et laïques, et c'est pour les hommes courageux, prêtres
et laïques, qui se mettent à la tête de cette œuvre de foi, qu'il
demande de la sympathie et les encouragements de ses

auditeurs. Lors même qu'ils échoueraient à cette tâche ardue, il
leur serait toujours glorieux de l'avoir entreprise; le germe
jeté dans la terre y restera d'ailleurs quoi qu'on fasse et lèvera
plus tard. Mais souvenons-nous que notre œuvre est avant tout
une œuvre de foi et comme disait Thiers de la République:

„Elle sera conservatrice ou elle ne sera pas," je dirai de notre

œuvre: „elle sera religieuse ou elle ne sera pas."

La seconde conférence du Père Hyacinthe eut lieu le 21 mars.

Elle ne fut guère que la répétition de la première que n'avaient pas
entendue, faute de place, près de 3000 personnes, mais grâce
à ce don merveilleux de l'improvisation qui permet à un

orateur de parcourir la même contrée sans passer par les mêmes

routes les idées précédentes déjà connues se trouvèrent, comme

par enchantement, revêtues d'une forme entièrement nouvelle

que soulignèrent les longs et unanimes applaudissements de

toute la salle de la Reformation. Le surlendemain de cette

seconde conférence, soit le 23 mars, eut lieu la votation de la
loi constitutionnelle sur le culte catholique qui fut adoptée,

nous l'avons dit déjà, par 9081 suffrages contre 151, mais nous

tenons à dire que dans sa seconde conférence, si proche de

cette votation, le Père Hyacinthe sut se tenir supérieurement

dans la haute région des purs principes, sans allusion aux événements

genevois dont, nouvel arrivé et étranger à notre pays,

il voulait ignorer la politique.



— 198 —

La troisième conférence du Père Hyacinthe eut lieu le
9 avril et eut pour thème: L'Eglise et la papauté ou la réforme dans

l'Eglise catholique. La réforme telle que l'entend le conférencier
n'équivaut point à une abjuration tendant à l'adoption de la
réforme déjà opérée par le protestantisme depuis plus de trois
siècles. Il n'entend pas réformer l'Eglise romaine hors de cette
Eglise par le schisme mais dans cette Eglise elle-même, et il
revendique le droit de continuer à en faire partie de cœur et
de fait, mais il maintient que l'Eglise catholique apostolique,
dont il n'a jamais cessé d'être membre, n'est point cette Eglise
romaine qui a pour fondement l'infaillibilité du pape et pour
but la domination temporelle: C'est l'ancienne Eglise chrétienne
fondée d'une part dans sa vie intérieure sur le Christ rédempteur,
fils de Dieu et Dieu lui-même, bâtie avec de vivantes consciences

humaines; d'autre part, dans sa vie extérieure, sur le sacerdoce

et l'épiscopat. L'orateur admet d'ailleurs la diversité des

rites mais avec la communion de la foi, comme la diversité
des manières de faire le bien ne suppose qu'une même et unique
charité. L'orateur définit le prêtre comme le représentant de la
communauté religieuse, l'expression publique de la foi commune,
tandis que l'Eglise romaine en fait l'homme d'une caste, l'agent
d'un despotisme intolérable. Il proteste contre le pouvoir papal
absolu: „Celui qui ne résiste pas à l'enivrement d'autorité de

cet homme, celui-là n'est plus catholique, il n'est que romain.
Tandis que le catholicisme est la communion de tous dans l'amour
de tous, le romanisme est l'asservissement de tous au despotisme

d'un seul et c'est la papauté qui, pour revenir au
christianisme et au catholicisme, devra abjurer elle-même toutes les
ambitions et toutes les erreurs." Dans une magnifique
péroraison, il compare le pape se rendant du conclave au splendide
palais du Vatican au Christ faisant son humble entrée au temple
de Jérusalem. Au cours de cette conférence le Père Hyacinthe
dit, qu'il n'aime pas les épithètes aujourd'hui en faveur de vieux
et de néo-catholiques. Si pour désigner ceux qui repoussent
la doctrine ultramontaine, on veut absolument une épithète, il
dira, quant à lui, les catholiques réformés, les catholiques
évangéliques, les catholiques libéraux dans le grand sens à la fois
divin et humain du noble mot de liberté. Après plus de soixante
ans, il est bien tard aujourd'hui pour prendre un nouveau nom.
On ne choisit pas du reste son nom, on le subit et, en dépit du



— 199 —

Père Hyacinthe, c'est bien le nom de vieux-catholique qui nous
est donné et que nous nous sommes donné nous-mêmes le plus
universellement. En Suisse, en souvenir de Wessenberg croyons-
nous, nous avons préféré lors de nos premiers synodes celui
de catholiques chrétiens, qui est devenu notre nom officiel.

Le „Journal de Genève", à la date du 22 avril 1873, dépeint
ainsi les conférences du Père Hyacinthe: „L'auditoire est haletant,

formé de 3000 enthousiastes qui retiennent leur souffle et

ces tonnerres d'applaudissements qu'on sent venir avant qu'ils
aient éclaté. Elles opèrent des conversions même chez les

ultramontains, mais surtout chez ceux qui se nomment libres
penseurs et qui ne sont ni penseurs, ni libres, chez ces athées de

cabaret qui allaient à ces conférences pour assister à un « éreinte-
ment de calotins» et qui en sont sortis parfois passablement
éreintés eux-mêmes ou secoués du moins, ce qui est toujours bon."

La 4e conférence du Père Hyacinthe eut lieu le 16 avril
et eut pour titre: ^La réforme chrétienne de la famille.^ Si, dans

sa conférence précédente, l'éminent conférencier avait eu à

lutter contre les difficultés d'une exposition dont le caractère
était essentiellement thèologique, lorsqu'il cherchait à faire
comprendre les véritables bases de l'Eglise catholique, ainsi que le
rôle du prêtre dans notre Eglise, aujourd'hui il aborde une
seconde partie de son grand sujet, la réforme catholique, qui
se prête bien davantage à une constante communication

d'impressions et d'émotions entre l'orateur et son auditoire; il parle
de la réforme non plus disciplinaire, ni liturgique, ni même

dogmatique dans l'Eglise, mais de la réforme morale par la

réforme chrétienne do la famille qui entraîne en même temps

la réforme de la vie civile. De même que précédemment il
avait montré les fondements de l'Eglise dans le monde mystique
de la foi il cherche aujourd'hui ceux de la famille dans le

monde également mystique de l'amour. Le récit de la création

de l'homme et de la femme l'amène magnifiquement à faire

ressortir le caractère religieux et comme divin du mariage, le

fondement de la famille. Il en déduit la nécessité pour une

véritable vie de famille d'une communauté do conscience morale

et religieuse entre les époux. Le rôle principal de l'homme est

dans la tête et la raison, comme celui de la femme est dans

le cœur et l'amour. Il montre que dans leur union, ce cœur

et cette tête doivent exercer une action réciproque ayant pour



— 200 —

résultat d'empêcher l'un de dévier vers l'incrédulité et l'autre
de s'égarer dans le mysticisme. D'interminables applaudissements

accueillent la péroraison de l'orateur dans laquelle il
compare la famille morale et religieuse à l'échelle mystérieuse
de Jacob qui va de la terre au ciel: „Soyez des pères comme
Jacob, s'écrie-t-il, et si vous avez cru jusqu'ici que la pierre
de votre foyer domestique n'était qu'une pierre vulgaire, prenez

la et la voyant ce qu'elle est, sacrée par l'eau du baptême
et la bénédiction du mariage, dites-lui: «Tu es la base de ma
famille et de ma patrie, dresse-toi devant moi, car ton nom est

Béthel; tu es la maison de Dieu au milieu des miens.»"
Dans ses deux dernières conférences, le Père Hyacinthe

était parti du point de vue de la réforme catholique d'abord
de l'Eglise elle-même, puis de la famille. Dans sa conférence
du 7 mai, soit la cinquième, l'orateur aborde la définition de cette
réforme telle qu'il la comprend et désire ardemment la voir
réaliser. Trois plans peuvent se présenter pour cette réforme,
soit pour la réédification de l'Eglise catholique; l'un se
résumerait dans le théisme, le second serait l'adhésion au
protestantisme, le troisième consiste à réformer l'Eglise catholique
en restant non pas dans l'Eglise romaine, mais dans l'Eglise
catholique ancienne et universelle. Le Père Hyacinthe discute l'une
après l'autre ces trois alternatives. Le théisme pour lui ne
s'organisera jamais sous la forme d'une Eglise, parce qu'il est une
philosophie et non pas une religion. Son Dieu idéal et abstrait
est trop haut et trop froid pour nous; il ne nous parle ni ne
nous entend; il n'a jamais répondu par ses révélations aux
angoisses de notre pensée, ni par ses colères ou par ses pardons
aux révoltes et aux repentirs de notre cœur; il n'a pas compté
les cheveux de notre tête comme le Dieu de l'évangile et il
n'a pas essuyé une larme de nos yeux. L'homme qui porte en
lui de véritables besoins religieux dira toujours, en présence de

ce Dieu de la philosophie, ce que disait l'Hébreu en présence
de la manne du désert: „Anima nostra jam nauseat super cibo
isto levissimo," j'ai dégoût de cette nourriture par trop légère
(Nombres XXI, 5). Pour moi, si j'étais déiste, s'écrie l'orateur,
je ne le serais pas avec les philosophes spiritualistes, ni même
avec les théistes chrétiens, je le serais avec les Juifs et les
Musulmans, deux religions robustes comme les flancs d'Abraham
d'où elles sont sorties, avec Isaac et Ismael, ou plutôt j'adorerais



— 201 —

avec Israël ce Dieu de Moïse, plus grand que le Dieu de Platon,
ce Jéhovah qui s'est nommé lui-même: „Je suis celui qui suis."

L'orateur n'accepte pas le protestantisme malgré ses vives
sympathies, parce que de l'Eglise chrétienne il n'a pas retenu, selon

lui, des conditions essentielles, la chaîne hiérarchique non

interrompue au travers des siècles des formes ecclésiastiques
extérieures dans lesquelles l'homme qui n'est pas pur esprit veut
voir se personnifier l'Eglise, enfin le réseau des sacrements qui
embrasse toute la vie individuelle entre le baptême et la
dernière onction, la famille par le mariage, l'Eglise elle-même par
l'ordination. Le protestantisme a conservé et même sous bien
des rapports a remis en honneur la grande nouveauté du

christianisme, la communication directe de l'homme avec Dieu, mais
si le théisme n'est pas une religion, on peut dire que le
protestantisme n'est pas ou n'est pas assez une Eglise. Il nous faut
à nous, nés catholiques, la tradition, la hiérarchie, la succession

apostolique, cette chaîne solide tendue au travers des siècles,

au travers aussi des erreurs et des faiblesses humaines, je le

sais mais que parcourt sans cesse le divin magnétisme qui
vient de Jésus-Christ. L'orateur conclut donc que les réformateurs

catholiques doivent faire une œuvre à eux, véritablement

originale, sans sortir de leur Eglise tant qu'elle n'est pas réprouvée

par la condamnation éclatante de Dieu qui l'atteindrait si elle

s'obstinait à suivre dans les voies de leurs erreurs et de leurs

ambitions ceux qui tentent de lui imposer des dogmes nouveaux.

Il s'est donc attaché à détourner ses auditeurs de l'idée d'une

séparation qu'il reproche à la réforme du XVIe siècle comme

ayant eu précisément pour conséquence d'accroître l'esprit
d'obscurantisme avec la puissance de réaction et d'oppression

dans le sein de l'Eglise catholique et de donner naissance par

un funeste contre-coup au jésuitisme et aux excès qu'il a poussés

jusqu'à la folie dernière de l'infaillibilité papale. Le catholicisme,

conclut-il est le vase historique du christianisme. Sans doute

c'est un vase étroit, grossier, fragile comme notre limon dans

lequel il a été pétri, mais enfin c'est Dieu qui l'a pétri, et si

ce vase était brisé avant l'heure le parfum exquis s'évaporerait

dans l'air la liqueur précieuse se répandrait sur le sol. Il ne

doit être brisé que de l'autre côté de la tombe sur les pieds

de Jésus comme le vase de Madeleine, et le ciel tout entier

sera rempli de son parfum.



— 202 —

La sixième conférence du Père Hyacinthe eut lieu le 21 mai.
En terminant la cinquième, l'orateur avait annoncé qu'il
entretiendrait ses auditeurs de ce que seraient, selon ses vues, les
réformes positives à introduire dans l'Eglise quant au culte, â

l'organisation, à la hiérarchie. Il reste fidèle à ce programme.
Au point de vue moral, car il ne faut point toucher au dogme,
il faut non plus supprimer mais transformer la responsabilité
individuelle, la confession auriculaire et le célibat ecclésiastique
devant redevenir tous deux volontaires. Au point de vue social,
il faut rendre à l'Eglise son gouvernement par la restitution aux
paroisses du droit d'élection des curés et rétablir la vraie liberté
de l'Eglise par l'intervention du peuple chrétien à la place de

l'oppression de l'Eglise si savamment organisée par le jésuitisme.
Au point de vue religieux, la bible qui va de Dieu à l'homme
doit être mise entre toutes les mains, tandis que la liturgie qui
va de l'homme à Dieu doit être faite pour chaque peuple dans
sa langue nationale. Ainsi les catholiques feront surgir une
Eglise nouvelle, vieille à la fois comme les siècles et jeune
comme l'avenir.

Il y eut lieu encore le 17 juin une septième conférence, mais
elle était plus spécialement destinée aux Français habitant
Genève et avait un caractère moins strictement religieux. Le
sujet en était: l'ultramontanisme et la Révolution. Nous ne nous

y arrêterons pas. Elle a clu reste été imprimée et se trouve
encore sans doute en vente.

Nous avons voulu présenter les conférences précédentes
de la salle de la Reformation dans leur suite logique et
chronologique, sans notification par conséquent des événements qui
se sont passés entre chacune d'elles. Nous y revenons maintenant.

Le Père Hyacinthe n'avait tout d'abord été mandé et
n'était venu à Genève que pour y donner des conférences, mais
bientôt on le sollicita d'y ouvrir un culte, proprement dit un
culte catholique réformé. Mais dans quel local? Il ne pouvait
être question d'une église romaine et il n'eut pas été sage de

solliciter un temple protestant. L'ancienne salle de la
Bibliothèque publique au-dessus du collège S'-Antoine était libre depuis
le transfert de cette dernière aux Bastions; elle pouvait
contenir un millier de places. 1200 et 1400 assistants s'y pressèrent



— 203 —

parfois. Elle fut mise à la disposition des demandeurs et c'est
là que le jour de Pâques 1873, soit le 13 avril, fut célébré le

premier culte catholique libéral dont nous possédons encore
une gravure de l'époque. Au centre de la vaste salle
transformée en église, une vieille et remarquable peinture
représentait le Christ ressuscité et était éclairée par des candélabres
au-dessus d'un simple autel de verdure en avant duquel le

Père Hyacinthe se plaça pour parler. La cérémonie comprit
trois parties: 1° un chant sacré exécuté par une société
chorale, 2° un sermon de circonstance, 3° une prière. Le Père

Hyacinthe qui était simplement revêtu de l'aube ne voulait
point s'en tenir là: „Dans cette bibliothèque de Calvin, dit-il,
nous aurions voulu célébrer aujourd'hui l'acte par excellence
de notre culte, disons le mot, la messe." Que faut-il pour cela?
Un peu de pain et un peu de vin, beaucoup de foi et beaucoup
d'amour. Par respect pour les rites actuels de l'Eglise, nous
n'avons pas voulu commencer le culte eucharistique avant d'être

en mesure de les observer. Sans doute des réformes sont nécessaires

dans la liturgie comme dans la discipline, mais il importe

que ces réformes soient accomplies avec maturité et avec
ensemble. En attendant leur heure, nous maintiendrons les rites

en usage et c'est selon la forme actuelle que dans peu de jours
la messe sera dite et la communion sera donnée. Après son

sermon le Père Hyacinthe improvisa une éloquente prière dans

laquelle il invoqua la bénédiction de Dieu sur les familles de

ceux qui l'entouraient, sur la patrie genevoise et la Confédération

suisse et sur l'ensemble de l'humanité: „Dieu, s'écria-t-il,
bénissez nos amis, bénissez nos ennemis, je me trompe, nous

n'avons point d'ennemis, ce sont nos adversaires qui sont leurs

propres ennemis." Des larmes coulèrent en entendant ces

paroles de charité répondant aux anathèmes des jours précédents.

En souvenir de ce premier service religieux, les dames

de la communauté firent présenter au Père Hyacinthe par leurs

enfants dont un devint plus tard président du Conseil supérieur

de l'Eglise, un beau calice devant servir au culte eucharistique.

Nous le possédons encore.

Nous croyons devoir arrêter là notre description des

services dominicaux qui se succédèrent dimanches après dimanches

à la salle de la Bibliothèque, de Pâques au mois d'octobre 1873,

où l'église de S'-Gormain nous fut enfin ouverte et où selon



— 204 —

les lois nouvelles un conseil de paroisse et des curés furent
élus officiellement à Genève. Disons seulement que deux
collaborateurs vinrent aider au Père Hyacinthe dans l'été de 1873,
M. le chanoine Hurtault, ancien secrétaire de M8iT Guilbert,
qui mourut archevêque de Paris et cardinal, et M. l'abbé Cha-

vard, vicaire de la paroisse de S'-Pierre et S'-Paul de
Marseille. La presse de l'époque fait de ces deux prêtres les plus
grands éloges, bien mérités du reste. Selon la coutume catholique,

le Père Hyacinthe et ses deux collaborateurs prêchèrent
chaque dimanche sur l'évangile du jour. Nous retiendrons seulement

les paroles du Père Hyacinthe prononcées le 4 mai,
troisième dimanche après Pâques, dimanche où fut célébrée la
première messe proprement dite; la liturgie y fut faite
provisoirement en latin à l'exception de l'épitre, de l'évangile et du

pater, dont la traduction en langue française était sanctionnée
depuis des siècles par l'Eîglise catholique. Après avoir exprimé
dans quel sens la messe peut et doit être appelée un sacrifice,
le Père Hyacinthe insista sur la communion et sur les conditions

que doivent remplir les chrétiens catholiques avant de
s'en approcher. La principale indiquée par S'-Paul aux Corinthiens

est „que chacun s'éprouve soi-même et qu'ainsi seulement
il mange de ce pain et boive de cette coupe". C'est l'examen
personnel de la conscience, le repentir et la confession devant
Dieu. Parlant ensuite de la confession auriculaire que nous
n'avons pas supprimée mais qui doit rester volontaire,
facultative, le Père Hyacinthe s'explique ainsi: „Si la confession
implique l'obéissance aveugle ou en d'autres termes l'abdication
de la conscience personnelle entre les mains du prêtre, elle est
radicalement et irrémédiablement immorale. La confession libre
et spontanée en dehors de toute injonction et de toute menace
de l'Eglise imposée seulement par le besoin de l'âme et par
l'institution divine du sacrement, la confession faite à un pasteur
possédant et méritant la confiance du troupeau qui l'a élu, à

un pasteur qui respecte les consciences autant qu'il les aime
et qui ne cherche à pénétrer en elles ni par des questions
indiscrètes, ni par des influences tyranniques, soit dans l'ordre de
la vie spirituelle, soit dans celui des affaires domestiques et
politiques, voilà la confession véritable fondée sur la nature
morale de l'homme aussi bien que sur les usages antiques de

l'Eglise: „Si je voulais la détruire, conclut éloquemment le Père



— 205 —

Hyacinthe, je ne le pourrais pas, et si je le pouvais, je ne le

voudrais pas."
Notons encore un fait qui eut lieu le 8 juin 1873, jour de

la Trinité, et que nous ne pouvons passer sous silence. Le Père

Hyacinthe présidait à un enterrement, le premier fait à Carouge
selon notre rite. 2000 personnes se pressaient à la suite ou sur
le parcours du convoi funèbre. A l'entrée du cimetière, quelques

fanatiques, parmi lesquels se distinguaient surtout des femmes

et des enfants armés de sifflets, insultèrent grossièrement le

Père Hyacinthe qui flétrit et excusa en même temps sur le

bord de la tombe la conduite de ceux qui prétendent et qui
croient servir la cause de la religion en manquant au respect
de la plus haute des majestés après celle de Dieu, la majesté
de la mort. Il faut croire que de telles aberrations sont dans

l'esprit seulement et non pas dans le cœur. „On ne ment point
au bord d'une tombe, s'écria-t-il, ensuite: hé bien, je le jure
devant ce cercueil et devant Dieu. L'œuvre que nous poursuivons

n'est pas une œuvre de mort, mais de vie; elle n'est pas

une œuvre de destruction, mais de reconstruction. C'est la vieille
E°*lise catholique, l'Eglise de nos pères, que nous voulons

restaurer c'est mieux que cela, c'est l'Eglise des premiers
chrétiens, celle des apôtres et du Sauveur Jésus."

Le 27 août 1873 eut lieu l'adoption par le Grand Conseil

»¦enevois du projet de loi organique sur le culte catholique. Ce

projet fut voté par 63 oui contre 7 non et 1 abstention. Cette

loi organique nous a régis de 1873 à 1908, soit jusqu'à la loi
de séparation de l'Eglise et de l'Etat. — Et maintenant nous

arrivons au grand mois d'octobre si plein de souvenirs effectifs,

puisqu'il va nous donner et notre chère église de S'-Germain,

et un Conseil de paroisse et des curés élus conformément à la loi.

Ce fut le dimanche 12 octobre 1873 que furent élus les

premiers curés: MM. Loyson, Hurtault et Chavard, et le

premier Conseil de paroisse, soit MM. Bard, juge; Deshusses, architecte;

Forestier, député; Lachenal, capitaine; Pourrat, horloger;

Reverchon, professeur; Simonnet, graveur; Vailly, ferronnier,

et Wiswald, négociant, par 1256 voix sur 2595 électeurs

catholiques. Les opérations électorales ayant été validées par le
Conseil d'Etat les trois nouveaux curés furent appelés le mardi

14 octobre à prêter, devant ce corps, le serment imposé par
la loi. Le 18 octobre, le Père Hyacinthe, au milieu de la foule



— 206 —

accoutumée, fît ses adieux touchants à la salle de la
Bibliothèque où l'avaient suivi si nombreux et si fidèles nos premiers
coreligionnaires, rappelant par la foi et la piété le premier
cénacle de Jérusalem. Enfin le 26 octobre eut lieu notre
premier culte à S'-Germain devant une assistance débordant les
saints parvis. Après un magnifique discours du professeur
Reverchon parlant au nom du Conseil de paroisse, le Père
Hyacinthe et ses deux collègues prêtèrent devant la paroisse
réunie un nouveau serment de fidélité â la vérité et aux
mystères chrétiens. Le Père Hyacinthe monta pour la première fois
à l'autel, puis après l'évangile, en chaire; „dans cette chaire,
dit-il, du haut de laquelle peu de jours auparavant des paroles
d'interdiction retentissaient contre lui. Ce n'est pas sans une
profonde émotion qu'écarté depuis quelques années des chaires
chrétiennes, j'ai pu gravir de nouveau ces marches dans un
édifice sacré selon la parole d'Ezéchiel: «Fils de l'homme
prophétise comme les pasteurs d'Israël et selon la parole de Jésus
lui-même: Je suis le bon pasteur.» Le Christ et l'Eglise, telles
sont les deux majestés en présence desquelles nous nous sommes
trouvés, mes collègues et moi, quand nous avons mis les pieds
dans ce temple. Nous contractons aujourd'hui devant elles des

obligations de natures diverses, mais toutes sacrées et
redoutables." En souvenir de cette cérémonie, le Conseil de paroisse
remit aux nouveaux curés trois bibles superbement reliées.

Le 25 décembre, jour de Noël, eut lieu encore une
manifestation imposante. L'église S'-Germain se trouvant trop petite
pour contenir le nombre des enfants inscrits pour la cérémonie
de l'arbre de Noël, on fut obligé, à la dernière heure, de
demander la vaste salle de la Réformation. La presse de

l'époque parle de 3500 personnes présentes y compris les
enfants. „Cette fête toute catholique, dit le «Journal de
Genève» de l'époque, a eu le rare privilège de réunir dans un
même sentiment de sympathie les catholiques qui la donnaient
et les protestants qui ont pu y assister sans crainte d'y
rencontrer des manifestations hostiles. C'est la première
cérémonie publique, si nous ne faisons erreur, où l'Eglise catholique

comme telle ait été représentée par des laïques, par
la paroisse au lieu de l'être par le clergé seul. C'est une
manifestation de vie qui trop longtemps a fait défaut dans
l'Eglise de Rome."



— 207 —

Enfin, pour terminer ce qui a trait à notre réforme en 1873,

nous ajouterons que le 28 décembre de cette année eut lieu
l'élection de trois curés et de trois conseils de paroisse à Ca-

rouge, à Lancy et à Chêne. A Carouge 283 électeurs se présentèrent

et élurent comme curé M. Victor Marchai. M. Alexandre
Gavard fut nommé président du conseil de paroisse. A Lancy
53 électeurs se prononcèrent pour M. le curé Pacherot et pour
M. L. Monod, député, comme président du conseil. A Chêne 79

électeurs nommèrent comme curé M. Quily et comme président
du conseil M. Marc Hendier. L'installation des élus eut lieu le

dimanche suivant par les soins, en ce qui concernait les

ecclésiastiques, du Père Hyacinthe à Carouge et à Lancy, et de

M. Hurtault à Chêne. Partout une foule nombreuse était venue
s'édifier et applaudir aux éloquentes paroles des divers orateurs.

Nous arrêterons ici, aux termes mêmes du titre de cet

article, le coup d'œil rétrospectif que nous avons jeté sur les

débuts de notre réforme en 1873, mais il nous a été demandé

de ne pas nous séparer du Père Hyacinthe qui a joué un rôle
si important dans la fondation de notre Eglise genevoise, sans

dire brièvement pourquoi il quitta Genève et quelle fut son

activité ultérieure jusqu'en 1912, année de sa mort. Nous le

ferons succinctement. Le Père Hyacinthe n'avait été demandé

et n'était venu à Genève, nous l'avons dit, que pour donner

quelques conférences. Il remplit excellemment sa tâche. Mais

celle-ci accomplie, il ne se sentit plus très utile comme curé

de la paroisse de Genève quand vinrent bientôt et assez

nombreux des prêtres de divers pays pour suffire à l'œuvre entreprise.

Nous ne cacherons pas, toutefois, qu'il n'y eut pas toujours

parfaite entente entre lui et quelques-uns de ses collaborateurs

laïques ou ecclésiastiques. C'est ainsi que, nommé président du

premier Conseil supérieur, il n'accepta pas cette charge,

estimant que la loi avait donné au dit conseil des prérogatives

qu'en conscience il croyait être traditionnellement du domaine

episcopal. Après avoir précisé son point de vue personnel au

casino de Saint-Pierre, il repartit pour Paris. C'est qu'à vrai

dire, Paris l'attirait, Paris où il avait vécu si longtemps et si

glorieusement, Paris où il comptait encore tant d'amis de sa

pensée religieuse. Il croyait que si notre réforme pouvait prendre

pied dans cette grande capitale d'idées, en pleine pensée

française, elle rayonnerait bientôt jusqu'aux extrémités de la cir-



— 208 —

conférence, soit de la France et des pays qui parlent sa langue.
Après des conférences très courues au Cirque d'hiver, le Père
Hyacinthe obtint de pouvoir ouvrir, sous le nom d'Eglise
gallicane, dont il porterait le titre de recteur, une modeste chapelle
à la rue Rochechouart, puis une plus vaste à la rue d'Arras.
C'est là, dans cet auditoire de la rue d'Arras, que se sont succédés
durant quinze ans les hommes les plus célèbres de l'époque,
attirés sans doute par le prestige de l'éloquence du grand
orateur, mais plus encore par la grandeur des idées, la hauteur
des vues, l'ampleur des coups d'œil jetés sur l'histoire et la
profondeur des synthèses qu'il en faisait jaillir. Si ses nombreux
et distingués auditeurs ne devinrent pas tous, hélas, de fidèles
paroissiens, la faute n'en est pas imputable à notre héros, mais
bien à notre siècle, où les préoccupations religieuses passent
vite à l'arrière-plan et où se réalise trop à la lettre la parole
du prophète: „La terre est désolée d'une grande désolation,
parce qu'il n'y a plus personne qui réfléchisse au dedans de

son cœur" (Jérémie XII, 11), le prophète entend et nous entendons

avec lui dans les choses de Dieu et dans les voies du salut.
En 1893, à la suite du Congrès vieux-catholique de 1892

à Lucerne, où le Père Hyacinthe s'était rencontré avec
l'archevêque de Hollande, héritier des idées de Port-Royal, il se

démit entre ses mains des fonctions de recteur de l'Eglise gallicane

qui furent dès lors dévolues à un de ses jeunes collaborateurs,

et il reprit avec grande joie sa première et grande
vocation de prédicateur, d'orateur sacré itinérant. Mais désormais,

laissant au second plan les réformes ecclésiastiques, il
va se donner comme mission la plus urgente celle de prêcher
par tout le vaste monde, le rapprochement des Eglises et jusqu'à
l'entente, si possible, entre toutes les religions. Il parcourut tout
d'abord l'Afrique septentrionale, où il apprit à connaître l'Islam.
D'Afrique, il passa en Asie, où il visita les lieux saints et fut
l'hôte d'un patriarche de Jérusalem. Il étudia là les diverses
Eglises orientales, prêchant partout la bonne parole d'union et
saluant déjà une Eglise de l'avenir faite des tronçons réunis
et réconciliés du christianisme auxquels, dans son grand cœur,
il eut voulu adjoindre et le judaïsme et l'islamisme, adorateurs
tous deux d'un Dieu transcendant et personnel et jusqu'aux
religions de l'extrême Orient, mais sa superbe langue n'était
pas à la portée du grand public oriental. — Il revint à Paris



- 209 —

faisant bénéficier les grandes villes de France et d'Europe des

expériences qu'il avait acquises au cours de ses voyages et au
contact de tant d'Eglises diverses. Partout il saluait l'Eglise
universelle ralliant tous les hommes, sans en excepter les

simples adorateurs du Dieu inconnu. C'est le titre même d'une de

ses dernières conférences à Genève. Cette ville fut plus que
toutes les autres cités favorisée de la présence et de l'éloquente
parole du Père Hyacinthe; il aimait Genève: sa grande joie
tous les ans était de venir se reposer quelques semaines sur
les bords de notre lac, voire après son veuvage, en pleine ville
dans une modeste chambre d'étudiant qui lui rappelait, disait-il,
par son fruste mobilier, la cellule monastique de ses jeunes
années. Que de fois nous l'entendîmes alors dans nos églises,
dans nos temples, dans toutes nos salles, partout où était réclamée
son éloquente parole, sur tous les sujets religieux ou moraux
et toujours devant des foules innombrables qui, sans distinction
de croyances, se pressaient autour de sa chaire! Il est mort en

pleine activité du ministère de la parole. Ce fut le 3 décembre

1911, deux mois avant sa mort, que le vénérable vieillard (il
avait alors 85 ans) donna sa dernière conférence sur „la crise

du mariage" dans la salle des Hautes études sociales de Paris,

et ce fut son chant du cygne. Après une très courte maladie,
dans la plénitude de ses facultés, il s'éteignit à Paris le 9 février
1912, par une belle matinée lumineuse à quelques pas de la
maison où, dans cette même rue du Bac, mourait en 1920 le

poète Charles Loyson, son oncle, chanté par Sainte-Beuve, à

quelques pas aussi de la demeure où mourut en 1848 l'écrivain
qui avait enchanté sa jeunesse, Chateaubriand. Lorsqu'il sentit

la vie l'abandonner, il fit appeler ses petits-enfants auxquels

il donna son ultime bénédiction. Ses dernières paroles furent:
Je meurs en paix avec ma conscience et avec ma raison;"

elles s'adressaient au monde qui attendait sa suprême profession

de foi et il expira en murmurant ce cri: „Mon doux Jésus"

qui faisait réponse à tous ceux qui avaient critiqué amèrement

et injustement sa pensée christologique. Avant de mourir, il
avait demandé auprès de lui le Père Kibarian de la vieille
E"*lise arménienne qu'il appelait volontiers l'Eglise vieille-catholique

d'Orient, le Père Vassilakis de l'Eglise grecque et son

ami le pasteur Roberty du temple voisin de l'Oratoire, où son

fils demanda l'hospitalité d'une heure pour les funérailles de

Internat, kirchl. Zeitschrift, Heft 4, 1935. H



— 210 —

son père. Au domicile mortuaire, le jour des obsèques, un évêque
anglican récita les prières liturgiques, puis à l'Oratoire, où le

corps fut transporté, on entendit entr'autres orateurs Charles
Wagner faire l'éloge du défunt. Ecoutons sa péroraison: „Le
Père Hyacinthe a fraternisé avec toutes les aspirations sociales
de son temps; il a sympathisé avec toutes les religions qui sont
sous le vaste ciel. Il a aimé d'un amour permanent et persistant
la vieille Eglise dont il était sorti et toutes les communions
chrétiennes; il a aimé tousles sincères et quiconque souffre et
quiconque aspire et quiconque prie sur la terre. Il en est arrivé
enfin au terme de son long voyage à être tellement œcuménique,
tellement universel, qu'il a vécu et qu'il meurt catholique d'un
catholicisme sans frontières, qui rejoint les cimes de l'Himalaya."
Après ces éloquentes paroles, tous les ministres présents des

divers cultes récitèrent ensemble à haute voix la grande prière
qui résume toutes les autres, l'oraison dominicale qui n'est pas
seulement une prière, qui est un programme, le magnifique
programme du christianisme non encore pleinement réalisé.
Puis ce fut la fin. Le cortège funèbre enserré dans une foule
immense se dirigea vers le cimetiàre du Père La Chaise où

le Père Hyacinthe fut incinéré.
Faut-il répéter ici encore que le Père Hyacinthe nous a

quittés après la fondation de l'Eglise de Genève, parce qu'il
ne s'y sentait plus nécessaire après l'arrivée de nombreux
prêtres recrutés d'un peu partout, parce qu'aussi, nous l'avons
dit déjà, il n'avait pas de la réforme naissante la même
conception, en des points importants, que quelques-uns de ses
collaborateurs laïques et ecclésiastiques, parce qu'enfin il se sentait
né pour l'éloquence de la chaire qu'il avait pratiquée toute sa
vie et qui l'avait mené à la première chaire de France. Mais,
avouons-le, le grand conférencier de Notre-Dame de Paris n'était
pas un grand organisateur. Or, l'éloquence n'est pas inutile sans

doute, mais elle a infiniment moins de puissance que le talent
d'organiser dans l'action lente et suivie de la cure d'âmes. On

a dit, avec raison, que depuis Orphée aucun édifice n'est plus
construit par les sons de la lyre. Malgré ces déficits, le Père
Hyacinthe qui eut été reçu avec enthousiasme dans nombre de

nos Eglises sœurs est resté foncièrement nôtre. Un mois avant
sa mort, le 4 janvier 1912, il écrivait à l'auteur de ces lignes,
curé de S'-Germain, en lui adressant son ultime cotisation d'ad-



— 211 —

hérent: „Je suis de la grande Eglise des hommes et de Dieu,
mais cela n'empêche nullement le lien particulier qui m'attache
à la petite et chère Eglise de Genève pour laquelle, tout en

gardant ma juste liberté de penser et de parler, je me sens

plus d'affection que jamais." Ce fut son dernier mot sur notre

Eglise. Il fait foi et répond à toute objection.
Aussi le médaillon et le buste que ses amis de toutes

confessions lui érigèrent après sa mort trouvèrent-ils leur place
indiquée et méritée à l'entrée même de l'église S'-Germain,
dans une chapelle qui porte son nom.

Nous ne dirons pas les solennités de cette inauguration,
nous rappellerons seulement les paroles lapidaires qui sont

gravées dans le bronze, paroles familières au Père Hyacinthe
et qui résument toute sa vie: Agir, comme s'il n'y avait au
monde que sa conscience et Dieu.

C'est la glorification de la conscience humaine sous le

regard de Dieu. C'est l'essentiel de toute réforme religieuse,
chrétienne, catholique.

A. Chrétien.


	La réforme catholique à Genève en 1873

